
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die verlorene Mitte : Mundart (Xiangyin), ein Gedicht des chinesischen
Lyrikers Bei Dao

Autor: Kühne, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VERLORENE MITTE: MUNDART (XIANGYIN),
EIN GEDICHT DES CHINESISCHEN LYRIKERS BEI DAO

Christine Kühne, Zürich

Wie immer in Phasen der umfassenden Neuorientierung in der chinesischen
Geistes- und Literaturgeschichte ging auch mit den Umwälzungen nach
Ende der Kulturrevolution ein intensives Ringen um neue Formen des

sprachlichen Ausdrucks einher. Vor allem die erste nachmaoistische
Dichtergeneration hatte schon früh das enge Korsett vorgegebener literarischer
Normen zu sprengen gesucht und sich gleichzeitig gegen jede
Bevormundung von Schrift und Kunst durch Politik und Partei gewandt. Eine
solche Herausforderung an die Orthodoxie inhaltlicher wie auch formaler
Art stellte einen politischen Akt per se dar, und so wurde die als "obskur"
(menglong flu UÈ) diffamierte, experimentelle Lyrik jener jungen Leute in
den frühen Achtzigerjahren zur beliebten Zielscheibe der Kulturbehörden.
Seit der Niederschlagung der Protestbewegung von 1989 befinden sich die
meisten Exponenten der obskuren oder Menglong-Lyrik (menglongshi flu
ÜE^f) wie auch eine Reihe anderer Schriftsteller ihrer Generation im Exil.

Bis dato sind zum Phänomen der Menglong-Lyrik, die im deutschen
Sprachraum auch als "hermetische Schule" apostrophiert wird, sowohl in
chinesischer wie auch in westlichen Sprachen zahlreiche Gesamtdarstellungen

erschienen.1 Einerseits drohen dabei jedoch oft politische und

kulturpolitische Aspekte den Blick auf die Gedichte selbst zu verstellen,
andererseits wurde, zumal auf westlicher Seite, eine nähere literaturwissenschaftliche

Auseinandersetzung mit dem Werk einzelner Repräsentanten
der gerne als Gruppe abgehandelten Dichter bis anhin weitgehend vernachlässigt.2

Augenfällig ist der Mangel an theoretischer Aufarbeitung auch im

1 Die aktuellste und umfangsreichste mir bekannte Bibliographie zur Menglong-
Dichtung ist zu finden bei H.P. Hoffmann 1993, Gu Cheng - eine dekonstruktive
Studie zur Menglong-Lyrik (2 Bde; Frankfurt a.M. etc.: Lang) 1:423-426.

2 Abgesehen von einigen überblicksartigen Aufsätzen und einleitenden Kommentaren
in diversen Anthologien ist hier als einzige löbliche Ausnahme die erwähnte

Monographie von H.P. Hoffmann zum Werk von Gu Cheng zu nennen. Eine
Dissertation des holländischen Sinologen Maghiel van Crevel über Duoduo ist in
Arbeit.



1342 CHRISTINE KÜHNE

Falle von Bei Dao jfc Êfr 3, dem neben Gu Cheng luftig wohl bekanntesten
Vertreter des neuen chinesischen Gedichtes, der sich 1989 ebenfalls ins
Exil gezwungen sah und seither in verschiedensten westlichen Ländern
lebte. Nicht nur durch seine Lyrik und in geringerem Masse sein Prosawerk,

sondern auch durch seine Verdienste als Initiator und Mitherausgeber

der richtungweisenden, inoffiziellen Literaturzeitschrift Jintian* hat
Bei Dao die neue Literatur Chinas entscheidend mitgeprägt. Besonders
seine Gedichte wurden zwar in unzählige Sprachen übersetzt und fanden
bei westlichen Kritikern ein ungewöhnlich hohes Mass an Anerkennung,
sie sind bis anhin aber nur sehr beschränkt Gegenstand der sinologischen
Forschung geworden. Massgebende Vorarbeiten leisteten hier Bonnie S.

McDougall5 und Wolfgang Kubin, der Teile von Bei Daos Werk übersetzt6
und ihn im deutschen Sprachraum bekannt gemacht hat. Letzterer widmete
dem Dichter eine überblicksartige Studie mit Bibliographie, in der er ihm
"eine grosse Meisterschaft bei der engen, artistischen Verzahnung der
Worte und Bilder" attestiert und anerkennt, dass sich in seiner Lyrik "klare
strukturelle Aufschlüsselungen vornehmen lassen, wo aufgrund fast
surrealistisch anmutender Manier keine erkennbare Ordnung gegeben zu sein

3 Pseudonym für den 1949 in Beijing geborenen Zhao Zhenkai M Je Jf der in
seinen Prosaschriften auch noch weitere Namen wie ^ |£ Ai Shan ;£ M u-a.
verwendete.

4 Zur während des sogenannten ersten Pekinger Frühlings 1978-80 in neun Heften
erschienenen und später verbotenen Zeitschrift Jintian -^^ (englischer Untertitel
"Today") siehe Pan Yuan u. Pan Jie 1985, "The Non-Official Magazine Today
and the Younger Generation's Ideal for a New Literature", in: After Mao, J.F.
Kinkley ed. (Cambridge, Mass. u. London: Harvard UP) 193-220. Die
Zeitschrift wurde 1990 von Bei Dao vom Exil aus wieder ins Leben gerufen und
erscheint seither vierteljährlich. Nr. 1/94:1-17 enthält einen Rückblick auf die
literarischen Untergrundzirkel während der Kulturrevolution (sog. "Salons") und
auf die Entstehungsgeschichte von Jintian.

5 Bonnie S. McDougall "Zhao Zhenkai's Fiction: A Study in Cultural
Alienation", in: Modern Chinese Literature 1.1/84: 103-130 und "Bei Dao's
Poetry: Revelation and Communication" in: Modem Chinese Literature 1.2/85:
225-252.

6 W. Kubin 1991, Bei Dao: Notizen vom Sonnenstaat. Gedichte (München:
Hanser), sowie Einzelveröffentlichungen.



DIE VERLORENE MITTE 1343

scheint."7 Doch auch Kubins Gesamtschau kann auf wenigen Seiten leider
nur in Ansätzen Hand bieten zur Ergründung dieser inneren Ordnungsgefüge

in Bei Daos oft komplexen Versen. Insbesondere sind seine jüngeren,
im Exil entstandenen Gedichte, die erst ganz vereinzelt in deutscher
Übersetzung vorliegen8, noch nicht untersucht worden, obwohl sie offensichtlich

eine neue Phase im Schaffen des Dichters signalisieren. Die
Verdrängung vom Zentrum künstlerischen wie gesellschaftlichen Geschehens

an die Peripherie9 stellte für Bei Dao wie für die meisten der chinesischen
Schriftsteller, die sich nach 1989 über den ganzen Globus verstreuten,
zweifellos einen bedeutenden Einschnitt nicht nur in der eigenen
Biographie dar. Direkte und indirekte Spuren der Exilerfahrung, des Prozesses
der Neupositionierung ausserhalb der bis anhin natürlich gegebenen Mitte,
sind in einem grossen Teil der seither entstandenen Verse Bei Daos
erkennbar.

Im folgenden soll deshalb exemplarisch eine Annäherung an eines
dieser jüngeren Gedichte mit Titel "Mundart" (Xiangyin £ #)10 versucht
werden. Bei Dao verfasste es 1990 in Stockholm, zu einem Zeitpunkt also,
da klar wurde, dass sich der Dichter im Westen für länger würde einrichten
müssen, und dass die Trennung von seiner Familie in Beijing vorläufig
eine definitive bleiben würde.

7 W. Kubin 1989, "Bei Dao", in: Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegen¬

wartsliteratur, H.L. Arnold Hrsg. (München: edition text und kritik, 18.Nlg.,
Bd.I), 9.

8 Einige Übersetzungen von W. Kubin sind zu finden in die hören, Bd. 169/1993.

9 Diese Sichtweise widerspiegelt auch der Titel des in Hongkong erschienenen

Sammelbandes mit Bei Daos nach 1989 entstandenen Gedichten, der auf "Am
Ende der Welt" lautet (Bei Dao 1993, Zai Tianya £ ^ M Hongkong: Oxford
University Press).

10 In: Bei Dao 1991, Old Snow IH jf B.S. MCDOUGALL u. Chen Maiping übers.

(New York: New Directions) 50. Die vorliegende Übersetzung ins Deutsche

stammt von mir.



1344 CHRISTINE KÜHNE

J># Mundart

1 «xm^Ä** Ich spreche mit dem Spiegel Chinesisch
2 -+£iawiBtt$-* Ein Park hat seinen eigenen Winter
3 ÄÄ±#£ Ich lege Musik auf
4 ^«^r«* Im Winter gibt es keine Fliegen
5 Ä&«*;**** Ich koche gemächlich Kaffee
6 £«*Äfl-*Äfiiii Fliegen verstehen nichts von Heimat
7 üinTa/i«t Ich nehm' mir etwas Zucker
8 mBÄ-#£# Heimat ist eine Mundart
9 Äft%iS^W^-« Ich höre am andern Ende der Leitung
10 iPfJB.T«o&»Ä Nur meine Furcht

Augenfällig ist zunächst die streng parallele Struktur der einzelnen
Verszeilen. Mit Ausnahme der a-syntaktischen Versgliederung am
Gedichtende (v. 9,10) umfasst jede Zeile einen vollständigen Satz,
wodurch eine rhythmische Annäherung an die gesprochene Sprache erfolgt.
Unterstützt wird der konversationeile Ton des Gedichts zusätzlich durch
die Verwendung von Pekinger Alltags- und Umgangssprache. Nicht nur
Vokabular, sondern auch Aussprache sind dem im Titel angesprochenen
heimatlichen Idiom des Autors nachempfunden (offensichtlich in dian(e)r
J& Jl, v. 7). Das Gedicht "spricht" also in Chinesisch über das "Sprechen
in Chinesisch" (v. 1), und es stellt sein Objekt, die Mundart (hier Pekinger
Tonfall), gleich selber dar. Mit anderen Worten, der Text beschreibt sich
selbst, ist Metasprache. Das Bild des Sprechens mit sich selbst vor dem
Spiegel in der ersten Zeile verweist auf dieses selbstreflektierende,
"metalinguale" Moment des Gedichtes und ist daher nicht nur, aber auch,
Sinnbild für die Vereinsamung im Exil, wo der Akt des Sprechens und
Dichtens zur Heimat wird.

Die erwähnte strikte Parallelität der Verszeilen erfüllt aber auch auf
der Ebene der Objektsprache eine wichtige Funktion. Durch syntaktischen
Parallelismus sind abwechslungsweise die Verse 2,4,6,8 und 10 einerseits
sowie 1,3,5,7 und 9 andererseits als zusammengehörig gekennzeichnet.
Die eine Versgruppe ist zusätzlich noch chiastisch verknüpft ("Winter",
"Fliegen", "Heimat" und schliesslich "Mundart", das mit "hören" in Vers
9 korrespondiert), während die übrigen Zeilen alle mit dem Pronomen
"Ich" anheben. Zwei verschiedene innertextuelle Wirklichkeitsebenen sind
auf diese Weise geradezu ineinander verschachtelt.



DIE VERLORENE MITTE 1345

1. Ebene

1 fo^t&^fi&^A Ich spreche mit dem Spiegel Chinesisch
3 Ièâ5:±#^ Ich lege Musik auf
5 % 1& M Üfc M M ftl I* Ich koche gemächlich Kaffee
7 ïfc Jn T M. A $1 Ich nehm' mir etwas Zucker
9 ffcftfeiÜi^lHj:^ —ifö Ich höre am andern Ende der Leitung

2. Ebene

2 —4"^"0-fi"eBÒ*I^-^ Ein Park hat seinen eigenen Winter
4 ^F-^&'EF^Ü Im Winter gibt es keine Fliegen
6 ^Ü^ffifh ^Äfi® Fliegen verstehen nichts von Heimat
8 tì. BÄ —*# i? # Heimat ist eine Mundart
10 CrfJÜLTÄoij&Ä Nur meine Furcht

Betrachtet man die erste Versgruppe in ungebrochender Reihenfolge,
so trifft man auf eine simple Ereigniskette. Jemand unterhält sich mit
seinem Spiegelbild, hört Musik, macht Kaffee und telefoniert schliesslich.
Die Schilderung zeigt also eine Alltagsszene: Die "Ich"-Figur verbringt
einen scheinbar gemütlichen Nachmittag allein zu Hause. Dieses
"Zuhause" ist durch Handlungen wie Kaffeetrinken und Hinzufügen von
Zucker offenbar ausserhalb des chinesischen Kulturkreises situiert. Der
Bezug zum Westen wird unter anderem noch verstärkt durch die

grammatikalisch auffällige Markierung des Subjekts mit Hilfe des

Pronomens "Ich", das in einem chinesischen Satz, insbesondere in der
Dichtung, gewöhnlich entfällt (siehe auch Schema unten).

In diese private, scheinbar "heile" Welt ist nun eine zweite, in
dialektischer Umkehrung dazu stehende Wahrnehmungsebene eingewoben
(v. 2,4,6,8 und 10). Konzipiert sind die Zwischenzeilen der zweiten Ebene
als innerer Monolog, in dem die Aussenwelt einer subjektiven Brechung im
personalen Bewusstsein unterzogen wird. Die Gedanken und

Erinnerungsfetzen, die hier im Zwiegespräch mit dem stummen Spiegelbild
formuliert werden, sind daher weniger auf Anhieb greif- und begreifbar als
die sachliche Schilderung der ersten Erzählebene; sie sind zudem teilweise
metaphorisch verschlüsselt. Die Assoziationen fuhren zurück nach China,
zu Reflexionen über das persönliche ambivalente Verhältnis zum
Herkunftsland und damit zur Frage der eigenen Identität beziehungsweise
zum identitätsstiftenden Kulturfaktor Nummer Eins, der Sprache - dies
alles immer gebrochen im westlichen Spiegel (d.h. durch die Gegenrealität
der ersten Erzählebene).



1346 CHRISTINE KÜHNE

Die Komplementarität der beiden Ebenen verdeutlicht sich anhand des

folgenden Schemas:

1. Ebene

objektive Schilderung

chronologisch

Privatbereich (Zimmer)

physisch (4 von 5 Sinnen)

Wärme (Kaffee)
Überfluss (Zucker)

Narrativer Stil

Zeitstruktur

Handlungsraum

Wahrnehmung

Atmosphäre

2. Ebene

innerer Monolog

achronologisch

öffentlicher Bereich (Park)

kognitiv / affektiv

Kälte (Winter)
Mangel, Sterilität (keine Fliegen)

Linguist. Bestimmungen
dynamisch (Tätigkeitsverben) statisch (nicht-progressive Verben)
Subjekt pronominal ("Ich") Subjekt nominal (unbestimmt / Plural)

Relevante soziale Grösse
Individuum Kollektiv, Allgemeinheit

Geographische Zuordnung
Westen China

Ausgespart ist in der obigen Darstellung vorläufig noch der Begriff
des Innen und Aussen, der in dieser dualistischen Welt besonders komplex
schillert. Bevor darauf noch näher eingegangen wird, soll versucht werden,
die nur unvollständig wiedergegebene Assoziationskette der 2. Ebene
beziehungsweise das Gespräch mit dem Spiegel nachzuzeichnen, wenn auch

jede Paraphrasierung bei Gedichten die Gefahr der Trivialisierung in sich
birgt.11

11 Auf grundsätzliche methodologische Fragen kann im Rahmen dieses Aufsatzes
nicht eingegangen werden. Hier nur soviel: Die Bilder, die Bei Dao in diesem und
anderen Gedichten meist sprunghaft zusammenmontiert, sind in den wenigsten
Fällen eindeutig referentialisierbar und müssten zumindest in Bezug zum übrigen
Werk des Dichters gesetzt werden, um den weiten Horizont der
Auslegungsmöglichkeiten einzuschränken. Wo Dichtung absichtlich in dunkler, oft sowohl
semantischer wie auch syntaktischer Unbestimmtheit belassen wird, kann eine
Interpretation kaum abschliessende Sicherheit und Bestimmtheit für sich
beanspruchen. Ich gehe aber mit P. Bürger davon aus, dass auch moderne



DIE VERLORENE MITTE 1347

In Vers 2 wird der innere Monolog offenbar nach einem Blick durchs
Fenster in Gang gesetzt. Die verschneite Umgebung vor dem Fenster
weckt Erinnerungen an China, wo Natur nur in öffentlichen Gärten
erfahrbar ist und ihren "eigenen", vom skandinavischen sehr verschiedenen
Winter hat. Der Park, ein abgeschotteter Ort hinter Mauern, kann aber
auch ganz direkt als Bild für China gelesen werden, und so führen alle
weiteren Assoziationsstränge konsequent dorthin zurück, immer weiter
weg von der unmittelbar erfahrbaren Realität des Hier und Jetzt. Wenn
also beim Blick durch das Fenster auffällt, dass in dieser Jahreszeit keine
Fliegen an den Scheiben kleben (v.4), liest sich das übertragen auf China
so, dass die dortige winterliche Kälte — implizit das herrschende politische
und gesellschaftliche Klima — kein Leben, keine (schöpferische) Vielfalt
zulässt.12 Aus diesem Kontext heraus drängt sodann in Vers 6 die eigene
Situation des Ausgeschlossen- und Ausgegrenztseins ins Bewusstsein:

Fliegen sind aus der Sicht des Exilierten geradezu beneidenswert, denn für
sie sind Nationen und Staatsgrenzen von keinerlei Bedeutung. Nur
Menschen vermögen die Dimensionen des Begriffs "Land der Ahnen"
(wörtlich für zuguo ^i @, "Heimat") zu begreifen, sich nämlich als Wesen
in Raum g| und Zeit $1 zu erkennen, und so sind auch Gefühle des

Verlustes und Trennungsschmerz allein ihnen vorbehalten. Gerade der
Verlust dessen, was landläufig unter Heimat verstanden wird, zwingt
jedoch zum Ringen um ein neues Verhältnis zu diesem Begriff (v. 8): Die
Frage nach der Herkunft ist dabei stets auch die Frage nach der eigenen,
kollektiven wie auch individuellen Identität, und diese liegt, so Bei Dao

hier, nicht in einem abstrakten Gebilde, einem von alten Männern regierten
Staat (zuguo IM.IH) begründet, sondern in der Sprache. Gerade dieses letzte
Stück Heimat, die Muttersprache, ist jedoch ebenfalls gefährdet, das Exil
ist nicht nur ein physisches, sondern auch ein sprachliches: Der Versuch,

Gedichte "als widerspruchsvolle Beziehung heterogener Teile" eine "wie immer

prekäre Einheit" bilden (Theorie der Avantgarde. Frankfurt a.M., 1974:110). Die

vorliegende Untersuchung versucht denn auch in erster Linie zu demonstrieren,
mit welchen Mitteln Bei Dao eine solche Einheit erzielt und wie er seine Lyrik
gerade in den Bruchstellen zwischen den einzelnen Bildern zum Leben erweckt.

12 Der Winter ist eine der häufigsten Metaphern in Bei Daos Dichtung und meiner

Beobachtung nach unter anderem stark politisch konnotiert. Er kann insbesondere

in Bezug gesetzt werden zu den "Pekinger Frühlingen" von 1979 und 1989, den

kurzen Phasen demokratischen Aufbruchs, die jeweils wieder vom "Winter der

Bürokraten" verdrängt wurden (der Ausdruck guanliao de dongtian W^W^-^
stammt aus dem Gedicht Zoulang je0 [Durchgänge], Zai Tianya: 54).



1348 CHRISTINE KÜHNE

sich durch einen Telefonanruf in den vertrauten Tonfall der eigenen
Mundart zu flüchten, schlägt im Schlussvers fehl, jede Kommunikation
wird verunmöglicht, dem Ich schlägt nur noch die eigene Stimme

entgegen. Damit scheint es nicht nur kein Entrinnen aus der Vereinzelung
und Isolation zu geben — das Fehlen jeden zwischenmenschlichen
Kontaktes wird noch dadurch verdeutlicht, dass in den der ersten Erzählebene
zugeordneten Versen 1-7 der Reihe nach alle Sinne mit Ausnahme des

Tastsinns angesprochen werden —, mit dem drohenden Sprachverlust geht
auch ein eigentlicher Identitätsverfall einher.

Veranschaulicht ist diese Auflösung des Ich auch in der Darstellung
von Innen- und Aussenwelt. Die Vorstellung von Innen und Aussen
verschiebt sich im Gedicht je nach Perspektive wie in einem Spiegelgarten,
Grenzen verschwimmen.

1. Ebene

Aussen

Innen

Aussen

Innen

Innenwelt vs. Aussenwelt

Perspektive des lyrischen "Ich"

Perspektive Zimmer

Perspektive China - Ausland

Perspektive Ausland - China (Exil)

2. Ebene

Innen

Aussen

Innen

Aussen

Vom lyrischen "Ich" aus betrachtet spielen sich die Ereignisse der
1.Ebene in der Aussenwelt ab, Gedanken und Erinnerungen sind ins Innere
verlegt. Die Szenerie der Ebene 1 befindet sich jedoch in einem
Innenraum, einem Zimmer, von wo aus die Welt ausserhalb des Fensters
zu sehen ist; Ebene 2 gehört also nach aussen. Im Kontext China - Westen
schliesslich ist aus chinesischer Sicht China das Zentrum, der Innenraum,
der Rest der Welt liegt ausserhalb (etwa in der Dichotomie g ft I g ft,
inländisch / ausländisch.) Aus der Sicht des Exilierten schliesslich haben
sich diese zuvor selbstverständlichen Relationen nun genau umgekehrt.

Der Austauschbarkeit der Sichtweisen entsprechend ist im letzten
Verspaar auch der strenge Dualismus von Zeilen 1-8 in einer Art Synthese
aufgehoben. Bei näherem Hinsehen hatte sich diese allerdings schon zuvor
unauffällig angekündigt, denn die beiden dargestellten Welten sind zwar
tatsächlich in den ersten acht Versen syntaktisch wie semantisch deutlich
getrennt, doch wird eine schematische, allzu vereinfachende Aufteilung
subtil unterlaufen und die beiden Ebenen sind fast unmerklich zusammen-



DIE VERLORENE MITTE 1349

gesponnen. Der oben aufgezeigten, klischeehaft anmutenden Zuordnung
des Attributes "dynamisch" zur Erfahrungswelt des Westens beispielsweise
wird entgegengearbeitet, indem in die chinabezogene Gegenwelt, die durch
die verwendeten Verben an sich als statisch charakterisiert ist,
zeilenübergreifend ebenfalls ein dynamisches Element einfliesst: Die Verse
2 bis 8 zeichnen eine Entwicklung nach, die von der anorganischen und
pflanzlichen Stufe eines Parks über einfachste Organismen (die Fliegen) zu
komplexen Lebensformen menschlichen Daseins führt. Im Schlussvers
überwindet der einzige Zeilensprung des Gedichtes schliesslich die Distanz
zwischen den beiden Wirklichkeitsebenen endgültig und legt stattdessen

doppeltes Gewicht auf das letzte Wort, die Furcht. So endet "Mundart" mit
dem surrealen Bild vom zwischen den Welten Hin- und Hergeworfenen,
dem die Mitte und auch die Sprache der Mitte (zhongwen tyjc) abhanden

gekommen sind, und an deren Stelle als einzig verbindendes Element nur
noch existentielles Grauen tritt. Der zweifache Herzradikal zeichnet diese

Furcht oder das Grauen kongju i© ^ als im Herzen, im Zentrum
menschlicher Erfahrungen stehend aus, als Zeichen der Mitte, zhong —
wen *p — JC (Die beiden Worte zhongwen «f ~X und kongju & ^
stehen im ersten und letzten Vers denn auch je in Endstellung, sie

"spiegeln" sich sozusagen ineinander.)
Schliesslich noch eine letzte Beobachtung, die zeigt, mit wieviel

Bedacht Bei Dao seine sprachlichen Mittel zur Unterstützung der
semantischen Aussage einzusetzen weiss: In "Mundart" greift er zu diesem
Zweck in unkonventioneller Art auf ein zentrales Merkmal traditioneller
chinesischer Dichtung zurück, die Tonalität. Ähnlich wie die

Satzgliederung wirkt die Tonmelodie des Gedichtes schon beim ersten
Lesen auffällig gleichförmig. Es zeigt sich, dass die beiden Endsilben der
Verse zwar nicht wirklich reimen, die für die chinesische Reimbildung
ebenfalls bedeutsamen Worttöne aber sehr bewusst gesetzt sind. Die
betreffenden Silben weisen in den ersten neun Versen beinahe durchgehend
Ebentöne (ping ^ auf, die wenigen Schieftöne (ze jK sind dabei

gleichmässig auf die 3., 6. und 9. Verszeile verteilt, das heisst je zwei
Zeilen lauten nur auf ping *f aus, gefolgt von einer Zeile pingze ty PC

oder zeping JX ^ Das Überwiegen der still-verhaltenen Ebentöne bringt
eine Qualität der Harmonie, des Ausgleichs in das ansonsten spannungsgeladene

Gedicht ein, eine Harmonie, die aber gelegentlich von einem

unterschwellig Unruhe anzeigenden Schiefton gestört wird. Das letzte
Substantiv in Endreimstellung, die Furcht (kongju igt % hebt sich dann

deutlich von den übrigen ab: Es besteht aus zwei Schieftönen, das mühsam
aufrecht erhaltene seelische Gleichgewicht des Subjekts gerät sozusagen



1350 CHRISTINE KÜHNE

vollends ins Wanken. Ein vermeintliches Heimatlied (der Titel könnte
wörtlich auch mit "heimatliche Töne" übertragen werden) endet auf diese
Weise mit einem dissonanten Schlussakkord.


	Die verlorene Mitte : Mundart (Xiangyin), ein Gedicht des chinesischen Lyrikers Bei Dao

