
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Versuch über die ostasiatische Lyrik

Autor: Langemann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK

Christoph Langemann, Zürich

Indem wir ein chinesisches Gedicht in einer englischen oder deutschen

Transkription geniessen, empfangen wir einen Gehalt, von dem wir wissen,
dass er in keiner Weise von der Form abzutrennen ist, im Wege einer
formlosen, entfernten Hindeutung auf eine Form, vermöge welcher jener Gehalt
erst existent wird. Wir trinken also einen gespiegelten Wein, indem wir eine

gespiegelte Schale an die Lippen führen. Wenn wir dennoch trunken werden, ist
dann nicht die Wirkung, die wir unter so merkwürdigen Umständen erfahren
und welche wir in die höchste Kategorie setzen, eine solche, die uns durch das

religiöse Organ zugemittelt wird?1

Sind nicht die Gefühle [...], alle die geheimsten und tiefsten Zustände unseres
Inneren in der seltsamsten Weise mit der Landschaft verflochten, mit einer
Jahreszeit, mit einer Beschaffung der Luft, mit einem Hauch? Eine gewisse
Bewegung [...], eine schwüle sternlose Sommernacht; der Geruch feuchter
Steine in einem Hausflur; das Gefühl eisigen Wassers, das aus einem
Laufbrunnen über deine Hände sprüht: an ein paar tausend solcher Erdendinge
ist dein ganzer innerer Besitz geknüpft, alle deine Aufschwünge, alle deine
Sehnsucht, alle deine Trunkenheit. Mehr als geknüpft: mit den Wurzeln ihres
Lebens festgewachsen daran, dass - schnittest du sie mit dem Messer von
diesem Grunde ab, sie in sich zusammenschrumpften und dir zwischen den

Händen zu nichts vergingen. Wollen wir uns finden, so dürfen wir nicht in
unser Inneres hinabsteigen: draussen sind wir zu finden, draussen ...2

1. Einleitung3

In jeder Kultur gibt es poetisch angewandte sprachliche Äusserungen.
Durch Rhythmus, Wiederholung, Strophe und andere spezifische
Merkmale wird das Wortmaterial gekennzeichnet, damit die

Rezipientlnnen es unterscheiden können von einer zweckgebundenen
Mitteilung. Poesie bezieht den ganzen Menschen mit ein, seine Gefühle,
sein Unbewusstes, die Traditionen seiner Kultur. Schon in der "primitiven"

1 Hugo von Hofmannsthal, Buch der Freunde, Frankfurt, Insel, 1965, S. 91.

2 Ders., Ges. Werke, Berlin 1934, II 2, 236, zit. nach: Wolfgang Schadewaldt,
Die frühgriechische Lyrik, Tübinger Vorlesungen Bd. 3, Frankfurt, Suhrkamp,
1989, S. 29.

3 Der Verfasser dankt Frau Verena Werner und Herrn Peter Buchmann für ihre
Mithilfe.



1144 CHRISTOPH LANGEMANN

Gesellschaft ist sie vorhanden - als mündlich überliefertes oder nach
besonderen Regeln improvisiertes Gesangsgut, das mit rituell-magischen
Gepflogenheiten verbunden ist. Im Laufe der Entwicklung einer
Schriftkultur entsteht durch die Abspaltung der Worte von der Person,
welche sie spricht, eine distanziertere, aesthetische Auffassung von
Dichtkunst. Das magisch-rituelle Element, das rational schwer fassbar ist,
bleibt bei gebundenen sprachlichen Aeusserungen ("Poesie", "Verskunst")
dennoch als unterschwellige Schicht bestehen. Dieses archaische Substrat
wird von allen aesthetisch motivierten Handlungen, von denen die Poesie
eine ist, geteilt. Bei ihnen sind Emotionales, Intellektuelles, Religiöses,
Mythisches, Gesellschaftliches, Psychisches wie in archaischen Kulturen
untrennbar verflochten. Aesthetische Kommunikationen4 können deshalb
bei der religiösen, psychischen oder politischen Identitätsfindung wirken.
Dementsprechend werden sie von gewissen religiösen Gemeinschaften
geächtet (Bilderverbot im Islam, Verteufelung der fiktionalen Literatur im
Puritanismus) oder genutzt (Gesang und Poesie bei Mystikern der Sufi-
Richtung und im europäischen Mittelalter). Von autoritären Regimes
werden sie unter strenger Kontrolle gehalten. Andrerseits kann jede
aesthetische Kommunikation auch als zivilisierte und friedliche Form der
Auseinandersetzung von Regierungen gefördert werden, vor allem, weil
dies immer prestigefördernd wirkt.

Der unfassbare Bestandteil bei aesthetischen Kommunikationen macht
eine "wissenschaftliche" Untersuchung recht problematisch. Bei
Fachbereichen wie Kunstgeschichte oder Literaturkritik muss man sich der
Frage stellen, welcher Zugang zu ihren Gegenständen angemessen ist und
dem Begriff "wissenschaftlich" wirklich entspricht, einem modernen
Zauberwort, das oft zur Verleihung einer magischen Aura missbraucht
wird. Die Wissenschaft muss sich "von aussen her" an die erwähnten
Bereiche heranwagen, da die Deutung derer, welche die aesthetischen
Kommunikationen selbst ausführen, zwar zu einer differenzierten Wertung
der Gegenstände führen kann, sie jedoch nicht unbedingt Unbeteiligten
verständlich macht.

Im folgenden soll nun ein gesamthafter Zugang zu Gedichten
ostasiatischer Herkunft gesucht werden, im vollen Bewusstsein der Problematik

eines solchen Vorhabens. Dabei wird bedacht, dass der Weg wichtiger
ist als ein Ziel, das wohl nie definitiv erreicht werden kann. Mit Absicht

Begriff nach Siegfried J. Schmidt, Grundriss der empirischen
Literaturwissenschaft, Frankfurt, Suhrkamp, 1991.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1145

wird nicht zwischen Epochen oder Regionen differenziert, sondern es

werden Tendenzen herausgearbeitet, die, obwohl immer Ausnahmen
bestehen, bei den allermeisten poetischen Produkten aus Ostasien eine
Rolle spielen, und deren Kenntnisnahme zumindest die Frage aufwirft,
welcher allgemeine Zugang dem/der Untersuchenden einen mit möglichst
wenig Vorurteilen verbauten Blick ermöglicht.

Die Motivation, diesen Versuch zu wagen, ging von der Frage aus:
Warum habe ich als von meiner Kultur und Persönlichkeit geprägter Leser
von literarischen Texten ostasiatischer Herkunft das Gefühl, dass diese
nichts mit mir zu tun haben?

Sich diesem Unbehagen bewusst zu stellen, statt es zu verdrängen,
scheint die Vorbedingung zu sein für eine integre philologische und
geschichtswissenschaftliche Arbeit.

Zur Methode ist hier noch zu bemerken, dass die folgenden
Abschnitte wechselseitig abhängig sind und pluralistisch wie die Fragen, die
man an Gedichte richten kann5. Bei Bezugnahme auf einzelne Autorinnen
werden gewisse spezifische Aussagen ohne weiteren Kommentar auf die

gesamte ostasiatische Lyrik ausgeweitet.

2. Zwischen zwei Ufern

"Ostasien" ist ein Begriff europäischer Herkunft, der im weiteren,
geographischen Sinne verwendet wird, um den gesamten Osten des

Kontinents Asien zu benennen, im engeren, kulturell orientierten aber den

geschlossenen Bereich der chinesischen, koreanischen sowie japanischen
Sprache und Kultur bedeutet6. Asien als Gesamtes war sich selbst nie einer
Zusammengehörigkeit bewusst und darf deshalb wohl als europäische
Erfindung gelten7. Die Bezeichnung geschieht also von aussen her, und es
ist mit gewissem Recht darauf hingewiesen worden, dass von einer
kulturellen Einheit Asiens keineswegs, von einer Ostasiens nur bedingt die
Rede sein kann und darf, da dadurch gefährliche Vorurteile und
Missverständnisse genährt werden8.

Allerdings erscheint eine derartige Gesamtbezeichnung, gerade wenn
man Produkte der elitären Hochkultur untersucht, insofern angebracht, als

5 Zitat nach Walter Killy, Elemente der Lyrik, München, DTV, 1983, S.14.

6 Brockhaus Enzyklopädie, 17. Aufl., Wiesbaden 1972, Stichwort Ostasien.

7 Oskar Weggel, Die Asiaten, München, DTV, 1994, S. 37.

8 Thomas IMMOOS, Japan: Archaische Moderne, München, Kindt, 1990, S. 169 ff.



1146 CHRISTOPH LANGEMANN

dem/der Aussenstehenden im ganzen ostasiatischen Bereich immer wieder
ähnliche Verständnis- und Kommunikationsschwierigkeiten begegnen, die
auf kulturelle Konstanten hinweisen. Diese sind den Einheimischen selbst
oft nicht bewusst, und sie werden häufig für natürlich und daher
selbstverständlich gehalten, obwohl sie einer recht weit entwickelten
Kulturschicht entstammen und den Menschen willkürlich anerzogen
worden sind. Immerhin ist zu bedenken, dass die Einführung der Schrift
von China her zu einer stillschweigenden Verbreitung ursprünglich
chinesischer kultureller Begriffe und Konzepte im ganzen Gebiet geführt
hat. Aufgrund ihrer höheren Entwicklungsstufe fanden die chinesischen
Ideen über Jahrhunderte hinweg weitgehend Akzeptanz. Regionale
Unterschiede ergaben sich aus dem Substrat, das unter dem
zivilisatorischen Deckmantel weiterexistierte, sowie durch die regionale
Interpretation des chinesischen Gutes (sog. Anverwandlung). Ein
kultureller Komplex, der diesem Vorgang unterworfen war, ist der
Konfuzianismus. Er verbindet die sozialen, ethischen, aesthetischen und
psychologischen Bereiche und prägt die ostasiatische Psyche. Durch ihn
haben ehemals aristokratische Vorstellungen weite Bevölkerungsschichten
durchdrungen. Ohne die Voraussetzung seines Bildungselitarismus etwa
wäre das Wesen der ostasiatischen Literatur bis heute anders. Ein weiterer
wichtiger Komplex ist der Taoismus mit seinem Streben nach körperlicher
Harmonie mit der Natur. Beide Komplexe haben die Gleichsetzung von
konkret und abstrakt gemeinsam, die Betonung des Hier und Jetzt, die

Verflechtung des Individuums mit seiner Umgebung und die Verteufelung
von Spaltung, Konflikt und Unordnung. Der ursprünglich indische
Buddhismus, dessen Einfluss auf die Kultur besonders in seiner
zenistischen Ausprägung übermässig betont wird, hat auf die
Grundtendenzen der Literatur vielleicht die Auswirkung gehabt, dass zeitlich
punktuelle, irrationale und intensive Erleuchtungsmomente wichtiger sind
als durchgehende Spannungsbögen und ein logischer Aufbau.

Ähnlich wie früher die chinesische, verbreitet sich heute die "westliche"

Zivilisation über weite Gebiete, überlagert einheimische Kulturen
und erfährt Anverwandlung - auch in Ostasien. Doch die Ostasiatinnen
können sich im Umgang mit "westlichen" Kulturgütern trotzdem nicht von
der Vorprägung durch ihre Gesellschaft lösen. Die "westliche" Kultur
wiederum hinterfragt in der Kommunikation mit anderen Daseinsformen
die eigenen Begriffe ebenfalls selten.

Auch die "westliche" Kultur hat ihre stillschweigenden
Voraussetzungen und prägt ihre Vertreterinnen, ohne dass es diesen bewusst ist.
Sie hat zum Beispiel die Tendenz, verabsolutierende, voneinander deutlich



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1147

abgetrennte Begriffe zu schaffen: "Philosophie", "Kunst", "Literatur" usw.
sind Konzepte, die im allgemeinen kritiklos als auch für aussereuropäische
Kulturen gültig angesehen werden. Diese Neigung zur Abstrahierung und
Kategorisierung ist tief verankert. Sie ist geprägt von der
griechischjüdisch-christlichen Tradition, die einem Himmelskult entstammt und zu
Spaltung und Trennung tendiert. Der Mensch beherrscht die Natur,
rebelliert gegen sie, ist unabhängig von ihr. Es gibt ein Jenseits, eine
Idealwelt, gegen die man die reale Welt messen kann. Der Gott, der die
Kultur symbolisiert, ist Apollo: strahlend, abgehoben, mit klarem Blick
eindringend, männlich. Sein Gegenpart ist der rauschhafte, irdische,
weibliche Dionysos, dem man das Seine geben muss, dem man jedoch im
Bereich der Kunst nie völlig verfallen soll9. Es kann die These vertreten
werden, dass die europäische Kultur das weibliche, dionysische, natürliche
Element bekämpft und sich als etwas Männliches davon zu befreien
versucht - daher die Suche nach Abstrakta und Metaebenen wie "Schönheit"

usw., während asiatische Kulturen das Dionysische mit
einbeziehen10. Oft werden "Ganzheit!ichkeit" und "Harmoniebedürfnis" als
asiatische Grundhaltungen einer "westlichen Differenzierungs- und
Aufspaltungstendenz" gegenübergestellt11. Andrerseits ist zu bedenken, dass

gerade in Asien im gesellschaftlichen Bereich komplizierte Differenzierungen

und Aufspaltungen die Regel sind. Jedenfalls war der Trennungsvorgang

des menschlichen Geistes von der Umgebung auch in Europa erst
in der Hochblüte der griechischen Antike vollendet, und die "westliche"
Welt war in der Urzeit der ostasiatischen wohl sehr ähnlich. Die Weiche
scheint bei den Philosophen Piaton und Aristoteles gestellt worden zu sein,
welche die nachfolgende europäische Geisteswelt nachhaltig beeinflusst
haben12. Mit ihrer Tendenz zur Verabsolutierung, Systematisierung und
Abstrahierung der Begriffe, der in Ostasien Eklektik und Anhäufung von
Einzelbezeichnungen gegenüberstehen, ist die europäische Kultur vor allem

9 Camille Paglia, Sexual Personae: Art and Decadence from Nefertiti to Emily
Dickinson, Yale University, 1990, S. 8.

10 Ebenda.

11 Weggel, a.a.O. S. 38-39.

12 Der Einfluss ihrer Tendenz zur Dichotomie auf die Grundbegriffe der Poetik wird
in Pauline Yu, The Reading of Chinese Poetic Tradition, Princeton U.P., 1987,
Kap. I dargestellt.



1148 CHRISTOPH LANGEMANN

aufgrund ihrer Entwicklung seit der Renaissance im Weltkontext vielleicht
eher ein Speziai- oder Einzelfall, möglicherweise neben der islamischen13.

Die Grundideen einer Gesellschaft beeinflussen die Vorstellungen
ihrer Vertreterinnen bis hin zu dem Konzept der Persönlichkeit, des "Ich".
Es muss betont werden, dass keinerlei rassische Unterschiede zwischen
Asiatinnen und Europäerinnen gemeint sind, sondern kulturell geprägte
Begriffe, die im "Westen" wie im "Osten" ständig mit den Vorgaben der
Natur verwechselt und deshalb nicht hinterfragt werden14. Es scheint sich
als Pflicht der sogenannten Ostasienwissenschafterlnnen nicht-asiatischer
Herkunft aufzudrängen, dass sie aus ihrer Vermittlerinnenperspektive
solche Unterschiede der stillschweigenden kulturellen Voraussetzungen
aufzudecken suchen. Dazu müssten sie jedoch beide Kulturen hinterfragen.
Ihre Stellung ist hauptsächlich deshalb die von Übertragenden,
Übersetzenden, sowie von Kritiker Innen15, weil sie es oft mit sprachlichen
Aeusserungen, immer aber mit Codes verschiedenster Art16 zu tun haben.
Unter anderem soll hier dafür plädiert werden, dass die Ostasienwissenschafterlnnen,

um Exotisierung zu vermeiden, vermehrt danach streben
sollten, sich ihrer eigenen Grundeinstellung bewusst zu werden. Wenn
ein(e) Wissenschafterin sich beispielsweise nicht fragt, welche
Vorstellungen er/sie von einem Gedicht hat, und trotzdem Gedichte untersucht,
wird sich seine/ihre kulturelle Vorprägung unbeabsichtigt in die Auswahl
der Texte, die Wertungskriterien usw. einschleichen - ein Makel, der
häufig bei Anthologien und Interpretationen anzutreffen ist. Beispielsweise
werden in Untersuchungen zur chinesischen Lyrik die Werke der Hoch-
Tang-Zeit übermässig betont, obwohl sie in ihrer sehr bewussten
Auseinandersetzung mit der Gestaltung einer poetischen Welt als untypischer als

13 Oskar Weggel, a.a.O., S. 37: "Gleichwohl lassen sich zahllose Gemeinsamkeiten
[der Asiatinnen] ermitteln, [...] freilich nicht deshalb, weil sie wirklich
gesamtasiatisch wären, sondern weil sie so erscheinen müssen, sobald sie mit jenem
europäischen Wertesystem konfrontiert werden, das in der Geschichte der Menschheit

zwar als Ausnahmefall gelten muss, das inzwischen aber gleichwohl universale

Verbindlichkeit gewonnen hat. "

14 Am Beispiel der Geschlechterrollen zeigt dies Irmela Huiya-Kirschnereit, Das
Ende der Exotik, Frankfurt/Main, Suhrkamp, 1988, S. 36.

15 Zur Vermittlerstellung und Kritikerfunktion in Bezug auf die chinesische Poesie s.
James J.Y. LIU, The Interlingual Critic - Interpreting Chinese Poetry, Indiana
U.P., 1982.

16 Zu "Code" s. Umberto Eco, Einführung in die Semiotik, München, Fink, 1972, S.

57.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1149

gesellschaftlich-konventionell geprägte Lyrik, da zahlenmässig weniger
bedeutend, angesehen werden könnten. Bei allgemeinen Betrachtungen zur
chinesischen Poesie sollte zumindest klar gesagt werden, dass aufgrund
"westlich"-subjektiver Vorlieben ausgewählt wurde. Der/die Ostasienwis-
senschafterln sollte sich, um Einseitigkeit zu vermeiden, als Übersetzerin,
als Fährmann/frau zwischen zwei gleichermassen exotisch bewaldeten
Ufern sehen, an denen er/sie nie heimisch werden kann.

3. Dichterin oder Philologin?

Bei der Untersuchung von Gedichten ist es gerechtfertigt, eine gesamt-
ostasiatische Betrachtungsweise einer gesamteuropäischen gegenüberzustellen,

da sämtliche greifbare Gedichte aus Japan und Korea einer elitären,
von chinesischen Ideen beeinflussten Kulturschicht entstammen (auch
Werke in der einheimischen Sprache; in beiden Kulturen wird Chinesisch
gedichtet).

Abgesehen von der Frage nach der Legitimität eines solchen

Gesamtvergleiches ist auch ganz allgemein ein wissenschaftliches
Betrachten von Gedichten problematisch, weil stets ein ungreifbarer Rest

übrigbleibt. Detaillierte Analysen von Gedichten, welche die lautliche,
rhythmische Bereiche und verschieden weit gefasste semantische Ebenen
umfassen, können vielleicht aufzeigen, durch welche Mittel ein(e)
Dichterin seine/ihre Wirkung erzielt17. Warum jedoch diese Mittel wirken,
ist ohne Bezug auf eine bestimmte Tradition fast unmöglich zu bestimmen.
Mit linguistischen Methoden festzustellen, welche Texte poetisch sind und
welche nicht, ist äusserst problematisch. So können ein Reklametext oder
eine politische Rede nach linguistischer Methode als poetisch bezeichnet
werden, weil darin die Wörter ähnlich wie bei einem Gedicht hauptsächlich
durch ihre unbewusste Komponente wirken18. Mit Methoden der Semiotik
können immerhin interessante Einblicke eröffnet werden19. Bei Analysen
von Gedichten scheint das Wesentliche jedoch stets unfassbar zu bleiben
wie die Schönheit einer Blüte, die man botanisch untersucht, indem man

17 Zum Beispiel in Joseph P. Strelka, Einführung in die literarische Textanalyse,
Tübingen, 1989, II. Kapitel: "Lyrische Sprachkunst", in dem ein Rilke-Gedicht
analysiert wird.

18 Rolf R. Klopfer, Poetik und Linguistik, München, 1975, Kap. 3.2.: "Anwendung
auf nicht-dichterische Texte".

19 Umberto Eco, a.a.O., S. 167: Modell des Decodierungsprozesses einer poetischen
Botschaft.



1150 CHRISTOPH LANGEMANN

sie zerpflückt. Ist das Verständnis dieses flüchtigen Gehalts nur mit
kultureller Vorprägung möglich? Es bleibt eigentlich nur, resigniert auf die
Offenheit poetischer Sprache hinzuweisen, die auf allen sprachlichen
Ebenen grössere Leerräume freilässt als eine deutlich zweckgebundene
Kommunikation20 und deshalb hohe Anforderungen an den/die Leserin
stellt. Vielleicht ist dieser Freiraum das, was die Asiatinnen in ihren
Aesthetikschriften mit Begriffen wie "Hauch", "Nachhall", "verborgenes
Geheimnis" usw. versehen.

Gedichte bedeuten zumindest im "Westen" die Quadratur des Kreises,
indem sie mittels der trennenden, analytischen Sprache nonverbale
Bereiche des Menschen ansprechen. Sie dringen sozusagen direkt in das

limbische System vor und sind demzufolge die Penetration eines Dionysos
durch einen Apoll (oder umgekehrt). Stimmt das aber für Ostasien?

Der Germanist Emil Staiger hat behauptet, es sei nicht möglich, sich
mit dem Lyrischen eines Gedichtes auseinanderzusetzen, es spreche uns an
oder lasse uns kühl21. In frappant ähnlicher Weise behaupten Ostasiatinnen,

der wahre Gehalt ihrer literarischen Werke sei für Aussenstehende
nicht nachzuempfinden. Dem/der "westlichen" Ostasienwissenschafterln
aber ist der unmittelbare Zugang trotz überdurchschnittlicher
Sprachkenntnisse meist verwehrt. Er/sie ist gezwungen, sich mit einem Text
intellektuell auseinanderzusetzen.

Dabei können für den/die Untersuchende(n) in der Funktion
eines/einer Uebersetzenden zwei Arten des Zuganges zu fremdsprachigen
poetischen Texten unterschieden werden22:

1. Synchroner Zugang eines Dichters/einer Dichterin, welche(r) durch Rezeption
neuer Texte sein/ihr Ausdrucksspektrum zu erweitern sucht. Er/sie wertet und
wählt subjektiv.

2. Diachroner Zugang des/der Philologen/Philologin und Ethnologen/Ethnologin,
welche(r) die fremde Kultur noch besser kennenlernen möchte und deshalb

Subjektives in den Hintergrund stellt.

Bei der Arbeit mit "schöner Literatur" wird oft unbewusst eine

Vereinigung dieser gegensätzlichen Grundtendenzen angestrebt.

20 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, München, DTV, 1971, S. 16 u. 35.

21 Ebenda, S. 39.

22 J.Y. Liu, a.a.O., S. 37 unterscheidet in ähnlicher Weise einen poet-translator und
einen critic-translator.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1151

Bei der Untersuchung aussereuropäischer literarischer Texte entsteht
oft ein Dilemma, weil man die "westlichen" Literaturtheorien nicht
anwenden kann, von den einheimischen aesthetischen Idealen und

Konzepten aber die Brücke zur eigenen Kultur nicht schlagen kann.
Gewisse Leute plädieren für Pluralismus23, indem sie bei jeder Kultur die
darin geltenden aesthetischen Regeln anwenden. Andere suchen eine

Synthese, indem sie die Vorstellungen verschiedener Kulturen aufzeigen
und miteinander vergleichen. Ziel wäre dabei eine weltumspannende
Definition aesthetischer Kommunikationen24.

Es wurde oben festgestellt, dass die "westliche" Kultur dazu neigt,
verabsolutierende Begriffe zu kreieren: Kunst, Religion, Philosophie,
Geschichte usw.. Dazu gehören auch "Literatur" und "Lyrik". Diese

Begriffe werden zwar als selbstverständlich und allgemeingültig angesehen,
sind aber in Tat und Wahrheit sehr instabil und wandelbar. So sind

Begriffe hauptsächlich durch eine spezifische Gesellschaft definiert25.
Gerade im aesthetischen Bereich, zu dem die Literatur gehört, sind die
Kriterien einem stetigen Wechsel unterworfen. Heute sind gar sämtliche
Regeln in Frage gestellt, und es bleibt eigentlich nur die Form, in der
etwas präsentiert wird, um es als Kunstwerk, z.B. als Skulptur (steht im
Museum) oder Gedicht (wird in kürzeren Abschnitten und Zeilen gedruckt)
zu kennzeichnen. Avantgardistische Kunst spielt mit dieser Präsentationsform

oder ironisiert sie (z.B. bei den Werken von Marcel Duchamp, der

Gebrauchsgegenstände unverändert im Museum ausstellte). Sie ist aber nur
für Personen nachvollziehbar, welche die Regeln der entsprechenden
aesthetischen Form kennen.

Aus der avantgardistischen Bewegung, welche das zwanzigste
Jahrhundert geprägt hat, ist im "Westen" eine Offenheit für neue Formen,
daneben aber auch eine Ratlosigkeit und Beliebigkeit hervorgegangen.
Gerade bei der Rezeption aussereuropäischer Kulturprodukte schleichen
sich oft überkommene, bildungsbürgerlich-traditionalistische Konzepte ein,
da bei fremden Formen ein Ausweg aus der eigenen Desorientierung
gesucht wird. Dieses Streben nach dem Schönen, Unverdorbenen äussert
sich etwa in der Stilebene "westlicher" Übersetzungen ostasiatischer

23 A. Owen Alridge, "East-West-Relations. Universal Literature Yes; Common
Poetics No", in: Tamkang Review, Vol. 10 No 1 und 2.

24 J.Y. Liu, a.a.O., S. 106.

25 Theodor W. ADORNO, Philosophische Terminologie, Frankfurt/Main, Suhrkamp,
Bd. 1 S. 15.



1152 CHRISTOPH LANGEMANN

Gedichte: Die Sprache ist blumig, pathetisch, geziert und entspricht oft
nicht der relativen Schlichtheit des Originals.

In verschiedenen Gesellschaften haben aesthetische Kommunikationen
einen anderen Stellenwert. Im folgenden wird deshalb unter anderem eine

Beschreibung der Funktion von Gedichten unter sozialem Gesichtspunkt
versucht, um dem Dilemma zu entgehen, das Poetikschriften aus "West"
und "Ost" bewirken: Sie sind stets hermetisch, d.h. sie definieren die
beschriebene Aesthetik aus sich selbst heraus, begründen sie nicht
ausserhalb ihrer eigenen Gesetze. Man kann sie nur gebrauchen, um die
Regeln der entsprechenden Form kennenzulernen. Wenn man z.B. die
zahlreichen chinesischen und japanischen Poetikschriften studiert, wird
nicht klar, wie man als Aussenstehende(r) den Zugang zu den Gedichten
finden soll. Desgleichen passen europäische Konzepte meist nicht auf
asiatische Gedichte. Es ist beschrieben worden, wie ein solches Anwenden
"westlicher" Kriterien auf ostasiatische Texte bei den Untersuchenden zu
einer "Sprache des Mangels" führt, da man mittels jener Methode bei
einem ostasiatischen Text nur Unterlassungen feststellen kann, nicht,
welche (für den "Westen" eventuell unwichtige) Qualitäten er haben
könnte26.

Wichtig beim Untersuchen fremdsprachiger Texte ist die Übertragung
sämtlicher Bedeutungsebenen. Rein sprachliche Uebersetzung reicht nicht,
denn einmal davon abgesehen, dass viele poetische Produkte ostasiatischer
Herkunft eigentlich unübersetzbar sind (die Form und Struktur,
Wortassoziationen, Vieldeutigkeit usw. sind in indogermanischen Sprachen
nicht nachvollziehbar), kann auch ein korrekt übersetztes Gedicht durch
falsche Plazierung missverstanden werden. Z.B. wird ein banales, stereotypes

Gedicht in einem philosophischen Werk zitiert, so dass hinter
eindimensionalen Details tiefe Bedeutung vermutet wird27. Man könnte mit Fug
und Recht wie Jean-François Billeter zum Schluss kommen, dass Gedichte
(bei ihm chinesische) unübersetzbar seien und nur in der Originalsprache

26 Huiya-Kirschnereit, a.a.O., S. 198.

27 Die Suche nach tiefer Bedeutung in ostasiatischen aesthetischen Produkten, die im
"Westen" in Buch-, Film- oder Ausstellungsform zugänglich sind, bewirkt die
schlimmsten Missverständnisse und dadurch eine Konsumenten- oder Exotikhaltung.

Die Neigung, eine vom Text abgehobene Bedeutung zu suchen, stammt
einerseits von der oben erwähnten Spaltungstendenz seit Piaton ab und begründet
sich u.a. auch auf der Tradition der Bibelexegese. Andrerseits rührt sie her von
der genannten Orientierungslosigkeit und zwanghaften Suche nach gültigen
Formen.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1153

mit Erklärungen zur Hilfe bei der direkten Rezeption präsentiert werden
sollten.28 Bei dieser Erläuterung musste dann die Leistung der Kulturübertragung

erbracht werden.

4. Lyrik

Der Begriff "Lyrik" ist sehr schwierig zu definieren. Er ist - möglicherweise

noch mehr als wie oben erwähnt andere Konzepte aus dem
philosophischen und aesthetischen Bereich - von individuellen oder
gesellschaftlich geprägten Vorstellungen und Vorlieben bestimmt, die in stetigem
Wandel begriffen sind. Heute gibt es so viele Lyrik-Definitionen wie
Dichterinnen, Literaturwissenschafterinnen und Leserinnen. Für
kulturübergreifende Vergleiche ist deshalb wohl eine weitgefasste Bestimmung
angemessen. Wie des weiteren ausgeführt wird, besteht die Frage, ob der

Begriff "Lyrik", der im deutschsprachigen Raum seit dem 18. Jh. vorherrschend

ist29 (in anderen Sprachen wird eher "poésie", "poetry" usw.
gebraucht), für ostasiatische Verhältnisse überhaupt angemessen ist oder
nicht vielmehr zu MissVerständnissen führt. Passender wären vielleicht
Vergleiche europäischer Poetiken, welche die Literatur als Gesamtes zum
Gegenstand haben, mit solchen aus Ostasien, um nicht irreführenden
Unterteilungen zum Opfer zu fallen. Poetiken sind einerseits allgemeine
Dichtungstheorien, andrerseits normative Anweisungen zum richtigen
Dichten30. Entsprechende Texte bieten die ostasiatischen Traditionen in

grosser Menge an.
Der Begriff Lyrik ist problematisch vor allem wegen der impliziten

Trennung von der Epik und Dramatik, denn diese Aufteilung besteht in den
ostasiatischen Traditionen nicht. Andrerseits ist er aufgrund seiner

Beziehung zur Musik attraktiv. Er stammt von "Lyra" ab, einem
Saiteninstrument, mit dem im antiken Griechenland gesungene Dichtung begleitet
wurde. Desgleichen sind im traditionellen Ostasien alle Gedichtformen von
den archaischen Anfängen bis zur Wende zum 20. Jahrhundert mit der
Musik verbunden. Sämtliche chinesische Vers-Schemata (etwa das yuefu,

28 Jean-François Billeter, "La poésie chinoise et la réalité", in Extrême-Orient -
extrême-Occident, Februar 1986.

29 Staiger, a.a.O., S. 9.

30 Metzlers Literaturlexikon, Hg. Guenther und Irmgard Schweikle, Zweite,
überarbeitete Auflage, Stuttgart, J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1990.

Stichwort Poetik.



1154 CHRISTOPH LANGEMANN

das shi, das ci) lassen sich von Liedformen ableiten und wurden auch in
ihrer hochentwickelten Phase zur Begleitung eines Instrumentes rezitiert. In
Korea sind Gedichtformen wie kasa und sijo ebenfalls ohne Musik undenkbar

(typisch ist die rhythmische Untermalung mit der sanduhrförmigen
Trommel). In Japan werden Gedichte auch in Abwesenheit einer Begleitung

in einem speziellen Singsang rezitiert (tanka, haiku). Das japanische
Wort uta bedeutet gleichzeitig "Gesang" und "Gedicht". Nützlich für die

Anwendung auf ostasiatische Verhältnisse ist der Begriff "Lyrik" auch,
weil er seit der Antike gebraucht wird, um sehr heterogene Formen
zusammenzufassen. Die unterschiedlichen Versschemata, die in der Hochantike

kursierten, könnte man sehr gut etwa mit den verschiedenen
poetischen Gattungen in Ostasien vergleichen, die sich nacheinander
entwickelten und jeweils nebeneinander weiterexistierten. Folgende
Elemente einer Lyrikdefinition hinsichtlich der äusseren Form31 könnten
für ostasiatische Gedichte ebenfalls gelten: Rhythmus (Betonung in nahezu

regelmässiger Abfolge), gegebenenfalls Metrum, Reim, Strophe, Bild,
Kürze. Für die Entsprechung hinsichtlich gewissen Elementen der inneren
Form32 können für Ostasien jedoch schon Zweifel angebracht werden:

Konzentration, Abbreviatur komplexer Verhältnisse, Sinnverdichtung und

Bedeutungsintensität, also durch die Qualität des Lakonischen als Erlebnis
sprachlicher Verdichtung und Ökonomie, die vor allem durch Wiederholungen
ein Gewebe von (gedichtimmanenten) Verweisen und Bezügen herstellt und
deren Addition und Variation in einer (mehr oder minder) akzentuierten
Situation zusammenfasst.

Enthalten Gedichte ostasiatischer Herkunft eine "Sinnverdichtung"?
Schliesst ihr "Lakonisches" eine "Bedeutungsintensität" ein? Diese Suche
nach tiefer Bedeutung mutet typisch "westlich" an, denn bei ostasiatischen
Gedichten besteht eher der Eindruck eines Gegensatzes zwischen der

Anhäufung von Beredtsamkeit und des Nichtsagens wichtiger Dinge, des

"Wegschneidens" von Wesentlichem vielmehr als des Verdichtens der
Sprache auf das Wesentliche. Dies könnte ableitbar sein von der traditionellen

chinesischen Bipolarität zwischen der Aussagbarkeit von Emotionen
einerseits und der Überzeugung der Unsagbarkeit des wesentlichen Kernes,
die den wichtigen Schritt jedes/jeder Einzelnen von der Sprache zum

31 Nach Metzlers Literaturlexikon, a.a.O., Stichwort Lyrik.
32 Ebenda.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1155

intuitiven Erfassen eines Zustandes, einer Person bedingt33. So betrachtet
ist vielleicht in der Tat Franz Kafka der chinesischste aller europäischen
Schriftsteller34, da er mit buchhalterischer Genauigkeit scheinbar
Nebensächliches beschreibt und die Hauptsache unausgesprochen lässt.

Das Problem des Begriffes "Lyrik" liegt in seiner Verflechtung mit
der Person des Dichters/der Dichterin, die seit dem 18. Jahrhundert besteht
und ihre endgültige Ausprägung in der Definition Emil Staigers35 erhielt.
Bis zum 18. Jahrhundert war die Lyrik von der Poetik in ihrem
gesellschaftlich-öffentlichen Stellenwert bestimmt36 und glich damit eher dem,
was wir bis heute in Ostasien vorfinden.

Die Wende, die im 18. Jahrhundert stattfand, ist für das "westliche"
Verständnis von Literatur und Kunst wesentlich. Sie kann anhand der

Entwicklung der Poetiken festgestellt werden37. In der Antike wurden dort
noch Grundsatzfragen behandelt (Aristoteles). In der Spätantike, im Mittelalter

und in der Renaissance wurde die Frage, wie etwas gesagt werden
soll, wichtiger als die, was gesagt wird. Die Poetiken waren normenhafte
Anleitungen; sie enthielten rhetorische Regeln, bei denen vernünftige
Überlegungen wichtiger waren als Individuelles. In deutschsprachigen
Poetiken betonte man den "Witz" (d.h. das Geistreiche). Erst im 18.
Jahrhundert fand die Wende zum Subjektivismus statt. Der/die Dichterin
musste sich nicht mehr in erster Linie einem äusserlichen normativen
poetologischen System unterordnen, sondern sein/ihr Geschmack, der auf
dem Gefühl beruhte, stand plötzlich im Zentrum. Damit verbunden ist der

Originalitäts- und Geniekultus. Das "Herz" wird wichtig, die "schöpferische

Einbildungskraft", das "Wunderbare", die "Empfindung, Begeisterung,

Inspiration". Es ist diese Seite, die im romantischen Lied ihren

angemessensten Ausdruck findet, und die Staiger als alleingültige
Ausprägung des Lyrischen sieht38. Viele Dichterinnen auch im "Westen"
entsprechen jedoch nicht diesem Bild, sondern eher dem des poeta

33 Stephen Owen, "Transparencies: Reading the T'ang Lyric", in: Harvard Journal
ofAsiatic Studies, Vol. 39 Nr. 2, 1979, S. 236-37.

34 Unter Hinweis auf Arthur Waley so bezeichnet bei Elias Canetti, Das Gewissen

der Worte, Essays, Frankfurt, Fischer, 1981, S. 149.

35 Grundbegriffe der Poetik, a.a.O.

36 Metzlers Literaturlexikon, a.a.O., Stichwort Lyrik.

37 Ebenda, Stichwort Poetik.

38 In: Grundbegriffe der Poetik, a.a.O.



1156 CHRISTOPH LANGEMANN

doctus^, der weder naiv, noch aus göttlicher Inspiration, noch aus der
Kraft der eigenen Subjektivität schafft, sondern das künstlerische Wirken
problematisiert und durch Anknüpfen an klassische Muster oder durch
Anspielungen, Verweise, Zitate das frühere und gegenwärtige Bildungsgut
bewusst integriert. Er setzt für das Verständnis seiner Werke ein gebildetes
Publikum (oder einen Kommentar) voraus. Dieses Bild des Dichters, das

neben der romantischen Vorstellung bis ins 20. Jahrhundert gültig blieb,
entspricht in vielem den ostasiatischen Verhältnissen. Sein Gegenpart, der

poeta votes, der göttlich inspirierte Dichter ("Seher"), scheint hingegen im
"Osten" keine Entsprechung zu haben40. Die ostasiatische Vorstellung
dessen, was ein Gedicht ist, hat also viele Gemeinsamkeiten mit jener der
Spätantike, des Mittelalters und der Renaissance. Neben der Betonung der
rhetorischen, von aussen durch die Vernunft auferlegten Normen gegenüber

der individuellen, inspirierten Kreativität des/der Schaffenden sowie
der eher öffentlichen (d.h. in gewissen Kreisen, beispielsweise einem
adligen Zirkel oder Königshof öffentlichen) und gesellschaftlichen Funktion

der Dichtung gibt es einen weiteren gemeinsamen Aspekt zwischen
dem europäischen Mittelalter und Ostasien, der damit zusammenhängt: die
standesgemässe Einteilung von Gedichtformen, der eine kanonisierte
Wertskala entspricht, die elitäre Produkte höher einstuft. In Europa kannte
man seit Cicero die drei genera dicendo : genus humile (schlicht), genus
mediocre (mittel) und genus grande (hochpathetisch), denen man im
Mittelalter die Stände Hirten, Bauern und Adel respektive Bauern, Bürger
und Adel zuordnete. Dass gewisse Stile rangniedrigen Menschen zugewiesen

wurden, erlaubte den hohen Ständen, sich an "Vulgärem", "Derbem"
oder "Idyllischem" zu ergötzen, ohne ihrem hehren Image zu schaden.
Auch in Ostasien sind nur gewisse Dichtstile der Elite angemessen. Andere
Textgattungen wurden von der Tradition verachtet, so zum Beispiel in
China der Roman. Auch innerhalb der einzelnen Formen entstanden
Kanonisierungen von klassischen Texten, die der Nachahmung würdig
waren und deren Kenntnis als Signal der Mitgliedschaft in einer Elite

39 Definition unter diesem Stichwort in Metzlers Literaturlexikon, a.a.O.

40 Dies legt vielleicht an einer unterschiedlichen Auffassung des Verhältnisses von
Mensch und Welt: Im "Westen" besteht eine persönliche Beziehung zu einem
überirdischen Gott (Religio Verbindung von zwei Endpunkten), während im "Osten"
sich Menschen und Götter alle innerhalb des Kosmos befinden (Mündliche
Mitteilung bei einer Führung in der "Emma-Kunz-Grotte", Würenlos, AG).

41 Metzlers Literaturlexikon, a.a.O., unter diesem Stichwort.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1157

diente. Andere Texte wurden missachtet. Durch diese gesellschaftliche
Rolle blieb die Literatur konservativ, und viele Neuerungen wurden ins
Abseits gedrängt. Zum Beispiel hat echtes fiktionales Erzählen, das einem
logischen Aufbau folgt, in China und Japan bis heute kein hohes Prestige.
Ansätze dazu im Verlauf der Literaturgeschichte wurden nicht honoriert.
Es muss jedoch betont werden, dass vieles existiert, das den Normen nicht
voll entspricht. Nur wird das Augenmerk nicht darauf gelenkt, weil die
ostasiatischen Geisteswissenschaftlerinnen das Ideal einer Epoche (Welcher
"hohe" Stil wurde angestrebt?) nicht von der empirischen Wirklichkeit
(Welche Texte haben wir?) unterscheiden und auf Wertung nicht verzichten42.

Gewisse Literaturgattungen in Ostasien wurden auch von ihrem
vulgären Image befreit, indem die Schicht, die sie ausübte (z.B.
Stadtbürger), gesellschaftlich höher eingestuftes Gut in sie integrierten.

Dass die ostasiatische Poesie ähnlich wie diejenige des europäischen
Mittelalters von rhetorischen, normativen Regeln geprägt ist, zeigt
folgendes Zitat43:

[They favored] a style which was characterized by the use of referents (in other
words, one of obliquity), and which stressed the forms of statements, rather
than their contents. Respect for precedents naturally led to the question, "How
did earlier writers express this?" The question "What shall I say?" did not arise,
since the problem was to find a means of expressing a concept already present
in the author's mind. But the concept itself was unlikely to be strikingly
original. A Zeitgeist that places a premium on the heritage of the past cannot
accommodate a desire for radical change. And attention inevitably focuses on
form when the urge to say something new is absent.

Ähnlich wie in Europa vor dem 18. Jahrhundert prägen rhetorische
Mittel die Poetik in Ostasien: Parallelismus, Gegenüberstellung von Motiven,

Dreiteilung in Einführung, Durchführung und Schluss, Allusionen und

Wortspiele, die nur schmücken und den Sinn nicht vertiefen, explizite
Vergleiche, Sentenzen, elegant confusion, d.h. vorgetäuschtes Erstaunen
oder übertriebene Überraschung über Banales, bildliche Sprache, d.h.
indirektes Nebeneinanderstellen von Begriffen, damit der/die Leserin über
Konventionen den Vergleich selbst herstellt, sind die stilistischen Mittel.

42 Ähnlich verhält es sich mit den Sprachlehrbüchern ostasiatischer Herkunft: Es

wird gezeigt, was "schöne Sprache" ist, nicht, wie tatsächlich gesprochen wird.

43 Konishi Jin'ichi, "The Genesis of the Kokinshû Style", übers. Helen C.

McCuLLOUGH, in: Harvard Journal ofAsiatic Studies, 38 (1978), 61-170, S. 166.



1158 CHRISTOPH LANGEMANN

Das Element der elegant confusion** kann von der frühen chinesischen
höfischen Poesie bis in die heutige Zeit beobachtet werden. Es sind
gezierte Wendungen, die für Aussenstehende einerseits aufgesetzt und
forciert originell, andrerseits banal und eindimensional wirken.

Während also eine rhetorische Sicht der Lyrik recht gut auf
ostasiatische Verhältnisse zu passen scheint, sind von der Romantik geprägte
Definitionen wie die Emil Staigers nicht gut übertragbar. Vor allem störend
ist seine Idee der "textinhärenten Kritik", nach der man bei Interpretationen
hauptsächlich auf textinterne Verweise, nicht auf Bezüge zu anderen
Texten oder Vorbildern achtet45. Diese Art der Arbeit an einen Text würde
bei ostasiatischen Produkten zu massiven Irrtümern führen. Andrerseits hat
seine Methode, eher intuitiv als mit rationalen Mitteln an einen Text
heranzugehen, etwas recht Asiatisches an sich46. Seine Beschreibung des
"Lyrischen"47 etwa passt nicht schlecht auf einen grossen Teil der ostasiatischen
"schönen Literatur", vor allem, weil bei beiden das intuitive Nachempfinden

einer "Stimmung" wichtig ist. Hier soll zur Illustration ein Passus von
Staiger (a) einem inhaltlich entsprechenden Abschnitt aus der chinesischen
Poetikschrift Wenxin diaolong von Liu Xie, 6. Jh., (b) gegenübergestellt
werden:

a. Wenn die Idee des Lyrischen als ein und dieselbe allen bisher beschriebenen

Stilphänomenen zugrunde liegt, so muss sich dieses Eine als solches erweisen
und nennen lassen: Einheit der Musik der Worte und ihrer Bedeutung,
unmittelbare Wirkung des Lyrischen ohne ausdrückliches Verstehen (1.);
Gefahr des Zerfliessens, gebannt durch den Kehrreim und Wiederholungen
anderer Art (2.); Verzicht auf grammatischen, logischen und anschaulichen

Zusammenhang (3.); Dichtung der Einsamkeit, welche nur von einzelnen
Gleichgestimmten gehört wird (4.): Alles bedeutet, dass in lyrischer Dichtung
keinerlei Abstand besteht.48

b. In the case of composing literature [wen], the emotions are stirred and the
words come forth, but in the case of reading, one opens the literary text [wen]
and enters the emotion [of the writer], goes up against the waves to find the

44 Helen Craigh Mc Cullough, Brocade by Night: Kokin Wakashû and the Court
Style in Japanese Classical Poetry, Stanford U.P., 1985, S. 67.

45 Emil Staiger, Die Zeit als Einbildungskraft des Dichters, München, DTV, 1976,
S. 10.

46 Ders., Die Kunst der Interpretation, München, DTV, 1971, S. 10.

47 Ders., Grundbegriffe der Poetik, a.a.O.: "Lyrischer Stil: Erinnerung", S. 11 ff.
48 Ebenda, S.39.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1159

source, and though it be at first hidden, it will certainly become manifest. None

may see the actual faces of a faraway age, but viewing their writing, one may
immediately see their hearts/minds.49

Von Staigers Punkten passt nur 4. nicht unbedingt auf Ostasien. In
beiden Texten wird betont, dass kein Abstand zwischen Dichterin, Text
und Leserin besteht. Der Unterschied liegt darin, dass im chinesischen
Text von wen, der Gesamtheit der "schönen Literatur", die Rede ist, bei
Staiger nur von dem "Lyrischen". Dies hängt damit zusammen, dass Staigers

zwei andere Kategorien, "episch" und "dramatisch", in der kanonisierten

chinesischen Literatur nicht sehr wichtig sind und eher dem
"trivialen" Bereich zugeordnet werden.

Eine andere Lyrik-Deutung, die weniger die einheitliche
Grundströmung, das rational Unfassbare, Unmittelbare sucht, sondern aufzeigt,
welche zeitüberdauernde Elemente, Motive und Eigenschaften in den
Gedichten selbst erscheinen, ist diejenige von Walter Killy50. Sein Zugang,
der eher die phänomenologische Vielfalt als die Einheit betont, ist für eine

Anwendung auf aussereuropäische Literatur recht geeignet. Killy zieht
Material aus allen Zeiten sowie verschiedenen Kulturen hinzu und betont
die dichterische Arbeit, die Bedeutung traditioneller Vorbilder eher als

problematische Begriffe wie "das lyrische Ich", "Stimmung", "Herz" usw..
Folgende "Elemente" nennt er: Natur - Addition, Variation, Summation -
Zeit - Mythologie - Allegorie sowie Personifikation - Stimmung - Maske -
Kürze. Es mag hier der Hinweis genügen, dass für alle diese sehr

heterogene Kategorien, die teils die Struktur, teils Inhaltliches betreffen,
Beispiele aus der ostasiatischen Literatur gefunden werden können.

Auch wenn man die Definition von "Lyrik" wie bei Killy sehr weit
fasst, ist es schwierig zu entscheiden, welche der ostasiatischen literarischen

Gattungen diesem europäisch geprägten Begriff zuzurechnen sind.
Das liegt wohl hauptsächlich daran, dass die Dreiteilung lyrisch - episch -
dramatisch nicht produktiv angewendet werden kann. Nur wenige echte

Epen existieren in Ostasien. Eines der wenigen Werke, die sich für diese

Bezeichnung anbieten, ist das Heike monogatari aus Japan (13. Jh.), das

als seltene Ausnahme für die Erzählliteratur in gebundener Sprache
abgefasst ist und zur Begleitung der biwa-Laute gesungen wird. Es besteht
aus einer etwas unordentlichen und wenig durchstrukturierten Ansammlung

49 Steven Owen, "Transparencies", a.a.O., S.236: zitiert mit Originaltext.

50 Elemente der Lyrik, a.a.O.



1160 CHRISTOPH LANGEMANN

von Episoden geringeren Umfanges. Überhaupt scheinen Kürze und die

Unfähigkeit, längere Spannungsbögen durchzuhalten, ein wichtiges Merkmal

der ostasiatischen "schönen Literatur" zu sein - eine Eigenschaft, die

man im "Westen" nur der Lyrik zuschreibt51. Auch neuere Romane in
Ostasien, die eindeutig dem epischen Bereich zuzuordnen wären, bestehen
aus Episoden geringeren Umfanges, die oft einzeln in Literaturzeitschriften
veröffentlicht werden und wenig inneren Zusammenhang aufweisen.
Häufig ist die Stimmung, das Detail das Wichtigste: ein roter Faden, eine

Linie, ein "Plot", eine Entwicklung werden nicht unbedingt verlangt.
Während solche Romane also eindeutig eine starke lyrische Komponente
aufweisen, sind viele Gedichte im Charakter episch, indem sie eher
Unpersönliches beschreiben als subjektiv besingen.

Nicht einmal eine Trennung von Poesie und Prosa ist für ostasiatische
Verhältnisse produktiv. Gattungen wie das chinesische fu ("rhapsodic
essay"52) und andere Texte im 4-6-Zeichen-Parallelstil (pienwen), die

eindeutig sprachlich gebunden und strukturell stark geregelt sind, werden
gelegentlich der Prosa ("rhimeprose"), manchmal der Poesie zugerechnet53.

Solche Texte haben epischen Charakter, weil sie teils sehr üppige
Beschreibungen enthalten. Lyrisch sind sie, weil sie eher kurz sind und
keine Handlungen erzählen. Ein ähnliches Zuweisungsproblem ergibt sich
bei der traditionellen koreanischen Form kasa5*. Böse Zungen könnten das

japanische haiku nach der Staigerschen Poetik als "Klein-Epos" charakterisieren,

da in ihm individuelle Gefühle ausgeklammert werden. Ein
philosophischer Text, der Laozi, hingegen enthält Reime, Strophen sowie eine
reiche metaphorische Sprache und könnte somit problemlos als Lyrik
rezipiert werden.

In Ostasien hat jede literarische Gattung ihre eigenen Regeln und die
zu ihr passende Thematik. So ist es in der Tat schwierig, die verschiedenen
Formen westlichen Begriffen zuzuordnen. Ein Ausweg ist, eine einzige
Gattung als "Lyrik" zu bezeichenen, wie im angelsächsischen Bereich

51 Ebenda S. 187 ff.

52 Begriff nach: Monica und T.C. Lai, Rhapsodie Essays from the Chinese, Hong
Kong 1979.

53 Z.B. bei Hans H. Frankel, The Flowering Plum and the Palace Lady: Interpre¬
tations of Chinese Poetry, Yale U.P., 1976.

54 Beschreibung und Geschichte in: KlM Donguk, History of Korean Literature,
übers. Leon Hurvitt, Tokyo, Töyö Bunko, 1980, S. 63 ff.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1161

häufig mit den chinesischen shi geschieht55. Jedoch besteht in solchen
Fällen die Gefahr, beim Publikum MissVerständnisse zu bewirken, indem
es die Gattung shi für das chinesische Gedicht schlechthin hält und andere

Gattungen, die gleichzeitig bedeutend waren und mit gleichem Recht als

"lyrisch" oder "nicht lyrisch" gelten könnten, wie etwa das erwähnte fu,
das yuefu oder das d56, übersieht.

Das Problem liegt darin, dass es im traditionellen konfuzianischen
Literaturkonzept, das bis heute nachwirkt, nur einen Begriff "schöne
Literatur" (chin, wen, wenxue, wenzhang) gibt, der alle Einzelgattungen
umfasst, und zu dem auch philosophische und historische Texte gerechnet
werden. Jede Gattung innerhalb dieser "schönen Literatur" besitzt ihre
eigenen Regeln und Vorschriften. Formen wie Essay, Grabinschrift,
Gedichttypen, Throneingaben usw. werden in Anthologien nebeneinander
aufgereiht und nicht unter höheren Kategorien gruppiert, sondern sogar
noch weiter unterteilt, etwa nach inhaltlichen Kriterien (z.B. "Abschiedsgedichte").

Ein gutes Beispiel hierfür ist die klassische chinesische
Anthologie Wenxuan (kompiliert von Xiao Tong, 501-31). Nach dieser
Literaturauffassung, die einerseits ganzheitlich ist, andrerseits tausend und
mehr untereinander wenig verbundene Einzelabteilungen enthält, werden
bis heute wissenschaftliche Texte eher aesthetisch verstanden; literarische
Texte wiederum müssen sich erzieherischen, politischen und moralischen
Geboten anpassen.

5. Kunst und Persönlichkeit

Im folgenden soll von dem unterschiedlichen Bild der menschlichen
Persönlichkeit in der "östlichen" und "westlichen" Kultur und seiner
Auswirkung auf die Funktion aesthetischer Kommunikationen die Rede
sein. Wenn hierbei Psychologisches und Soziales vermischt werden, liegt
das einerseits daran, dass der/die im aesthetischen Bereich Schaffende als
Individuum mit einer Psyche in dem gesellschaftlichen Rahmen der
Kommunikation mit seinen/ihren Rezipientlnnen steht, andrerseits daran,
dass bei einer Auseinandersetzung mit aussereuropäischen Kulturen schnell
einmal klar wird, wie tief, nämlich bis hin zu den Emotionen und der

55 Etwa bei Burton Watson, Chinese Lyricism, Columbia U.P., New York und
London, 1971 und Stephen Owen und Shuen-fu Lin, Hg., The Vitality ofthe Lyric
Voice: Shih Poetry from the Late Han to the T'ang, Princeton U.P., 1986.

56 Zu diesen Formen s. Hans H. Frankel, a.a.O., Appendix 1: "Poetic Forms", S.
212 ff.



1162 CHRISTOPH LANGEMANN

Beziehung zum Körper, die menschliche Persönlichkeit vom Bild geprägt
ist, das die betreffende Kultur sich von ihr macht.

Der Punkt des Unterschiedes zwischen den von der Kultur bestimmten
Konzepten des "Ich" in "Ost" und "West" kann mit dem Ausdruck "autonome

Persönlichkeit" umrissen werden. Dieses Ideal ist im modernen "Westen"

vorherrschend, auch wenn die gesellschaftliche Realität eher
Unterordnung und Abhängigkeit fordert. In Ostasien hingegen ist Autonomie
unerwünscht; das Ideal ist die Einsicht in die Abhängigkeit von und die

Einordnung in die Gruppe. Das Konzept der "autonomen Persönlichkeit"
darf nicht verwechselt werden mit "Individualität", denn eine solche kann
durchaus auch in strenger Abhängigkeit von den ver innerlichten Gesetzen
der Gruppe erlebt werden, beispielsweise durch die Auswahl unter
verschiedenen von der Gruppe gestatteten Mustern57. Da die autonome
Persönlichkeit als Ziel des erwachsenen Menschen in Ostasien nicht gefördert
wird, ist es sinnlos, zu kritisieren, "östliche" aesthetische Produkte seien
schlecht oder falsch, weil sie sich in ihnen nicht äussere, wie dies der
Exilchinese Sun Longji tut:58

Eine künstlerische Gestaltung ohne individuelle Tiefe bedingt ästhetisches

Scheitern. In China ist es gerechtfertigt, von einem kulturellen Scheitern zu

reden, da es sich [...] um ein Problem der kulturellen Tiefenstruktur handelt.

Hier soll nicht von einem "Scheitern" gesprochen werden, sondern
vielmehr festgestellt werden, dass in ostasiatischen aesthetischen Produkten

vom "westlichen" Standpunkt aus gesehen die schaffende Persönlichkeit als

Zusammenhaltendes, als unterscheidendes Strukturelement zu fehlen
scheint. Daraus ergibt sich die objektiv feststellbare Ratlosigkeit bei der

Rezeption im "Westen", die der Verfasser an anderer Stelle als "Was soll
<2as-Effekt" bezeichnet hat59. Es geht hier um ein Ringen um Verständnis

von "westlicher" Seite, denn dass die Asiatinnen für sich selbst gestalten
können, was und wie sie wollen, sollte klar sein. Dass sie für die interna-

57 Zu "Individualität" s. Volker Schubert, "Moderne ohne Individualität?" In: Irene

Hardach-Pinke, Hg., Japan, eine andere Moderne, konkursbuchVerlag Claudia
Gehrke, Tübingen (ohne Jahr).

58 Sun Longji, Das ummauerte Ich: die Tiefenstruktur der chinesischen Mentalität,
Leipzig, Kiepenheuer, 1994, S. 174.

59 Christoph Langemann, "Einige Probleme beim Übersetzen japanischsprachiger
Literatur", in: Travaux du centre de traduction littéraire, Universität Lausanne,
Nr. 22 (Quatre traducteurs à l'œuvre racontent...), Frühjahr '95.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1163

tionale Kommunikation im Bereich der aesthetischen Kultur so wenig echtes

Interesse haben, liegt an der innen-aussen-Mentalität, die wahre
Kommunikation nur innerhalb der Gruppe zulässt. Sie bewirkt, dass die
Kunstformen stark kodifiziert, d.h. willkürlich verschlüsselt werden und nur von
Mitgliedern einer gewissen Gruppe verstanden werden können und wollen.
Gegen aussen - im internationalen Kontext - ist die ostasiatische Kultur
hermetisch. Böse ausgedrückt: Sie ist autistisch. Darum besteht in Ostasien
das Klischee, die Kultur könne nur von innen heraus verstanden werden,
und ein(e) Europäerin könne auch nach jahrelangem Aufenthalt in der
betreffenden Gruppe trotz Selbstaufopferung nicht zum eigentlichen Mysterium

des Verständnisses vorstossen. Weh dem, der trotzdem eine
Auseinandersetzung wagt - er wird bestaunt, belehrt, bemuttert, belächelt...

Doch es ist ungerecht, von den aesthetischen Produkten einer anderen
Kultur dieselben Funktionen zu erwarten wie von der eigenen. Vielmehr
sollte man ohne zu werten die Funktionen bei den "anderen" untersuchen.

Die autonome Künstlerpersönlichkeit hat auch im "Westen" nicht
immer existiert. In der Lyrik taucht sie nach archaischen Anfängen relativ
früh auf, da dieser Bereich vom Ursprung an zum Ausdruck der
Individualität vorgesehen war. "Ich bin ..." (eirnl d'egö) sagt der altgriechische
Dichter Archilochos gleich zu Anfang eines Fragments und führt damit ein
neues Ich-Bewusstsein in die Literatur ein, das früher, etwa bei Homer,
nicht existiert hat60. Während es in der griechisch-römischen Antike einige
Künstler gab, deren Werk von ihrer Persönlichkeit durchdrungen ist,
gleicht das europäische Mittelalter eher dem ostasiatischen Modell, wie
auch die Gesellschaft allgemein und die Stellung des Individuums in ihr
nicht so weit von der ostasiatischen Gegenwart entfernt war (beispielsweise
durch die Abwesenheit einer Privatsphäre, durch Stände und Rangordnungen

usw.). In der Renaissance kam die individuelle Künstlerpersönlichkeit

in Form des uomo universale erneut zum Zug. In literarischen
Werken erschien wieder Individuelles. Zu einer regelrechten Zelebration
des "Ich" kommt es in der Autobiographie des Benvenuto Cellini (1500-
71), die interessanterweise in Deutschland in einer Übersetzung Goethes
bekannt wurde61. Dieser nämlich ist der berühmteste Repräsentant des

60 Wolfgang Schadewaldt, Die frühgriechische Lyrik, Tübinger Vorlesungen Bd.
3, Frankfurt, Suhrkamp, 1989, S. 88.

61 Brockhaus Enzyklopädie, a.a.O., Stichwort Cellini.



1164 CHRISTOPH LANGEMANN

Genie- und Originalitätskultes des 18. Jahrhunderts62, der bis heute
ausschlaggebend für das "westliche" Kunstverständnis bleibt. Vor dieser Zeit
zeugte das Nachahmen von Vorbildern ähnlich wie in Ostasien von elitärer
Bildung und hatte Prestige.

Das Problem der "westlichen" Aesthetik, das sich auch, oder vor
allem, in der bildenden Kunst manifestiert, ist die Tatsache, dass

Künstlerpersönlichkeiten inszeniert werden auf Kosten des Werkes als
unabhängiges, allgemein zu rezipierendes Produkt. Durch das Vorhandensein
einer sogenannten aesthetischen Konvention6^, die eine spezielle, nicht
ausschliesslich an den Zweck der Übermittlung von Information gebundene
Kommunikation erlaubt und zulässt, dass man sehr Persönliches oder gar
den gesellschaftlichen Regeln Widersprechendes als aesthetischen Modellfall

interpretieren kann, wird gestattet, dass völlig neuartige Strukturen als

Kunst rezipiert werden, wenn auch vielleicht Kritik laut wird. Für das

Funktionieren dieser aesthetischen Konvention, die in Europa seit dem 18.

Jahrhundert gültig ist, sind zwei Voraussetzungen nötig, die einander
gegenseitig bedingen, in Ostasien jedoch aufgrund der kulturhistorischen
Entwicklung nicht gewährleistet sind: die erwähnte autonome Persönlichkeit

und die Öffentlichkeit. Letztere hat in Ostasien im Gegensatz zu
Europa, das die Agora, das Forum, die Piazza besass, nie richtig existiert.
Noch heute ist es z.B. nicht selbstverständlich, dass ein Buch oder ein
Kunstwerk jedermann zugänglich ist. Kritisiert wird im Denken sogar von
ostasiatischer Seite selbst ein takotsubo ("jeder Polyp in seinem Fangkorb

")-Effekt, d.h. in der Gesellschaft, und damit innerhalb der
Persönlichkeit der Individuen, existiert ein Nebeneinander verschiedenster
Bereiche, die nicht wirklich miteinander kommunizieren64. Für jeden
Bereich bildet sich eine In-Gruppe, die sich durch ihren Code von anderen

Gruppen absetzt, was in einer Trennung von innen und aussen (jap. uchi -

soto) resultiert. Die einzelne Person gehört verschiedenen In-Gruppen an
und verhält sich je nach dem im Augenblick gültigen Code. Dies kann sich
zu verschiedenen Zeitpunkten und an verschiedenen Orten in völlig
widersprüchlichem Verhalten äussern (sog. "situatives Verhalten"). Die
Identität wird eher punktuell von der gegenwärtigen Situation hergeleitet
als von der Person. So wird offenbar nicht eine Linie, eine Geschichte des

62 Walter Killy, Elemente der Lyrik, a.a.O., S. 13.

63 Begriff nach Siegfried J. Schmidt, Grundriss der empirischen Literaturwissen¬
schaft, a.a.O., S. 103 ff.

64 Masao Maruyama, Denken in Japan, Frankfurt, Suhrkamp, 1988, S. 75.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1165

Lebens konstruiert, wie sie im "Westen" Grundlage der bewussten
Persönlichkeit sind.

In der Literatur zeigt sich der takotsubo-Effekt im Nebeneinander
verschiedener alter und neuer Formen, die ihre spezifischen Regeln
besitzen. Diese bestimmen sogar die zu behandelnde Thematik. So können
innerhalb des Werkes eines Autors/einer Autorin Texte aus verschiedenen
Gattungen vorkommen, die jeweils den Regeln der Form Genüge tun,
jedoch untereinander keinen ersichtlichen Zusammenhang aufweisen. Weil
es die Idee des berufenen Künstlers oder Dichters in Ostasien nicht gibt,
fehlt auch das Konzept eines in zusammenhängender Entwicklung
entstehenden (Lebens-)Werkes. Der emotionale oder aesthetische Gehalt
eines individuellen Textes kann sehr intensiv wirken, tut dies aber auf
Momente beschränkt. Dies bringt die ostasiatische Literatur wieder in den
Bereich europäischer Lyrik-Vorstellungen.

Es könnte die Hypothese aufgestellt werden, dass das Zusammenhanglose

der Elemente in einem oder verschiedenen Texten eines Autors/
einer Autorin ostasiatischer Provenienz daher kommt, dass in ihnen keine
Trennung oder bewusst gestaltete Beziehung des Verfassers/der Verfasserin

zur Persona (Volksetymologie: von personare, "hindurchklingen" -
gemeint ist die vom/von der Verfasserin aktiv geformte Persönlichkeit, wie
sie sich im Werk zeigt) gefordert wird wie in der europäischen Tradition65.
Vielleicht ist das Fehlen einer solchen absichtlich strukturierten Beziehung
zwischen den drei getrennten Bereichen Autorln/Persona/Leserln der
Grund, warum für "westliche" Leserinnen so viele Texte auseinanderzufallen

scheinen, und warum konsequent durcherzählte längere Werke
(Roman, Epos) selten sind. Es könnte sein, dass von dem/der ostasiatischen

Leserin verlangt wird, aus additiv präsentierten Materialbrocken
intuitiv und selbständig einen im Text nicht ausgedrückten Zusammenhang
(eine Persona?) zu rekonstruieren. Die dazu nötige Offenheit bei dem/der
Leserin kann vielleicht nur über relativ kurze Zeit aufrecht gehalten
werden. Eine im Werk immanente Persona als Strukturelement wird nicht
erwartet; Konventionen und das zyklische Konzept eines endlichen Kosmos
gegenüber der modernen europäischen Idee eines linearen, unendlichen und
offenen Fortschrittes helfen dem/der Ostasiatin beim Nachspüren und -
fühlen.

65 Der Begriff "Persona" wird in angelsächsischen literaturtheoretischen Schriften an¬

gewendet, die sich an der "New Criticism" orientieren. S. S. Owen, "Transparencies",

a.a.O. S. 238.



1166 CHRISTOPH LANGEMANN

Da eine bewusste Gestaltung der Persönlichkeit in Ostasien als

spaltend und trennend negativ bewertet wird, ist die Gruppe und ihr Code,
ihre "Szene", lebenswichtig, weil sie das Verhalten, ja, die Identität
bestimmen und nicht die innere Persönlichkeit66. Der Gruppencode bildet
ein Verhaltensraster (jap. kata), nach dem der/die Einzelne sich richten
kann, und innerhalb dessen wegen der sich ergebenden Geborgenheit
Spontaneität und Kreativität durchaus möglich sind. Solche Raster stellen
die traditionellen ostasiatischen Künste dar. Fehlt ein solches oder wird es

plötzlich ungültig, erfolgt Ratlosigkeit. Versucht jemand auszubrechen,
entstehen entweder Geschmacklosigkeiten, da die Fähigkeit zur selbständigen

Strukturierung unterentwickelt ist, oder es bilden sich "Anticodes", die
den ursprünglichen Code spiegelbildlich reproduzieren. Ein Beispiel
hierfür ist der moderne japanische Butoh-Tanz, der echt japanische Aesthe-
tik im Hässlichen Wiederaufleben lässt, und dessen Vertreterinnen nach
traditionell japanischen Hierarchie- und Selbstverneinungskriterien leben.

Die auf dem Harmoniegedanken beruhende mangelnde Abgrenzung
des Individuums innerhalb der Gruppe bewirkt körperliche Geborgenheit,
setzt aber den/die Einzelne unter hohen Anpassungsdruck und bringt
ständige Frustration mit sich. Daraus sich mit Humor und Ironie zu retten,
ist schwierig, da diese eine bedrohliche Spaltung bedeuten und eher
abgelehnt werden. Auf Frustration wird auch selten mit Rebellion reagiert,
sondern entweder mit pragmatischer Anpassung oder mit Resignation und
Rückzug. Entsprechend ist der Ton der allermeisten poetischen Produktionen

melancholisch-verbittert, abgeklärt oder resigniert. Spiegelbildlich
dazu findet man den Fluchtgedanken, das Konstruieren enthobener Welten,
in denen Ruhe, Ordnung, Schönheit herrschen und in denen menschliche
Beziehungen oder Engagements über längere Zeit keine Rolle spielen.
Diese sind negativ konnotiert, weil sie aufgrund der Gesellschaftsstruktur
Unfreiheit und Belastung bedeuten. In der ostasiatischen Poesie geht es um
die Verdrängung von Disharmonie, Chaos, Spaltung, Unsicherheit, um das

Beschwören eines geordneten, endlichen Kosmos. Weil nur immer "Schönes",

"Stimmiges" in eindimensionaler Weise präsentiert wird (auch wenn
negative Gefühle wie Trauer beschrieben werden, sind sie Teil der
Ordnung), wird ihre Einstellung zwanghaft und sie gerät in gefährliche Nähe

66 Christoph Langemann, "Japan, eine Kultur der Inszenierung?", in: Japan:
Selbstbild-Fremdbild, Zürich, Offizin, 1993, S. 169.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1167

zum Kitsch67. Interessanterweise verstehen Ostasiatinnen das Konzept
"Kitsch" nicht, vermutlich deshalb, weil ihr Kunstbegriff in utilitaristischer
Weise auf bestimmte gesellschaftliche Aspekte gerichtet ist ("ein paar
schöne Worte zum Abschied; eine hübsche Rolle für die Wandnische"). Es
wäre möglich, ostasiatische poetische Produkte als Mittel zu sehen, durch
welches Menschen in ritualisierter Weise ihre Frustrationen harmonisieren
gegenüber der durch die Gesellschaft definierten Umgebung, Innenwelt
und Kosmos zur Übereinstimmung bringen. Ostasiatische Gedichte sind
deshalb vielleicht nicht für eine(n) Leserin gedachte unabhängige
Kunstwerke, sondern Dokumente eines kontemplativen Vorganges, eines psycho-
hygienischen Prozesses. Dieser kann durch sehr konventionelle Motive und
Bilder geschehen; wichtig ist allein, dass sie für den/die Dichterin und
darüber hinaus für die Gruppe der sympathisierend lauschenden oder lesenden

Rezipientlnnen neu aufleben. Durch Dichtung werden Kultur, Gruppe
und Individuum zur harmonischen Einheit. Aufgrund dieser Funktion als

integrierendes Ritual wurde in Ostasien von vielen Herrschern betont, wie
wichtig Dichten sei. Es wurde in nahezu allen elitären Kreisen intensiv
gefördert und gepflegt, und zwar nicht in erster Linie von angestellten
Sängerinnen, sondern von Mitgliedern der Elite selbst. Daraus ergab sich
eine stark gesellschaftliche, integrierende Ausrichtung der Poesie.

Zur Illustration der Funktion von Poesie als Mittel zur Verdrängung
und Harmonisierung der gesellschaftlichen Frustration seien hier zwei
Stellen aus dem Roman Kusamakura ("Graskissenbuch") des japanischen
Autors Natsume Soseki zitiert, der 1906 erschien68:

Dichtung und Malerei, aber auch Musik, Skulptur, nehmen dem schweren
Leben das Leid und bilden eine neue, freundliche Welt vor unseren Augen ab.

Leiden, Zornigwerden, Lärmen und Weinen gehören unabdinglich zur
Menschenwelt. Auch ich habe sie dreissig Jahre lang bis zum Überdruss
ausgekostet. Es ist mir zuviel, diese Erregungen auch noch in Theaterstücken und
Romanen [westlichen Stils, d.U.] immer neu über mich ergehen zu lassen. Poesie,

wie ich sie mir wünsche, hämmert nicht auf solchen weltlichen Gefühlen
herum. Im Gegenteil, sie gestattet mir, die gemeinen Gedanken abzuschütteln

67 Zu diesem Begriff s. Abraham Moles, Psychologie du Kitsch: l'art du bonheur,
Paris, Demoel Gonthier, 1972, sowie das Stichwort Kitsch in Metzlers Literaturlexikon

(a.a.O.) mit weiteren Literaturhinweisen.

68 "Kusamakura", in: Yoshida Seiichi, Hg., Natsume Soseki, kindai bungaku
chüshaku taikei, Tokyo, Yuseido, 1968, S. 1 und 6; Übersetzung Christoph
Langemann.



1168 CHRISTOPH LANGEMANN

und mich vor der staubigen Welt zurückzuziehen, wenn auch nur für
beschränkte Zeit. Bisher haben sich auch die besten Dramen nicht von den

menschlichen Leidenschaften lösen können, und nur ganz wenige Romane

bewegen sich ausserhalb der alltäglichen Moralvorstellungen. Es ist ein
Kennzeichen dieser Werke, dass sie sich nicht aus dieser Welt wegheben können. In
der Literatur des Westens tritt diese Eigenschaft besonders deutlich zutage: Hier
kann auch die sogenannte "reine Poesie" die Grenzen dieser Welt nicht

sprengen, da sie nur das Menschliche zur Grundlage hat. Sie besteht aus nichts
als Mitgefühl, Liebe, Gerechtigkeit, Freiheit und beschränkt sich somit auf
dasjenige, womit wir auf dem Markt unseres vergänglichen Lebens handeln.

[...] Glücklicherweise gibt es im Osten Gedichte, die sich davon haben lösen
können. "Ich pflücke Chrysanthemen am östlichen Hag und betrachte gelassen
die südlichen Berge." Durch diese wenige Worte entsteht ein Gefühl, als sei

man der Welt enthoben und könne sich nun endlich den Schweiss des
Eigeninteresses, der Vor- und Nachteile, abwischen.

Das hier beschworene Sich-Abgrenzen vom Alltäglichen neben der

Betonung formelhafter aesthetischer Welten ist für viele ostasiatische

poetische Produkte typisch. Interessant ist die immer wieder anzutreffende
Kombination von Distanz und mangelnder Abgrenzung: Der/die Dichterin
und der/die ostasiatische Rezipientln grenzen sich voneinander und von
ihrer gesellschaftlichen Umgebung wenig ab. Damit sie diese

Verschmelzung erreichen können, spalten sie einen Teil ihres eigenen
Wesens ab. Ziel ist absolute Ruhe und Beschaulichkeit, Ergebenheit in das

"Unvermeidliche". Natsume Soseki beschreibt diesen Zustand weiter unten
in seinem Text so, dass man das Leben aus der Distanz wie ein Bild
beschauen solle. Dies gelinge, indem man in Gedichten wie in der Malerei
von menschlicher Dynamik freie Bilder anstatt Bewegung schaffe. Soseki
wendet sich damit übrigens ausdrücklich gegen Lessing, der in seinem
Laokoon 1766 forderte, Dichtung als "bewegt" von der "ruhenden"
Malerei zu unterscheiden und damit gegen dem im Mittelalter über
Jahrhunderte hinweg falsch verstandenen Leitspruch ut pictura poiesis
("Die Dichtung ist ein Gemälde") aus der Ars poetica des Horaz
argumentierte69.

Erwähnenswert ist die damit zusammenhängende, in "Ost" und
"West" immer wieder beschworene Parallele von Dichtung und Malerei:
Mit dem Aufkommen der autonomen Persönlichkeit und damit der Idee

69 Quintus Horatius Flaccus, Ars poetica - die Dichtkunst, Lateinisch und Deutsch
mit einem Nachwort herausgegeben von Eckart Schäfer, Stuttgart, Reclam,1972,
S. 26, Zeile 361. Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon oder über die Grenzen der
Malerei und Dichtung, Stuttgart, Reclam, 1987.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1169

von der bipolaren Beziehung Mensch-Gott bezw. Mensch-Mensch in der
europäischen Renaissance entstand die Perspektive, die dem/der Betrachterin

das Bild als auf einen Fluchtpunkt ausgerichtetes Gegenüber bot, wie
es auch vom/von der Künstlerin als Gegenüber gemalt wurde. Beim
"westlichen" Gedicht bildet die Persona den Fokuspunkt, nach dem sich der/die
Leserin dem Werk gegenüberstellen kann. Die "westliche" Trennung von
Künstlerin und Werk bedingt ein bewusstes Schaffen von etwas Anderem,
das man nicht selber ist. Der künstlerische Vorgang ist ein Machen (Fiktion,

Poiesis).
In Ostasien werden der/die Dichterin als einzelne Person in der

Gesellschaft, seine/ihre Sprache und sein/ihr Werk aufgrund des fehlenden
Konzeptes der autonomen Persönlichkeit nicht deutlich voneinander
getrennt. Ein Gedicht entsteht spontan, indem der/die Dichterin Gefühle, die
konkrete Umgebung und die verinnerlichten Konventionen halb unbewusst
in Einklang bringt. Der Lesevorgang ist in seinen Komponenten ebenso

verwischt, ein Mitgehen, ein Nachvollziehen.
In Ostasien gibt es eine lange Tradition der Verwandtschaft von

Tuschemalerei und Dichtung70. Bei beiden Kunstformen muss der/die Re-

zipientln durch die zahllosen Details wandern, die zwar nach äusserlichen
Codes angeordnet sind (graphische Regeln, Versmass, vorgeschriebene
Motivkombinationen, Regeln der Parallelität etc.) aber scheinbar keinen
inneren Zusammenhang aufweisen. Die durch den/die Künstlerin von
aussen hineinprojizierte Struktur fehlt. Im 18. Jahrhundert haben jesuitische

Missionare einen vergleichbaren Unterschied festgestellt zwischen der
auf einen Fluchtpunkt am Horizont angelegten stark geometrisierten
europäischen Gartenarchitektur und den chinesischen Gärten, die aus zahllosen
ineinander übergehenden, nicht im Zusammenhang zu besichtigenden
Teilen bestehen71.

6. Dichterin, Gesellschaft, Kosmos

Das ostasiatische Ich hat allgemein Schwierigkeiten, sich von der

Umgebung abzusetzen. Dies liegt daran, dass die ostasiatischen Kulturen
weder ein abstraktes menschliches Wesen jenseits dem kodifizierten Be-

70 Zahlreiche Zitate aus chinesischen Aesthetikschriften zu diesem Thema in: Qian
Zhongshu, "Poésie et peinture chinoises", in: ders., Cinque essais de poétique,
Paris, Christian Bourgeois, 1987.

71 Lettres édifiantes et curieuses de Chine par les Missionaires Jésuites, 1702-1776,
Paris, Flammarion, 1979, S. 411 ff.



1170 CHRISTOPH LANGEMANN

ziehungsnetz, noch eine individuelle Seele kennen. Die Grenzen zwischen
Ich und Gesellschaft werden aufgelöst72. Gefühle werden von aussen
bestimmt, sie folgen den konventionell vorgeschriebenen Bahnen. Das
konfuzianische Prinzip H (Ritual, Etikette) verbindet Konvention und Gefühl,
indem zu den vorgeschriebenen Formen und menschlichen Beziehungen die
passenden Emotionen gefordert werden. Durch Wiederholen äusserlicher
Formen werden die Regeln eingeübt und verinnerlicht. Nicht der Konvention

Entsprechendes wird verdrängt und äussert sich als plötzliche Agression,

Frustration oder unstrukturiertes Chaos, während man im "Westen"
idealerweise versucht, emotionale Vorgänge zuzulassen und durch die
Persönlichkeit zu formen73.

Die fehlende Trennung von Ich und Umgebung zeigt sich schon in den
ostasiatischen Sprachen. Bis zur Einführung des kombinierten Begriffes für
"existieren" (sonzai) im Japan des 19. Jahrhunderts, der aufgrund "westlichen"

Einflusses geschöpft worden war, gab es keine Art zu sagen: "Ich
bin", nur: "Ich bin irgendwo." Der Ort des Seins wurde mitgedacht, auch

wenn er nicht expressis verbis erwähnt wurde. Aufgrund der Sprachstruktur
ist in Ostasien der Kontext einer Aussage zum Verständnis notwendig,

da er meist unausgesprochen mitgedacht wird; objektive, abgesetzte
Äusserungen sind unmöglich.

"Jedes Gedicht ist ein Gelegenheitsgedicht", hat Goethe gesagt74. Es
ist klar, dass jedes Gedicht sein konkretes Entstehungsmoment hat. Nach
der europäischen Lesetradition wird es aber meist unabhängig davon
rezipiert. Anders in Ostasien: Die Umstände der Entstehung sind wichtig, da
das Werk ihnen folgend interpretiert wird. Sie werden deshalb oft in einer
kleinen Einleitung oder im Titel erwähnt.

Die ostasiatische Lesetradition trennt den Text nicht klar von dem/der
Verfasserin, sogar wenn er eindeutig fiktional ist (z.B. das Gedicht eines

Mannes, das die Leiden einer von ihrem Gatten verlassenen Frau besingt).
In solchen Fällen wird eine übertragene Bedeutung gesucht, nach der das

Gedicht biographisch eingeordnet werden kann. Die verlassene Frau stellt
beispielsweise den Beamten dar, der keine Anstellung mehr erhält. Diese
Art des metaphorischen Verstehens stammt aus der konfuzianischen
Kommentatorentradition: Schon sehr früh wurden Liebesgedichte aus dem

Shijing auf konkrete politische Situationen bezogen. So ist nicht wahr,

72 Sun Longji, Das ummauerte Ich, a.a.O., S. 11.

73 Ebenda, S. 29.

74 Zitat nach E. Staiger, Grundbegriffe der Poetik, a.a.O., S. 35.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1171

dass die Ostasiatinnen keine Metapher besitzen, wie manchmal behauptet
wird. In Ostasien werden allgemeingültige Einzelheiten metaphorisch auf
eine spezifische konkrete Gegebenheit bezogen, während im "Westen" eher
umgekehrt das Einzelne, Spezielle als Metapher für Allgemeingültiges
gebraucht wird75.

Wie oben schon angedeutet stellt Stephen Owen76 in der chinesischen
Gedicht-Lesetradition ein Pendeln zwischen der Sagbarkeit und Unsagbarkeit

fest. Der/die Dichterin kann zwar einen kongenialen Ausdruck für
seine/ihre Stimmung finden, indem die Worte des Gedichtes (shi) seinen/
ihren "Willen" (zhi - "intention/obsession") ausdrücken, der direkt mit
seinen/ihren Gefühlen (qing) zusammenhängt. Diese werden wiederum direkt
von der Aussenwelt beeinflusst. Andrerseits ist die sprachliche Äusserung
nur ein unvollkommenes Dokument für den "Willen" des/der Dichterin,
der durch den/die Leserin intuitiv rekonstruiert werden muss. Dabei ist
wichtig, dass im Gedicht vieles nicht ausdrücklich gesagt wird, das der/die
Leserin aufgrund der Vorbildung ohnehin schon weiss. Beispielsweise
bedeutet die Motivfolge Morgen- und Abendkühle - schattige Bäume, dass

es um heisse Tage mit grellem Sonnenlicht geht77. Das Gedicht bezieht
sich auf Dinge, die ausserhalb des Textes stehen. Owen postuliert, dass die
chinesische Metaphorik in dem Verhältnis der einzelnen Bilder untereinander

und ihrer Beziehung zu nicht Ausgesprochenem, Vorausgesetztem
liegt und nicht in einem Verhältnis zu einer übertragenen Bedeutung, die
als Metaebene Teil des Textes ist wie im "Westen". Aus Owens Beschreibung

kann gefolgert werden: Ostasiatische Gedichte beziehen sich auf eine

Struktur, die ausserhalb ihrer steht, nämlich die zur Zeit ihrer Abfassung
und für ihre Form gültige Version der ostasiatischen Kosmos-Vorstellung,
in der alles seinen Platz hat und alle Dinge in festgelegter Relation zueinander

stehen. Dieser Kosmos hat sich über die Zeiten hinweg nur im Detail
verändert; neue Vorstellungen haben sich wie Jahresringe darumgelegt. In
Japan z.B. wurden einheimische Ideen eingebaut. Der/die Dichterin wählt
aus diesem Komplex Motive aus. Die Auswahl kann sich auf weniges,
Oberflächliches beschränken und durch überraschende Kombination den

Gesamtzusammenhang implizieren (haiku) oder ausführlicher sein wie in
den üppigen, kosmologisch orientierten fu der Han-Zeit. Gedichte sind

75 Eine relativ weitgefasste Definition für "Metapher", die möglicherweise auch auf
ostasiatische Verhältnisse passt, findet sich in Metzlers Literaturlexikon, a.a.O.

76 "Transparencies", a.a.O., S. 235-239.

77 Ebenda, S. 244.



1172 CHRISTOPH LANGEMANN

Dokumente einer erleuchtungshaften geistigen Erfahrung des Kosmos,
auch von konkret abwesenden Aspekten davon. Diese Erleuchtung basiert
selten auf der wirklichen Erfahrung einer Situation, einer überklaren,
unverbauten Wahrnehmung der "Realität", wie Jean-François Billeter
behauptet78. Vielmehr werden in Dichtsitzungen, die oft in der Gruppe
stattfinden, nach dem vorhandenen, auf gesellschaftliche Abmachung beruhenden

System Motive ausgewählt und spielerisch kombiniert, um das System
so in den Beteiligten Wiederaufleben zu lassen, sie darin zu integrieren.
Originalität ist dabei insofern erwünscht, als sie Abnützungserscheinungen
verhindert.

Ostasiatische Dichterinnen wirken also als Interpretatorlnnen einer
Struktur, nicht als deren Gestalterinnen. Dichterinnen und Leserinnen
rücken näher zusammen, indem letztere den ersteren im Interpretieren
folgen.

Die traditionelle ostasiatische Poesie ist stark gesellschaftlich
orientiert. Wie alle Kunstarten ausserhalb des Kunsthandwerks wird sie
nicht von einzelnen berufenen oder professionellen Ausübenden, sondern
von sowohl als Produzentinnen als auch Rezipientlnnen fungierenden
elitären Dilettanten ausgeübt, die sich bei verschiedenen schöngeistigen
Tätigkeiten (Malerei, Dichtung, Kalligraphie, Musik, Trinkgelage)
entspannen. Dies geschieht im spielerischen Auswählen aus dem gemeinsamen

Kulturgut und dessen rituellen Wiederauflebenlassen.
Man ist versucht, ostasiatische Gedichte als "offenes Kunstwerk" im

Sinne von Umberto Eco zu bezeichnen79. Als Beispiele dafür erwähnt dieser

die serielle Musik (z.B. von Karlheinz Stockhausen) und James Joyce's
Finnegan's Wake. Bei diesen Werken wählen die Interpretatorlnnen
(Instrumentalistlnnen bezw. Leserinnen) aus dem präsentierten Noten- oder
Sprachmaterial aus und gestalten es selbst für die momentane Interpretation
aus. Der Unterschied zur ostasiatischen Lyrik liegt darin, dass im "Westen"

der Materialkomplex, auf den sich die Interpretation bezieht, von
einer Schöpferperson (Künstlerin) stammt, in Ostasien aber aufgrund kultureller

Konvention entsteht. Interessant ist die Parallele, dass in Ostasien
und bei Eco's "offenen Kunstwerken" die Struktur, aus der ausgewählt
wird, vielschichtig und mehrdeutig ist, während die individuellen Interpretationen

nur eindimensionale, momentane Aspekte davon zeigen.

78 "La Poésie chinoise et la réalité", in: Extrême-Orient - extrême Occident, Februar
1986.

79 Das offene Kunstwerk, Frankfurt, Suhrkamp, 1977.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1173

Die Funktion des ostasiatischen Gedichts kann also als rituelle
Integration in einen Kosmos verstanden werden, die Individuum, Gesellschaft

und Natur in typisch konfuzianischer Weise zu einem Kontinuum
verbindet. Sogar die Form der Gedichte kann als Spiegel kosmischer
Ordnung angesehen werden80. Je nach Gedichttyp ist die angestrebte
Integration eher die des Individuums in den Kosmos oder verschiedener
Individuen in eine Gruppe. Die soziale Funktion des Dichtens darf nicht
unterschätzt werden. Alle Gedichte sind an konkrete Personen gerichtet,
nicht an eine allgemeine Leserschaft. Formelle Gedichte wenden sich an
eine Gruppe etwa bei höfischen Banketten und Ausflügen, informelle an
wenige oder einzelne Freundinnen.

Dichtung ist in Ostasien in stärkerem Masse als im "Westen" ein
Mittel, die Atmosphäre in einer Gesellschaft und gleichzeitig das Verhältnis

ihrer Mitglieder zur Umwelt zu harmonisieren. Ostasiatische Dichtung
kann als Ritual bezeichnet werden, das eine über das 'Praktische'
hinausgehende Handlung mit gesellschaftlich integrierender Funktion und
aesthetischen Aspekten darstellt81. Auch die "westliche" Dichtung könnte
man als Ritual bezeichnen, doch scheint hier die integrative Funktion
innerhalb der Persönlichkeit zu überwiegen. In die Nähe des Rituals rückt
die Vorstellung von Poesie als Spiel, das gesellschaftliche Integration durch
lockeres Einüben gewisser Formen erwirkt und gleichzeitig dem Individuum

innerhalb der starren Konventionen Entfaltungsmöglichkeiten
zugesteht82.

In Japan, China und Korea gehören spielerische Wett- und
Werbegesänge zwischen den Gruppen lediger junger Männer und Frauen zu den
ältesten Zeugnissen der Lyrik. Das Wesen der Dichtung als Gesellschaftsspiel

blieb erhalten: Aus dem 4. Jahrhundert besitzen wir das berühmte

Lantingjixu des Wang Xizhi83, in dem bei einem Ausflug gebildete Adlige
sich beim spielerischen Dichten im Freien erholen. In Japan fanden in der

80 François Cheng, "Some Reflections on Chinese Poetic Language and its Relation
to Chinese Cosmology", in: Suen-fu Lin und Stephen Owen Hg., The Vitality of
the Lyric Voice, Princeton U.P., 1986.

81 J.J.M. Beattie, "Über das Verstehen von Ritualen", in: Magie, H.G.
Kippenberg und Brigitte Lucheri Hg., Frankfurt, Suhrkamp, 1987, S. 174-75.

82 Ivor Armstrong Richards, Prinzipien der Literaturkritik, übers. Jürgen
Schläger, Frankfurt, Suhrkamp, 1985, S. 274: "Kunst, Spiel und Zivilisation."

83 Übersetzt als "The Orchid Pavilion", in: M. und T.C. Lai, Rhapsodie Essays

from the Chinese, a.a.O., S. 15.



1174 CHRISTOPH LANGEMANN

höfischen Gesellschaft ab dem 9. Jahrhundert Dichtwettstreite (sog. uta-
awase) statt. Bei ihnen war das Element des Vergleichens, des Wettbewerbs

und der dazugehörenden Bewertung wichtig. Viel später entdecken
wir in chinesischen Romanen wie dem Honglou meng ("Der Traum der
roten Kammer", 18. Jh.) ähnliche Dichtspiele. Die koreanischen sijo wurden

von konfuzianischen "Literati" in gemütlichem Beisammensein
verfasst84. Typisch für alle die genannten Spiele ist, dass ihnen die
zeremonielle Seite nie fehlt. Sie sind oft begleitet von Alkoholkonsum, der in
der ostasiatischen Gesellschaft eine ähnliche gruppenharmonisierende und
hemmungsabbauende Funktion erfüllt wie die Dichtung.

Diese Art der Poesie als Gruppenanlass, bei denen alle Beteiligten in
gänzlich uneuropäischer Art Dilettanten sind und zugleich als Produzentinnen

wie als Rezipientlnnen wirken, kann mit dem japanischen Ausdruck
za ("Sitzung") treffend erfasst werden85. Zu-Künste werden in einem
geschlossenen, elitären aber intimen Zirkel abgehalten. Die typischste za-
Kunst ist die japanische Tee-Zeremonie, in der bei jedem konkreten Anlass
das extrem kodifizierte System durch Auswahl neu interpretiert wird.
Dabei müssen die Teilnehmenden das gesamte System kennen, um die
Zeremonie zu würdigen und zu ihrem Gelingen beizutragen. Bei der
Teezeremonie sind Religiöses, Aesthetisches und Gesellschaftliches untrennbar
vermengt86. Die konkrete Inszenierung des Anlasses ist wichtig, da die
individuelle Empfindung geübt hat, den äusseren Codes zu folgen. Eine
ähnliche Rolle spielt bei Gedichten die Form und der kanonisierte Zyklus
der Motive. Solche Motive können etwa auch in der Abwesenheit einer
erwarteten Kombination oder Assoziation wirken. Die typischste za-Lyrik
ist die re/tga-Dichtung (japanisches Kettengedicht). Nach festgesetzter
Reihenfolge werden abwechselnd Strophen mit vorgeschriebener Thematik
(z.B. jahreszeitliche Motive) gedichtet. Das entstandene Werk hat kein
durchgehendes Thema. Die vorgeschriebene Struktur ist im Detail sehr
kompliziert, betrifft aber nicht den inneren Zusammenhang. Das Gedicht
bezieht sich überdies nicht auf eine reale Situation, sondern auf den
Motivkanon des Zirkels. Ähnlich funktioniert bis heute die japanische
/la/fcw-Dichtung. Diese wird im Westen missverstanden, weil man denkt,

84 Kim Donguk, History of Korean Literature, a.a.O., S. 113 ff.
85 Begriff nach Konishi Jin'ichi, A History of Japanese Literature, Princeton U.P.,

1986, Bd. II, S. 200-201.

86 C. Langemann, "Stolpersteine auf dem Teeweg", in: Japan Lesebuch II, Tübin¬
gen, konkursbuchVerlag Claudia Gehrke, 1990, S. 404-406.



VERSUCH ÜBER DIE OSTASIATISCHE LYRIK 1175

die kleinen aperçus beträfen reale Erfahrungen. Es geht in ihnen jedoch um
unerwartete Kombinationen erwarteter Motive, durch die das ganze System
mit den vielen Assoziationen, beim haiku gerade auch dessen Teile, die
nicht ausgesprochen werden, wiederbelebt wird. Auch moderne Gedichtzirkel

in Japan entwickeln in Abwesenheit traditioneller Formen die eigenen

Ausdrücke und Motivassoziationen als Gruppencode. Und auch in
China haben es moderne Dichterinnen schwer, die eine eigenständige
Sprache suchen.

Werke der za-Lyrik dienen der Integration der Mitglieder. Sie

sprechen keine Öffentlichkeit an. Die Gedichte sind primär Dokumente,
dass die Teilnehmerinnen die von der Gruppe gesuchte "Erleuchtungserfahrung"

gemacht haben, beispielsweise bei der Haiku-Dichtung das

intensive Erleben von Verhältnissen, wie sie im gesellschaftlich geprägten
Weltbild für natürlich gelten, wobei es unerwünscht ist, dass man sich von
diesem Weltbild entfernt.

Das za-Konzept scheint passend, die ostasiatische Lyrik zusammenfassend

von der "westlichen" abzugrenzen. Ihre Orientierung auf geschlossene

kleinere Zirkel von Dilettantinnen, die gemeinsam dichten, würdigen
und kritisieren, widerspricht dem europäischen Bild des Berufsdichters
(Sängers, Rhapsoden) als Einzelfiguren, der einem passiv zuhörenden oder
lesenden Publikum sein Werk vorträgt.

7. Schlussbemerkung

Im vorliegenden Versuch wurden folgende Punkte behandelt:

1. Übersetzerfunktion der Person, welche ostasiatische Gedichte
untersucht. Sie wird als ganzer Mensch einbezogen. Bei Gedichten ist
rein sachliche philologische Forschung nicht möglich. Subjektives
muss bewusst gemacht werden.

2. Begriffe wie "Lyrik", "Literatur", "Kunst" sind nur bedingt auf
aesthetische Produkte ostasiatischer Herkunft anwendbar.

3. Die äusserlich normierte Form der poetischen Produkte ist in Ostasien
ausschlaggebend. Die Poetik ist von der Rhetorik bestimmt.

4. Die "autonome Künstlerpersönlichkeit" wird in der ostasiatischen
Kultur nicht hoch bewertet. Das Verhältnis Dichterin-Leserin und
Umwelt wird anders gestaltet. Die "Öffentlichkeit" existiert nicht.

5. Dichten ist nicht Herstellen einer Struktur, sondern Auswählen aus
einer vorhandenen Struktur, Interpretieren.



1176 CHRISTOPH LANGEMANN

6. Dichten ist hauptsächlich eine gesellschaftliche Angelegenheit.
Gedichte sind Dokumente einer rituellen Integration in einen
gesellschaftlich definierten, endlichen Kosmos.


	Versuch über die ostasiatische Lyrik

