
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Umwandlung und Zweideutigkeit von Wang Yangmings Begriff des
"urprünglichen Wissens" (liang zhi)

Autor: Kern, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE UMWANDLUNG UND ZWEIDEUTIGKEIT
VON WANG YANGMINGS BEGRIFF DES
"URSPRÜNGLICHEN WISSENS" (Hang zhi)

Iso Kern, Bern

Es ist in der Geschichte der chinesischen Philosophie allgemein bekannt
und anerkannt, dass Wang Yangming (1472-1529), der zusammen mit Zhu
Xi (1130-1200) bedeutendste Neukonfuzianer der Song- und Mingzeit, in
seiner letzten Lebensphase die Lehre vom "ursprünglichen Wissen" (Hang
zJii) bzw. von der "Verwirklichung des ursprünglichen Wissens" (zhi Hang
zhi) zum Zentrum seines Denkens und Lehrens hatte.1 Da einer der
treuesten und mit seinem Denken und Leben vertrautesten Schüler Wangs,
Qian Dehong (1497-1574), der sich 1521 Wang anschloss, schrieb, dass

Wang erst in diesem Jahre 1521 "die Lehre von der Verwirklichung des

ursprünglichen Wissens" aufstellte2, wird auch allgemein dieses Jahr als

zeitlicher Anfang jener Lehre Wang Yangmings angenommen.3 Neueste
chinesische Untersuchungen haben aber gezeigt, dass dieser Durchbruch
bereits etwas früher, nämlich spätestens 1520, stattfand.4 Weiter berichtet
Qian Dehong auch, dass Wang schon lange vor seiner Aufstellung der
Lehre vom "ursprünglichen Wissen" (Hang zhi) in ihrer Richtung dachte,
aber sie nicht mit diesen Wörtern zu formulieren vermochte:

1 Hang zhi wird von Wingtsit Chan mit "innate knowledge", von Julia Ching mit
"knowledge of the good" übersetzt, zhi Hang zhi übersetzen beide mit "extension
of knowledge". Wang Tch'ang-tche lässt in seinem Werk La philosophie morale
de Wang Yangming (1936) Hang zhi unübersetzt und übersetzt zhi Hang zhi mit "la
réalisation du Hang zhi".

2 Im Nianpu unter dem 16. Jahr von Zhengde.

3 So von Wang Tch'ang-tche, 1936, S. 62, von Wing-tsit Chan, 1963, S. XXVIII
und in Dictionary of Ming Biography (1976), S. 1414b, von Julia Ching, 1976, S.

105, von Tu Weiming, 1976, S. 10/11.

4 Chen Lai, 1991, S. 163/4, nennt dafür das Jahr 1520; Zhong Caijun, 1993, S.

91, sieht die beiden Jahre 1519/20 als Zeit eines allmählichen Aufkeimes der neuen
Lehre.



1120 ISO KERN

Der Lehrer sagte einmal: Seit Longehang5 bin ich nicht über den Sinn der beiden

Wörter Hang zhi hinausgegangen, aber ich vermochte nicht, diese beiden
Wörter anzugeben, sondern habe im Gespräch mit den Lernenden zahlreiche

< andere > Wörter verschwendet. Nun aber, wenn ich diesen Sinn vor Augen
habe, erfasse ich mit einem Ausdruck die ganze Sache.6

Es besteht nun aber kein Zweifel, dass Wang schon manche Jahre vor
1520 oder 1521, spätestens seit 1513, sowohl den Ausdruck Hang zhi
(ursprüngliches Wissen) wie auch den Ausdruck zhi Hang zhi (Ausdehnung
oder Verwirklichung des ursprünglichen Wissens) gebrauchte.7 Ein
wichtiger zeitgenössischer Biograph von Wang, Huang Wan (Zongxian,
1477-1551), der seit 1510 mit ihm in direktem und brieflichem Kontakt
stand und durch die Heirat seiner Tochter mit Wangs Sohn mit ihm
verwandt war, schreibt sogar, dass Wang "im Jahre jia xu (1514), als er
Minister des Honglu-Klosters (Minister für Staatszeremonien) wurde,
begann, im besonderen mit der Formel des Hang zhi die Lernenden zu
unterrichten."8 Mir scheint, dass die Philosophiehistoriker bisher nicht
ausreichend geklärt haben, in welchem Sinn Wang vor 1519/21 die
Ausdrücke Hang zhi und zhi Hang zhi gebrauchte und warum er sagen
konnte, dass er erst spät (um 1520) den treffenden Ausdruck Hang zhi für
seine neue Einsicht fand, obschon er ihn offensichtlich schon lange vorher
kannte und benutzte. Damit, scheint mir, bleibt auch ungeklärt, was Wangs
"Wende" von 1519/21 philosophisch eigentlich bedeutet. Bislang haben

Philosophiehistoriker Wangs frühen Gebrauch der Begriffe Hang zhi und
zhi Hang zhi einfach verschwiegen oder unerklärt gelassen (Wingtsit Chan,
1963, Julia Ching, 1976), als blosse Zitate aus Mengzi (VII A 15) hingestellt

(Wang Tch'ang-tche, 1936, S. 62), als erste Keime einer späteren
Entwicklung verstanden (Zhong Caijun, 1993, S. 80 ff.) oder als für
Wang noch unwichtig beurteilt (Chen Lai, 1991, S. 162).

D.h. seit 1508, als Wang in der Verbannung in der Provinz Guizhou seine
fundamentale Einsicht, dass der eigene Geist die Grundlage aller ethischen Prinzipien
ist, gewann.

Qian Dehongs Vorwort von 1535 zu Wangs Wen lu Analoges findet sich auch im
Nianpu unter dem 16. Jahr von Zhengde (1521).

Chuan xi lu I, Nr. 8, Nr. 107. Wir folgen in der Numerierung der einzelnen
Abschnitte dieses Haupttextes der Philosophie von Wang der englischen
Übersetzung von Wing-tsit Chan, Instructions for Practical Living (1963).

Yangming xiansheng xing zhuang in Quanshu, juan 37.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1121

Diese Erklärungen scheinen mir nicht zu genügen. Man kann
vielmehr zeigen, dass Wang etwa von 1512 bis 1518 die Ausdrücke Hang zhi
und zhi Hang zhi in einer Bedeutung gebrauchte, die damals das Zentrum
seines Denkens betraf (nämlich die Fähigkeit für das Gute oder die gute
Tendenz im Grunde des menschlichen "Geistes" oder "Herzens" [xin]),
dass für ihn aber spätestens seit 1518 das Problem immer drängender
wurde, wie der Mensch in seinem "Geist" diese gute Tendenz von seinen
schlechten Neigungen unterscheiden kann, dass er für die Lösung dieses

Problems vor 1519 den Ausdruck Hang zhi noch nicht benützte (da er für
ihn mit einer anderen Bedeutung besetzt war), sondern "zahlreiche
<andere> Wörter verschwendete" und dass er erst 1519/20 durch eine

Neubestimmung des Begriffs Hang zhi jenes Problem beantwortete und von
da an diesen neuen Hang zhi-Begriff zum Zentrum seines Lebens, Denkens
und Lehrens machte. Allerdings taucht der Ausdruck Hang zhi auch noch
in Texten nach 1520 in seiner alten Bedeutung auf, so dass dieser
Ausdruck nach 1520 eine Doppeldeutigkeit aufweist, deren Aufklärung
zum Verständnis von Wangs Philosophie sehr wichtig ist. Diese Geschichte

von Wangs Begriff des Hang zhi ist aber nicht bloss wichtig für die
Geschichte von Wangs Denken und somit für die Geschichte der chinesischen

Philosophie, sondern wichtig ganz allgemein für das Verständnis des
moralischen Bewusstsein des Menschen, für das Problem des Gewissens, für die

Grundlegung der Ethik.
Im folgenden möchte ich das soeben Angedeutete im einzelnen

aufzeigen. Im § 1 stelle ich Wangs älteren Begriff des Hang zhi dar, im § 2 die

Probleme, die schliesslich zur Einführung des neuen Hang zAi-Begriffs
führten, im § 3 den neuen Hang zhi-Begriff und im § 4 schliesslich die

unterschiedlichen Stellungen dieser zwei verschiedenen Hang z/w-Begriffe
innerhalb Wangs Psychologie des moralischen Bewusstseins.

§ 1. Die frühere Bedeutung von Hang zhi und zhi Hang zhi: das Vermögen
zum Guten und die Verwirklichung dieses Vermögens

In der Zeit vor 1519 gebraucht Wang Yangming den Ausdruck Hang zhi
(ursprüngliches Wissen) in direkter Anknüpfung an die Bedeutung dieses

Ausdrucks im Mengzi (4./3. Jahrh. v. Chr.). Im Mengzi kommt dieser
Ausdruck nur ein Mal vor, und zwar im folgenden Text:

Was der Mensch vermag (neng) ohne zu lernen, ist sein ursprüngliches
Vermögen (Hang neng); was er weiss (zhi) ohne zu überlegen, ist sein ursprüngliches

Wissen (Hang zhi). Die Kleinkinder wissen (zhi) ihre Eltern zu lieben;
wenn sie grösser geworden sind, wissen sie ihre älteren Brüder zu ehren. Die



1122 ISO KERN

Eltern Lieben gehört zur Menschlichkeit (ren): die älteren Brüder Ehren gehört
zur Rechüichkeit (yi). (VII A 15)

Meister Meng ist der Meinung, dass die ethischen Tugenden
(Menschlichkeit, Rechtlichkeit, Anstand und Weisheit) nicht einfach von
aussen durch die gesellschaftliche Kultur anerzogen werden, sondern ihre
Keime oder Ansätze (duan) im menschlichen Geist oder Herzen (xin)
haben. Diese Keime entwickeln sich spontan zu den Tugenden, wenn sie

nicht unterdrückt, sondern gefördert werden. Sie scheinen vor allem

spontane psychische Regungen, Emotionen oder Tendenzen zu sein.
Meister Mengs berühmtestes Beispiel für den Keim der Tugend der
Menschlichkeit ist das spontane Mitgefühl, das man verspürt, wenn man
ein Kind in einen Brunnenschacht fallen sieht: Man ist erregt und hat die

spontane Tendenz, das Kind zurückzuhalten (H A 6). Meister Meng spricht
in diesem Beispiel nicht von ursprünglichem Vermögen (Hang neng) oder

ursprünglichem Wissen (Hang zhi), aber da es im oben zitierten Text über
Hang neng und Hang zhi (VII A 15) auch über den spontanen Ursprung der

Tugend der Menschlichkeit (und Rechtlichkeit) geht, liegt es nahe, jene
Begriffe mit diesem Beispiel zu assoziieren.

Wang Yangmings früherer Begriff des "ursprünglichen Wissens"
(Hang zhi) ist nun sehr stark von diesen Ausführungen im Mengzi geprägt.
Das "ursprüngliche Wissen" ist bei ihm wie im Mengzi zugleich ein
"ursprüngliches Können" oder "ursprüngliches Vermögen" (Hang neng),
eine spontane Tendenz zum Guten, die sich verwirklicht, wenn sie nicht
gehemmt wird. Die wichtigste Stelle für Wangs früheren Begriff des Hang
zhi ist Text Nr. 8 aus dem ersten juan des Chuan xi luß Es handelt sich
um eine Aufzeichnung von Xu Ai (1487-1518), des Schwagers von Wang.
Das Gespräch mit Wang, das diese Aufzeichnung festhält, fand 1512 oder
1513 statt. !0

Er (Wang) sagte ferner: Wissen (zhi) ist die Grundwirklichkeit (ben ti) des

Geistes; der Geist kann von selbst (spontan: zi ran) wissen. Wenn man den
Vater sieht, weiss man von selbst um die kindliche Pietät; wenn man den älteren
Bruder sieht, weiss man von selbst um den Respekt vonseiten des jüngeren
< entspricht Mengzi VII A 15 >; wenn man ein Kind in einen Brunnenschacht

9 s. Chan, Wingtsit, 1963, S. 15. Wir verweisen jeweils auf diese englische
Übersetzung, übersetzen aber direkt aus dem chinesischen Originaltext.

10 Vgl. Chan, Wingtsit, 1963, S. 3, Anm. 1. Ganz sicher ist die Aufzeichnung vor
1518 entstanden, da das erste juan des Chuan xi lu bereits in diesem Jahr
veröffentlicht wurde.



WANG YANGMINGS "URSPRÜNGLICHES WISSEN" 1123

fallen sieht, weiss man von selbst um das Mitleid <entspricht Mengzi II A 6>.
Das ist das ursprüngliche Wissen (Hang zhi), das nicht im Äusseren gesucht zu
werden braucht.Wenn keine egoistischen Intentionen (si yi) die Äusserung des

"ursprünglichen Wissens" hindern, dann haben wir das, was mit dem Satz

gemeint ist: 'Wenn man seinen Geist des Mitleids voll verwirklicht, dann ist die
Tugend der Menschlichkeit unerschöpflich' <entspricht leicht verändert Mengzi
VII B 31 >. Aber beim gewöhnlichen Menschen hindern immer egoistische
Intentionen. Deshalb muss durch die Anstrengung der 'Verwirklichung des

Wissens' (zhi Hang zhi) und der 'Berichtigung der Handlungen' (ge wu) der
Egoismus überwunden und das Ordnungsprinzip (die Norm: li) wiederhergestellt

werden. So wird das ursprüngliche Wissen des Geistes nicht gehindert
und kommt zur vollen Auswirkung (chong sai liu xing). Das ist die 'Verwirklichung

des Wissens'. Wenn das Wissen verwirklicht ist, dann ist die Intention
wahrhaftig (yi cheng).

Wang verbindet hier Gedanken, die im Mengzi wurzeln, mit Formeln
aus dem von den Neukonfuzianern der Song- und Mingzeit immer wieder
diskutierten ersten Abschnitt eines andern der Vier Bücher (Si shu), des

Daxue (Lernen der Grossen). Die betreffenden Sätze lauten in der
Interpretation von Wang wie folgt:

Wenn die Alten ihre Person kultivieren wollten, machten sie zuerst ihren
Geist gerade. Wenn sie den Geist gerade machen wollten, machten sie zuerst
ihre Intentionen wahrhaftig (cheng yi). Wenn sie ihre Intentionen wahrhaftig
machen wollten, verwirklichten sie zuerst ihr Wissen (zhi zhi). Die Verwirklichung

des Wissens besteht in der Berichtigung deT Handlungen (ge wu).

In dieser Bedingungskette lag für Wang vor 1519 die ethische Leitidee
(diu) in der "Wahrhaftigkeit der Intentionen" (yi cheng): Berichtigung der
Handlungen (ge wu) und Verwirklichung des (ursprünglichen) Wissens (zhi
zhi) sind die "Arbeit" (gong fu), d.h. die (Wissen und Handeln verbindende)

Verwirklichungsweise der Wahrhaftigkeit der Intentionen. Die
Wahrhaftigkeit der Intentionen ist aber nichts anderes als die vollständige
Verwirklichung des ursprünglichen Vermögens zum Guten im menschlichen

Geist, d.h. des "ursprünglichen Wissens/Könnens" (Hang zhi Hang
neng).

Die Idee des Hang zhi als des ursprünglichen Vermögens zum Guten
kommt auch in einem anderen Text aus dem bereits 1518 gedruckten ersten
juan des Chuan xi lu zum Ausdruck. Dieser Text knüpft direkt an den
ersten Satz des oben zitierten Textes Nr. 8 an und sagt im wesentlichen
dasselbe wie dieser. Er gebraucht den Ausdruck Hang zhi (ursprüngliches
Wissen) nicht explizit, spielt aber durch das Zitieren aus Mengzi VII A 15

auf ihn an:



1124 ISO KERN

(Ji) Weiqian fragte: Warum ist das Wissen die Grundwirklichkeit des Geistes?

Der Lehrer (Wang) antwortete: Das Wissen ist der geistig wirksame Ort des

Ordnungsprinzips (ti zhi ling chu). Unter dem Gesichtspunkt des herrschenden

Subjekts (zhu zai) spricht man vom Geist/Herzen (xin). Unter dem Gesichtspunkt

der Begabung spricht man von Natur (xing). Das Kleinkind weiss (zhi)
um die Liebe zu seinen Eltern, < grösser geworden > weiss es um den Respekt
gegenüber den älteren Brüdern <vgl. Mengzi VII A 15 >. Das ist nichts anderes

als jenes geistig wirksame Können (ling neng). Wenn < dieses Können >
nicht durch egoistische Intentionen gehemmt wird, sondern sich voll ausdehnt

(chong tuo), dann ist das vollkommen seine ursprüngliche Wirklichkeit. ...n

Hier sagt Wang auch, dass dieses "Wissen" oder "geistig wirksame
Können", d.h. das "ursprüngliche Wissen/Können", der "geistig wirksame
Ort des Ordnungsprinzipes (der Norm: li)" sei. Damit drückt er seine seit

Longehang (1508) immer festgehaltene und gegen den herrschenden
Konfuzianismus seiner Zeit (Schule von Zhu Xi) gerichtete Intuition aus, dass
die ethische Norm (li) nicht im Äusseren zu suchen, sondern der Geist
selbst sei, und zwar, wie Wang hier präzisierend sagt, das geistig wirksame

Wissen oder Vermögen, d.h. die spontane Regung zum Guten, das

"ursprüngliche Wissen/Können" (Hang zhi Hang neng).
Der andere Text aus dem bereits 1518 veröffentlichten ersten juan des

Chuan xi lu, der den Ausdruck Hang zhi explizit verwendet, der Text Nr.
107 (nach der Zählung in der englischen Übersetzung von Chan, Wingtsit,
1963), bestätigt diese Interpretation: Es geht hier um das Goldgleichnis,
das Wang schon in einem früheren Gespräch für den menschlichen Geist
benutzt hatte (Nr. 99). Der menschliche Geist ist wie Gold, das durch
andere Mineralien verschmutzt ist. Diese anderen Mineralien versinnbildlichen

die egoistischen Intentionen. Der Heilige ist derjenige, der seinen
Geist (das Gold) völlig von den egoistischen Intentionen (den verschmutzenden

fremden Mineralien) gereinigt hat. Es gibt Unterschiede der moralischen

Energie (li Hang qi po), was durch die Quantität des Goldes verbildlicht

werden kann. Aber das ethisch Entscheidende ist seine Qualität, seine
Reinheit.

Die späteren Konfuzianer vergleichen nur das Quantitative Wenn man sich
von diesen quantitativen Vergleichen befreit und jeder einzelne seine geistige
Energie nur in der Arbeit für den Geist, der lauter die himmlische (natürliche)
Norm (tian li) ist, verwendet, dann besitzt jeder Mensch aus sich selbst und ist
vollkommen. Der zu Grossem Fähige vollendet dann Grosses; der zu Kleinem
Fähige vollendet dann Kleines. Man schielt nicht nach Äusserem (Fremdem),

11 Chuan xi lu 11, Nr. 118.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1125

sondern ist sich selbst genug Die späteren Konfuzianer verstehen diese Lehre
des Heiligen (Konfuzius) nicht, sie vermögen nicht des ursprünglichen Wissens,
des ursprünglichen Könnens (Hang zhi Hang neng) in ihrem eigenen Geistesgrund

innezuwerden und es zu erweitern (ti ren kuo chong), sondern suchen zu
wissen, was sie nicht wissen, und zu können, was sie nicht können.

Wang benützt hier "ursprüngliches Wissen, ursprüngliches Können"
(Hang zhi Hang neng) als eine einzige Formel für das ursprüngliche
Vermögen des Guten im Grunde des menschlichen Geistes, das aber, um
sich zu verwirklichen, von der Behinderung durch die egoistischen
Intentionen befreit werden muss, wie das Gold aus dem Bergwerk von den
Verschmutzungen durch fremde Mineralien gereinigt werden muss, um
lauter Gold zu sein.

Dieser Begriff des "ursprünglichen Wissens" "ursprünglichen
Könnens") bezeichnet durchaus das Zentrum von Wangs Denken der
damaligen Zeit, er bezeichnet das was Wang als die Grundlage der Ethik
betrachtete. Dennoch ist dieser Ausdruck für ihn vor 1519/20 nicht sehr

wichtig, nicht weil er nichts Wichtiges bezeichnen würde, sondern weil
Wang noch über eine Reihe anderer Ausdrücke verfügt, die für ihn
dasselbe bezeichnen: wie xin (Geist) in der Formel "der Geist ist die
Norm" (xin ji li) oder ben xin (Grundgeist) oder xin zhi ben ti
(Grundwirklichkeit des Geistes) oder dao xin (Dao-Geist) oder der Ausdruck ming
de (klare Tugendkraft) aus dem Daxue (Lernen der Grossen) etc. Deshalb
ist für Wang vor 1519/20 der Ausdruck Hang zhi (ursprüngliches Wissen)
durch andere Ausdrücke ersetzbar, so dass wir ihn auch in Texten, in
denen Wang damals das Innerste seines Denkens zusammenfasste, wie
etwa in seinem "Vorwort zum alten Text des Daxue" (Gu ben da xue xu)
aus dem Jahre 1518, nicht antreffen. Erst nachdem Wang 1519/20 ihm eine

neue Bedeutung gab, wurde er für ihn in dieser Bedeutung unersetzbar.
Wie es zu dieser neuen Bedeutung kam, möchte ich im folgenden
Paragraphen zeigen.

§ 2. Das Problem der ethischen Unterscheidung der Intentionen

Seit Longehang (1508) ist Wang überzeugt, dass der Mensch in sich selbst,
in seinem "Geist" (xin), das Prinzip des Guten hat: dass sein eigener Geist
die Norm (li) des Guten ist, dass dieser Geist ein Vermögen, eine Tendenz

zum Guten ist und das Gute auch realisiert, wenn er daran nicht von
"egoistischen Intentionen" (si yi) oder von "menschlichen Begierden" (ren

yu im Gegensatz zur "himmlischen [natürlichen] Norm" tian li) gehindert
wird. Diese egoistischen Neigungen sind für Wang eine mindestens ebenso



1126 ISO KERN

evidente psychologische Tatsache des Menschen wie seine Tendenz zum
Guten. Wang erörtert sporadisch auch die Frage, woher die egoistischen
Intentionen stammen. Das ist aber nicht sein Hauptproblem. Ein für ihn
viel wichtigeres und in den Jahren vor 1519/20 immer wichtiger werdendes
Problem ist die Frage, wie der einzelne Mensch in seiner jeweiligen
Situation seine egoistischen (schlechten) Intentionen von seinen guten
Tendenzen oder "wahrhaftigen Intentionen" (cheng yi) unterscheiden kann.
Denn es geht nach ihm ja in der "ethischen Anstrengung" (gong fu) darum,
sich vom Egoismus zu befreien, so dass die Tendenz zum Guten sich voll
entfalten kann. Obschon der Mensch die ethische Norm (das li oder das

dao) in sich hat, ist dieses H nach Wang nicht einfach als eine objektiv
formulierte endgültige Regel verfügbar, nach der der Mensch seine
Intentionen beurteilen könnte12, sondern dieses li ist nach Wangs früherer
Position nichts anderes als "der Grund des Geistes", der sich in den guten
Tendenzen (Intentionen) äussert. Der Mensch ist sich über die ethische
Qualität seiner Intentionen nicht zum vornherein völlig im klaren: er kann
seine egoistischen Intentionen für gute Intentionen halten; er ist auch von
traditionellen, nur relativen Vorstellungen von "gut" und "schlecht"
geleitet (vgl. Chuan xi lu I, Nr. 101).

Eine erste Antwort, die Wang auf diese Frage gibt, ist die, dass der
Mensch die Grundwirklichkeit seines Geistes (xin ti) "erkennen" (shi) oder
"sehen" (jian) muss, um richtig urteilen und handeln zu können. Lu Cheng
berichtet (Chuan xi lu I, Nr. 44), dass er, als er sich im Ministerium für
Staatszeremonien in Nanking befand, sehr über die Krankheit seines
Sohnes besorgt war und mit Wang darüber sprach (Wang war um 1515 in
diesem Ministerium). Wang sagte ihm, dass die Sorge des Vaters für
seinen Sohn wie auch etwa die Trauer der Kinder über den Tod ihrer
Eltern ekzessiv sein kann. Die "himmlische (natürliche) Norm" (tian li)
enthalte aber Mass, Harmonie, Begrenzung. Wenn die Gefühle dieses
Mass überschritten, würden sie zu "egoistischen Intentionen" (si yi) und
entsprächen nicht mehr der "Grundwirklichkeit des Geistes". Viele
Menschen hielten aber fälschlicherweise solche ekzessiven Gefühle für der
"himmlischen (natürlichen) Norm" entsprechend. "Die Menschen müssen
nur die Grundwirklichkeit des Geistes erkennen (shi), dann wird es von
selbst völlig richtig." Nach einer anderen Aufzeichnung von Lu Cheng
(Nr. 66) sagte Wang, dass die unterschiedlichen Meinungen über den
richtigen Weg (das Dao) daher kämen, dass sich die Menschen auf

12 S. Wangs Ausführungen in Chuan xi lu I, Nr. 20;II, Nr. 139.



WANG YANGMINGS "URSPRÜNGLICHES WISSEN" 1127

sprachliche Formulierungen fixierten, die immer nur von einem begrenzten
Blickwinkel aus getroffen seien. Wenn man sich von solchen Fixierungen
befreie, "nach innen suche und die eigene Grundwirklichkeit des Geistes
sehe (jian)", dann würden solche Divergenzen verschwinden. Diese
Gedanken Wangs weisen eine enge Verwandtschaft zum Zen-Buddhismus
auf, der auch in der Einsicht in die Grundwirklichkeit des Geistes (Buddhageist)

die Wurzel der Erlösung von allem Übel sieht. Soweit mir bekannt
ist, sagt Wang nicht, wie jenes "Erkennen" oder "Sehen" zu gewinnen sei;

man muss "nach innen suchen". Vielleicht war für ihn die Methode des "in
der Stille Sitzens" (jing zuo), die er nach eigenem und auch nach Qian
Dehongs Bericht um 1513/14 in Chuzhou lehrte13, ein Weg dazu. Aber
von dieser Methode hat sich Wang später distanziert (weil sie nach ihm zur
blossen Passivität und inneren Austrocknung führen kann).

Nach anderen Texten spricht Wang in diesen Jahren vor 1519/20 auch

vom "Vervollkommnen" (cheng jiu) oder vom "Nähren" (yang) oder
"Wiederherstellen" (fu) der Grundwirklichkeit des Geistes, wodurch die
"Mitte vor der Erregung der Gefühle" erreicht und damit auch die
"Harmonie nach der Erregung der Gefühle" Obeides Formeln aus dem

Zhongyong, einem der Vier Bücher), d.h. die Richtigkeit der Gefühle,
Intentionen und Handlungen (der "Funktionen", yong, im Gegensatz zur
"Substanz", "Grundwirklichkeit", ti) gewährleistet werde (Chuan xi lu, Nr.
67, 81). Wodurch geschieht nach Wang dieses "Vervollkommnen",
"Nähren" oder "Wiederherstellen" der "Substanz des Geistes" (xin tifi
Wang verwendet die aus dem Zhongyong (1. Kap.) stammende Formel
"sorgsam bei dem, was man nicht sieht; ehrfürchtig bei dem, was man
nicht hört" (jie shen hu qi suo bu du, kong ju hu qi suo bu wen), wobei
nach Wang das Nicht-gesehene und Nicht-gehörte wohl das // (die Norm)
ist (Chuan xi lu I, Nr. 125). Aber im allgemeinen erklärt er in den Jahren

vor 1519/20, dass die "Grundwirklichkeit des Geistes" bzw. "die Mitte vor
der Erregung der Gefühle" durch die Vertreibung der egoistischen
Intentionen vervollkommnet werde (Chuan xi lu I, Nr. 72, 76, 99), und
auch, dass die Norm (li) nach dieser Vertreibung erkannt werde (Nr. 76,
84). Auch sagt er, dass die "Wiederherstellung der Grundwirklichkeit"
durch "Sammeln von Gerechtigkeit" (ji yi, Formel aus Mengzi), d.h. durch
gute Taten, geschehe (Nr. 81). Aber in diesen Aussagen wird die Lösung
des Problems der Unterscheidung (Erkenntnis) der schlechten und guten
Intentionen vorausgesetzt.

13 Chuan xi lu III, Nr. 262; Vorwort von Qian Dehong zum Chuan xi lu.



1128 ISO KERN

Dieses Problem wird Wang in den Jahren vor 1519/20 immer klarer
und er verwendet verschiedene Begriffe, um es zu lösen. Er erreicht schon
in dieser Zeit eine Antwort, die der Sache nach der 1519/20 erreichten
neuen Lehre vom "ursprünglichen Wissen" (Hang zhi) nahekommt, aber er
verwendet vor 1519 dafür diesen Begriff noch nicht. Vielmehr löst er
dieses Problem mit Begriffen wie "Ernsthaftigkeit des Willens" (zhi1),
"himmlische (natürliche) Intelligenz" (tian cong ming), "Geist des Bejahens
und Verneinens" (shi fei zhi xin, aber ohne diesen Geist als Hang zhi zu
bezeichnen), "Geist, der sieht" (jian), "Grundgeist" (ben xin).

Wenn gute Absichten hervortreten, sie erkennen (zhi) und durchführen (chong);
wenn schlechte Absichten hervortreten, sie erkennen und aufhalten. Was
erkennt und durchführt bzw. aufhält, das ist der Wille (zhi1), das ist die
himmlische (natürliche) Intelligenz (tian cong ming). Der Heilige hat nur dies,
der Lernende muss es bewahren. (Nr. 71, aufgezeichnet von Lu Cheng).

In der von Xue Kan aufgezeichneten Nr. 96 desselben bereits 1518

gedruckten ersten juan des Chuan xi lu stellt Xue schon eingangs in aller
Deutlichkeit das Problem der Verkennung der eigenen egoistischen
Intentionen als "himmlische (natürliche) Norm". Auf Wangs Frage, was
denn ethisches Lernen sei, errinnert er an Wangs Lehre, dass ethisches
Lernen im Bewahren der himmlischen (natürlichen) Norm bestehe, dass

die Grundwirklichkeit des Geistes diese Norm sei und dass man, um dieser
Norm innezuwerden, nur dafür sorgen müsse, dass im eigenen
Geistesgrund sich keine egoistischen Intentionen befinden. Und er fügt
nach einer bestätigenden Bemerkung Wangs hinzu:

Aber ich fürchte gerade, dass diese egoistischen Intentionen nicht wahr erkannt
werden.
Wang antwortet ihm: "Das kann nur der Fall sein, wenn der Wille (zhi1) noch
nicht ernsthaft (qie) ist. Wenn der Wille ernsthaft ist und alle Sinne nach ihm
sich richten, wie könnte man sich dann täuschen? Alle Menschen besitzen den
"Geist des Bejahens und Verneinens" (shi fei zhi xin, ein Ausdruck aus Mengzi).
Man muss nicht im Äusseren suchen, auch das Forschen ist nur ein
Sichinnewerden (ti dang) dessen, was der eigene Geist sieht (jian).

Auch im nächsten Text des Chuan xi lu I (Nr. 97) betont Wang
wiederum die Wichtigkeit des ernsthaften, entschiedenen Willens für die
Erkenntnis des ethisch Richtigen:

Unsere Anstrengung kann heute nur darin bestehen, die Absicht (xin), Gutes zu
tun, wahrhaftig und ernst zu machen. Nur wenn diese Absicht wahrhaftig und
ernst ist, wenn sie Gutes <gute Intentionen > sieht, es fördert, wenn sie



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1129

Schlechtes < schlechte Intentionen > sieht, es berichtigt, haben wir wahrhafte
und ernste ethische Arbeit (gong fu). Wenn es so ist, dann werden die menschlichen

<egoistischen > Begierden täglich geringer, und die himmlische (natürliche)

Norm täglich klarer.

Wang ist also nach diesen Texten der Auffassung, dass der Mensch
um die ethische Qualität seiner Intentionen wissen kann, sofern der Wille,
Gutes zu tun, ernsthaft, entschieden ist. Der ernsthafte Wille, Gutes zu tun
(letztlich ein Heiliger zu werden), ist eine von Wang immer wieder
hervorgehobene Voraussetzung ethischer Vervollkommnung.14 Auch in seinem
Brief an seine "jüngeren Brüder" vom Jahre 1518 schreibt er:

Die Klarheit des Grundgeistes (ben xin) ist wie der helle Tag. Es gibt keine
Fehler, um die man nicht aus sich selbst weiss. Sobald man strebt, seine Fehler
zu ändern (yi nian gai guo), in diesem Augenblick erlangt man den Grundgeist.
(Quan shu, juan 4).

Was die eigenen guten und schlechten Intentionen als solche erkennen
(unterschieden) kann, bezeichnet Wang in einem der zitierten Texte (Nr.
71 des Chuan xi lu) sogar als Wille (zhi1), fügt dann aber gleich erläuternd
hinzu: "die himmlische (natürliche) Intelligenz". Er nennt es auch mit dem
Ausdruck, mit dem er seit 1520 seinen neuen Begriff des "ursprünglichen
Wissens" (Hang zhi) definieren wird: "Geist des Bejahens und Verneinens"
(shi fei zhi xin), stellt diesen Ausdruck hier aber noch nirgends mit dem
Hang zhi gleich. Wie dieser Begriff stammt auch "der Geist des Bejahens
und Verneinens" aus Mengzi. Meister Meng nennt diesen Geist "Weisheit"
(VI A 6) oder "Keim (Ansatz) der Weisheit" (II A 6), und er sagt von ihm
auch, dass ihn alle Menschen besitzen (VI A 6); er nennt ihn aber nirgends
"ursprüngliches Wissen" (Hang zhi). Eine Assoziation dieser beiden
Ausdrücke liegt aber im Mengzi nicht sehr weit, obschon sie über zwei
Mittelglieder läuft: Wir haben oben daran erinnert, dass an der einzigen
Stelle, in der Meister Meng von Hang zhi spricht (VII A 15), dieser
Ausdruck die spontane Liebe des Kleinkindes für seine Eltern und den

spontanen Respekt für die älteren Brüder bezeichnet. Die Liebe und
Ehrfurcht gehören zu den Tugenden der Menschlichkeit, bzw. der
Rechtlichkeit. Spontane Regungen, die zu den vier Tugenden führen, nennt er an
anderer Stelle "Ansätze", "Keime" (duan) dieser Tugenden. Den Ansatz

14 Siehe die Briefe an Cai Xiyuan (1513), Quan shu, juan 4 ; an Huang Chengfu
(1513), ebenda; an Wenren Bangying und Wenren Bangzheng (1518, ebenda; an
Liu Neizhong (1525), Quan shu, juan 5.



1130 ISO KERN

der vierten Tugend, derjenigen der Weisheit, bezeichnet er als "Geist des

Bejahens und Verneinens" (A II 6). Also wäre es möglich, den Ausdruck
Hang zhi nicht nur für die Ansätze der Menschlichkeit und Rechtlichkeit zu
gebrauchen, sondern ihn auch mit dem Ansatz der Weisheit zu assoziieren.
Aber solange Wang Yangming den Ausdruck Hang zhi in unmittelbarem
Anschluss an Mengzi VII A 15 nur als spontane Regung, spontanes Vermögen

zum Guten verstand (gleichbedeutend mit Hang neng, "ursprüngliches
Können"), solange konnte er ihn nocht nicht zur Beantwortung der Frage
nach der Unterscheidung von eigenen guten und schlechten Regungen
(Intentionen) gebrauchen.

§ 3. Der neue Begriff des Hang zhi: Bewusstsein der ethischen Qualität der
Intentionen

Der früheste Text, in dem Wangs neuer Begriff des Hang zhi auftritt, ist
eine Aufzeichnung von Chen Jiuchuan (Weijun, 1495-1562), auf den die
erste Textgruppe des dritten juan (zum ersten Mal gedruckt 1556) des

Chuan xi lu zurückgeht und dessen Gespräche mit Wang für die
Neubildung des neuen Hang zM-Begriff wahrscheinlich sehr wichtig waren.
Dieser früheste Text ist der Eröffnungstext des dritten juan (Nr. 201).
Chen berichtet, dass er Wang 1519 in Hongdu (Nanchang in Jiangxi)
besuchte, wo dieser von Kriegsgeschäften (Niederschlagung der Rebellion
des Prinzen Ning, des Neffen des Kaisers) absorbiert war. Wang habe ihn
nach seinen ethischen Fortschritten gefragt. Er habe ihm geantwortet, dass

er in den letzten Jahren erkannt habe, dass "die Erhellung der klaren
Tugend" (ming ming de) nichts andres als das "Wahrhaftigmachen der
Intentionen" (cheng yi) sei. Damit pflichtet er Wangs Hauptpunkt in dessen

bisheriger Interpretation des Anfangstextes des Daxue bei. Er fügt aber

hinzu, dass er bei dieser Einsicht vorerst noch nicht den Sinn der zwei
weiteren Bedingungen der Erhellung der klaren Tugend, nämlich des

"Realisierens des Wissens" (zhi zhi) und der "Berichtigung des Getanen"
(der Angelegenheiten, der Handlungen) (ge wu) verstand. Dann aber habe

er bemerkt, dass man zum Wahrhaftigmachen der Intentionen "zuerst
wissen muss, ob eine Intention wahrhaftig oder falsch (gut oder egoistisch)
ist. Als Beweis nahm ich die Tatsache, dass Yan Hui <der beste Schüler
von Konfuzius > immer wusste, wenn er etwas Schlechtes tat, und, indem
er darum wusste, es niemals wiederholte." Dadurch habe er den Sinn des

"Realisierens des Wissens", aber noch nicht den der "Berichtigung der
Handlungen" verstanden. Er habe an < Wangs > Lehre gedacht, dass

unsere Geisteskraft nur deshalb gute und schlechte Intentionen nicht zu



WANG YANGMINGS "URSPRÜNGLICHES WISSEN" 1131

unterscheiden vermöge, weil sie von (egoistischen) Begierden verdunkelt
sei, und man deshalb diese Begierden korrigieren müsse, um jenes Wissen

von Yan Hui um die ethische Qualität der eigenen Intentionen zu erlangen.
"Doch hatte ich dabei Bedenken, ob meine moralische Anstrengung nicht
auf dem Kopf stehe (dian dao) und mit dem Wahrhaftigmachen der
Intentionen keine Einheit bilde." Das heisst doch wohl, dass Chen
Bedenken hatte, ob die "Korrektur der egoistischen Begierden" nicht
bereits die Erkenntnis (Unterscheidung) der guten und schlechten
Intentionen voraussetze. Wang antwortet: "Man muss nur die Geschichte
von Yan Hui ergründen (tief graben: jun), dann hat man es ...;" er weist
also auf das Wissen um die ethische Qualität der eigenen Intentionen und
Handlungen und das entsprechende Verhalten (nicht wiederholen bzw.
ausmerzen, wenn Handlungen oder Intentionen schlecht sind; fördern,
wenn sie gut sind). Er betont dann die sachliche Einheit der verschiedenen
Glieder jener Bedingungskette im ersten Abschnitt des Daxue und gibt zu
diesem Zweck Definitionen dieser verschiedenen Glieder:

wenn man auf den Aspekt des regierenden Subjekts verweisen will, spricht
man von Geist (xin); wenn man auf den Aspekt der Tätigkeit des Geistes weisen

will, spricht man von Intention (yi); wenn man auf die geistige Klarheit (ling
ming) der Intention weisen will, spricht man von Wissen (zhi).

Hier wird also das "Wissen" als innere Klarheit, als ein "Selbstbe-
wusstsein der Intention" verstanden, also als ein um sich selbst Wissen der
Intention, wodurch jene Frage nach der Unterscheidung der ehtischen
Qualität der Intentionen beantwortet wird. Er nennt dieses "Wissen" (zhi)
an dieser Stelle noch nicht Hang zhi (ursprüngliches Wissen), denn dieser
Ausdruck kommt im Daxue nicht vor, doch entspricht dieses "Wissen"

genau dem neuen Hang zhi-Begriff, und dieser wird gleich einige Sätze

später, am Schluss dieser auf das Daxue bezogenen Erklärung, eingeführt:
Wang fährt fort:

wenn man auf das hinweisen will, worauf <die Intention > sich bezieht und
was sie festhält, so spricht man von der zu tuenden Sache (wu). Das alles ist
eine Einheit. Es gibt keine Intentionen, die in der Luft hängen, sie müssen an
Sachen (vv«) und Angelegenheiten (shi) ihren (gegenständlichen) Anhalt haben.

Deshalb müsse man für das "Wahrhaftigmachen der Intention" die
Angelegenheit dieser Intention berichtigen (ge wu).

Dann ist das ursprüngliche Wissen (Hang zhi), das sich in dieser Angelegenheit
befindet, ohne Verdeckung und erreicht seine Verwirklichung (zhi2). Das ist die
ethische Arbeit des Wahrhaftigmachens der Intention.



1132 ISO KERN

Chen fügt diesem Bericht hinzu: "So lösten sich meine jahrelangen
Zweifel."

Es ist nicht völlig eindeutig, ob Wang im obigen Text den Ausdruck
Hang zhi bereits im Sinn seines späteren Hang zM-Begriffs verwendet.
Auch das Verständnis dieses Ausdrucks gemäss Wangs älterem Hang zhi-
Begriff (Vermögen für das Gute) ergäbe einen Sinn. So sieht Chen Lai
(1991) in diesem Text noch nicht Wangs neue Hang zhi-Lehre. Doch
scheint mir ein Verständnis gemäss dem neuen Hang zhi-Begriff (inneres
Wissen der Intentionen um ihre ethische Qualität) weit besser dem Kontext
zu entsprechen: Einmal besteht das Hauptproblem des Textes in Chens

Frage nach dem Wissen um die ethische Qualität der Intentionen, und diese

Frage scheint Wang mit dem Hang zhi-Begriff zu beantworten. Dann
entspricht Wangs Definition des "Wissens" (zhi) im Daxue genau dem neuen
Hang zhi-Begriff, und es ist sehr wahrscheinlich, dass sich schon in diesem
Text von 1519, wie später üblich, diese beiden Begriffe decken. Schliesslich

weist Chens Schlussbemerkung, "so lösten sich meine jahrlangen
Zweifel", auf eine bedeutsame Problemlösung, wahrscheinlich auf den
Durchbruch der neuen Hang zhi-Lehre, die auch Wang endgültig zu befriedigen

vermochte. Auch Zhong Caijun (1993, S. 91) sieht in diesem Text
bereits den Ansatz von Wangs später Hang zhi-Lehre.

Doch wichtiger als eine minuziöse Chronologie ist der Inhalt des

neuen Hang z/»-Begriffs, bzw. das Problem, das er beantwortet. Ganz

eindeutig und explizit ist dieser neue Begriff im Bericht enthalten, den
derselbe Chen Jiuchuan von einem Gespräch mit Wang im Jahre 1520 gibt
(Chuan xi lu III, Nr. 206):

Im Jahre geng chen (1520) ging ich nach Qian (das heutige Ganzhou im südlichen

Jiangxi) und sah den Meister wieder. Ich stellte ihm folgendes Problem:
Obschon ich in meinen jüngsten Anstrengungen einige Einsicht in den Angelpunkt

(tou nao, wörtlich: Gehirn) gewann, fühle ich mich doch noch nicht
sicher und freudenvoll.

Wang antwortet ihm, dass er fälschlicherweise die "himmlische
(natürliche) Norm" im Geist suche (man kann sie aber nicht suchen, denn
man hat sie immer schon). Er aber besitze einen "Schlüssel" (jue qiao:
Kunstgriff, beste Methode), und dieser bestehe in der "Verwirklichung des
Wissens" (zhi zhi). Auf die Frage Chens, was darunter zu verstehen sei,
antwortet Wang:

Jenes klein bisschen ursprüngliches Wissen (Hang zhi), das Sie selbst besitzen,
das ist Ihr eigener Massstab. Beim Hervortreten Ihrer Intentionen weiss es

sofort, ob sie gut oder schlecht sind. Man kann ihm nichts verheimlichen. Sie



WANG YANGMINGS "URSPRÜNGLICHES WISSEN" 1133

dürfen es nur nicht unterdrücken, sondern aufrichtig und auf es gestützt
handeln: die guten bewahren, die schlechten ausmerzen. Was gibt es, was
sicherer und freudenvoller wäre! Das ist der wahre Schlüssel der "Berichtigung
der Taten" (ge wu), die echte "Verwirklichung des Wissens" (zhi zhi). Wenn
man sich nicht auf diese wahre Sprungfeder (zhen ji) verlässt, wie soll man da
die Taten berichtigen? Auch ich habe erst im letzten Jahr (jin nian15) diesen
Punkt ganz klar erfasst, zuvor zweifelte ich noch, ob man sich allein darauf
verlassen kann. Bei genauerer Betrachtung sieht man jedoch, dass ihm nichts
mangelt.

Es ist wahrscheinlich, dass Wangs Gespräche mit Chen Jiuchuan in
den Jahren 1519 und 1520 in Jiangxi (Nanchang und Ganzhou), neben

Wangs persönlichen Erfahrungen in dieser für ihn äusserst schwierigen
Zeit des Konflikts mit dem Kaiserhof, für die Ausbildung des neuen Hang
z/»'-Begriffes eine wichtige Rolle spielten. Wang selbst weist darauf hin16,
und Chen berichtet, dass er beim Abschied von Wang in Ganzhou 1520
ihm ein Gedicht über das "ursprüngliche Wissen" präsentiert habe, in dem
der Vers stand: "Im Lieben und Verabscheuen es befolgen, das ist die
Lehre des Heiligen". Wang habe ihm darauf geantwortet: "Wenn Sie nicht
gekommen wären, um über die Lehre zu sprechen, wusste ich jetzt nicht zu
sagen, was im Lieben und Verabscheuen zu befolgen ist. " (Chuan xi lu III,
Nr. 219)

Ich möchte in diesem Aufsatz nicht im einzelnen den Inhalt von
Wangs neuer Hang zhi-Lehre darstellen, denn ich habe dies schon anderswo

versucht.17 Ich möchte hier nur das betonen, was mir als der springende

Punkt des neuen Hang zM-Begriffs erscheint, um ihn gegenüber Wangs
älterem Hang zhi-Begriff abzuheben: Dieser ältere Begriff meint das

Vermögen zum Guten, das zur Grundwirklichkeit (Substanz: ti) des menschlichen

Geistes gehört, bzw. die guten Regungen (Tendenzen, Intentionen),
die unmittelbar aus dieser Grundwirklichkeit hervorquellen (s. oben, §2).
Dieser Hang zhi-Begriff bietet keine Antwort auf das Problem, wie der
Mensch um die ethische Qualität seiner Tendenzen wissen kann, da er ja
nicht nur "wahrhafte", sondern auch "egoistische Intentionen" hat (nicht
nur cheng yi, sondern auch si yi). Der neue Hang zhi-Begriff meint ein

15 jin nian könnte auch mit in den letzten Jahren übersetzt werden, aber wir dürfen
wohl enger übersetzen: im letzten Jahr, nämlichl519/20.

16 Im Brief an Lu Yuanjing von 1522, Quan shu, juan 5.

17 In "Grundlagen der Ethik im späteren Konfuzianismus", Tijdschrift voor Filosofìe,
März 1995.



1134 ISO KERN

unmittelbares ethisches Bewusstsein, im recht verstandenen Sinn ein
unmittelbares ethisches Selbstbewusstsein aller Intentionen (keine nachträgliche
Reflexion, keinen zweiten Akt, der einen vorangehenden Akt beurteilt,
sondern eine innere Selbtbeurteilung der Intention), ihre "innere geistige
Klarheit", wie Wang im Gespräch von 1519 mit Chen sagte. Das
"ursprüngliche Wissen" ist nach diesem neuen Begriff nicht einfach eine gute
spontane Regung (Intention) des Mitleids, der Elternliebe, des Respekts
vor dem älteren Bruder etc., sondern überhaupt keine Intention, keine
besondere Art von Intentionen, vielmehr ein inneres Bewusstsein aller
Intentionen, der guten und schlechten, mein unmittelbares "Wissen" oder
"Gewissen" um die moralische Güte oder Schlechtigkeit meines Strebens
und Handelns. Wang kennzeichnet dieses "Gewissen" des öftern durch die
Formel aus dem Mengzi: "Geist der Bejahung und Verneinung" (shi fei zhi
xm)18, mit der dieser den Keim der vierten Tugend, den der Weisheit,
charakterisiert (s. oben §1). Wang hatte sie schon ein Jahr (1518) vor der
Einführung des neuen Hang zM-Begriffs zur Beantwortung des Problems
der ethischen Unterscheidung der eigenen Intentionen gebraucht (s. oben
§2). Sie bedeutet für ihn die unmittelbare Selbstbeurteilung der ethischen
Qualität der Intentionen, eine Selbstbeurteilung die nicht theoretischer Art,
sondern ein "Lieben und Verabscheuen" sei19.

Der "springende Punkt" von Wangs neuem Hang zhi-Begriff, sowohl
sein Motiv (das Problem, das er beantworten soll) wie der Leitgedanke der
Antwort, ist besonders knapp und deutlich im Brief Wangs an Wei Shiyue
vom Jahre 1527 (Quan shu, juan 6) ausgedrückt:

Wenn Sie sagen, dass man beliebig etwas als "ursprüngliches Wissen" ausgeben
und dies mit Intention tun kann, nicht gestützt auf das wirkliche ursprüngliche
Wissen, dann haben Sie den wunden Punkt dieses Vorgehens schon
durchschaut. Die Intention (yi) und das ursprüngliche Wissen (Hang zhi) müssen klar
unterschieden werden. Wo in Antwort auf Sachen (wu: Angelegenheiten im
praktischen Leben) Vorstellungen entstehen, spricht man von Intentionen. Bei
den Intentionen gibt es richtige und falsche (gute und schlechte). Was fähig ist,
um die Richtigkeit oder Falschheit der Intentionen zu wissen, heisst ursprüngliches

Wissen. Wenn man sich auf das ursprüngliche Wissen stützt, gibt es
keine Falschheit.

18 Z.B. in Chuan xi lu II, Nr. 179; III, Nr. 265; Daxue wen (von 1527), Quan shu,
juan 26.

19 Chuan xi lu III, Nr. 288.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1135

Wenn wir in der oben skizzierten Weise die Geschichte von Wang
Yangmings Begriff des Hang zhi verstehen, nämlich so, dass dieser
Ausdruck für ihn vorerst in unmittelbarem Anschluss an Mengzi VII A 15 das

Vermögen zum Guten und die entsprechenden spontanen Regungen bedeutete,

dass Wang, als sich ihm in der Folge das Problem der Unterscheidung
der guten und schlechten Regungen stellte, es vorerst in der Richtung
seines späteren Hang zW-Begriffs zu lösen versuchte, aber ohne dabei
diesen Ausdruck zu finden, sondern "zahlreiche < andere > Wörter
verschwendete", nicht weil er damals diesen Ausdruck nicht kannte, sondern
weil dieser durch die alte Bedeutung besetzt war, und dass er durch eine
allmähliche Überwindung dieser Besetzung, vielleicht durch Assoziation
mit Mengzis "Geist des Bejahens und Verneinens" zu diesem ihn letztlich
befriedigenden Begriff fand, wenn wir also die Geschichte so verstehen,
dann wird auch begreiflich, wenn Qian Dehong in seiner "Biographie"
(Nianpu, unter dem Jahr 1521) schreibt:

Seit der Meister in der südlichen Hauptstadt (Nanjing) war, wies er seine

Schüler immer an, die Bewahrung der himmlischen (natürlichen) Norm und die

Vertreibung der menschlichen (egoistischen) Begierden zur Grundlage zu
nehmen. Wenn man ihn fragte, was dies bedeute, hiess er einem, es selbst zu

suchen, und sagte nie, worin die himmlische (natürliche) Norm bestehe. In
einer Unterhaltung mit Freunden sagte er: 'Neulich wollte ich diesen Punkt
deutlich machen, aber ich fühlte nur ein Wort, das ich nicht auszusprechen
vermochte; ich fühlte es auf der Zunge, vermochte es aber nicht zu fassen.'

Später sagte er: 'Seit kurzem fühle ich, dass meine Lehre in nichts anderem als

nur in diesen paar Wörtchen besteht; wenn man sie erfasst hat, bleibt nichts zu

sagen übrig.' Als die Umstehenden sie sehr zu wissen begehrten, sagte er:
'Diese paar Wörtchen vermag ich aber nicht vorzulegen.' Erst nach jener
Rebellion <des Prinzen Ning, die Wang im Juli/August 1519 niederschlug >
hatte er die Lehre vom Hang zhi.

§ 4. Die unterschiedliche psychologische Stellung der beiden Hang zhi-
Begriffe. Die Doppeldeutigkeit von Hang zhi

Ein Kriterium, um Wangs älteren und neueren Begriff des "ursprünglichen
Wissens" zu unterschieden, ist auch die unterschiedliche Stellung, die

Wang dem "Wissen" (zhi), das für ihn ethisch verstanden "ursprüngliches
Wissen" (Hang zhi) ist, in seiner "Psychologie" gibt. Diese psychologischen

Systematiken Wangs sind seine Erklärungen jener schon oft
zitierten Bedingungskette aus dem ersten Teil des Daxue. In einem von Xu



1136 ISO KERN

Ai aufgezeichneten Gespräch im ersten juan des Chuan xi lu, ein Gespräch
das um 1513 stattgefunden hat, sagt Wang:

Das Herrschende einer Person (oder des Leibes: shen) ist ihr Geist (xin). Was
der Geist hervorbringt, sind seine Intentionen (yi)- Die Grundwirklichkeit (ben

ti) der Intentionen ist das Wissen (zhi)- Wo sich die Intention aufhält, das ist die

praktische Sache (ww). (Nr. 6)

Dem ganz entsprechend fragt Lu Cheng in einem von ihm
aufgezeichneten Gespräch im ersten (bereits 1518 veröffentlichten) juan
des Chuan xi lu, ob die folgenden Erklärungen richtig seien:

Das Herrschende der Person (des Leibes: shen) ist der Geist (xin). Das geistig
Klare (ling ming) des Geistes ist das Wissen (zhi). Die Tätigkeit des Wissens ist
die Intention (yi). Woran sich die Intention festhält, ist die praktische Sache

(wu).
Wang antwortet ihm: Auch so ist es. (Nr. 79)

Nach dieser Systematik ist das "Wissen" (zhi) die Grundlage
(Substanz), das Vermögen, aus dem die Intentionen hervorgehen. Die
Intentionen die aus diesem "Wissen" unmittelbar, d.h. nicht durch den

Egoismus verbogen, hervorgehen, sind gut Ojute Regungen). Diese
systematische Definition des "Wissens" entspricht genau Wangs älterem Begriff
des "ursprünglichen Wissens" als des Vermögens zum Guten.

In späteren Texten finden wir eine andere Systematik: so bereits in
dem im §3 zitierten ersten Text aus dem dritten juan des Chuan xi lu (Nr.
201), in dem Chen Jiuchang über ein Gespräch mit Wang aus dem Jahre
1519 berichtet: Hier ist das "Wissen" nicht eine Eigenschaft des Geistes

(xin) oder der Grundwirklichkeit, aus der die Intentionen als Tätigkeiten
hervorgehen, sondern die innere "geistige Klarheit" (ling ming) dieser
Intentionen selbst (s. oben, Anfang von §3). Genau dieselbe Systematik
finden wir in Wangs Brief an Luo Qinshun aus dem Jahre 1520:

wenn man das Herrschende der Zusammenballung (des Leibes) meint,
spricht man von Geist (xin). Wenn man die Tätigkeiten dieses Herrschenden
meint, spricht man von Intentionen (yi). Wenn man das klare Bewusstssein

(ming jue) dieser Tätigkeiten meint, spricht man von Wissen (zhi)...(Chuan xi
lu II, Nr. 174).

In diesen Aussagen von 1519 und 1520 kommt Wangs neue
Auffassung des "Wissens", und gemeint ist das "ursprüngliche Wissen" als



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1137

"Selbstbewusstsein" der Intentionen, zur Geltung.20 Wir haben bisher
Wangs früheren und späteren Begriff des "ursprünglichen Wissens"
unterschieden und die Motive aufzuzeigen versucht, die zum späteren Begriff
führten. Doch muss betont werden, dass nach der Bildung des späteren
Begriffes der frühere nicht einfach verschwindet, sondern noch gleichzeitig
mit dem späteren in Wangs Lehre gegenwärtig bleibt. Dies macht es

schwierig, Wangs Rede vom Hang zhi zu verstehen, eben weil sie jeweils
verschiedenes bedeuten kann. Es können mehrere deutliche Beispiele von
Wangs späterem Gebrauch seines älteren Hang zhi-Begriffs vorgelegt
werden: so in seinem Brief an Gu Dongqiao, der wohl kurz vor 1524

geschrieben wurde:

Das leer-geistige klare Bewusstsein des Geistes ist das, was das grundhafte
ursprüngliche Wissen (ben ran zhi Hang zhi) genannt wird. Wenn dieses auf
Anregungen antwortet, ist die Rede von Intentionen (yi). Erst nach dem Wissen

gibt es Intentionen. Ist das Wissen nicht die Grundwirklichkeit (Substanz: fl) der
Intentionen? (Chuan xi lu II, Nr. 137)

Hier ist das Hang zhi verstanden als die Grundwirklichkeit, die
"Substanz" (ti), aus der die Intentionen als "Funktionen" (yong) hervorgehen, es
ist also der ältere Hang zhi-Begriff. Ihn finden wir auch im Brief an Lu
Yuanjing von 1524, in dem Wang vom Hang zhi Hang neng (ursprüngliches
Wissen/Können, die Formel des älteren Begriffs) als der
"Grundwirklichkeit (ben ti) des Wissens und Handelns" spricht (Chuan xi lu II,
Nr. 165). Auch in den Gesprächen mit Chen Jiuchuan (wahrscheinlich
1520) und Huang Yifang ist von diesem "Wissen der Grundwirklichkeit"
(ben ti) die Rede (Chuan xi lu III, Nr. 221, 222). Wir finden also in Wangs
Aussagen nach 1519/20 gleichzeitig das "ursprüngliche Wissen" als

"Grundwirklichkeit" (ti), genauer, als Vermögen oder Tendenz dieser
Substanz zum Guten, die allen Intentionen zugrundeliegt, und auch das

"ursprüngliche Wissen" als inneres Bewusstsein der Intentionen (der
Funktionen: yong), das um die ethische Qualität dieser Intentionen weiss.

20 Wangs Auffassung des Hang zhi als Selbstbewusstsein der Intentionen habe ich im
Oktober 1993 in einem chinesischen Vortrag an der Academia Sinica in Taipei
(Taiwan) diskutiert. Dieser Vortrag ist unter dem Titel "Cong zizhi de gainian lai

liaojie Wang Yangming de Hang zhi shuo" (Erklärung von Wang Yangmings Hang
zni-Lehre durch den Begriff des Selbstbewusstseins) in der Zeitschrift Zhongguo
wen zhe yanjiu tongxun (Newsletter of the Institute of Chinese Literature and

Philosophy, Academia Sinica) Vol.4, No.l (März 1994) erschienen.



1138 ISO KERN

Wangs Ausdruck Hang zhi ist zweideutig. Doch ist es nicht eine

zufällige, schlechte Zweideutigkeit, sondern die beiden Hang zhi-Begriffe
haben einen inneren Zusammenhang. Einmal historisch gesehen, wird der
Ahne von Wangs späterem Hang zhi-Begriff, das "Moment der Selbst-

gewahrung" (zi zheng fen; Sanskrit: svasamvitti bhagd) der Weishi-Schule
(chinesisches Vijnânavâda), das allen intentionalen (auf Gegenstände
gerichteten) Akten zukommt, von dieser Schule auch als Substanz (ti)
dieser Akte bezeichnet.21 Und sachlich gesehen dürfte nach Wang die

ursprüngliche Tendenz zum Guten als Grundcharakter des Geistes (der
erste Hang zhi-Begriff) Voraussetzung dafür sein, dass der Mensch in
seinen Intentionen ein mehr oder weniger klares (mehr oder weniger durch
den Egoismus verdunkeltes) Bewusstsein (Gewissen) der Schlechtigkeit
oder Güte dieser Intentionen besitzt (zweiter Hang zhi-Begriff). Der frühere
Hang zhi-Begriff ist so bei Wang wohl die ontologische Voraussetzung des

späteren. Jedoch für Wangs praktisches Absehen ist der jüngere Begriff
wichtiger geworden als der ältere, nicht nur weil er ihn nicht durch andere
Wörter ersetzen kann, sondern weil er zum Angelpunkt ("springenden
Punkt") seiner auf das Praktische ausgerichteten Lehre wird.

ZITIERTE SEKUNDÄRLITERATUR

Chan, Wingtsit, Instructions for Practical Living and other Neo-confucian Writings by
Wang Yangming, translated with notes, Columbia University Press, New York 1963

Chen Lai, You wu zhi jing. Wang Yangming zhexue de jingshen (Der Bereich von Sein
und Nichts. Der Geist von Wang Yangmings Philosophie), Beijing, Renmin chubanshi,
1991

Ching, Julia, To acquire Wisdom. The Way of Wang Yangming, Columbia University
Press, New York and London 1976

Kern, Iso, "Grundlagen der Ethik im späteren Konfuzianismus", in Tijdschrift voor
Filosofie, März 1995

Kern, Iso, "Cong zi zhi de gainian lai liaojie Wang Yangming de liang zhi shuo"

(Erklärung von Wang Yangmings Theorie des liang zhi durch den Begriff des

Selbstbewusstseins) in Zhongguo wen zhe yanjiu tongxun (Newsletter of the Institute of
Chinese Literature and Philosophy, Academia Sinica, Taipei), Vol.4, No.l (März
1994)

Tu Weiming, Neo-Confucian Thought in Action. Wang Yang-mings Youth (1472-
1509), University of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 1976

21 Darüber mehr in meinen beiden oben erwähnten Aufsätzen.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1139

Wang Tch'ang-tche, S.J., La philosophie morale de Wang Yangming, Shanghai, Paris
1936

Zhong Caijun, Wang Yangming sixiang zhi jinzhan (Die Entwicklung von Wang
Yangmings Denken), Wen shi zhe chubanshi, Taipei 1993

Glossar

ben ran zhi liang zhi *MZêkïQ
ben ti *fê
ben xin #'Ù
Chen Lai m*
cheng jiu rôclïfc

cheng yi mliM.

chong %
chong sai liu xing JùMìMÌJ
chong tuo K%
Chuan xi lu nwm
dao xin Mb
dian dao mm
duan affi

fu m
ge wu fàv>]

gong fu i*
jiyi pR^S

jian m
jie shen hu qi suo bu du, mmxm^m
kongju hu qi suo bu wen &*¥£j?f*W
jin nian tS.%-

jing zuo w&
jue jiao ife«
jun »
li m
li zhi ling chu mzmm
li liang qi po ÏÏM.M,®,
liang neng &fê
liang zhi M



4f

sa

Ä
n?

^
"14

«
î°œ

Ü
g
SJ

^
SSSM

«£

«
*
*
IK

IK
IB
<>

<>

£
--?

Ü
*

«

FCUltamt*Ktei
sw^

lira

«

^
i$

«
m

*
s
^
i&i&-5-$!<W

ZDiWO

KI

00K00s:¦5oos<3

3

oo

oo

Oo

Oo

ïî
ï!
ï!
S

k
§
-Si

PS

g

a
-5

s:S«¦¦»T

•-.

Ps

00s;

oos:•sIi
oos:ooK8

«

•Si

¦'Si

•«

f)
oo

£>

e
S

O300'5ooS

00¦s

15

S

.-
•».

'M

s?a
1

o32eS"

c300c9

3

•f?

'c;

-a

-c

•«•«•«

S
"B!

'S?

"P?

'S?

'P?

|'?1'p;i?1^'8'5'5'5'RnS's

o



WANG YANGMINGS "URSPRÜNGLICHES WISSEN" 1141

zhu zai ì.^
zi ran g $*

zi zheng fen ÈW.&




	Die Umwandlung und Zweideutigkeit von Wang Yangmings Begriff des "urprünglichen Wissens" (liang zhi)

