Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Umwandlung und Zweideutigkeit von Wang Yangmings Begriff des
"urprunglichen Wissens" (liang zhi)

Autor: Kern, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE UMWANDLUNG UND ZWEIDEUTIGKEIT
VON WANG YANGMINGS BEGRIFF DES
"URSPRUNGLICHEN WISSENS" (liang zhi)

Iso Kern, Bern

Es ist in der Geschichte der chinesischen Philosophie allgemein bekannt
und anerkannt, dass Wang Yangming (1472-1529), der zusammen mit Zhu
Xi (1130-1200) bedeutendste Neukonfuzianer der Song- und Mingzeit, in
seiner letzten Lebensphase die Lehre vom "urspriinglichen Wissen" (liang
zhi) bzw. von der "Verwirklichung des urspriinglichen Wissens" (zki liang
zhi) zum Zentrum seines Denkens und Lehrens hatte.! Da einer der
treuesten und mit seinem Denken und Leben vertrautesten Schiiler Wangs,
Qian Dehong (1497-1574), der sich 1521 Wang anschloss, schrieb, dass
Wang erst in diesem Jahre 1521 "die Lehre von der Verwirklichung des
urspriinglichen Wissens" aufstellte2, wird auch allgemein dieses Jahr als
zeitlicher Anfang jener Lehre Wang Yangmings angenommen.3 Neueste
chinesische Untersuchungen haben aber gezeigt, dass dieser Durchbruch
bereits etwas friiher, nimlich spitestens 1520, stattfand.4 Weiter berichtet
Qian Dehong auch, dass Wang schon lange vor seiner Aufstellung der
Lehre vom "urspriinglichen Wissen" (liang zhi) in ihrer Richtung dachte,
aber sie nicht mit diesen Wortern zu formulieren vermochte:

1 liang zhi wird von Wingtsit CHAN mit "innate knowledge”, von Julia CHING mit
"knowledge of the good" tibersetzt. zhi liang zhi libersetzen beide mit "extension
of knowledge”. WANG Tch'ang-tche lisst in seinem Werk La philosophie morale
de Wang Yangming (1936) liang zhi uniibersetzt und ibersetzt zhi liang zhi mit "la
réalisation du liang zhi".

Im Nianpu unter dem 16. Jahr von Zhengde.

So von WANG Tch'ang-tche, 1936, S. 62, von Wing-tsit CHAN, 1963, S. XXVIII
und in Dictionary of Ming Biography (1976), S. 1414b, von Julia CHING, 1976, S.
105, von TUu Weiming, 1976, S. 10/11.

4 CHEN Lai, 1991, S. 163/4, nennt dafiir das Jahr 1520; ZHONG Caijun, 1993, S.
91, sieht die beiden Jahre 1519/20 als Zeit eines allmdhlichen Aufkeimes der neuen
Lehre.



1120 ISO KERN

Der Lehrer sagte einmal: Seit Longchang3 bin ich nicht iiber den Sinn der bei-
den Worter liang zhi hinausgegangen, aber ich vermochte nicht, diese beiden
Worter anzugeben, sondern habe im Gesprich mit den Lernenden zahlreiche
<andere> Worter verschwendet. Nun aber, wenn ich diesen Sinn vor Augen
habe, erfasse ich mit einem Ausdruck die ganze Sache.6

Es besteht nun aber kein Zweifel, dass Wang schon manche Jahre vor
1520 oder 1521, spitestens seit 1513, sowohl den Ausdruck liang zhi
(urspriingliches Wissen) wie auch den Ausdruck zhi liang zhi (Ausdehnung
oder Verwirklichung des urspriinglichen Wissens) gebrauchte.” Ein
wichtiger zeitgenéssischer Biograph von Wang, Huang Wan (Zongxian,
1477-1551), der seit 1510 mit ihm in direktem und brieflichem Kontakt
stand und durch die Heirat seiner Tochter mit Wangs Sohn mit ihm
verwandt war, schreibt sogar, dass Wang "im Jahre jia xu (1514), als er
Minister des Honglu-Klosters (Minister fiir Staatszeremonien) wurde,
begann, im besonderen mit der Formel des liang zhi die Lernenden zu
unterrichten."8 Mir scheint, dass die Philosophiehistoriker bisher nicht
ausreichend gekldrt haben, in welchem Sinn Wang vor 1519/21 die
Ausdriicke liang zhi und zhi liang zhi gebrauchte und warum er sagen
konnte, dass er erst spit (um 1520) den treffenden Ausdruck liang zhi fiir
seine neue Einsicht fand, obschon er ihn offensichtlich schon lange vorher
kannte und benutzte. Damit, scheint mir, bleibt auch ungeklirt, was Wangs
"Wende" von 1519/21 philosophisch eigentlich bedeutet. Bislang haben
Philosophiehistoriker Wangs friithen Gebrauch der Begriffe liang zhi und
zhi liang zhi einfach verschwiegen oder unerklirt gelassen (Wingtsit CHAN,
1963, Julia CHING, 1976), als blosse Zitate aus Mengzi (VII A 15) hinge-
stellt (WANG Tch'ang-tche, 1936, S. 62), als erste Keime einer spiteren
Entwicklung verstanden (ZHONG Caijun, 1993, S. 80 ff.) oder als fiir
Wang noch unwichtig beurteilt (CHEN Lai, 1991, S. 162).

5 D.h. seit 1508, als Wang in der Verbannung in der Provinz Guizhou seine funda-
mentale Einsicht, dass der eigene Geist die Grundlage aller ethischen Prinzipien
ist, gewann.

6 QIAN Dehongs Vorwort von 1535 zu Wangs Wen lu . Analoges findet sich auch im
Nianpu unter dem 16. Jahr von Zhengde (1521).

7 Chuan xi lu 1, Nr. 8, Nr. 107. Wir folgen in der Numerierung der einzelnen
Abschnitte dieses Haupttextes der Philosophie von Wang der englischen
Ubersetzung von Wing-tsit CHAN, Instructions for Practical Living (1963).

8 Yangming xiansheng xing zhuang in Quanshu, juan 37.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1121

Diese Erkldrungen scheinen mir nicht zu geniigen. Man kann viel-
mehr zeigen, dass Wang etwa von 1512 bis 1518 die Ausdriicke liang zhi
und zhi liang zhi in einer Bedeutung gebrauchte, die damals das Zentrum
seines Denkens betraf (ndmlich die Féhigkeit fiir das Gute oder die gute
Tendenz im Grunde des menschlichen "Geistes" oder "Herzens" [xin]),
dass fiir ihn aber spitestens seit 1518 das Problem immer dringender
wurde, wie der Mensch in seinem "Geist" diese gute Tendenz von seinen
schlechten Neigungen unterscheiden kann, dass er fiir die Losung dieses
Problems vor 1519 den Ausdruck liang zhi noch nicht beniitzte (da er fiir
ihn mit einer anderen Bedeutung besetzt war), sondern "zahlreiche
<andere > Worter verschwendete" und dass er erst 1519/20 durch eine
Neubestimmung des Begriffs liang zhi jenes Problem beantwortete und von
da an diesen neuen liang zhi-Begriff zum Zentrum seines Lebens, Denkens
und Lehrens machte. Allerdings taucht der Ausdruck liang zhi auch noch
in Texten nach 1520 in seiner alten Bedeutung auf, so dass dieser
Ausdruck nach 1520 eine Doppeldeutigkeit aufweist, deren Aufkldrung
zum Verstindnis von Wangs Philosophie sehr wichtig ist. Diese Geschichte
von Wangs Begriff des liang zhi ist aber nicht bloss wichtig fiir die Ge-
schichte von Wangs Denken und somit fiir die Geschichte der chinesischen
Philosophie, sondern wichtig ganz allgemein fiir das Verstindnis des mora-
lischen Bewusstsein des Menschen, fiir das Problem des Gewissens, fiir die
Grundlegung der Ethik.

Im folgenden méchte ich das soeben Angedeutete im einzelnen auf-
zeigen. Im § 1 stelle ich Wangs ilteren Begriff des liang zhi dar, im § 2 die
Probleme, die schliesslich zur Einfiihrung des neuen liang zhi-Begriffs
filhrten, im § 3 den neuen liang zhi-Begriff und im § 4 schliesslich die
unterschiedlichen Stellungen dieser zwei verschiedenen liang zhi-Begriffe
innerhalb Wangs Psychologie des moralischen Bewusstseins.

§ 1. Die frilhere Bedeutung von liang zhi und zhi liang zhi: das Vermoigen
zum Guten und die Verwirklichung dieses Vermogens

In der Zeit vor 1519 gebraucht Wang Yangming den Ausdruck liang zhi
(urspriingliches Wissen) in direkter Ankniipfung an die Bedeutung dieses
Ausdrucks im Mengzi (4./3. Jahrh. v. Chr.). Im Mengzi kommt dieser
Ausdruck nur ein Mal vor, und zwar im folgenden Text:

Was der Mensch vermag (neng) ohne zu lernen, ist sein urspriingliches Ver-
mogen (liang neng); was er weiss (zhi) ohne zu iiberlegen, ist sein urspriing-
liches Wissen (liang zhi). Die Kleinkinder wissen (zhi) ihre Eltern zu lieben;
wenn sie grosser geworden sind, wissen sie ihre Zlteren Briider zu ehren. Die



1122 ISO KERN

Eltern Lieben gehort zur Menschlichkeit (ren): die dlteren Briider Ehren gehort
zur Rechtlichkeit (yi). (VII A 15)

Meister Meng ist der Meinung, dass die ethischen Tugenden
(Menschlichkeit, Rechtlichkeit, Anstand und Weisheit) nicht einfach von
aussen durch die gesellschaftliche Kultur anerzogen werden, sondern ihre
Keime oder Ansidtze (duan) im menschlichen Geist oder Herzen (xin)
haben. Diese Keime entwickeln sich spontan zu den Tugenden, wenn sie
nicht unterdriickt, sondern gefoérdert werden. Sie scheinen vor allem
spontane psychische Regungen, Emotionen oder Tendenzen zu sein.
Meister Mengs beriihmtestes Beispiel fiir den Keim der Tugend der
Menschlichkeit ist das spontane Mitgefiihl, das man verspiirt, wenn man
ein Kind in einen Brunnenschacht fallen sieht: Man ist erregt und hat die
spontane Tendenz, das Kind zuriickzuhalten (Il A 6). Meister Meng spricht
in diesem Beispiel nicht von urspriinglichem Vermdgen (liang neng) oder
urspriinglichem Wissen (liang zhi), aber da es im oben zitierten Text iiber
liang neng und liang zhi (VII A 15) auch iiber den spontanen Ursprung der
Tugend der Menschlichkeit (und Rechtlichkeit) geht, liegt es nahe, jene
Begriffe mit diesem Beispiel zu assoziieren.

Wang Yangmings fritherer Begriff des "urspriinglichen Wissens"
(liang zhi) ist nun sehr stark von diesen Ausfiihrungen im Mengzi geprigt.
Das "urspriingliche Wissen" ist bei ihm wie im Mengzi zugleich ein
"urspriingliches Kénnen" oder "urspriingliches Vermdgen" (liang neng),
eine spontane Tendenz zum Guten, die sich verwirklicht, wenn sie nicht
gehemmt wird. Die wichtigste Stelle fiir Wangs friiheren Begriff des liang
zhi ist Text Nr. 8 aus dem ersten juan des Chuan xi lu.9 Es handelt sich
um eine Aufzeichnung von Xu Ai (1487-1518), des Schwagers von Wang.
Das Gesprich mit Wang, das diese Aufzeichnung festhilt, fand 1512 oder
1513 statt. 10

Er (Wang) sagte ferner: Wissen (zhi) ist die Grundwirklichkeit (ben ti) des
Geistes; der Geist kann von selbst (spontan: zi ran) wissen. Wenn man den
Vater sieht, weiss man von selbst um die kindliche Pietit; wenn man den dlteren
Bruder sieht, weiss man von selbst um den Respekt vonseiten des jiingeren
<entspricht Mengzi VII A 15> ; wenn man ein Kind in einen Brunnenschacht

9 s. CHAN, Wingtsit, 1963, S. 15. Wir verweisen jeweils auf diese englische
Ubersetzung, iibersetzen aber direkt aus dem chinesischen Originaltext.

10 Vgl. CHAN, Wingtsit, 1963, S. 3, Anm. 1. Ganz sicher ist die Aufzeichnung vor
1518 entstanden, da das erste juan des Chuan xi lu bereits in diesem Jahr
verdffentlicht wurde.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1123

fallen sieht, weiss man von selbst um das Mitleid <entspricht Mengzi 11 A 6> .
Das ist das urspriingliche Wissen (liang zhi), das nicht im Ausseren gesucht zu
werden braucht.Wenn keine egoistischen Intentionen (si yi) die Ausserung des
“urspriinglichen Wissens" hindern, dann haben wir das, was mit dem Satz
gemeint ist: 'Wenn man seinen Geist des Mitleids voll verwirklicht, dann ist die
Tugend der Menschlichkeit unerschopflich' <entspricht leicht verdndert Mengzi
VII B 31>. Aber beim gewohnlichen Menschen hindern immer egoistische
Intentionen. Deshalb muss durch die Anstrengung der 'Verwirklichung des
Wissens' (zhi liang zhi) und der 'Berichtigung der Handlungen' (ge ww) der
Egoismus iberwunden und das Ordnungsprinzip (die Norm: li) wiederher-
gestellt werden. So wird das urspriingliche Wissen des Geistes nicht gehindert
und kommt zur vollen Auswirkung (chong sai liu xing). Das ist die 'Verwirk-
lichung des Wissens'. Wenn das Wissen verwirklicht ist, dann ist die Intention
wahrhaftig (yi cheng).

Wang verbindet hier Gedanken, die im Mengzi wurzeln, mit Formeln
aus dem von den Neukonfuzianern der Song- und Mingzeit immer wieder
diskutierten ersten Abschnitt eines andern der Vier Biicher (Si shu), des
Daxue (Lernen der Grossen). Die betreffenden Sitze lauten in der Inter-
pretation von Wang wie folgt:

Wenn die Alten ... ihre Person kultivieren wollten, machten sie zuerst ihren
Geist gerade. Wenn sie den Geist gerade machen wollten, machten sie zuerst
ihre Intentionen wahrhaftig (cheng yi). Wenn sie ihre Intentionen wahrhaftig
machen wollten, verwirklichten sie zuerst ihr Wissen (zhi zhi). Die Verwirk-
lichung des Wissens besteht in der Berichtigung der Handlungen (ge wu).

In dieser Bedingungskette lag fiir Wang vor 1519 die ethische Leitidee
(zhu) in der "Wahrhaftigkeit der Intentionen" (yi cheng): Berichtigung der
Handlungen (ge wu) und Verwirklichung des (urspriinglichen) Wissens (zhi
zhi) sind die "Arbeit" (gong fu), d.h. die (Wissen und Handeln verbin-
dende) Verwirklichungsweise der Wahrhaftigkeit der Intentionen. Die
Wahrhaftigkeit der Intentionen ist aber nichts anderes als die vollstindige
Verwirklichung des urspriinglichen Vermdgens zum Guten im mensch-
lichen Geist, d.h. des "urspriinglichen Wissens/Konnens" (liang zhi liang
neng).

Die Idee des liang zhi als des urspriinglichen Vermdgens zum Guten
kommt auch in einem anderen Text aus dem bereits 1518 gedruckten ersten
juan des Chuan xi lu zum Ausdruck. Dieser Text kniipft direkt an den
ersten Satz des oben zitierten Textes Nr. 8 an und sagt im wesentlichen
dasselbe wie dieser. Er gebraucht den Ausdruck liang zhi (urspriingliches
Wissen) nicht explizit, spielt aber durch das Zitieren aus Mengzi VII A 15
auf ihn an:



1124 ISO KERN

(Ji) Weiqian fragte: Warum ist das Wissen die Grundwirklichkeit des Geistes?
Der Lehrer (Wang) antwortete: Das Wissen ist der geistig wirksame Ort des
Ordnungsprinzips (Ui zhi ling chu). Unter dem Gesichtspunkt des herrschenden
Subjekts (zhu zai) spricht man vom Geist/Herzen (xin). Unter dem Gesichts-
punkt der Begabung spricht man von Natur (xing). Das Kleinkind weiss (zhi)
um die Liebe zu seinen Eltern, < grosser geworden> weiss es um den Respekt
gegeniiber den ilteren Briidern <vgl. Mengzi VII A 15>. Das ist nichts ande-
res als jenes geistig wirksame Konnen (ling neng). Wenn <dieses Kénnen>
nicht durch egoistische Intentionen gehemmt wird, sondern sich voll ausdehnt
(chong tuo), dann ist das vollkommen seine urspriingliche Wirklichkeit. ...11

Hier sagt Wang auch, dass dieses "Wissen" oder "geistig wirksame
Koénnen", d.h. das "urspriingliche Wissen/Konnen", der "geistig wirksame
Ort des Ordnungsprinzipes (der Norm: /i)" sei. Damit driickt er seine seit
Longchang (1508) immer festgehaltene und gegen den herrschenden Kon-
fuzianismus seiner Zeit (Schule von Zhu Xi) gerichtete Intuition aus, dass
die ethische Norm (/) nicht im Ausseren zu suchen, sondern der Geist
selbst sei, und zwar, wie Wang hier prizisierend sagt, das geistig wirk-
same Wissen oder Vermdgen, d.h. die spontane Regung zum Guten, das
"urspriingliche Wissen/Konnen" (liang zhi liang neng).

Der andere Text aus dem bereits 1518 verdffentlichten ersten juan des
Chuan xi lu, der den Ausdruck liang zhi explizit verwendet, der Text Nr.
107 (nach der Zihlung in der englischen Ubersetzung von CHAN, Wingtsit,
1963), bestitigt diese Interpretation: Es geht hier um das Goldgleichnis,
das Wang schon in einem fritheren Gesprich fiir den menschlichen Geist
benutzt hatte (Nr. 99). Der menschliche Geist ist wie Gold, das durch
andere Mineralien verschmutzt ist. Diese anderen Mineralien versinnbild-
lichen die egoistischen Intentionen. Der Heilige ist derjenige, der seinen
Geist (das Gold) vollig von den egoistischen Intentionen (den verschmut-
zenden fremden Mineralien) gereinigt hat. Es gibt Unterschiede der morali-
schen Energie (/i liang gi po), was durch die Quantitit des Goldes verbild-
licht werden kann. Aber das ethisch Entscheidende ist seine Qualitit, seine
Reinheit.

Die spiteren Konfuzianer vergleichen nur das Quantitative ... Wenn man sich
von diesen quantitativen Vergleichen befreit und jeder einzelne seine geistige
Energie nur in der Arbeit fiir den Geist, der lauter die himmlische (natiirliche)
Norm (tian li) ist, verwendet, dann besitzt jeder Mensch aus sich selbst und ist
vollkommen. Der zu Grossem Fihige vollendet dann Grosses; der zu Kleinem
Fihige vollendet dann Kleines. Man schielt nicht nach Ausserem (Fremdem),

11 Chuan xi lu 11, Nr. 118.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1125

sondern ist sich selbst genug ... Die spiteren Konfuzianer verstehen diese Lehre
des Heiligen (Konfuzius) nicht, sie vermdgen nicht des urspriinglichen Wissens,
des urspriinglichen Konnens (liang zhi liang neng) in ihrem eigenen Geistes-
grund innezuwerden und es zu erweitern (¢ ren kuo chong), sondern suchen zu
wissen, was sie nicht wissen, und zu kdnnen, was sie nicht kénnen.

Wang beniitzt hier "urspriingliches Wissen, urspriingliches Kdnnen"
(liang zhi liang neng) als eine einzige Formel fiir das urspriingliche
Vermogen des Guten im Grunde des menschlichen Geistes, das aber, um
sich zu verwirklichen, von der Behinderung durch die egoistischen
Intentionen befreit werden muss, wie das Gold aus dem Bergwerk von den
Verschmutzungen durch fremde Mineralien gereinigt werden muss, um
lauter Gold zu sein.

Dieser Begriff des "urspriinglichen Wissens" (= "urspriinglichen
Konnens") bezeichnet durchaus das Zentrum von Wangs Denken der
damaligen Zeit, er bezeichnet das was Wang als die Grundlage der Ethik
betrachtete. Dennoch ist dieser Ausdruck fiir ihn vor 1519/20 nicht sehr
wichtig, nicht weil er nichts Wichtiges bezeichnen wiirde, sondern weil
Wang noch iiber eine Reihe anderer Ausdriicke verfiigt, die fiir ihn
dasselbe bezeichnen: wie xin (Geist) in der Formel "der Geist ist die
Norm" (xin ji li) oder ben xin (Grundgeist) oder xin zhi ben ti (Grund-
wirklichkeit des Geistes) oder dao xin (Dao-Geist) oder der Ausdruck ming
de (klare Tugendkraft) aus dem Daxue (Lernen der Grossen) etc. Deshalb
ist fiir Wang vor 1519/20 der Ausdruck liang zhi (urspriingliches Wissen)
durch andere Ausdriicke ersetzbar, so dass wir ihn auch in Texten, in
denen Wang damals das Innerste seines Denkens zusammenfasste, wie
etwa in seinem "Vorwort zum alten Text des Daxue" (Gu ben da xue xu)
aus dem Jahre 1518, nicht antreffen. Erst nachdem Wang 1519/20 ihm eine
neue Bedeutung gab, wurde er fiir ihn in dieser Bedeutung unersetzbar.
Wie es zu dieser neuen Bedeutung kam, méchte ich im folgenden
Paragraphen zeigen.

§ 2. Das Problem der ethischen Unterscheidung der Intentionen

Seit Longchang (1508) ist Wang iiberzeugt, dass der Mensch in sich selbst,
in seinem "Geist" (xin), das Prinzip des Guten hat: dass sein eigener Geist
die Norm (li) des Guten ist, dass dieser Geist ein Vermdgen, eine Tendenz
zum Guten ist und das Gute auch realisiert, wenn er daran nicht von
"egoistischen Intentionen" (si yi) oder von "menschlichen Begierden" (ren
yu im Gegensatz zur "himmlischen [natiirlichen] Norm" tian li) gehindert
wird. Diese egoistischen Neigungen sind fiir Wang eine mindestens ebenso



1126 ISO KERN

evidente psychologische Tatsache des Menschen wie seine Tendenz zum
Guten. Wang erdrtert sporadisch auch die Frage, woher die egoistischen
Intentionen stammen. Das ist aber nicht sein Hauptproblem. Ein fiir ihn
viel wichtigeres und in den Jahren vor 1519/20 immer wichtiger werdendes
Problem ist die Frage, wie der einzelne Mensch in seiner jeweiligen
Situation seine egoistischen (schlechten) Intentionen von seinen guten
Tendenzen oder "wahrhaftigen Intentionen" (cheng yi) unterscheiden kann.
Denn es geht nach ihm ja in der "ethischen Anstrengung" (gong fu) darum,
sich vom Egoismus zu befreien, so dass die Tendenz zum Guten sich voll
entfalten kann. Obschon der Mensch die ethische Norm (das /i oder das
dao) in sich hat, ist dieses /i nach Wang nicht einfach als eine objektiv
formulierte endgiiltige Regel verfiighar, nach der der Mensch seine
Intentionen beurteilen kénntel2, sondern dieses /i ist nach Wangs friiherer
Position nichts anderes als "der Grund des Geistes", der sich in den guten
Tendenzen (Intentionen) dussert. Der Mensch ist sich iiber die ethische
Qualitit seiner Intentionen nicht zum vornherein vollig im klaren: er kann
seine egoistischen Intentionen fiir gute Intentionen halten; er ist auch von
traditionellen, nur relativen Vorstellungen von "gut" und "schlecht"
geleitet (vgl. Chuan xi lu 1, Nr. 101).

Eine erste Antwort, die Wang auf diese Frage gibt, ist die, dass der
Mensch die Grundwirklichkeit seines Geistes (xin i) "erkennen" (shi) oder
"sehen" (jian) muss, um richtig urteilen und handeln zu kénnen. Lu Cheng
berichtet (Chuan xi lu 1, Nr. 44), dass er, als er sich im Ministerium fiir
Staatszeremonien in Nanking befand, sehr {iber die Krankheit seines
Sohnes besorgt war und mit Wang dariiber sprach (Wang war um 1515 in
diesem Ministerium). Wang sagte ihm, dass die Sorge des Vaters fiir
seinen Sohn wie auch etwa die Trauer der Kinder iiber den Tod ihrer
Eltern ekzessiv sein kann. Die "himmlische (natiirliche) Norm" (tian L)
enthalte aber Mass, Harmonie, Begrenzung. Wenn die Gefiihle dieses
Mass iiberschritten, wiirden sie zu "egoistischen Intentionen" (si yi) und
entsprichen nicht mehr der "Grundwirklichkeit des Geistes". Viele
Menschen hielten aber filschlicherweise solche ekzessiven Gefiihle fiir der
"himmlischen (natiirlichen) Norm" entsprechend. "Die Menschen miissen
nur die Grundwirklichkeit des Geistes erkennen (shi), dann wird es von
selbst vollig richtig.” Nach einer anderen Aufzeichnung von Lu Cheng
(Nr. 66) sagte Wang, dass die unterschiedlichen Meinungen iiber den
richtigen Weg (das Dao) daher kimen, dass sich die Menschen auf

12 S. Wangs Ausfiihrungen in Chuan xi lu 1, Nr. 20;II, Nr. 139.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1127

sprachliche Formulierungen fixierten, die immer nur von einem begrenzten
Blickwinkel aus getroffen seien. Wenn man sich von solchen Fixierungen
befreie, "nach innen suche und die eigene Grundwirklichkeit des Geistes
sehe (jian)", dann wiirden solche Divergenzen verschwinden. Diese
Gedanken Wangs weisen eine enge Verwandtschaft zum Zen-Buddhismus
auf, der auch in der Einsicht in die Grundwirklichkeit des Geistes (Buddha-
geist) die Wurzel der Erldsung von allem Ubel sieht. Soweit mir bekannt
ist, sagt Wang nicht, wie jenes "Erkennen" oder "Sehen" zu gewinnen sei;
man muss "nach innen suchen". Vielleicht war fiir ihn die Methode des "in
der Stille Sitzens" (jing zuo), die er nach eigenem und auch nach Qian
Dehongs Bericht um 1513/14 in Chuzhou lehrtel3, ein Weg dazu. Aber
von dieser Methode hat sich Wang spiter distanziert (weil sie nach ihm zur
blossen Passivitit und inneren Austrocknung fiihren kann).

Nach anderen Texten spricht Wang in diesen Jahren vor 1519/20 auch
vom "Vervollkommnen" (cheng jiu) oder vom "Néhren" (yang) oder
"Wiederherstellen" (fi) der Grundwirklichkeit des Geistes, wodurch die
"Mitte vor der Erregung der Gefiihle" erreicht und damit auch die
"Harmonie nach der Erregung der Gefiihle" (beides Formeln aus dem
Zhongyong, einem der Vier Biicher), d.h. die Richtigkeit der Gefiihle,
Intentionen und Handlungen (der "Funktionen", yong, im Gegensatz zur
"Substanz", "Grundwirklichkeit", #i) gewihrleistet werde (Chuan xi lu, Nr.
67, 81). Wodurch geschieht nach Wang dieses "Vervollkommnen",
"Nihren" oder "Wiederherstellen” der "Substanz des Geistes" (xin fi)?
Wang verwendet die aus dem Zhongyong (1. Kap.) stammende Formel
"sorgsam bei dem, was man nicht sieht; ehrfiirchtig bei dem, was man
nicht hort" (ie shen hu qi suo bu du, kong ju hu qi suo bu wen), wobei
nach Wang das Nicht-gesehene und Nicht-gehorte wohl das /i (die Norm)
ist (Chuan xi lu 1, Nr. 125). Aber im allgemeinen erklirt er in den Jahren
vor 1519/20, dass die "Grundwirklichkeit des Geistes" bzw. "die Mitte vor
der Erregung der Gefiihle" durch die Vertreibung der egoistischen
Intentionen vervollkommnet werde (Chuan xi lu 1, Nr. 72, 76, 99), und
auch, dass die Norm (/i) nach dieser Vertreibung erkannt werde (Nr. 76,
84). Auch sagt er, dass die "Wiederherstellung der Grundwirklichkeit"
durch "Sammeln von Gerechtigkeit" (ji yi, Formel aus Mengzi), d.h. durch
gute Taten, geschehe (Nr. 81). Aber in diesen Aussagen wird die Losung
des Problems der Unterscheidung (Erkenntnis) der schlechten und guten
Intentionen vorausgesetzt.

13 Chuan xi lu 111, Nr. 262; Vorwort von QIAN Dehong zum Chuan xi lu.



1128 ISO KERN

Dieses Problem wird Wang in den Jahren vor 1519/20 immer klarer
und er verwendet verschiedene Begriffe, um es zu lésen. Er erreicht schon
in dieser Zeit eine Antwort, die der Sache nach der 1519/20 erreichten
neuen Lehre vom "urspriinglichen Wissen" (liang zhi) nahekommt, aber er
verwendet vor 1519 dafiir diesen Begriff noch nicht. Vielmehr l6st er
dieses Problem mit Begriffen wie "Ernsthaftigkeit des Willens" (zhil),
"himmlische (natiirliche) Intelligenz" (tian cong ming), "Geist des Bejahens
und Verneinens" (shi fei zhi xin, aber ohne diesen Geist als liang zhi zu
bezeichnen), "Geist, der sieht" (jian), "Grundgeist" (ben xin).

Wenn gute Absichten hervortreten, sie erkennen (zhi) und durchfiihren (chong);
wenn schlechte Absichten hervortreten, sie erkennen und aufhalten. Was
erkennt und durchfiihrt bzw. aufhilt, das ist der Wille (zhil), das ist die
himmlische (natiirliche) Intelligenz (tian cong ming). Der Heilige hat nur dies,
der Lernende muss es bewahren. (Nr. 71, aufgezeichnet von Lu Cheng).

In der von Xue Kan aufgezeichneten Nr. 96 desselben bereits 1518
gedruckten ersten juan des Chuan xi lu stellt Xue schon eingangs in aller
Deutlichkeit das Problem der Verkennung der eigenen egoistischen
Intentionen als "himmlische (natiirliche) Norm". Auf Wangs Frage, was
denn ethisches Lernen sei, errinnert er an Wangs Lehre, dass ethisches
Lernen im Bewahren der himmlischen (natiirlichen) Norm bestehe, dass
die Grundwirklichkeit des Geistes diese Norm sei und dass man, um dieser
Norm innezuwerden, nur dafiir sorgen miisse, dass im eigenen
Geistesgrund sich keine egoistischen Intentionen befinden. Und er fiigt
nach einer bestitigenden Bemerkung Wangs hinzu:

Aber ich fiirchte gerade, dass diese egoistischen Intentionen nicht wahr erkannt
werden.

Wang antwortet ihm: "Das kann nur der Fall sein, wenn der Wille (zhi!) noch
nicht ernsthaft (gie) ist. Wenn der Wille ernsthaft ist und alle Sinne nach ihm
sich richten, wie konnte man sich dann tduschen? Alle Menschen besitzen den
"Geist des Bejahens und Verneinens" (shi fei zhi xin, ein Ausdruck aus Mengzi).
Man muss nicht im Ausseren suchen, auch das Forschen ist nur ein Sich-
innewerden (# dang) dessen, was der eigene Geist sieht (jian).

Auch im nichsten Text des Chuan xi lu 1 (Nr. 97) betont Wang
wiederum die Wichtigkeit des ernsthaften, entschiedenen Willens fiir die
Erkenntnis des ethisch Richtigen:

Unsere Anstrengung kann heute nur darin bestehen, die Absicht (xin), Gutes zu
tun, wahrhaftig und ernst zu machen. Nur wenn diese Absicht wahrhaftig und
ernst ist, wenn sie Gutes <gute Intentionen> sieht, es fordert, wenn sie



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1129

Schlechtes <schlechte Intentionen> sieht, es berichtigt, haben wir wahrhafte
und ernste ethische Arbeit (gong fu). Wenn es so ist, dann werden die menschli-
chen <egoistischen> Begierden tiglich geringer, und die himmlische (natiir-
liche) Norm téglich klarer.

Wang ist also nach diesen Texten der Auffassung, dass der Mensch
um die ethische Qualitdt seiner Intentionen wissen kann, sofern der Wille,
Gutes zu tun, ernsthaft, entschieden ist. Der ernsthafte Wille, Gutes zu tun
(letztlich ein Heiliger zu werden), ist eine von Wang immer wieder hervor-
gehobene Voraussetzung ethischer Vervollkommnung.l4 Auch in seinem
Brief an seine "jiingeren Briider" vom Jahre 1518 schreibt er:

Die Klarheit des Grundgeistes (ben xin) ist wie der helle Tag. Es gibt keine
Fehler, um die man nicht aus sich selbst weiss. Sobald man strebt, seine Fehler
zu @ndern (yi nian gai guo), in diesem Augenblick erlangt man den Grundgeist.
(Quan shu, juan 4).

Was die eigenen guten und schlechten Intentionen als solche erkennen
(unterschieden) kann, bezeichnet Wang in einem der zitierten Texte (Nr.
71 des Chuan xi lu) sogar als Wille (zhi!), fiigt dann aber gleich erliuternd
hinzu: "die himmlische (natiirliche) Intelligenz". Er nennt es auch mit dem
Ausdruck, mit dem er seit 1520 seinen neuen Begriff des "urspriinglichen
Wissens" (liang zhi) definieren wird: "Geist des Bejahens und Verneinens"
(shi fei zhi xin), stellt diesen Ausdruck hier aber noch nirgends mit dem
liang zhi gleich. Wie dieser Begriff stammt auch "der Geist des Bejahens
und Verneinens" aus Mengzi. Meister Meng nennt diesen Geist "Weisheit"
(VI A 6) oder "Keim (Ansatz) der Weisheit" (I A 6), und er sagt von ihm
auch, dass ihn alle Menschen besitzen (VI A 6); er nennt ihn aber nirgends
"urspriingliches Wissen" (liang zhi). Eine Assoziation dieser beiden
Ausdriicke liegt aber im Mengzi nicht sehr weit, obschon sie iiber zwei
Mittelglieder lduft: Wir haben oben daran erinnert, dass an der einzigen
Stelle, in der Meister Meng von liang zhi spricht (VII A 15), dieser
Ausdruck die spontane Liebe des Kleinkindes fiir seine Eltern und den
spontanen Respekt fiir die ilteren Briider bezeichnet. Die Liebe und
Ehrfurcht gehéren zu den Tugenden der Menschlichkeit, bzw. der Recht-
lichkeit. Spontane Regungen, die zu den vier Tugenden fiihren, nennt er an
anderer Stelle "Ansitze", "Keime" (duan) dieser Tugenden. Den Ansatz

14 Siehe die Briefe an Cai Xiyuan (1513), Quan shu, juan 4 ; an Huang Chengfu
(1513), ebenda; an Wenren Bangying und Wenren Bangzheng (1518, ebenda; an
Liu Neizhong (1525), Quan shu, juan 5.



1130 ISO KERN

der vierten Tugend, derjenigen der Weisheit, bezeichnet er als "Geist des
Bejahens und Verneinens" (A II 6). Also wire es moglich, den Ausdruck
liang zhi nicht nur fiir die Ansitze der Menschlichkeit und Rechtlichkeit zu
gebrauchen, sondern ihn auch mit dem Ansatz der Weisheit zu assoziieren.
Aber solange Wang Yangming den Ausdruck liang zhi in unmittelbarem
Anschluss an Mengzi VII A 15 nur als spontane Regung, spontanes Vermo-
gen zum Guten verstand (gleichbedeutend mit liang neng, "urspriingliches
Koénnen"), solange konnte er ihn nocht nicht zur Beantwortung der Frage
nach der Unterscheidung von eigenen guten und schlechten Regungen
(Intentionen) gebrauchen.

§ 3. Der neue Begriff des liang zhi: Bewusstsein der ethischen Qualitit der
Intentionen

Der friiheste Text, in dem Wangs neuer Begriff des liang zhi auftritt, ist
eine Aufzeichnung von Chen Jiuchuan (Weijun, 1495-1562), auf den die
erste Textgruppe des dritten juan (zum ersten Mal gedruckt 1556) des
Chuan xi lu zuriickgeht und dessen Gespriche mit Wang fiir die Neu-
bildung des neuen liang zhi-Begriff wahrscheinlich sehr wichtig waren.
Dieser fritheste Text ist der Eroffnungstext des dritten juan (Nr. 201).
Chen berichtet, dass er Wang 1519 in Hongdu (Nanchang in Jiangxi)
besuchte, wo dieser von Kriegsgeschiften (Niederschlagung der Rebellion
des Prinzen Ning, des Neffen des Kaisers) absorbiert war. Wang habe ihn
nach seinen ethischen Fortschritten gefragt. Er habe ihm geantwortet, dass
er in den letzten Jahren erkannt habe, dass "die Erhellung der klaren
Tugend" (ming ming de) nichts andres als das "Wahrhaftigmachen der
Intentionen" (cheng yi) sei. Damit pflichtet er Wangs Hauptpunkt in dessen
bisheriger Interpretation des Anfangstextes des Daxue bei. Er fiigt aber
hinzu, dass er bei dieser Einsicht vorerst noch nicht den Sinn der zwei
weiteren Bedingungen der Erhellung der klaren Tugend, ndmlich des
"Realisierens des Wissens" (zhi zhi) und der "Berichtigung des Getanen"
(der Angelegenheiten, der Handlungen) (ge wu) verstand. Dann aber habe
er bemerkt, dass man zum Wahrhaftigmachen der Intentionen "zuerst
wissen muss, ob eine Intention wahrhaftig oder falsch (gut oder egoistisch)
ist. Als Beweis nahm ich die Tatsache, dass Yan Hui <der beste Schiiler
von Konfuzius> immer wusste, wenn er etwas Schlechtes tat, und, indem
er darum wusste, es niemals wiederholte." Dadurch habe er den Sinn des
"Realisierens des Wissens", aber noch nicht den der "Berichtigung der
Handlungen" verstanden. Er habe an <Wangs> Lehre gedacht, dass
unsere Geisteskraft nur deshalb gute und schlechte Intentionen nicht zu



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1131

unterscheiden vermdége, weil sie von (egoistischen) Begierden verdunkelt
sei, und man deshalb diese Begierden korrigieren miisse, um jenes Wissen
von Yan Hui um die ethische Qualitit der eigenen Intentionen zu erlangen.
"Doch hatte ich dabei Bedenken, ob meine moralische Anstrengung nicht
auf dem Kopf stehe (dian dao) und mit dem Wahrhaftigmachen der
Intentionen keine Einheit bilde." Das heisst doch wohl, dass Chen
Bedenken hatte, ob die "Korrektur der egoistischen Begierden" nicht
bereits die Erkenntnis (Unterscheidung) der guten und schlechten
Intentionen voraussetze. Wang antwortet: "Man muss nur die Geschichte
von Yan Hui ergriinden (tief graben: jun), dann hat man es ...;" er weist
also auf das Wissen um die ethische Qualitdt der eigenen Intentionen und
Handlungen und das entsprechende Verhalten (nicht wiederholen bzw.
ausmerzen, wenn Handlungen oder Intentionen schlecht sind; férdern,
wenn sie gut sind). Er betont dann die sachliche Einheit der verschiedenen
Glieder jener Bedingungskette im ersten Abschnitt des Daxue und gibt zu
diesem Zweck Definitionen dieser verschiedenen Glieder:

... wenn man auf den Aspekt des regierenden Subjekts verweisen will, spricht
man von Geist (xin); wenn man auf den Aspekt der Tatigkeit des Geistes weisen
will, spricht man von Intention (yi); wenn man auf die geistige Klarheit (ling
ming) der Intention weisen will, spricht man von Wissen (zhi).

Hier wird also das "Wissen" als innere Klarheit, als ein "Selbstbe-
wusstsein der Intention” verstanden, also als ein um sich selbst Wissen der
Intention, wodurch jene Frage nach der Unterscheidung der ehtischen
Qualitdt der Intentionen beantwortet wird. Er nennt dieses "Wissen" (zhi)
an dieser Stelle noch nicht liang zhi (urspriingliches Wissen), denn dieser
Ausdruck kommt im Daxue nicht vor, doch entspricht dieses "Wissen"
genau dem neuen liang zhi-Begriff, und dieser wird gleich einige Sitze
spdter, am Schluss dieser auf das Daxue bezogenen Erklirung, eingefiihrt:
Wang fihrt fort:

wenn man auf das hinweisen will, worauf <die Intention> sich bezieht und
was sie festhilt, so spricht man von der zu tuenden Sache (wu). Das alles ist
eine Einheit. Es gibt keine Intentionen, die in der Luft hdngen, sie miissen an
Sachen (wu) und Angelegenheiten (shi) ihren (gegenstindlichen) Anhalt haben.

Deshalb miisse man fiir das "Wahrhaftigmachen der Intention" die
Angelegenheit dieser Intention berichtigen (ge wu).

Dann ist das urspriingliche Wissen (liang zhi), das sich in dieser Angelegenheit
befindet, ohne Verdeckung und erreicht seine Verwirklichung (zhi?). Das ist die
ethische Arbeit des Wahrhaftigmachens der Intention.



1132 ISO KERN

Chen fiigt diesem Bericht hinzu: "So l6sten sich meine jahrelangen
Zweifel."

Es ist nicht vollig eindeutig, ob Wang im obigen Text den Ausdruck
liang zhi bereits im Sinn seines spiteren liang zhi-Begriffs verwendet.
Auch das Verstindnis dieses Ausdrucks gemiss Wangs dlterem liang zhi-
Begriff (Vermégen fiir das Gute) ergidbe einen Sinn. So sieht Chen Lai
(1991) in diesem Text noch nicht Wangs neue liang zhi-Lehre. Doch
scheint mir ein Verstindnis gemiss dem neuen liang zhi-Begriff (inneres
Wissen der Intentionen um ihre ethische Qualitit) weit besser dem Kontext
zu entsprechen: Einmal besteht das Hauptproblem des Textes in Chens
Frage nach dem Wissen um die ethische Qualitéit der Intentionen, und diese
Frage scheint Wang mit dem liang zhi-Begriff zu beantworten. Dann ent-
spricht Wangs Definition des "Wissens" (z#i) im Daxue genau dem neuen
liang zhi-Begriff, und es ist sehr wahrscheinlich, dass sich schon in diesem
Text von 1519, wie spiter {iblich, diese beiden Begriffe decken. Schliess-
lich weist Chens Schlussbemerkung, "so ldsten sich meine jahrlangen
Zweifel", auf eine bedeutsame Probleml6ésung, wahrscheinlich auf den
Durchbruch der neuen liang zhi-Lehre, die auch Wang endgiiltig zu befrie-
digen vermochte. Auch Zhong Caijun (1993, S. 91) sieht in diesem Text
bereits den Ansatz von Wangs spiter liang zhi-Lehre.

Doch wichtiger als eine minuziése Chronologie ist der Inhalt des
neuen liang zhi-Begriffs, bzw. das Problem, das er beantwortet. Ganz
eindeutig und explizit ist dieser neue Begriff im Bericht enthalten, den
derselbe Chen Jiuchuan von einem Gesprich mit Wang im Jahre 1520 gibt
(Chuan xi lu 111, Nr. 206):

Im Jahre geng chen (1520) ging ich nach Qian (das heutige Ganzhou im sidli-
chen Jiangxi) und sah den Meister wieder. Ich stellte ihm folgendes Problem:
Obschon ich in meinen jiingsten Anstrengungen einige Einsicht in den Angel-
punkt (tou nao, wortlich: Gehirn) gewann, fithle ich mich doch noch nicht
sicher und freudenvoll.

Wang antwortet ihm, dass er filschlicherweise die "himmlische
(natiirliche) Norm" im Geist suche (man kann sie aber nicht suchen, denn
man hat sie immer schon). Er aber besitze einen "Schliissel" (jue giao:
Kunstgriff, beste Methode), und dieser bestehe in der "Verwirklichung des
Wissens" (zhi zhi). Auf die Frage Chens, was darunter zu verstehen sei,
antwortet Wang:

Jenes klein bisschen urspriingliches Wissen (liang zhi), das Sie selbst besitzen,
das ist Ihr eigener Massstab. Beim Hervortreten Ihrer Intentionen weiss es
sofort, ob sie gut oder schlecht sind. Man kann ihm nichts verheimlichen. Sie



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1133

diirfen es nur nicht unterdriicken, sondern aufrichtig und auf es gestiitzt
handeln: die guten bewahren, die schlechten ausmerzen. Was gibt es, was
sicherer und freudenvoller wire! Das ist der wahre Schliissel der "Berichtigung
der Taten" (ge wu), die echte "Verwirklichung des Wissens" (zhi zhi). Wenn
man sich nicht auf diese wahre Sprungfeder (zhen ji) verldsst, wie soll man da
die Taten berichtigen? Auch ich habe erst im letzten Jahr (jin nian!S) diesen
Punkt ganz klar erfasst, zuvor zweifelte ich noch, ob man sich allein darauf
verlassen kann. Bei genauerer Betrachtung sieht man jedoch, dass ihm nichts
mangelt.

Es ist wahrscheinlich, dass Wangs Gesprache mit Chen Jiuchuan in
den Jahren 1519 und 1520 in Jiangxi (Nanchang und Ganzhou), neben
Wangs personlichen Erfahrungen in dieser fiir ihn dusserst schwierigen
Zeit des Konflikts mit dem Kaiserhof, fiir die Ausbildung des neuen liang
zhi-Begriffes eine wichtige Rolle spielten. Wang selbst weist darauf hinl6,
und Chen berichtet, dass er beim Abschied von Wang in Ganzhou 1520
ihm ein Gedicht Giber das "urspriingliche Wissen" prisentiert habe, in dem
der Vers stand: "Im Lieben und Verabscheuen es befolgen, das ist die
Lehre des Heiligen". Wang habe ihm darauf geantwortet: "Wenn Sie nicht
gekommen wiren, um iiber die Lehre zu sprechen, wiisste ich jetzt nicht zu
sagen, was im Lieben und Verabscheuen zu befolgen ist." (Chuan xi lu III,
Nr. 219)

Ich méchte in diesem Aufsatz nicht im einzelnen den Inhalt von
Wangs neuer liang zhi-Lehre darstellen, denn ich habe dies schon anders-
wo versucht.17 Ich méchte hier nur das betonen, was mir als der springen-
de Punkt des neuen liang zhi-Begriffs erscheint, um ihn gegeniiber Wangs
dlterem liang zhi-Begriff abzuheben: Dieser dltere Begriff meint das Ver-
mogen zum Guten, das zur Grundwirklichkeit (Substanz: ti) des menschli-
chen Geistes gehort, bzw. die guten Regungen (Tendenzen, Intentionen),
die unmittelbar aus dieser Grundwirklichkeit hervorquellen (s. oben, §2).
Dieser liang zhi-Begriff bietet keine Antwort auf das Problem, wie der
Mensch um die ethische Qualitdt seiner Tendenzen wissen kann, da er ja
nicht nur "wahrhafte”, sondern auch "egoistische Intentionen" hat (nicht
nur cheng yi, sondern auch si yi). Der neue liang zhi-Begriff meint ein

15 jin nian konnte auch mit in den letzten Jahren iibersetzt werden, aber wir diirfen
wohl enger iibersetzen: im letzten Jahr, nimlich1519/20.

16 Im Brief an Lu Yuanjing von 1522, Quan shu, juan 5.

17 In "Grundlagen der Ethik im spéteren Konfuzianismus", Tijdschrift voor Filosofie,
Mirz 1995.



1134 ISO KERN

unmittelbares ethisches Bewusstsein, im recht verstandenen Sinn ein unmit-
telbares ethisches Selbstbewusstsein aller Intentionen (keine nachtrégliche
Reflexion, keinen zweiten Akt, der einen vorangehenden Akt beurteilt,
sondern eine innere Selbtbeurteilung der Intention), ihre "innere geistige
Klarheit", wie Wang im Gesprich von 1519 mit Chen sagte. Das "ur-
spriingliche Wissen" ist nach diesem neuen Begriff nicht einfach eine gute
spontane Regung (Intention) des Mitleids, der Elternliebe, des Respekts
vor dem dlteren Bruder etc., sondern iiberhaupt keine Intention, keine
besondere Art von Intentionen, vielmehr ein inneres Bewusstsein aller
Intentionen, der guten und schlechten, mein unmittelbares "Wissen" oder
"Gewissen" um die moralische Giite oder Schlechtigkeit meines Strebens
und Handelns. Wang kennzeichnet dieses "Gewissen" des dftern durch die
Formel aus dem Mengzi: "Geist der Bejahung und Verneinung" (shi fei zhi
xin)18 mit der dieser den Keim der vierten Tugend, den der Weisheit,
charakterisiert (s. oben §1). Wang hatte sie schon ein Jahr (1518) vor der
Einfiihrung des neuen liang zhi-Begriffs zur Beantwortung des Problems
der ethischen Unterscheidung der eigenen Intentionen gebraucht (s. oben
§2). Sie bedeutet fiir ihn die unmittelbare Selbstbeurteilung der ethischen
Qualitdt der Intentionen, eine Selbstbeurteilung die nicht theoretischer Art,
sondern ein "Lieben und Verabscheuen" seil9.

Der "springende Punkt" von Wangs neuem liang zhi-Begriff, sowohl
sein Motiv (das Problem, das er beantworten soll) wie der Leitgedanke der
Antwort, ist besonders knapp und deutlich im Brief Wangs an Wei Shiyue
vom Jahre 1527 (Quan shu, juan 6) ausgedriickt:

Wenn Sie sagen, dass man beliebig etwas als "urspriingliches Wissen" ausgeben
und dies mit Intention tun kann, nicht gestiitzt auf das wirkliche urspriingliche
Wissen, dann haben Sie den wunden Punkt dieses Vorgehens schon durch-
schaut. Die Intention (yi) und das urspriingliche Wissen (liang zhi) miissen klar
unterschieden werden. Wo in Antwort auf Sachen (wu: Angelegenheiten im
praktischen Leben) Vorstellungen entstehen, spricht man von Intentionen. Bei
den Intentionen gibt es richtige und falsche (gute und schlechte). Was fihig ist,
um die Richtigkeit oder Falschheit der Intentionen zu wissen, heisst urspriing-
liches Wissen. Wenn man sich auf das urspriingliche Wissen stiitzt, gibt es
keine Falschheit.

18 Z.B. in Chuan xi lu 11, Nr. 179; III, Nr. 265; Daxue wen (von 1527), Quan shu,
Juan 26.

19 Chuan xi lu 111, Nr. 288.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1135

Wenn wir in der oben skizzierten Weise die Geschichte von Wang
Yangmings Begriff des liang zhi verstehen, nidmlich so, dass dieser Aus-
druck fiir ihn vorerst in unmittelbarem Anschluss an Mengzi VII A 15 das
Vermdgen zum Guten und die entsprechenden spontanen Regungen bedeu-
tete, dass Wang, als sich ihm in der Folge das Problem der Unterscheidung
der guten und schlechten Regungen stellte, es vorerst in der Richtung
seines spateren liang zhi-Begriffs zu losen versuchte, aber ohne dabei
diesen Ausdruck zu finden, sondern "zahlreiche <andere> Worter ver-
schwendete", nicht weil er damals diesen Ausdruck nicht kannte, sondern
weil dieser durch die alte Bedeutung besetzt war, und dass er durch eine
allmihliche Uberwindung dieser Besetzung, vielleicht durch Assoziation
mit Mengzis "Geist des Bejahens und Verneinens" zu diesem ihn letztlich
befriedigenden Begriff fand, wenn wir also die Geschichte so verstehen,
dann wird auch begreiflich, wenn Qian Dehong in seiner "Biographie"
(Nianpu, unter dem Jahr 1521) schreibt:

Seit der Meister in der siidlichen Hauptstadt (Nanjing) war, wies er seine
Schiiler immer an, die Bewahrung der himmlischen (natiirlichen) Norm und die
Vertreibung der menschlichen (egoistischen) Begierden zur Grundlage zu
nehmen. Wenn man ihn fragte, was dies bedeute, hiess er einem, es selbst zu
suchen, und sagte nie, worin die himmlische (natiirliche) Norm bestehe. In
einer Unterhaltung mit Freunden sagte er: 'Neulich wollte ich diesen Punkt
deutlich machen, aber ich fiihlte nur ein Wort, das ich nicht auszusprechen
vermochte; ich fiihlte es auf der Zunge, vermochte es aber nicht zu fassen.'
Spéter sagte er: 'Seit kurzem fiihle ich, dass meine Lehre in nichts anderem als
nur in diesen paar Wortchen besteht; wenn man sie erfasst hat, bleibt nichts zu
sagen ibrig.' Als die Umstehenden sie sehr zu wissen begehrten, sagte er:
'Diese paar Wortchen vermag ich aber nicht vorzulegen.' Erst nach jener
Rebellion <des Prinzen Ning, die Wang im Juli/August 1519 niederschlug >
hatte er die Lehre vom liang zhi.

§ 4. Die unterschiedliche psychologische Stellung der beiden liang zhi-
Begriffe. Die Doppeldeutigkeit von liang zhi

Ein Kriterium, um Wangs ilteren und neueren Begriff des "urspriinglichen
Wissens" zu unterschieden, ist auch die unterschiedliche Stellung, die
Wang dem "Wissen" (zhi), das fiir ihn ethisch verstanden "urspriingliches
Wissen" (liang zhi) ist, in seiner "Psychologie" gibt. Diese psycholo-
gischen Systematiken Wangs sind seine Erklidrungen jener schon oft
zitierten Bedingungskette aus dem ersten Teil des Daxue. In einem von Xu



1136 ISO KERN

Ai aufgezeichneten Gesprich im ersten juan des Chuan xi lu, ein Gesprach
das um 1513 stattgefunden hat, sagt Wang:

Das Herrschende einer Person (oder des Leibes: shen) ist ihr Geist (xin). Was
der Geist hervorbringt, sind seine Intentionen (yi). Die Grundwirklichkeit (ben
1)) der Intentionen ist das Wissen (zhi). Wo sich die Intention aufhilt, das ist die
praktische Sache (wu). (Nr. 6)

Dem ganz entsprechend fragt Lu Cheng in einem von ihm
aufgezeichneten Gesprich im ersten (bereits 1518 verdffentlichten) juan
des Chuan xi lu, ob die folgenden Erkldrungen richtig seien:

Das Herrschende der Person (des Leibes: shen) ist der Geist (xin). Das geistig
Klare (ling ming) des Geistes ist das Wissen (zhi). Die Tatigkeit des Wissens ist
die Intention (yi). Woran sich die Intention festhdlt, ist die praktische Sache
(wu).

Wang antwortet ihm: Auch so ist es. (Nr. 79)

Nach dieser Systematik ist das "Wissen" (zhi) die Grundlage
(Substanz), das Vermogen, aus dem die Intentionen hervorgehen. Die
Intentionen die aus diesem "Wissen" unmittelbar, d.h. nicht durch den
Egoismus verbogen, hervorgehen, sind gut (gute Regungen). Diese syste-
matische Definition des "Wissens" entspricht genau Wangs dlterem Begriff
des "urspriinglichen Wissens" als des Vermdgens zum Guten.

In spiteren Texten finden wir eine andere Systematik: so bereits in
dem im §3 zitierten ersten Text aus dem dritten juan des Chuan xi lu (Nr.
201), in dem Chen Jiuchang iiber ein Gespriach mit Wang aus dem Jahre
1519 berichtet: Hier ist das "Wissen" nicht eine Eigenschaft des Geistes
(xin) oder der Grundwirklichkeit, aus der die Intentionen als Titigkeiten
hervorgehen, sondern die innere "geistige Klarheit" (ling ming) dieser
Intentionen selbst (s. oben, Anfang von §3). Genau dieselbe Systematik
finden wir in Wangs Brief an Luo Qinshun aus dem Jahre 1520:

. wenn man das Herrschende der Zusammenballung (des Leibes) meint,
spricht man von Geist (xin). Wenn man die Tétigkeiten dieses Herrschenden
meint, spricht man von Intentionen (y/). Wenn man das klare Bewusstssein
(ming jue) dieser Tétigkeiten meint, spricht man von Wissen (zhi)...(Chuan xi
lu 11, Nr. 174).

In diesen Aussagen von 1519 und 1520 kommt Wangs neue Auf-
fassung des "Wissens", und gemeint ist das "urspriingliche Wissen" als



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1137

"Selbstbewusstsein" der Intentionen, zur Geltung.20  Wir haben bisher
Wangs fritheren und spiteren Begriff des "urspriinglichen Wissens" unter-
schieden und die Motive aufzuzeigen versucht, die zum spiteren Begriff
fiihrten. Doch muss betont werden, dass nach der Bildung des spiteren
Begriffes der friihere nicht einfach verschwindet, sondern noch gleichzeitig
mit dem spiteren in Wangs Lehre gegenwirtig bleibt. Dies macht es
schwierig, Wangs Rede vom liang zhi zu verstehen, eben weil sie jeweils
verschiedenes bedeuten kann. Es kénnen mehrere deutliche Beispiele von
Wangs spiterem Gebrauch seines dlteren liang zhi-Begriffs vorgelegt
werden: so in seinem Brief an Gu Donggiao, der wohl kurz vor 1524
geschrieben wurde:

Das leer-geistige klare Bewusstsein des Geistes ist das, was das grundhafte
urspriingliche Wissen (ben ran zhi liang zhi) genannt wird. Wenn dieses auf
Anregungen antwortet, ist die Rede von Intentionen (yi). Erst nach dem Wissen
gibt es Intentionen. Ist das Wissen nicht die Grundwirklichkeit (Substanz: i) der
Intentionen? (Chuan xi lu 11, Nr. 137)

Hier ist das liang zhi verstanden als die Grundwirklichkeit, die "Sub-
stanz" (ti), aus der die Intentionen als "Funktionen" (yong) hervorgehen, es
ist also der iltere liang zhi-Begriff. Thn finden wir auch im Brief an Lu
Yuanjing von 1524, in dem Wang vom liang zhi liang neng (urspriingliches
Wissen/Konnen, die Formel des éilteren Begriffs) als der "Grund-
wirklichkeit (ben ti) des Wissens und Handelns" spricht (Chuan xi lu 1I,
Nr. 165). Auch in den Gesprichen mit Chen Jiuchuan (wahrscheinlich
1520) und Huang Yifang ist von diesem "Wissen der Grundwirklichkeit"
(ben ti) die Rede (Chuan xi lu III, Nr. 221, 222). Wir finden also in Wangs
Aussagen nach 1519/20 gleichzeitig das "urspriingliche Wissen" als
"Grundwirklichkeit" (#]), genauer, als Vermdgen oder Tendenz dieser
Substanz zum Guten, die allen Intentionen zugrundeliegt, und auch das
"urspriingliche Wissen" als inneres Bewusstsein der Intentionen (der
Funktionen: yong), das um die ethische Qualitit dieser Intentionen weiss.

20 Wangs Auffassung des liang zhi als Selbstbewusstsein der Intentionen habe ich im
Oktober 1993 in einem chinesischen Vortrag an der Academia Sinica in Taipei
(Taiwan) diskutiert. Dieser Vortrag ist unter dem Titel "Cong zizhi de gainian lai
liaojie Wang Yangming de liang zhi shuo" (Erklirung von Wang Yangmings liang
zhi-Lehre durch den Begriff des Selbstbewusstseins) in der Zeitschrift Zhongguo
wen zhe yanjiu tongxun (Newsletter of the Institute of Chinese Literature and
Philosophy, Academia Sinica) Vol.4, No.1 (Mirz 1994) erschienen.



1138 ISO KERN

Wangs Ausdruck liang zhi ist zweideutig. Doch ist es nicht eine
zufillige, schlechte Zweideutigkeit, sondern die beiden liang zhi-Begriffe
haben einen inneren Zusammenhang. Einmal historisch gesehen, wird der
Ahne von Wangs spiterem liang zhi-Begriff, das "Moment der Selbst-
gewahrung" (zi zheng fen; Sanskrit: svasamvitti bhaga) der Weishi-Schule
(chinesisches Vijnanavada), das allen intentionalen (auf Gegenstinde
gerichteten) Akten zukommt, von dieser Schule auch als Substanz (#i)
dieser Akte bezeichnet.2l Und sachlich gesehen diirfte nach Wang die
urspriingliche Tendenz zum Guten als Grundcharakter des Geistes (der
erste liang zhi-Begriff) Voraussetzung dafiir sein, dass der Mensch in
seinen Intentionen ein mehr oder weniger klares (mehr oder weniger durch
den Egoismus verdunkeltes) Bewusstsein (Gewissen) der Schlechtigkeit
oder Giite dieser Intentionen besitzt (zweiter liang zhi-Begriff). Der friihere
liang zhi-Begriff ist so bei Wang wohl die ontologische Voraussetzung des
spiteren. Jedoch fiir Wangs praktisches Absehen ist der jiingere Begriff
wichtiger geworden als der iltere, nicht nur weil er ihn nicht durch andere
Worter ersetzen kann, sondern weil er zum Angelpunkt ("springenden
Punkt") seiner auf das Praktische ausgerichteten Lehre wird.

ZITIERTE SEKUNDARLITERATUR

CHAN, Wingtsit, Instructions for Practical Living and other Neo-confucian Writings by
Wang Yangming, translated with notes, Columbia University Press, New York 1963

CHEN Lai, You wu zhi jing. Wang Yangming zhexue de jingshen (Der Bereich von Sein
und Nichts. Der Geist von Wang Yangmings Philosophie), Beijing, Renmin chubanshi,
1991

CHING, Julia, To acquire Wisdom. The Way of Wang Yangming, Columbia University
Press, New York and London 1976

KERN, Iso, "Grundlagen der Ethik im spiteren Konfuzianismus", in Tijdschrift voor
Filosofie, Mirz 1995

KERN, Iso, "Cong zi zhi de gainian lai liaojie Wang Yangming de liang zhi shuo”
(Erklirung von Wang Yangmings Theorie des liang zhi durch den Begriff des
Selbstbewusstseins) in Zhongguo wen zhe yanjiu tongxun (Newsletter of the Institute of
Chinese Literature and Philosophy, Academia Sinica, Taipei), Vol.4, No.l (Mirz
1994)

Tu Weiming, Neo-Confucian Thought in Action. Wang Yang-mings Youth (1472-
1509), University of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 1976

21 Dariiber mehr in meinen beiden oben erwihnten Aufsétzen.



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN"

1139

WANG Tch'ang-tche, S.J., La philosophie morale de Wang Yangming, Shanghai, Paris

1936

ZHONG Caijun, Wang Yangming sixiang zhi jinzhan (Die Entwicklung von Wang
Yangmings Denken), Wen shi zhe chubanshi, Taipei 1993

ben ran zhi liang zhi
ben ti

ben xin

Chen Lai

cheng jiu

cheng yi

chong

chong sai liu xing
chong tuo

Chuan xi lu

daq xin

dian dao

duan

Ju

ge wu

gong fu

Jiyi

Jjian

Jjie shen hu qi suo bu du,
kong ju hu qi suo bu wen
jin nian

jing zuo

jue jiao

jun

li

li zhi ling chu

li liang qi po

liang neng

liang zhi

Glossar

FRZ B
A48

AL

BR 2R

AR

HWE

7
FEFRIT
i
8% &%

38 L

w2

I

-}

w9

Ik

£&

R
BANEF H A B
AR H AT A
i3

AP

R

#

4
HZBAR
yah &8}
R g

R



1140

liang zhi liang neng

ling ming
ling neng
ming de
ming jue
neng

qie

ren

ren yu

shen

shi fei zhi xin
shi

siyi

]

ti dang

ti ren kuo chong
tian cong ming
tian li

tou nao

xin

xin ji li

xin i

xin zhi ben ti
xing

yang

yi nian gai guo
yi

yi cheng
yong

zhen ji

zhi

zhil

zhi?

zhi liang zhi

Zhongguo wenzhe yanjiu tongxun

Zhong Caijun
Zhu

ISO KERN

B R 8E
29
BaE
B 18
B 5

e
e

£

=

A#

&
RIEZ L
-

LT

f2

e
et
P L
RE

5 B

IB\
BN
Lo fe
LZ A
i

B

— o
&

¥

H

R

Al

3
HEREA
P B SC B 758 3R
&35
e



WANG YANGMINGS "URSPRUNGLICHES WISSEN" 1141

zhu zai ¥
zi ran S-S
zi zheng fen BES






	Die Umwandlung und Zweideutigkeit von Wang Yangmings Begriff des "urprünglichen Wissens" (liang zhi)

