
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Freude der Fische oder vom Spiel der Worte

Autor: Hoffmann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE FREUDE DER FISCHE
oder

VOM SPIEL DER WORTE

Peter Hoffmann, Tübingen

1. ZUR VORGESCHICHTE

In der Einföhrung in das Klassische Chinesisch, Shadick: A First Course in
Literary Chinese, die nicht nur an deutschen Universitäten seit
Generationen einen ersten Einblick in die klassische chinesische

Schriftsprache vermittelt, findet sich unter dem Abschnitt 12 des ersten
Bandes eine Geschichte aus dem Kapitel Herbstfluten des Buches

Zhuangzi, die, gleichermaßen als schulisches Allgemeingut wie als

unerledigtes Problemstück, im sinologischen Bewußtsein präsent ist wie
kaum eine andere. Diese Geschichte heißt: yu zhi le f& ;£, ^ was
gemeinhin mit: Die Freude der Fische1 übersetzt wird.

1 Vgl. hierzu die zugänglichen westlichen Übersetzungen:

Wing-Tsit Chan: A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton, New Jersey:
Princeton U.P. 1963, S. 209f.; Tsung-tung Chang: "Subjektivität der Erkenntnis
- vom Relativismus zum Intuitionismus", in: Metaphysik, Erkenntnis und
Praktische Philosophie im Chuang-Tzu, Frankfurt/Main 1982, S.137L; James

Legge (Übers.): The Texts of Taoism, Part I, in der Reihe: The Sacred Books of
the East, Vol. XXXIX, Dover Publication, New York 1962, S.391f.; Ralf
Moritz: Die Philosophie im alten China, Berlin 1990, S.127.; Hubert
SCHLEICHERT: Klassische chinesische Philosophie, Klostermann-Verlag, Frankfurt
am Main 1980, S.121L; Arthur Waley: Three Ways of Thought in Ancient China,
George Allen & Unwin Ltd., London 1939, S.22.; Burton Watson (Übers.): The

Complete Works of Chuang-tzu, Columbia University Press, New York 1968,
S.188f.; Léon Wieger: Les Pères du système taoiste, Cathasia, Les belles lettres,
Paris (ohne Jahr) in der englischen Übersetzung von Derek Bryce: Wisdom ofthe
Taoist Masters, Great Britain 1984, S. 196.; Richard Wilhelm: Dschuang Dsi -
Das wahre Buch vom Südlichen Blütenland, Diederichs Gelbe Reihe, Köln 1969.
Die unten herangezogenen Interpretationen zu Zhuangzi verstehen ohne Ausnahme
den Ausdruck yu zhi le im Sinn dieser Übersetzungen.



1098 PETER HOFFMANN

Zhuangzi2 und Huizi wanderten einst über die Brücke des Hao, als Zhuangzi
sagte: "Schau, wie lustig die Elritzen da aus dem Wasser schießen, das ist die
Freude der Fische! "

Huizi darauf: "Du bist kein Fisch, wie willst du da etwas über die Freude der
Fische wissen?"
Zhuangzi erwiderte: "Du bist nicht ich, wie willst du da wissen, daß ich sie

nicht kenne?"
Huizi: "Ich bin nicht du, deshalb kann ich nichts über dich wissen; nun bist du
aber sicherlich kein Fisch, und so ist es klar, daß du auch nichts über die
Freude der Fische weißt."
Zhuangzi darauf: "Jetzt aber mal langsam und von vorne. Du hast gesagt:
Woher weißt du etwas über die Freude der Fische? Dabei hast du schon, als du

fragtest, gewußt, daß ich es weiß. Und ich weiß es, weil ich hier auf der
Brücke3 stehe."4

Die Erklärung, die normalerweise Studienanfängern gegeben wird und
die, wie ich später herausfinden sollte, die Standard-, weil einzige Erklärung

für diese Stelle ist, blieb mir immer unverständlich. D.h. ich habe sie

sehr wohl verstanden, aber sie hat mir nicht eingeleuchtet - und ich muß

gestehen, sie leuchtet mir noch immer nicht ein.
Immer aber, wenn ich mit Freunden aus der damaligen Zeit an einem

Weiher, einem Aquarium oder einer Fischbude vorüberkam, erinnerten wir
uns dieser Geschichte. Und alle Jahre wieder die Nachfrage: "Verstehst Du
es jetzt?" Darauf dann meist ein Kopfschütteln oder der gegenseitige
Versuch, uns die Erklärung, die uns nichts so recht erklärte, zu erklären.

2 Die Umschrift der chinesischen Namen folgt immer der des jeweiligen Originals,
auch in Übersetzungen; ansonsten werden Umschriften generell in Pinyin gegeben.

3 Die Wiedergabe von Hang shang ^_h mit auf der Brücke folgt der Übersetzung
von Arthur Waley (S.22). Diese Variante hat anderen Lösungen gegenüber ("auf
dem Damm" [Watson], oder schlicht: "am Ufer des Hao" [Wilhelm]) den Vorteil,

die entscheidende Parallelität zwischen der Aufwärts-Bewegung (shang _h
der beiden Menschen und dem Heraus (chu ÜJ der Fische, die schon durch die
lautliche und semiotische Alliteration der Zeichen und Worte für Schwimmen (you
ïj§) und Spazierengehen (you $f eingeleitet wird, klar herauszustellen.
Dem gleichen Sinn folgt unsere Variante, derzufolge dieses Heraus als ein
Herau&spri/igen besonders betont wird (vgl. hierzu auch die Übersetzung von
Richard Wilhelm). Diese Varianten werden im folgenden ihre Sinnhaftigkeit
unter Beweis stellen (vgl. Punkt 3.2.2. und 3.2.3.). Dabei ist jedoch keineswegs
die Übersetzungsvariante Ausgangspunkt einer neuen Interpretation, sondern in
diesem Fall die Interpretationsvariante Ausgangspunkt für die Übersetzung.

4 Die Übersetzungen sind, wenn nicht anders vermerkt, vom Verfasser.



DIE FREUDE DER FISCHE 1099

Und immer wieder die gleichen Gegenargumente, die zumeist einfach in
ein Achselzucken und die Bemerkung ausliefen: "So sind sie halt, die
Chinesen." Oder: "Du bist halt weder Zhuangzi noch ein Fisch!"

Unversehens war diese kleine Geschichte zu einem Symbol geworden.
Zu einem Symbol für die Probleme, die der Westler mit China hat oder, an
weniger selbstkritischen Tagen, für die antilogische Verquastheit chinesischen

Denkens. Letzteres zumindest legten die erreichbaren Deutungsversuche

dieser Geschichte nahe.
Eine Wende kam erst, wie so oft, als ich die Brille, das Objektiv, die

Fragestellung wechselte und den "philosophischen" Text, ganz unwillkürlich

und in anderem Zusammenhang, wie ein Stück Literatur betrachtete
und in der Folge nicht wie einen philosophischen, sondern wie einen
literarischen Text nach seiner Bedeutung befragte. Doch dazu später.
Zunächst zu den Deutungen dieser kleinen Anekdote, die, wie sich zeigen
wird, ausnahmslos von den gleichen Interpretationsentscheidungen
ausgehen.

2. DIE INTERPRETATIONEN VON YU ZHI LE

2.1. Der unerlaubte Paradigmenwechsel - Zur gemeinsamen Struktur der

Interpretationen

Die strukturelle Übereinstimmung der verschiedenen Interpretationen5 liegt
in einer mächtigen Tradition begründet, die mit Guo Xiang (gest. 312

n.Chr.), dem ersten großen Zftwu/igz/-Kommentator, ihren Anfang nimmt.
Dem Kommentar zufolge reagiert Zhuangzi auf das, wie Guo Xiang

einräumt, schwer zu widerlegende Argument Huizis, er sei zwar nicht
Zhuangzi, wisse aber mit Bestimmtheit, daß dieser kein Fisch sei, indem er
dessen ursprüngliche Aussage rekapituliert und sagt:

Wer kein Fisch ist, soll nichts über Fische wissen. Nun bist Du nicht ich, aber,
indem Du fragst, woher ich denn wisse, was die Freude der Fische sei,

behauptest Du zu wissen, daß ich kein Fisch bin. Wenn Du aber wirklich weißt,
daß ich kein Fisch bin, dann wissen wir einiges übereinander, und das heißt,
daß eines das andere kennen kann und daß man, ohne ein Fisch zu sein, etwas
über Fische wissen kann.
Wenn Du also fragst, woher [Hervorhebung v. Verf.] ich es wisse, wußtest Du
bereits, daß ich es weiß.

5 Das bezieht sich auf: He Jingqun fpI^S^ : Zhuangzi yiyi H£-?;§CÜ (Zur Bedeu¬

tung des Zhuangzi), Taiwan 1965, S.28; Tsung-tung Chang, Wing-Tsit Chan,
Watson, Allinson und Moritz, s. Fußnote 1.



1100 PETER HOFFMANN

Und wenn Du mich gerade jetzt noch einmal fragst, dann weiß ich es, weil ich
auf der Brücke über dem Hao stehe. Warum sollte ich dafür ins Wasser springen!6

Mit diesem Analog-Schluß gibt sich Guo Xiang noch nicht zufrieden
und fügt ein weiteres Argument hinzu, das sich auf die Bemerkung
Zhuangzis bezieht, er erkenne die Freude der Fische von der Brücke aus:

Wo diese Tiere leben, das kann kein Himmel und keine Erde ändern, wodurch
sie sich glücklich fühlen, das kann ihnen kein Yin und kein Yang nehmen.
Wenn man daher von dem ausgeht, was die Landlebewesen zufrieden stellt,
dann weiß man auch, was den Wasserlebewesen Spaß macht, das ist keine große
Hexerei!7

Meister Zhuang und Meister Hui stehen, nach dieser Struktur, auf
einer Brücke und Zhuangzi sagt etwas über die Freude der Fische. Es wird
interpretiert, Huizi beziehe einen relativistischen Standpunkt, d.h. er
bezweifele, ob Zhuangzi, streng philosophisch genommen, etwas über die
Freude der Fische aussagen könne, schließlich sei er kein Fisch - ein
Standpunkt übrigens, den zu begründen und logisch zu untermauern, sich
das Buch Zhuangzi selbst große Mühe gibt.8 Daraufhin versuche Zhuangzi,
sich gegenüber diesem schwer zu entkräftenden Argument aus der Affäre
zu ziehen, indem er erwidere: Du bist nicht ich. Woher also willst du
wissen, was ich über die Freude der Fische weiß?

Das ist nicht nur kein überzeugendes, sondern auch kein besonders

intelligentes Argument, dem man den Rückzug schon anmerkt - und

prompt wird Zhuangzi, wie die Interpretationen zugeben, von Huizi
schachmatt gesetzt: Ich bin zwar nicht du, aber daß du kein Fisch bist, das

weiß ich.
Festgefahren wie er sei, bleibe Zhuangzi nur noch der Rekurs auf den

Ausgangspunkt des Gesprächs, das er mit zwei rätselhaften Aussagen
abwürgt:

6 Guo Xiang-Kommentar, in: Sibu beiyao Z3 oßtöti!. Bd.342, Zhuangzi, Rolle 6,
Seite 15. Oder in: Guo Qingpan % JS M (Hg.): Zhuangzi jishi É •? H ff
(Gesammelte Kommentare zu Zhuangzi) Band 3, Peking 1967, S.607f.

7 Ebd.

8 Vgl. hierzu vor allem das Kapitel II: Ausgleich der Weltanschauungen.



DIE FREUDE DER FISCHE 1101

Deine herausfordernde Frage, woher ich die Freude der Fische kenne, hast du

ja gestellt, weil du bereits wußtest, daß ich sie kenne. Ich kenne sie, weil ich
über dem Fluß Hao stehe.9

Wieso aber soll Huizi, wie Zhuangzi sagt, bereits durch seine

anfängliche Infragestellung der Aussage implizit zugestimmt haben? Und
was ist das für eine Begründung, wenn Zhuangzi sagt, er wisse, was
Fischen Spaß mache, weil er auf einer Brücke stehe?

Nach allen vorliegenden Interpretationen wird Huizi von Zhuangzi
schlicht überfahren. Denn die Interpretationen erlauben sich einen
logischen Sprung: Während Huizi von den Gattungen Mensch oder Fisch
redet und auch nur in diesem Sinn etwas über Zhuangzi aussagt, daß er
kein Fisch sei nämlich, soll Zhuangzi den Schluß ziehen: Wer anerkennt,
daß ich kein Fisch bin, also weiß, was ein Fisch ist und was nicht, der gibt
damit zu, daß man etwas übereinander wissen kann. Und wenn man etwas
übereinander wissen kann, kann ich auch etwas über Fische wissen. Doch
genau hier liegt der Sprung. Die Gattungseinordnung Fisch oder Mensch ist
eine phänomenologisch-biologische, während die Aussage über Freude
oder Trauer die Kenntnis psychischer Vorgänge voraussetzt. Hier gerät die

Argumentation Guo Xiangs in Schräglage.
Ebensowenig überzeugend ist der Analogie-Schluß, ein Lebewesen

müsse nur in seinem Element sein, zu Land oder zu Wasser, und schon sei

es glücklich oder freue sich. Schließlich sind Menschen nicht durchweg
glücklich, wenn sie sich auf dem Land bewegen, und nicht durchweg
unglücklich, wenn sie sich im Wasser befinden.

2.2. Zu den Einschätzungen der Textstelle

Während die Interpretationen in ihrer Struktur ausnahmslos der

Interpretation Guo Xiangs folgen, divergieren sie zuweilen recht
dramatisch in deren begrifflicher Fassung und inhaltlicher Einschätzung.

2.2.1. Tsung-tung Chang und der Intuitionismus

Wie weit dabei einzelne Interpreten gehen, um diese letztendlich nicht
überzeugende Interpretations-Version zu stützen, mag das Beispiel Tsung-
Tung Changs vor Augen führen. Er zeigt sich "ganz beeindruckt von der

Schlagfertigkeit des Meisters Chuang, der Meister Hui am Ende in
Verlegenheit bringt" und findet, daß man "bislang die erkenntnis-

9 Tsung-tung Chang, S. 138.



1102 PETER HOFFMANN

theoretische Relevanz dieses amüsanten Streitgesprächs übersehen"10 hat.
Er argumentiert:

Meister Chuang teilt zunächst seine Ansicht mit, daß die Fische, die er gemächlich

schwimmen sieht, Lust und Freude empfinden. Dagegen vertritt Meister
Hui einen radikal relativistischen Standpunkt und bestreitet wie ein strenger
Behaviorist [...], grundsätzlich die Möglichkeit, innerseelische Vorgänge anderer

Subjekte, "Fremdpsychisches" also, verstehen zu können. Auf diese
unerwartete Kritik hin versucht Meister Chuang zunächst, mit derselben Argumentation

zu kontern, stellt aber sogleich fest, daß er sich dann unweigerlich zu der
Ansicht des Kontrahenten bekennen müßte. Deshalb kehrt er schnell wieder zu
seinem ursprünglichen Ausgangspunkt zurück und beruft sich auf die gemeinsame

Intuition des Menschen, die ja schon durch die Möglichkeit der Kommunikation

zwischen ihm und Hui Shih evident [Hervorhebung v. Verf.] ist. Damit
weist er die Fragestellung von Hui Shih als absurd zurück.11

Changs Interpretation läuft auf folgenden Schluß hinaus: Lebewesen
ist Lebewesen und wenn Zhuangzi mit Hui Shi sprechen kann, dann
versteht er auch einen Fisch.

Um dies weiter zu untermauern, beruft sich Chang auf die "Evidenz"
einer den Menschen gemeinsamen Intuition, die sich durch ihre Fähigkeit
zur Kommunikation beweise, und auf sonstige "allgemein bekannte
Tatsachen" und die wissenschaftlich und philosophisch so ergiebige
"Alltagserfahrung " :

Meister Chuang gründet seine Kenntnis von der Lust und Freude der Fische auf
die allgemein bekannte Tatsache, daß der Mensch die Fähigkeit besitzt, in
seinem Umgang mit Tieren und Menschen deren Verhaltensweisen und Mimik
ohne weiteres zu deuten. Wohl deshalb hat er es nicht für nötig gehalten, hierüber

weitere Worte zu verlieren. In der Tat lehrt uns die Alltagserfahrung, daß

der Mensch sehr oft auf seine Intuition, also auf seine instinktive Fähigkeit, die
Dinge unmittelbar zu begreifen, vertrauen muß und es zumeist auch kann.12

Hier erinnern wir uns sogleich an die uns allen gemeinsame
Alltagserfahrung, wie wir vor einem Goldfischglas stehen und schon am
Gesichtsausdruck des Schleierschwanzes erkennen, ob er nun guter oder
weniger guter Stimmung ist oder lieber gerne allein gewesen wäre.

10 Ebd.

11 Ebd.

12 Ebd. S. 138.



DIE FREUDE DER FISCHE 1103

Dennoch gibt auch diese überzeugte und traditionsgemäße Deutung zu
erkennen, daß sie in unserem Text etwas vermißt und daß sie etwas
ergänzen muß, was da nicht weiter ausgesprochen ist, sonst wäre ein Satz
wie: Wohl deshalb hat er es nicht för nötig gehalten, hierüber weitere
Worte zu verlieren, nicht nötig gewesen.

Chang ergänzt hier das, was er "Intuitionismus"13 nennt, wobei er
jedoch schließlich einschränkt:

Intuitionen haben, wenn es um ihre Relevanz für die reale Erkenntnis geht, aber
auch ihre Grenzen, und zwar im visuellen, kulturellen und pragmatischen Horizont

des erkennenden Subjekts.14

Womit wir wieder bei einem unserer Anfangsprobleme angelangt
wären, denn was sich da, nach den angeführten Interpretationen, vor
unseren Augen aufrollt, wäre nach diesem Diktum Changs nichts anderes
als eine typisch chinesische Form der Intuition.

Wobei wir hier der Frage gar nicht weiter nachgehen wollen, wie
etwas derart Grundsätzliches wie überlogische Intuition und

"vor-ontologisches Verständnis"15 von dem jeweiligen kulturellen
Weltzusammenhang begrenzt, d.h. definiert werden solle, ohne sich in einer
Verkehrung der Vorzeichen als nachontologisches Vorurteil eines

intuitionistischen, in seiner nationalen Stimmlage bewußt unbewußt
gehaltenen Kulturbegriffs zu erkennen zu geben.

2.2.2. Ralph Moritz und Zhuangzis Rückzug von der Welt

Der Deutungsversuch von Ralph Moritz folgt der gleichen Struktur, auch

wenn Moritz seine Einschätzung dieser Stelle nur in wenigen knappen Sätzen

umreißt. Er diagnostiziert für Zhuangzi einen absoluten Relativismus,
dem "objektive Wahrheitskriterien" unbekannt sind:

Wenn das Relative zum Absoluten wird und schließlich Ich und dao zur
Identität gebracht werden, wird jedweder Erkenntnisgegenstand und mithin
jedwede Erkenntnisbeziehung aufgelöst [...]
Objektive Wahrheit gibt es nach Zhuangzi nicht; Wissen von den Dingen ist in
dieser Weltanschauung nur ein subjektives Meinen [...]

13 Ebd. S. 139.

14 Ebd.

15 Ebd.



1104 PETER HOFFMANN

Wahrheit ist keine Relation mehr. Das Subjekt allein trägt sie in sich und für
sich - eine Auffassung, die folgende Anekdote verdeutlicht.16

Hierauf folgt die Geschichte von der Freude der Fische, zu der Moritz
abschließend und durchaus im Einklang mit dem bisher Gehörten sagt:
"Man weiß schlichtweg, was man weiß." Punkt und Schluß.

Ohne daß wir darauf nun näher eingehen möchten, ließe sich zeigen,
daß Zhuangzi bereits im zweiten Kapitel, dem äußerst wichtigen
"Ausgleich der Weltanschauungen", energisch gegen genau diese
Verabsolutierung des Relativismus, wie sie Hui Shi vertritt, argumentiert hatte.
Für Zhuangzi, und das macht ihn als Denker erst wirklich interessant, war
auch der Standpunkt des Relativismus selbst zu relativieren.17

Davon abgesehen ist in dem angesprochenen Dialog nicht von
subjektivem "Meinen", sondern von Wissen die Rede, Zhuangzi weiß, nach

eigenen Worten, nicht nur, was ein Fisch ist, sondern auch, wie er sich

fühlt - und das mit der kategorischen Antwort: Ich weiß, was ich weiß?
Und das von einem Philosophen, dessen Zweifel an der Wirklichkeit der
Wirklichkeit doch immerhin so weit gehen, daß er in seinem berühmten
Schmetterlingstraum, einer Geschichte übrigens, die ganz parallel zu der
unseren gestellt und strukturiert ist, nicht mehr zu sagen wagt, was er denn
letztendlich sei: Zhuangzi, der von einem Schmetterling, oder ein
Schmetterling, der sich gerade als Zhuangzi träumt? Das paßt nicht
zusammen.

2.2.3. Robert Allinson und Zhuangzis Sophismus

Nach solch "vor-ontologischem Verständnis" der Welt und dem kategorisch

subjektivistischen: Scio me scientem liest man überrascht die

Einschätzung, die Robert Allinson in anderem Zusammenhang von dieser
Stelle gibt. Er geht zwar von derselben Interpretation aus, kommt jedoch
zu einer völlig anderen Wertung, indem er Zhuangzis Schlußstatement
bezeichnet als

16 Moritz, S. 127.

17 Hierin folge ich der Interpretation, die A.C. Graham von dieser Stelle gibt. Vgl.
A.C. Graham: "Chuang-tzu's Essays on Seeing Things as Equal", in: History of
Religions, 9 (1969/70), S. 137-159.
Zu einer Diskussion der verschiedenen Relativismus-Thesen, siehe auch: Robert E.
Allinson: "Origin ofthe Relativistic Thesis", in: Allinson: Chuang Tzu - For
Spirituell Transformation, New York, State University of New York Press 1989,
S.111-126.



DIE FREUDE DER FISCHE 1105

eine Form des naiven, perzeptionalistischen Realismus. Was Fischen Freude
macht, weiß er durch bloße Beobachtung. Er zieht andere als Zeugen heran, um
seine Behauptung, er wisse, was die Freude der Fische sei, zu stützen. (Hui
hatte vorausgesetzt, daß Chuang Tzu wisse, was die Freude der Fische sei,
indem er ihn fragte, woher anstatt ob er es wisse).18

Allinson bezieht sich hier auf Watsons, der Interpretation Guo Xiangs
völlig konforme Übersetzung des kleinen Wörtchens an %£ das dieser als
"how" in Kursiv-Form hervorgehoben hatte, um genau diesen sophistischen

Schlenker anzudeuten. Zhuangzi hätte demnach gesagt: 'Also jetzt
mal zurück zum Ausgangspunkt. Du hast doch gefragt, woher ich das

weiß. Also hast du zugegeben, daß ich es weiß, und nur wissen wollen,
woher ich dieses Wissen habe'.

Allinson hat dann den Mut, seinem Unmut, der nur allzu begreiflich
ist, Ausdruck zu verleihen:

Das Problem mit dieser Geschichte ist, daß sie kaum einem Chuang Tzu gerecht
wird. Denn erstens muß Hui Tzu nicht wirklich gedacht haben, daß Chuang Tzu
weiß, was die Freude der Fische ist. Was er wohl hat sagen wollen war: "Wenn
du weißt, was die Freude der Fische ist, woher hast du dieses Wissen?" [...]
Die Auslassung in Hui Tzus Aussage ist kein ausreichender Beweis, daß er
glaubte, Chuang Tzu wisse tatsächlich etwas über die Freude der Fische. Diesen

Anspruch zu erheben, heißt sich eines Sophismus schuldig machen, der eines

Philosophen von dem Kaliber eines Chuang Tzu nicht würdig ist.19

Zum zweiten wendet sich Allinson gegen die einfache Evidenz von
Aussagen, wie sie am Ende der Geschichte postuliert wird - was er einen

"simplen Realismus"20 nennt -, also gegen so etwas wie den Intuitionismus
Changs, wonach "die Evidenz der Sinne als vertrauenswürdig angesehen
wird"21. Schließlich wäre, selbst wenn man Zhuangzi diesen billigen
Sophismus verzeihen wollte, seine Antwort immer noch nicht
einleuchtender. Allinson schließt: "Ein solch simpler Realismus kann

gewiß nicht als eine akkurate Wiedergabe des Denkens des ursprünglichen
Chuang Tzu angesehen werden. "22

18 Robert E. Allinson, S.140.

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Ebd.

22 Ebd.



1106 PETER HOFFMANN

Somit ist also Allinson eher bereit, die Kompilatoren des Buches

Zhuangzi, im Licht der gegebenen Deutungen durchaus zurecht, als

inkompetente Epigonen und damit diese Textstelle als nicht authentisch
anzusehen, als sich von den anscheinend sakrosankten Interpretationsvorgaben

zu verabschieden.
Die verschiedenen Etikettierungen, die für unsere kleine Geschichte

gefunden wurden, nun noch einmal eingehender zu diskutieren, erscheint
angesichts der langen Tradition genau dieser Diskussion, die ihre eigenen
Prämissen, soweit wir sehen können, seit Guo Xiang nicht mehr in Frage
gestellt hat, nicht sehr erfolgversprechend. Es wird also notwendig sein,
vor Guo Xiang zurückzugehen, um gegebenenfalls eine neue Interpretation
zu verankern.

3. FISCH UND METAPHER oder DAS SPIEL DER WORTE

3.1. Die Interpretationsentscheidungen der traditionellen Deutungen

Um eine Interpretation neu zu begründen, ist es unumgänglich, zuerst
einmal die Interpretationsentscheidungen, von der die zitierten traditionellen

Deutungen ex- und implizit ausgehen, bewußt zu machen und sie auf
ihre Stichhaltigkeit hin zu untersuchen. In einem zweiten Schritt kann dann
entschieden werden, ob und welche anderen Interpretationsansätze eine
konstruktivere und erhellendere Lesung des Textes erlauben.

Die wichtigsten Entscheidungen der traditionellen Deutung sind:

1. Die Geschichte ist nur so und nicht anders zu verstehen und zu
übersetzen, d.h. die grammatischen Möglichkeiten sind eindeutig und
als solche richtig erkannt.

2. Die Geschichte macht Sinn, d.h. Huizi und Zhuangzi reden über den

gleichen Gegenstand, es liegt also kein Mißverständnis vor.

3. Die Geschichte ist realistisch erzählt und meint, was sie in einem
wörtlichen Verständnis ihres Wortinventars zu schildern scheint. Sie
ist als solche philosophisch und nicht etwa literarisch zu lesen. D.h.
Zhuangzi und Huizi stehen an einem Fluß und reden darüber, ob man
etwas über die Gefühle von Fischen wissen kann. Und sie reden über

genau das und sonst nichts.

4. Die Geschichte wird interpretiert, ohne auf etwaige Zusammenhänge
mit dem Rest des Buches Zhuangzi zu rekurrieren. Sie wird als
abgeschlossen und fast ein wenig als einzigartig angesehen, d.h.
Begriffs- oder Bildwiederholungen, etwa bei dem Begriff oder Bild



DIE FREUDE DER FISCHE 1107

des Fisches, werden zur Interpretation nicht herangezogen. Das ist
insofern erwähnenswert, als dieses Bild auffällig oft an bedeutsamer
Stelle aufgegriffen wird.

5. Als implizite Folge dieser Entscheidungen entsteht ein Konflikt
zwischen Interpretation und Textganzem. Da der Interpretation nämlich

eine größere Autorität zugestanden wird als dem Text, muß dem
Text Zhuangzi, entgegen seinen wichtigsten Erkenntnissen, eine Form
des Intuitionalismus oder seinen Mitautoren eine weitgehende
Unfähigkeit oder Ignoranz unterstellt werden, ein Verfahren, das wir
im Zusammenhang mit kompilierten Werken der westlichen Tradition,
die, wie etwa die Bibel oder die Werke Homers, für ihre Konsequenz
bekannt sind, schwerlich akzeptieren würden. Und diese letzte
Entscheidung wird, zumindest im Hinblick auf unsere Geschichte,
ohne Not getroffen. Nicht alle grammatischen, semantischen und
interpretatorischen Möglichkeiten werden, und sei es nur einmal
provisorisch, durchgespielt.

Im folgenden nun sollen die angesprochenen Interpretationsentscheidungen
überprüft und der Text nach anderen Auslegungsmöglichkeiten befragt
werden.

3.2. Zu einem interpretatorischen Neuansatz

3.2.1. Die Freude an den Fischen: Zur grammatischen Interpretation von
"yu zfü le"

Was die rein grammatische bzw. semantische Auflösung, in unserem Fall
gleichbedeutend mit der Übersetzung, dieses kleinen Textes angeht, so
scheint keine der Interpretationen sich einer speziellen Übersetzungsentscheidung

bewußt geworden zu sein - vielleicht weil der Text keine
grammatische Ambivalenz aufzuweisen schien. Und dennoch ist eine solche

jedesmal getroffen worden, und zwar in bezug auf die zentrale
Wortgruppe: yu zhilefaZ^.
In allen Übersetzungen ist der Bezug, den, wie Shadick sie nennt, die
"subordinierende Konjunktion"23 zhi ~£_ zwischen den Hauptworten yu ^
und le ^ herstellt, als das verstanden worden, was wir nach der
lateinischen Grammtik einen genitivus subjectivus nennen. Im genitivus
subjectivus zeigt sich, laut Duden, das Wort, das im Genitiv steht, "als

23 Siehe z.B.: Shadick, Bd. 2, S.222.



1108 PETER HOFFMANN

Subjekt eines Vorgangs"24, des Vorgangs auf den das Genitivwort sich
bezieht. Für unseren Fall Die Freude der Fische heißt das: Die Fische

freuen sich.
Es stellt sich die Frage, ob dieser Bezug nicht auch anders verstanden

werden kann, z.B. als genitivus objectivus. Im genitivus objectivus ist das

Wort, das im Genitiv steht, Objekt der Handlung, die sein Bezugswort
ausdrückt. Für unseren Fall also: Die Freude an den Fischen.

Bevor wir jetzt jedoch zu der Frage kommen, was ein solches
Verständnis für unsere kleine Anekdote bedeuten könnte, muß geklärt
werden, ob dieses Verständnis im Chinesischen philologisch überhaupt
möglich ist.

In ihrem Abschnitt über die "Hülfswörter" gibt die Gabelentz'sehe
Grammatik unter dem Stichwort "zhi als Partikel des Genitivs" zwei
Beispiele dafür, daß zhi auch eine Beziehung herstellen kann, die
Gabelentz den "Genitiv des passiven Objectes" nennt, was gleichbedeutend
ist mit unserem genitivus objectivus. Hier heißt es: "Genitiv des passiven
Objectes kommt vor und kann Schwierigkeiten machen"25.Von den beiden
Beispielen, die er gibt, soll uns nur eines interessieren, weil es ganz
parallel zu unserem Fall liegt. Es stammt aus dem Buch Mengzi (VI, ii, II),
wo es heißt: xian jun zhi hao % f^ ~%_ $J was im Zusammenhang nur
heißen kann: "Liebe zum früheren Fürsten"26. Da das Buch Mengzi älter
ist als das Buch Zhuangzi, ist dies ein ausreichender Beweis für die historische

und philologische Möglichkeit einer solchen Lektüre.27
Damit nicht genug weist aber auch unser Shadick selbst eine solche

Möglichkeit aus. In den Übungen des ersten Bandes findet sich folgender
Satz: shan you zhe wei bu shan you zhe shuo shanshui zhi le |f $p #^^# $P iff l£ ill 7K ~Z. % 28. Da kaum davon auszugehen ist, daß die
Reisenden von der "Freude der Landschaft" erzählen, muß hier übersetzt
werden: Die Reiseerfahrenen erzählen den weniger Reiseerfahrenen von
ihrer Freude an den Landschaften (die sie gesehen haben).

Grammatisch kann yu zhi le also auch bedeuten: Die Freude an den
Fischen oder Die Freude über die Fische.

24 DUDEN - Das Fremdwörterbuch, Duden Band 5, Mannheim 1982, S.275.

25 Georg von der Gabelentz: Chinesische Grammatik, Halle 1960, S. 184.

26 Ebd.

27 Vgl. hierzu u.a.: Moritz, S. 112 und 133.

28 Shadick, Bd.I., S.98.



DIE FREUDE DER FISCHE 1109

Für unsere Geschichte hieße das, daß Zhuangzi von seiner Freude
über die Fische spricht, während Hui Shi ihn so versteht, als spreche er
von der Freude der Fische. Zhuangzi spräche also einen genitivus
objectivus, der bei Hui Shi als genitivus subjectivus ankäme.

Wenn wir den Wortlaut unsere Geschichte so verändern, daß dieses

Wortspiel und Mißverständnis auch im Deutschen überzeugend zum
Ausdruck kommt, dann klingt das folgendermaßen:

DAS VERGNÜGEN DER FISCHE

Zhuangzi spazierte mit Huizi über die Brücke des Hao.
Zhuangzi meinte: "Wie die Fische aus dem Wasser schießen! Das ist das pure
Vergnügen."
Darauf Huizi: "Na, du bist doch kein Fisch, wie willst du dann wissen, daß dies
das pure Vergnügen ist?"
Zhuangzi erwiderte: "Du bist nicht ich, wie willst du da wissen, daß das nicht
das pure Vergnügen ist?"
Darauf wieder Huizi: "Ich bin nicht du, das stimmt. Nun bist du aber bestimmt
kein Fisch, und so ist es klar, daß du nichts von dem Vergnügen der Fische
weißt."
Zhuangzi: "Also, jetzt mal' langsam und von vorne. Du hast gesagt: Na, du bist
doch kein Fisch, wie willst du dann wissen, daß dies das pure Vergnügen ist?

Dabei hast du, schon als du mich gefragt hast, gewußt, daß dies das pure
Vergnügen ist. Und daß es ein Vergnügen ist, weiß ich, weil ich hier auf der
Brücke stehe. "

Kurz: Huizi wird von Zhuangzi gefoppt. Nachdem diesem bewußt
wird, daß er falsch verstanden worden ist, geht er auf das Spiel ein. Beide
reden, Zhuangzi bewußt, Hui Shi unbewußt, aneinander vorbei. Diese

Lesung hat den Vorteil, daß man Zhuangzi nicht einen solch unwürdigen
sophistischen Schlenker unterstellen muß, denn so machen auch die letzten
Sätze Sinn, und Zhuangzi kann mit Fug und Recht sagen:

Dabei hast du, schon als du mich gefragt hast, gewußt, daß dies [für mich] das

pure Vergnügen ist. Und daß es ein Vergnügen ist, weiß ich, weil ich hier auf
der Brücke stehe.

Das mag jetzt ganz witzig sein und auch eine Kalamität der genannten
Interpretationen aus der Welt schaffen, aber es bleibt doch die Frage: 'Was
soll denn das?' Eine solche Szene würde vielleicht ganz gut in einen Film
der Marx-Brothers passen - aber zu Zhuangzi?

Genau an diesem Punkt jedoch stoßen wir auf eine weitere der

angesprochenen Interpretationsentscheidungen, die wir bisher stillschwei-



1110 PETER HOFFMANN

gend übernommen haben: Wir haben nämlich diese kleine Szene behandelt,
als sei sie der Ausschnitt aus einem Film, vielleicht sogar aus einem
Dokumentarfilm. Was geschieht aber, wenn wir dieselbe Szene als Literatur
verstehen, als kalkuliert und mit allen Wassern des metaphorischen Sprechens
gewaschen?

3.2.2. Die Wortfische und die Fischworte: Zur metaphorischen
Interpretation

Um auf diesem Weg die Metaphorik des Buches Zhuangzi mit unserer
kleinen Anekdote in Beziehung setzen zu können, muß zunächst jedoch
noch eine der traditionellen Interpretationsentscheidungen zurückgenommen

und durch eine andere ersetzt werden: Allinson war davon

ausgegangen, daß der Schreiber unserer Anekdote nicht authentisch sei, da
die Geschichte dem Denken des eigentlichen Zhuangzi nicht gerecht
werde.

Wir dagegen behandeln das ganze Buch Zhuangzi als einen bewußt
und mit großer Genauigkeit komponierten und aufeinander bezogenen
literarischen Text und suchen, zunächst einmal hypothetisch, nach
Entsprechungen. Dabei tritt uns eine weitere Interpretationsentscheidung,
die in den traditionellen Deutungen versteckt ist, vor Augen: Das ganze
Interieur der Geschichte wird wörtlich verstanden - Fisch ist Fisch, Brücke
ist Brücke, Fluß ist Fluß - und Zhuangzi und Huizi unterhalten sich über
die Möglichkeit oder Unmöglichkeit, irgendetwas über das Seelenleben von
Fischen, d.h. von Tieren auszusagen. Das ist nicht zu allerletzt deswegen
erstaunlich, weil Zhuangzi hierfür einen prinzipiellen Unterschied
zwischen Mensch und Tier anerkennen müßte. Es gilt jedoch gemeinhin als
eine der Besonderheiten der Weltsicht dieses Buches, daß es genau diese,
sehr grundsätzliche und grundlegende, Trennung nicht macht.29

29 Es läge nahe, diese Nicht-Unterscheidung als ein Argument für die Thesen der
traditionellen Deutungen zu nehmen; das wäre jedoch zu kurz gegriffen: Zunächst
gibt ja Huizi zu, daß er nichts über Zhuangzi weiß, außer daß er kein Fisch sei. Im
Licht der angesprochenen Nicht-Unterscheidung von Tier und Mensch, die wie
Zhuangzis Zweifel an der Unterscheidung von Leben und Tod ja hauptsächlich
dazu dient, die fundamentalen Denkkategorien Hui Shis als Standpunkt-Fiktionen
zu entlarven, besteht die Aussage Huizis aus einem Widerspruch: Er weiß nichts
über Zhuangzi, aber er weiß sicher, daß er kein Fisch ist. Das ist aber, wie
Zhuangzi ihm immer wieder versucht zu verdeutlichen, bereits ein Wissen über
Zhuangzi, auch wenn es mit einer Verneinung eingeleitet wird (Hier müßte eine
Kritik an Versuchen, den Daoismus als eine Form der Negativen Theologie zu
deuten, ansetzen). Und somit gründet Huizis Kritik auf einer Annahme, die sich in



DIE FREUDE DER FISCHE 1111

Wenn wir, wie gesagt, die Geschichte jedoch als Literatur behandeln,
dann steht uns die Möglichkeit offen, das zur Verfügung stehende
Wortinventar auch metaphorisch zu deuten und in Beziehung zu setzen zu
ähnlichen oder gleichen Metaphern aus dem Buch Zhuangzi. Dieses
Inventar ist schnell aufgelistet:

Als Substantiva: Zhuangzi, Huizi, die Fische, der Bach, die Brücke
und die Freude.
Als Bewegungen oder Regungen: Das Spazieren (you #£ von
Zhuangzi und Huizi, das Schwimmen (you $£ Springen (chu £tj
und Sich Freuen der Fische, und schließlich, schwerer zu fassen,
einige Worte, die Beziehungen herstellen, bzw. verneinen: das Wissen
(zhi £P und die Verneinung (wu |fë und das Umkehren (xun #jf
zum Ursprung, Anfang (ben ;£).
Zunächst zu der Metapher der Fische, die im Buch Zhuangzi, rechnet

man den Riesenfisch Kun hinzu, doch immerhin zwölfmal eingesetzt wird.
Uns soll an dieser Stelle zunächst nur eine Geschichte interessieren, die, in
Zusammenhang gebracht mit unserer bisher nur leidlich komischen
Nummer, dieser sofort eine Bedeutung geben wird, die eines Denkers wie
Zhuangzi durchaus würdig ist:

Fischnetze sind da um der Fische willen; hat man die Fische, so vergißt man
die Reusen. Hasennetze sind da um der Hasen willen; hat man den Hasen, so

vergißt man die Netze. Worte sind da um der Gedanken willen; hat man den
Gedanken, so vergißt man die Worte. Wo finde ich einen Menschen, der die
Worte vergißt, auf daß ich mit ihm reden kann?30

Was heißt das für unsere Geschichte? Die Fische stehen für
Gedanken, das Wort Fisch steht für die Reuse. Zhuangzi äußert einen
Gedanken, Huizi hört nur die Worte, es folgt das bekannte Mißverständnis
und, ein Umstand, den wir bisher noch nicht in Betracht gezogen hatten,

nichts von der unterscheidet, die er, wobei er Zhuangzi gründlich mißversteht, an
diesem kritisiert. Denn Zhuangzis Nicht-Unterscheidung, sein, um es mit Huizi zu
sagen, Nicht-Nein ist keineswegs gleichzusetzen mit einem Ja. Es ist der Anfang
einer langen Kette von Aussagen, einer langen Verschiebung. Und genau von
dieser langen Verschiebung spricht, wie sich im folgenden zeigen wird, Zhuangzi
in dieser Geschichte, die nur vordergründig von Fischen zu handeln scheint; er
spricht über das Sprechen von Fischen, das auch ein Sprechen vom Menschen ist,
und, vermittelt durch den von ihm selbst benannten metaphorischen Gehalt des

Wortes Fisch, ist dies ein Sprechen über das Sprechen selbst.

30 Wilhelm, S.283.



1112 PETER HOFFMANN

Zhuangzi biegt das Gespräch in den Anfang, ins Ursprüngliche zurück
(ben). Es ergibt sich ein Kreis: Am Anfang stehen Zhuangzi und Huizi auf
einer Brücke und am Schluß sind wir wieder bei diesem Bild.

Bis hierhin wäre unsere Geschichte also nichts anderes als eine

Inszenierung der eben zitierten Stelle, daß die meisten Menschen nur auf
die Worte hören und nicht auf den Gedanken, daß dadurch eine wirkliche
Verständigung unmöglich gemacht wird und man sich im Kreise dreht.

Doch hier ist noch eine eigenartige Doppelung des Bildes zu
beobachten: Es handelt sich ja nicht nur um irgendein Mißverständnis über
irgendeinen Umstand, z.B. über Fische und das pure Vergnügen. Indem
die gleichen Bilder verwendet werden wie in der zitierten Stelle, wird hier
im Wort Fisch, das ja gleichzeitig für den Gedanken wie für das Medium
Sprache steht, auch ganz allgemein über das Problem des Sprechens, der

Kommunikation, des Verhältnisses von wörtlicher und metaphorischer
Bedeutung innerhalb der Sprache gesprochen.

Mit dem Begriff Freude der Fische wird zweierlei erreicht: Zum einen
bahnt sich, wie gesehen, über die Mehrdeutigkeit dieses Ausdrucks und
seine Abhängigkeit vom Standpunkt des einzelnen - dies ein wichtiges
Thema im Ausgleich der Weltanschauungen - ein Mißverständnis an. Zum
anderen wird genau dies als Freude der Sprache, als ihre Verschmitztheit,
als ihr Humor, vielleicht auch als ihre Absurdität thematisiert: Es ist die
Freude der Sprache, sich als Zwitterwesen aus Gedanke und Wort, Inhalt
und Medium dem eindeutigen und absoluten Verständnis durch ihr
mehrdeutiges Irisieren zwischen Metapher und Begriff zu entziehen.

Diese Eigenschaft der Sprache wird in unserer Geschichte thematisiert,

in einer Spielszene vorgeführt und die Selbstsicherheit, mit der sich
der Mensch über seine eigene Erkenntnis-Wirklichkeit hinwegtäuscht,
ironisiert.

Der Kreis und die Rückkehr zu Ursprung und Ausgangspunkt ist
jedoch gleichbedeutend mit der Rückkehr zum Ursprünglichen und

Eigentlichen, zur idealen Identität von Wort und Wirklichkeit, die sich, so

legt es unsere Geschichte nahe, sprachlich nur als ein Kreislauf von
Mißverständnissen fassen läßt. Dieser Kreislauf ist jedoch nicht einmalig -
und hierin zeigt sich, daß unsere Geschichte sehr wohl durchdacht und
durchaus mit jener schriftstellerisch-philosophischen Raffinesse abgefaßt
wurde, die man bisher immer vermißt hat. Denn es kehrt nicht nur das

Ende zum Ausgangspunkt zurück, sondern der erste Satz nimmt die ganze
Geschichte schon vorweg; der Anfang unserer Geschichte ist das Resultat
unserer Geschichte, das zum Anfang unserer Geschichte geführt hat. D.h.
der Schreiber der Anekdote kannte das Ende, er mußte es kennen, denn



DIE FREUDE DER FISCHE 1113

nur indem er diese Geschichte bereits durchlaufen hatte, konnte er mit dem
Satz beginnen: Das ist die Freude der Fische. Nur so war er in der Lage,
eine Geschichte zu erzählen, die ihr eigenes Resultat zur Voraussetzung
hat und somit keinen Anfang und kein Ende. Ihr Kreisen verharrt jedoch
nicht in statischer Wiederholung, sondern entwickelt eine paradoxe
Dynamik, deren wiederholende Entwicklung oder sich entwickelnde
Wiederholung sich erfolgreich jedem Fixierungsversuch entzieht.

3.2.3. Der Flug des Peng und das Springen der Fische

Doch wie ist ein solches Sprechen überhaupt möglich? Wie ist ein solches
Sprechen zu begreifen? Ein Sprechen, das sich als Entzug konstituiert,
dessen Nicht-Anfänglichkeit in jedem Augenblick im Begriff ist zu
beginnen und dessen Endlosigkeit in ebendiesem Augenblick zu enden
scheint? Ein Sprechen, das sprechen will und dabei die Worte vergessen?

Es müßte dies ein Sprechen sein, das nicht affizierbar ist bzw. sich,
auf welchem Weg auch immer, nicht affizieren lassen will von den

Verwurstungsprinzipien eines allgemeinen Verwertbarkeitsdenkens, gleichzeitig

aber auf der Wichtigkeit und Wirkkraft seiner Denkanstöße beharrt.
Dieses daoistische Sprechen ist das mystische Sprechen allgemein, es

ist, wie es Peter Sloterdijk formuliert31, ein Sprechen aus dem Wasser, ein
"ouranophatisches und okeanophatisches" Sprechen:

Vielleicht muß das so bizarr ausgedrückt werden, weil es in beiden Fällen um
Reden geht, die nicht zur Alltagssprache gehören. Wer ourano- oder okeano-
phatisch redet, der spricht nicht über Meer und Himmel oder von beidem,
sondern aus dem feuchten Element und aus der hohen Sphäre, und zwar so, daß

der Redende die Macht des Schoßes, in dem er gelöst ist, durch sein

Hervortreten und Lautwerden^2 nicht |Herv.v.Verf.] verliert.33

31 Peter Sloterdijk: "Uterodizee als Lehre von dem letzten Dingen", in: Ders.:
Weltfremdheit, Frankfurt/Main 1993, S. 190-220.

32 Es ist durchaus kein Zufall, wenn Sloterduk an dieser Stelle von Hervortreten
und Lautwerden spricht. Dieses Sprechen ist zunächst und zuallererst ein
Auftreten, eine Bewegung und eine Geste.
Zu den direkten inneren Beziehungen dieses Sprechens zur Musik, zu den neuesten
Erkenntnissen über die Zusammenhänge von Psychogenese und fötalen
Hörerlebnissen, vgl. Sloterduk: Weltfremdheit, S.319. Über die Zusammenhänge

zwischen diesem Lautwerden und unserer Geschichte, s. Punkt 4.

33 Ebd., S. 195.



1114 PETER HOFFMANN

Wir wollen an dieser Stelle nicht genauer auf die Problematik des

Schoßes oder, mit einem Wort Sloterdijks, der Uterodizee eingehen, die
eine genauere Untersuchung der Vorstellungen des Großen Weibchens und
der Tür im Daoismus, aber auch eine weitere Darstellung Zhuangzischer
Todesvorstellungen bedingen würde. Es muß für diese kleine Studie genügen,

zunächst das Hervortreten Zhuangzis und Hui Shis, ihr shang _h ihr
Hervortreten auf die Brücke, und das Hervortreten der Fische, ihr chu £ü

miteinander in Verbindung zu bringen.
Dieses Hervortreten, dieses Sichtbar-Werden im Zusammenhang auch

mit dem Bild des Fisches erscheint noch in einer weiteren Geschichte,
einem Mythos, mit dem das erste Kapitel des Buches Zhuangzi, und die für
dessen Philosophie so bedeutsamen Inneren Kapitel eingeleitet werden.

Wichtig wird dieser Mythos für die Interpretation unserer Geschichte

jedoch nicht allein durch die Parallelität der Metapher - mit ihm soll vor
allem die Haltung des Vollkommenen Menschen, sprich des Daoistischen
Weisen, vor Augen geführt werden:

In der nördlichen Finsternis ist ein Fisch und sein Name ist Kun. Kun ist so

riesig, daß ich nicht weiß, wieviele tausend Meilen er mißt. Er verwandelt sich

und wird zu einem Vogel, dessen Name ist Peng.3*

Dieser Vogel, und das ist gleichbedeutend mit seiner Metamorphose,

steigt [shangl] neunzigtausend Meilen hinauf, er durchschneidet Wolken und

Nebel, schultert den blauen Himmel, und dann wendet er den Blick nach Süden

und macht sich bereit für die Reise nach der Dunkelheit im Süden.35

Genau diesen aufsteigenden Bogen, den der Vogel gewordene Fisch
von der Nördlichen zur Südlichen Dunkelheit beschreibt, symbolisiert auch
der Sprung der Fische und das Auf-der-Brücke Zhuangzis und Hui Shis.36

34 Übersetzt nach Watson, S.29.

35 Ebd.

36 Zu den mythologischen Hintergründen dieser Stelle als einer Reminiszenz eines

kulturgeschichtlich bedeutenden Wechsels von Fruchtbarkeits-, Erd- oder
Mutterkulten (Watson weist darauf hin, daß die Grundbedeutung des Wortes Kun
eigentlich Fischrogen ist [Watson, S.29, Fußnote]) zu Himmelskulten, ebenso
wie zu daraus resultierenden Analogien zwischen Sexualphysiologie und Ästhetik
bietet es sich von hier aus an, z.B. die Ansätze des vieldiskutierten Buches von
Camille Paglia: Die Masken der Sexualität, Byblos Verlag, Berlin 1992, für die
Daoismus-Forschung fruchtbar zu machen.



DIE FREUDE DER FISCHE 1115

Es ist dies, nach daoistischer Vorstellung, das Auf-der-Brücke-Stehen,
das Hervor- und In-Erscheinung-Treten des menschgewordenen Menschen
schlechthin, das ein Sprung ist und ein Flug des Bewußtseins zwischen
zwei Dunkelheiten, ohne Anfang und Ende. Sein shang ist, wie wir gesehen

haben, ein Sprechen, das auftritt, ohne zu transzendieren, ein
Sprechen, das als "ouranisches" Sprechen, Zeugnis ablegt von einer "Seligkeit,
von der die Fische und mehr noch die Vögel Zeugnis gäben, wenn sie
reden könnten"37.

Und gerade hier zeigen sich der grundlegende Unterschied und die
grundlegende Gemeinsamkeit zwischen Huizi und Zhuangzi:

Huizi setzt, in einer Art negativer Dialektik, sein Wissen, er setzt es
mit einer Verneinung, mit einem wu, das Individuation als Transzen-
dierung negativ festschreiben soll: Du bist kein Fisch. Aus dem
schwimmenden, tauchenden oder fliegenden Ich wird eine gepanzerte
Individualität, die ihre Beziehungen zu dem sie umgebenden Medium abtrennt.38
Auch sie hat noch Bezug zu den Fischen der Freude und den Freuden der
Fische, doch sie ist weit entfernt von der Großen Einsicht:

Wenn du deine kleinen Theorien und Fische vorführst, um einen Beamtenposten
zu ergattern, dann bist du von der Großen Einsicht noch weit entfernt.39

Zhuangzi hingegen erkennt dieses Sprechen als eine Brücke, einen
Sprung, als ein Mißverständnis und Komisches, ja Absurdes, das, wie er
im Ausgleich der Weltanschauungen gezeigt hat, logisch nicht haltbar und
zum Scheitern verurteilt ist.

Fisch und Freude bezeichnen in diesem Sinn das gleiche, werden zur
Tautologie. In dieser Freude treffen sich, als immer schon und immer
gerade erst geburtliche40 Individuen Zhuangzi und Huizi, ihr Gespräch ist

Auch die typisch daoistisch-metamorphische, nicht als Dialektik mißzuverstehende
Nicht-Trennung der Himmels- und Erdbereiche, nicht zuletzt auch im Zusammenhang

mit dem berühmten Schmetterlingstraum, wären unter diesem hier neu

gewonnenen Licht neu zu diskutieren.

37 Sloterduk, S. 195.

38 Vgl. hierzu auch die Diskussion über die, in Zhuangzis Augen willkürlichen bzw.
Standpunkt-bedingten Trennungen und Differenzierungen (bian $? die immer
auch Diskriminierungen sind, vor denen ein wahres Erkennen sich verschließt.

39 Übers, n. Watson, S. 296.

40 Zu dem Begriff der Geburtlichkeit, vgl. Peter Sloterduk: Zur Welt kommen -
Zur Sprache kommen (Frankfurter Vorlesungen), Frankfurt/Main 1988.



1116 PETER HOFFMANN

das Springen und die Freude der Fische, die sie sind. Die Freude der
Fische und die Freude an den Fischen wird identisch, die Trennung
zwischen Objekt und Subjekt löst sich auf. Das jedoch nicht, wie Moritz
vermutet, im Subjekt, sondern in der sprachlich hier als Kreis gefaßten
dynamischen Paradoxität einer unendlichen Verschiebung.41

Und hier läßt sich die Replik Zhuangzis an Huizi zum erstenmal ohne
Bruch in den Sinn des Gesprächs einbetten. Jetzt kann er sagen: Du hast
mich gefragt, woher ich das weiß, dabei hast du es schon gewußt, als du
mich fragtest. Die Betonung muß auf dem Wort fragtest liegen. Indem
Huizi fragt, tritt er ein in diesen freudigen Flug, in die vorübergehende
Illumination des Sprechens; die Frage ist somit in ihrer Qualität als Frage
identisch mit der Aussage Zhuangzis. Sie sind in einem Sprung, auf einer
Brücke. Beider Sprechen jedoch ist immer bereits Antwort, Antwort auf
eine von Geburt an immer schon zugemutete Angesprochenheit. Daß dabei
das Thema der Unterhaltung genau das Wissen selbst, die Sprache selbst
ist, macht ihren besonderen Reiz aus.

4. MUSIK UND WISSEN: EIN AUSBLICK

Eine umfassendere Lektüre könnte nun nicht nur die bereits erwähnten
kulturgeschichtlichen und sexuellen Motive unserer kleinen Geschichte
weiter ausleuchten, sondern käme unweigerlich auf Gegensätze zu
sprechen, die tief in die grundsätzlichen Fragestellungen der klassischen
chinesischen Philosophie, wenn nicht von Philosophie überhaupt,
hineinführen, für deren Behandlung aber ein breiterer Ansatz nötig wäre.

Diese Gegensätze sind in unserer kleinen Studie bereits angeklungen:
zunächst der Gegensatz zwischen dem Wissen, das Hui Shi vertritt, und der
Freude, von der Zhuangzi spricht. Hier geht es um ein sehr grundlegendes
Problem, das kennzeichnend ist für die Entscheidung, um die in den

41 Zum Problem der Verschiebung sei hier nur ganz allgemein auf das Werk des

französischen Philosophen Jacques Derrida und auf einige Aufsätze hingewiesen,
die sich mit einem Vergleich der Sprachphilosophie Zhuangzis und Derridas
beschäftigen. So u.a.: Michelle Yeh:"The Deconstructive Way: A Comparative
Study of Derrida and Chuang Tzu", in: Journal of Chinese Philosophy, 10,
Honolulu 1983, S.95-126. Chung-Ying Sheng: A Taoist Interpretation of
'Differance' in Derrida", in: Journal of Chinese Philosophy, 17/1, Honolulu 1990,
S.19-30. Chi-Hui Chien:"Theft's Way': A Comparative Study of Chuang Tzu's
Tao and Derridean Trace", ebd., S.31-50. Michael SASO:"Derrida and the
Decentered World of K'ou Chuan: The Deconstruction of Taoist Semiotics", ebd.,
S.51-60.



DIE FREUDE DER FISCHE 1117

Hundert Philosophenschulen gerungen wird: Eine Form des diskursiven
Denkens, dessen Negativ-Differenzierungen Nüchternheit als unabdingbare
Geisteshaltung zur Voraussetzung haben, trifft auf ein Denken der
Begeisterung, der Freude, das sich ekstatisch und enstatisch ausspricht.

Besonders deutlich wird dies, wenn man sich eine bisher noch nicht in
Betracht gezogene Bedeutungsvariante unseres Textes vor Augen führt:
Das Zeichen, das in seiner Aussprache le mit Freude wiedergegeben wurde,

bedeutet in der Aussprache yue: Musik.4,2
Hieraus ergeben sich Voraussetzungen, die den Gegensatz von Freude

und Wissen auf die Frage nach einer allgemeinen daoistischen Musikologie
hin vertiefen, die sich durchaus als erkenntnistheoretischer und
sozialethischer Gegenpart der Theorien des Wissens oder der Riten (li) darstellen
könnte. Hinweise darauf finden sich allenthalben, die in unserer kleinen
Geschichte auch politische Obertöne zum Schwingen bringen:

Diese Beziehung zwischen Freude und Musik hat schon früh manche
chinesische Philosophen [...] zu sprachphilosophischen Überlegungen angeregt.
Von großer Tiefenwirkung war namentlich die Gegenüberstellung, die der
Konfuzianer Hsün-tzu [...] vornahm, eine Gegenüberstellung, die sicherlich auf
früheren Ansätzen [Hervorh.v.Verf.] beruht und deshalb schon hier kurz
erwähnt werden muß. Er betrachtete die Musik als das Element in der Kultur,
das die Menschen über alle Unterschiede hinweg vereinte, während ihr nicht
minder bedeutsamer Gegenpol, das "Ritual" (li), die Aufgabe habe, umgekehrt
die Menschen nach ihren verschiedenen Klassen zu trennen.43

Für diese Fragestellung einer Beziehung nicht nur zwischen Musik
und Freude, Musik und ekstatischem Sprechen, sondern auch zwischen
Musik und Erkenntnis, Musik und Psychogenese wären Werke neuester

psychologischer und musikologischer Forschung fruchtbar zu machen.44

42 Zur rekonstruierten Aussprache dieser beiden Worte zur Zeit der Kämpfenden
Reiche, vgl. Wolfgang Bauer: China und die Hoffnung auf Glück, München
1971, S.32.

43 Ebd.,S.33.

44 Hier wären u.a. zu nennen: Ludwig JanüS: Wie die Seele entsteht, Hamburg
1991.; A. Tomatis: Der Klang des Lebens, Reinbek 1987, um nur diese beiden
Werke zu nennen, in denen die psychogenetische Dimension intrauterinen akustischen

Erlebens untersucht wird. Einführende und zusammenfassende Darstellungen
dieser Problematik, besonders auch im Hinblick auf mystische Philosophien und
deren ekstatisches Sprechen, finden sich im Werk Peter Sloterduks, darin vor
allem in: Weltfremdheit und in: Zur Welt kommen - Zur Sprache kommen.



1118 PETER HOFFMANN

Auf diesem Weg wird es schließlich möglich sein, die Bedeutung
unserer anfangs so fragwürdigen kleinen Geschichte von der Freude der
Fische in vollem Umfang zu entfalten - nicht nur als verschmitzte
Inszenierung Zhuangzi'scher Sprach- und Erkenntniskritik, sondern auch
als musikologische Miniatur, als kleine Variation über das große Thema

vom Orgelspiel des Himmels, in der wesentliche Motive daoistischen
Denkens anklingen und die, was Tiefe und gedankliche Durchdringung
angeht, keinen Vergleich mit den sog. authentischen Texten des Buches

Zhuangzi zu scheuen braucht.


	Die Freude der Fische oder vom Spiel der Worte

