
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Kabr et la répétition du nom de Rma : réalisation spirituelle et
mémoire de Dieu

Autor: Burger, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA
RÉALISATION SPIRITUELLE ET MÉMOIRE DE DIEU

Maya Burger, Lausanne

"Tous se sont égarés, nul n'est éveillé
Les pandit se sont égarés en lisant les Vedas
Les yogi se sont égarés en lisant les Purana.

Cet orgueil est tout entier l'oeuvre de l'esprit:
Ne vous y laissez pas aller.

En Rama l'âme universelle, l'esprit trouve son repos,
Dit Kabir: adorez le Nom de Rama".

(Pada 387) ï

Le présent article a pour but d'investiguer la récitation du Nom de Räma
chez Kabir2. Cette technique prend un sens particulier chez ce poète,
étroitement lié au souvenir constant de dieu, à une vision imprégnée à la
fois de spéculations métaphysiques et d'une profonde dévotion amoureuse.
Nous essayerons d'évaluer l'impact des différents courants qui ont forgé la
pensée de Kabîr et de démontrer leur importance dans l'oeuvre du poète.
Par cet effort, nous espérons contribuer à éclairer l'atmosphère religieuse
de l'époque et situer une des pratiques très importantes de mantra dans le

contexte de la bhakti médiévale, où elles ont été moins étudiées que dans le
contexte des traditions védiques et tantriques.

Introduction

Parmi tous les poètes de l'Inde, Kabir est peut-être le plus étonnant, le plus
insaissisable aussi. Lorsqu'on parcourt son oeuvre immense, on est
d'emblée frappé par la diversité des paroles qui s'y expriment3. Kabir est

1 Traduction C. Vaudeville, Au cabaret de l'amour, Paris: Connaissance de

l'Orient, Gallimard, 1959, p.79.

2 Kabîr a vécu au XV-XVIe siècle; seule sa date de naissance est connue, soit 1518.

3 L' authenticité de l'oeuvre de Kabîr qui nous est parvenue est sujet à de multiples
controverses. Nous acceptons trois compilations comme contenant probablement
des versets plus ou moins authentiques du poète: le Bijak (dont la compilation date

probablement de 1600) qui contient environs 115 pada et 500 sâkfû; l'Adi Grandi

(compilé vers 1604) qui contient 325 pada et 244 sâkhï; et le Kabir Granthâvalï

(difficile à dater) qui contient selon l'édition de P. Tiwari, 200pada, 21 ramairû et
34 sâkhl.



1044 MAYA BURGER

le fruit d'une époque agitée qui connaît une extraordinaire variété
d'expressions religieuses. A côté des diverses traditions indiennes, déjà
multiples, viennent s'ajouter les messages empruntés à l'Islam, qui
s'implantent progressivement et marquent la vie religieuse de plus en plus
concrètement. Les sädhu hindous se mêlent aux pïr pour échanger leurs
points de vue, à l'image de ce que l'on peut encore observer en Inde
aujourd'hui. L'histoire de cette période, pour le peu qu'on la connaît, nous
enseigne que les saints itinérants se regroupaient pour débattre de leurs
convictions religieuses, prêcher à qui voulait bien les entendre; s'établir
pour un certain temps dans des lieux favorables aux échanges religieux,
puis se remettre en route pour répandre idées et convictions; ou, plus
simplement, se retrouver pour chanter le Nom et la gloire de Dieu. Pour
saisir Kabîr, il est essentiel de garder à l'esprit ce mode de transmission
qui prend sa source dans l'univers de la tradition orale et populaire. Il est
même essentiel d'accorder une place dominante à ce mode de transmission,
qui se fonde sur l'écoute. Aujourd'hui nous lisons les textes de Kabir, mais
à l'époque de leur composition, ils se basaient sur la mémoire orale. La
perception auditive de cette expression religieuse ouvre la voie à la
compréhension de ces textes, qui, sans ce souci, resteraient muets, ou
livrés à une compréhension purement livresque. La richesse de la pensée
de Kabîr se dévoile, en effet, au niveau auditif et les phénomènes de japa
et de sumiran (smarana) s'inscrivent dans une expérience sonore du divin.

Kabir vient probablement de Kâsï. De métier, il était tisserand et
appartenait donc à une frange de la société indienne qui ne jouit pas d'un
statut social prestigieux. Il s'agit d'une jâti, appelé Kori, qui a

probablement été convertie à l'Islam dès le XNIe siècle4. L'ampleur réelle
d'une telle conversion se laisse difficilement évaluer, car on sait combien
les conversions ont un caractère superficiel dans le contexte indien. Kabir
nous dit lui-même qu'il est julâhâ, qui est le terme musulman pour
désigner un tisserand; néanmoins, toute son oeuvre abonde d'éléments qui
indiquent sa profonde appartenance à la culture hindoue, ce qui devrait
nous inciter à penser que la limite entre les différentes traditions n'étaient
pas très tranchée à l'époque de Kabîr.

L'appartenance sociale de Kabîr pose de nombreux problèmes; nous y reviendrons
en parlant de son héritage spirituel. Dans l'état actuel de la recherche il est
communément admis que Kabir était tisserand (julâhâ) et musulman converti. A ce
propos voir: C. Ray: Kabîr aur Raidas, ek tulanâmak adhyayan, Benares, Saurad
Prakashan, 1978. p. 46-48.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1045

Rappelons que du point de vue de son oeuvre et de sa conviction
religieuse, Kabir est classé parmit les poètes dits Sant et nous aurons soin
de recourir à leur spéculations pour éclairer la notion de Räma chez Kabir.
Les Sant constituent un mouvement de la bhakti dissidente qui a remué et
secoué le Nord de l'Inde dès le XIHe siècle, s'opposant de façon radicale à

la société brahmanique.
Les caractéristiques principales de ce mouvement s'appliquent assez

bien à Kabîr, sans pour autant lui rendre justice entièrement.

Poésie de Kabir

En guise d'introduction, laissons la parole à Kabir pour présenter ses

convictions les plus fondamentales5. Nous analyserons, dans un deuxième

temps, les notions-clés que nous avons eu soin de faire apparaître dans le
choix de nos citations, et nous les situerons dans le contexte plus large de

l'Hindouisme et de l'oeuvre de Kabir.
Kabir se distancie des traditions établies, et parfois des siennes

propres, pour faire primer l'expérience directe du divin. En effet, il n'a
aucun égard pour une personne qui suivrait aveuglement une tradition ou
qui prêcherait quelque chose dont il n'a pas fait l'expérience lui-même; il
puise sa force et conviction religieuse dans la rencontre directe et
fondamentalement révélatrice du divin.

Dans des sâkhï dédiés à sa réalisation, Kabîr, dit:

pârabrahma ke tej kâ, kaisâ hai unmän /
Kahibe kau sobhä nahîn, dekheü hi parvän //
"La splendeur de para brahman, comment peut il [être sujet] à l'inférence, sa

beauté ne peut être décrite, il faut la voir pour en avoir la certitude." (K.G.
parcä kau aflg, 9.2)

Jab main thä tab hari nahirì, ab hari hai main nähin /
sab andhiyärä miti gayâ, jab dipak dekhä mänhift //

"Quand moi j'étais, Hari n'était pas, maintenant il y a Hari et il n'y a plus moi;
toute obscurité s'est effacée, quand j'ai vu la lumière." (K.G. parcä kau atìg,
9.1)

Nous tirons toutes nos citations de Kabîr vânî, recension occidentale avec
concordances, établie par C. Vaudeville, Pondichéry: Institut français
d'Indologie, 1992, No 64. Cette recension présente l'avantage de nous fournir tous
les textes nécessaires à notre enquête, surtout les versets du Guru Granth. Sauf
indication contraire, toutes les traductions ont été faites par nos soins.



1046 MAYA BURGER

Kabîr mentionne aussi combien le chemin qu'il a choisi s'avère être
difficile:

Kabîr kä ghar sikhar par, jahärt silahali gail /
pârtv na tikai pipilakâ, logani lade bail //
"La maison de Kabîr est au sommet, là où la route est glissante (rocailleuse);
une fourmi ne peut pas s'y tenir avec un pied, [et pourtant] les gens [s'y]
rendent avec des boeufs chargés." (K.G. sükhim märag kau ang, 10.2)

Et ce chemin de la réalisation, comment Kabîr l'a-t-il parcouru
(sâdhana):

- dans l'amour pour Räma

sabakaun bûjhat main phirûii, rahan kahai nahin koi /
priti na jorï räm saun, rahni kahän tairt hoi //
"Je me promenais ci et là demandant à tous [si je pouvais rester], [mais]

personne ne me disait de rester; qui veut t'inviter à rester, si tu n'es pas lié à

l'amour de Räma?" (K.G. sükhim märag kau artg, 10.15)

- avec l'offrande du Nom

tun tun kartä tüii bhayä, mujh main rahï na hürt /
vari tere närturt pari, jit dekhauri tit türt //
"Répétant Toi Toi, je suis devenu Toi, il n'y a plus de Je en moi; faisant
l'offrande de Ton Nom, où que je regarde il y a Toi." (K.G. sumiran bhajan
mahimä kau artg, 3.6)

...äpä mejai hari bhajai, tab pävai didâr //

"...Effaçant le soi, adorant Hari, alors on obtient la vision." (K.G. satgurû
mahimä kau artg, 1.28)

- avec le souvenir de Dieu

Jihi ghati priti na prem ras, phuni rasanän nahin räm /
te nar ai saftsâr main, upaji bhae bekam //
"Chez qui le sentiment d'amour et de tendresse n'a pas pris racine, [dont] la
langue ne répète pas Râma; ces hommes sont venus dans le monde, ils sont nés

et sont devenus inutiles". (K.G. sumiran bhajan mahimä kau artg, 3. 9)

räm näm säurt dil mili, jam hartm pari biräi /
mohirt bharosä ist kä, banda naraki na jäi //
"Quand j'ai rencontré dans mon coeur le nom de Räma, j'ai été séparé de Yama
(dieu de la mort); j'ai une foi complète en Dieu, une [telle] personne n'ira pas
en enfer." (K.G. besâs kau artg, 32.7)



KABÎR ET LA RÉPÉTITION DU NOM DE RÂMA 1047

Et quelle est finalement sa relation au divin, comment celui-ci se

manifeste-t-il à Kabir?

satgurû särtcä sürivärt, sabad ju bähä ek /
lâgat hi bhuirt mili gayä, para karejai chek //
"Le maître véritable est le vrai héros, il a envoyé sabda (parole révélée), au

moment où il a frappé, je suis tombé6, dans mon âme un trou s'est fait." (K.G.
satgurü mahimä kau artg, 1.9)

satgurû lai kamärtn kari, bähan lägä tir /
ek ja bähä priti saurt, bhitari bhidâ sarir //
"Le maître véritable a pris l'arc, il a commencé à envoyer des flèches, l'une,
envoyée avec amour, a percé l'intérieur de mon corps." (K.G. satgurû mahimä
kau artg, 1.21)

...kahai Kabîr bhitari bhidâ, satgur kai hathiyârtr //

"... dit Kabîr, l'arme du maître véritable m'a percé complètement." (K.G.
satgurû mahimä kau artg, 1.22)

Après ce prélude poétique qui situe les convictions les plus
fondamentales de Kabîr pour notre propos, procédons à l'analyse des
termes-clés et commençons par situer le concept dejapa.

Japa

Dans le contexte de l'Inde, où les traditions et pratiques religieuses sont
multiples, japa caractérise un phénomène complexe et il recèle des

interprétations et des sens variés. En général, on traduit le terme par
prière, récitation.7

- Etymologiquement le terme vient de la racine jap, murmurer; ce qui
dégage en premier lieu l'idée d'une récitation, d'une prière murmurée8.

Littéralement j'ai rencontré le sol, ce qui pourrait vouloir dire qu'il a trouvé ses

racines. Mais eu égard la métaphore globale de la phrase, nous optons de traduire
milnâ par tomber.

Nous reprenons ici une triple division établie par Padoux pour définir japa. Ces

catégories n'ont de fonction qu'heuristique, et ne sont point exclusives. A.
Padoux, «Contribution à l'étude du MantraSästra», in Befeo, Paris: tome LXXVI,
1987, pp. 117-159; p. 117.

Padoux nous renvoit à une traduction allemande, "Murmelmeditation", qui "...
rend assez bien compte du double aspect de récitation murmurée et de

concentration mentale du japa" (op. cit., p. 117). Si le sens principal est



1048 MAYA BURGER

- Dans un sens plus restreint, japa traduit une pratique rituelle: il
s'agit de la répétition rituelle plus ou moins codifiée d'un mantra. Répéter
rituellement et de façon rigoureusement conditionnée un mantra peut être

source de purification, de force et d'avancement spirituel. Pour reprendre
les termes de Padoux, savamment choisis, "japa exprime une mobilisation
hautement ritualisée des puissances de la parole9." En effet, l'idée fonda-'
mentale, en résumé et donc de façon forcément schématique, est que les

mantras sont capables de mobiliser l'énergie dont ils sont constitués. Ce

sont des phonèmes, des mots ou des phrases qui sont investis d'une
puissance inhérente. Dans le contexte tantrique, par exemple, le mantra est
la forme phonétique de la déité et, ce qui nous intéresse plus
particulièrement, "sa récitation est un procédé pour fixer sur celle-ci
l'attention du pratiquant, une façon d'en produire une manifestation
sensible, phonétique, de la rendre véritablement présente10."

Dans le contexte des formes majeures de la bhakti et de son évolution
durant le XVe et XVIe siècle qu'elle soit de type shivaïte, krishnaïte ou
vaiçnava, la répétition du nom de dieu joue un rôle primordial et constitue
le point central de l'usage du mantra. Recevoir un mantra et le réciter, met
le dévot en progression sur son chemin spirituel11. Plus qu'aucun autre

montra, celui du nom de dieu est investi d'un pouvoir particulier. Citons la
tradition du nâma kïrtana, la récitation du nom de dieu, comme par
exemple la récitation des mille noms de dieu des vaisnava.

- La pratique du japa peut aussi être plus spécifiquement une
technique mentale, psychologique, yoguique. Plusieurs écoles de pensées
en Inde ont abondamment spéculé sur l'aspect plus intériorisé et libérateur
du japa. Les écoles non-dualistes du shivaïsme du Cachemire ont
admirablement décrit la création comme une émanation phonique et
l'appréhension possible de cette force créatrice dans les différents plans de

la manifestation par une technique comme le japa. Dans cette vision du
monde, la création est perçue comme une émanation phonique, la Réalité
ultime comme sonore, audible, et le monde comme une expression de cette
énergie sonore première. "Mantras are the highest forms of manifest sound

murmurer, japa peut cependant se faire à haute voix, comme il peut se faire en
silence, ainsi que nous aurons l'occasion de le préciser.

9 Ibid., p. 140.

10 Ibid., p. 128.

11 Remarquons ici qu'il serait erroné d'adhérer à la croyance que les mantras doivent
être en sanscrit. Il en existe de nombreux en langues vernaculaires.



KABÎR ET LA RÉPÉTITION DU NOM DE RÂMA 1049

and are the perfect media for experiencing the supreme sabda brahman", à

quoi nous ajoutons que le japa une technique essentielle pour y parvenir.
Pour notre propos, soulignons que la bhakti a elle aussi abondamment
spéculé sur une appréhension plus psychologique du japa et Kabir se situe
dans cette dernière perspective.

Pour comprendre l'usage en tant que pratique spirituelle ou yoguique
de japa chez Kabir, il faut tout d'abord clarifier et sonder ses sources
d'inspiration.

L'héritage de Kabir

Du peu que l'on sait de la vie de Kabir, on est d'accord pour dire qu'il est
issu d'une famille de hatha yogis et de tantristes12. Dans son oeuvre, la
description précise des démarches des hatha yogis et le choix de son
vocabulaire ne laisse place à aucun doute. De cette affiliation spirituelle,
Kabir va retirer un certain usage de japa, qui est lié à des exercices
yoguiques complexes. C'est ce que montre les versets suivants:

sûr samärtnäh câftd main, duhùrt kiyâ ghar ek /
man kä cetâ tab bhayä, kachu pürabalä lekh //
"Le soleil s'est fondu dans la lune, les deux ont fait une maison13; c'est alors

que la conscience de l'esprit s'est mise à exister, ceci était prédestiné14." (K.G.
parchä kau artg, 9.20)

Le yogi décide d'emprunter une route qui consiste à inverser les

processus naturels pour retrouver l'état d'union avant la manifestation:

manakai matai na cälie, chärtri jìv kï banni /
taküft kerä tär jyaurt, ulafi apütbä ärtni //

12 Bien que musulman, Kabir ne connaît guère l'Islam. Son père devait appartenir à

une caste de yogi mariés convertis a l'Islam et connaître une forme de hatha yoga
comme il était propagé par les Nâthyogis. Voir à ce propos les travaux de
recherche de C. Vaudeville, Kabîr, Oxford: Oxford Clarendon Press, 1974.
Notamment pp. 81-119 et Au cabaret de l'amour, p. 11 et 12.

13 En langage yoguique, ce sont les deux courants principaux perçus par le yogi dans

son corps qui se sont unis pour permettre l'accès à une conscience considérée
comme seule "réellement existante".

14 Littéralement "quelque chose enregistré, écrit auparavant", ce qui veut bien dire
prédestiné.



1050 MAYA BURGER

"Ne va pas le chemin de l'esprit, abandonnant la parole (ou les préceptes) du

jîva, comme le fil sur la bobine, inverse [ le] et enroule [ le]." (K.G. man kau

artg, 29.23)

Kabir soci bicâriyâ, dujâ koï nârthirt /
äpä par15 jab cïnhiyart, tab ula{i samärtnärt mänhirt //
"Kabîr a pensé et réfléchi, il n'y a pas d'Autre; quand j'ai connu le soi et le

non-soi, alors je [suis allé] dans l'autre sens, je me suis immergé [dans l'Un]."
(K.G. bicär kau artg, 28.3)

Rappelons pour l'histoire que le yoga tantrique16, plus particulièrement

celui prôné par Gorakhnath, constitue un élément important de la
bhakti médiévale. Pour Kabir, c'est un système de référence qui a

imprégné sa démarche en profondeur. Globalement parlant, le yoga
tantrique désigne un regroupement de mouvements qui, durant cette

époque, interagissaient fortement, dont le saktisme et le shivaïsme du
Cashmire sont deux formes particulièrement importantes et populaires.17

Le nâtha sampradâya, plus que d'autres traditions, montrent la

profonde imbrication entre éléments tantrique, bouddhiste et populaire.
Kabir a été profondément inspiré par des yogi de cette appartenance
spirituelle qui jouissaient d'une grande popularité dans les couches basses

de la société indienne. Alper nous rapelle ceci: "... Nathism is an
especially important source for that 'sonic mysticism' central to the Tantric
understanding and use of mantras18." Deux héritages s'y combinent: d'un
côté le nondualisme du Cachemire (le fondateur de la tradition nâtha aurait
été instruit par un sage cachemirien) et de l'autre côté les pratiques
ésotériques des Siddhas, hindous ou bouddhistes. L'oeuvre de Kabir
résonne de cette influence des Näths mais, disons le tout de suite, il y a

aura chez lui ce qu'on ne trouve pas en général chez les Näths, la bhakti et
plus précisément encore, une prema bhakti, une foi dévotionnelle qui met

15 Par doit avoir ici le sens de autre, étranger, opposé, ennemi, donc soi (äpä), non-
soi (par).

16 Pour en avoir un résumé succint, voir C. Vaudeville, op. cit. 12, p. 121.

17 Pour sakti, nous reprenons à notre compte la définition très claire d'Alper: "By
saktic I refer to those works, movements, or rituals that - however they identify
ultimate reality: as a god, a goddess, or impersonnally as, e.g. Brahman -

presuppose that ultimate reality expresses itself in and as the world through a web
of capabilities or potencies known as saktis", H. P. ALPER, «A Working
Bibliography», in Understanding Mantras, Dehli: Motilal Banarsidass, 1991, p.
398-399.

18 Ibid., p. 372.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1051

au premier plan l'amour. Kabir, bien qu'il connaisse le yoga et les

techniques de réalisation prônées par les Näths, il n'a jamais véritablement
adhéré à ses voies austères. Kabir a choisi la voie de la poésie et évite
volontairement la rigidité d'une voie déterminée qui ne met pas au premier
plan l'élément amoureux, essentiel à sa démarche spirituelle. Il sait aussi
combien la poésie est un véhicule plus souple pour cerner et décrire ce qui
est insaississable par définition.

La discipline spirituelle des Siddhas visait à vivre l'état de sahaja,
l'état naturel authentique de l'homme, c'est-à-dire à réaliser l'Ultime
Réalité en chacun. Ils avaient recours aux techniques yoguiques pour
arrêter les turbulances du mental qui interfèrent dans cette quête. Ce

message des Siddhas a été répandu dans le large public via les Näthyogis.
Ces derniers ont beaucoup mis l'accent, dans leur discipline

spirituelle, sur le contrôle du souffle et les méthodes physiques pour
atteindre le but fixé, celui de découvrir notre état véritable, identique à

l'Absolu, à l'Inqualifiable, qu'ils appellent aussi sahaja, naturel, ou suniya,
vide.

Le terme de sahaja mérite que l'on s'arrête un instant, car il est
crucial pour saisir la pensée, ou plutôt la voie, de Kabir. Littéralement, ce
terme veut dire facile, naturel, mais comme le rappelle L. Silburn, il ne

peut s'agir d'un état naturel "entendu au sens ordinaire: il répond à une
expérience mystique précise... au moment où l'on prend conscience que
rien de nouveau n'a surgi et que jamais l'Inné ne fit défaut19." En
paraphrasant Kabîr, on peut dire que le maître véritable (sat guru), qui
n'est pas physique, révèle à l'homme le Verbe véritable (saci bânï) et par
ce Verbe l'entraîne à l'état d'équilibre parfait (sahaja samâdhi).

tat päyä tan bisarâ, jab mani dhariyä dhyärtn /
tapani miti sitai bhayä, jab sunni hyä asanänn //
"Je L'ai trouvé [le Réel], j'ai oublié le corps, quand mon esprit a atteint la
méditation; la souffrance était effacée, l'être s'est rafraîchi, en ayant pris un
bain dans le vide." (K.G. parcä kau artg, 9.31)

gartg jamun ke arttarai, sahaj sunni laurt ghâ( /
tahâft Kabirâ math racâ, munijan jovairt bât //

19 L. Silburn, Hymnes aux Kâlî. La roue des énergies divines, Paris: Publications de

l'institut de Civilisation indienne, Fascicule 40,1975, p. 15.



1052 MAYA BURGER

"Entre Ganga et Yamuna, prends la destination20 de sahaja suniya; là Kabîr a
construit son hermitage, [tandis que les munis cherchent le chemin." (K.G.
sükhim märag kau artg, 10.7)

L'enseignement des Nàthyogïs est extrêment précieux pour notre

propos et éclaire notre compréhension de japa dans ce contexte: en effet,
c'est avec le souffle que s'énonce le japa:

Kabir man gâphil bhayâ, sumiran lägai nähin /
ghanift sahaigâ sâsanâA, jam kï dargah mânhirt //
"Kabîr l'esprit est devenu trouble, il ne s'est pas attaché au sumiran; le souffle
souffrira beaucoup dans la tombe de Yama (dieu de la mort)." (K.G. man kau

artg, 29.14)

La respiration qui guide la vie du yogi occupe une place centrale dans

la vision de japa de Kabir. Celui qui arrive à une maîtrise totale du souffle

peut arriver au point où sa vie se régularise au rythme divin, c'est à dire

que la vie devient une récitation constante du nom divin, sans qu'il ait pour
autant besoin de prononcer son nom. L'adepte acquiert une telle justesse
d'être que le souffle exprime naturellement (sahaja) la vérité ultime
(suniya).

Mais avant de nous fixer sur ce stade ultime, examinons encore le
chemin pour y parvenir et le lien entre la récitation (japa) des mantra et les

cakra, les centres nerveux du corps, qui symbolisent les seuils de

conscience que doit traverser le yogi pour se libérer, obtenir la réalisation

ou, comme dans le cas de Kabir, arriver à l'union mystique21. A ces

centres sont, en effet, associés des montra que l'on va produire et réciter,
et qui sont lié à la kundalini, cette énergie latente en nous que l'on cherche
à éveiller. Ainsi, il existe des phonèmes comme ham-sa, OM ou,
précisément Rama qui, selon ces voies, sont liés au mouvement de la
kundalini. Par exemple le ham-sa est un japa lié à l'inspiration et à

l'expiration:

20 Ghâ(, littéralement les marches qui mènent vers le fleuve, ici c'est bien la
destination, car on ne peut pas aller plus loin que les ghât, c'est un aboutissement.

21 Pour le cas des yogis, voir les effets décrits par G. W. Briggs, Gorakhnâth and
the Kânphata yogis, Delhi: Motilal Banarsidass, 1982, p. 341 et suivantes.



KABÎR ET LA RÉPÉTITION DU NOM DE RÄMA 1053

"Avec le son de ha le jiva (sous sa forme de pròna) sort et avec le son de sa

(sous forme de apâna) il entre dans le corps. Lefiva récite sans cesse ce mantra
hamsa hamsa22. "

C'est bien le jiva qui récite, c'est-à-dire notre principe ou souffle de

vie, et non pas notre esprit ou notre mental. Les Gorakhnäth appellent
gäyatri ce ham-sa, qui, dérivé du processus de respiration, devient un
mantra essentiel.

En effet, le ham-sa chez les Nathyogï symbolise l'absolu et équivaut
au mantra OM. En les récitant l'on s'identifie au Suprême, à la source
première. Ham-sa: deux syllabes avec au centre une respiration sous forme
de point (bindu). Les deux syllabes sont associés aux deux courants
principaux dans le corps qui sont idâ et pîhaglâ; si ces deux courants sont
maîtrisés, alors la kundalini s'éveille et par un troisième canal, susumnâ
qui mène le yogi au but ultime23. Pour Kabir c'est ram ma (Räma), avec
une nasalisation, qui joue un effet analogue à celui de ham-sa24, comme
nous allons encore le préciser.

Rappelons tout d'abord la vision qui sous-tend l'usage de cette
technique. Le shivaïsme du Cachemire nous dit que la parole originelle est
une énergie phonique éternelle, qui se transforme pour faire apparaître les
niveaux du cosmos. Cette parole, ce son, précède nécessairement l'objet à

"énoncer", "la parole précède l'objet, elle le fait apparaître, elle est
l'énergie qui le soutient, sa nature profonde, ce en quoi il se résoudera lors
de la résorption cosmique25" Ce processus d'émanation se fait à partir du

son primordial, première vibration lumineuse, résonance sonore (nâda),
"état extrêment subtil de pure énergie phonique qui, par une série de

transformations et de condensations, deviendra moins subtil, et formera un
concentré, ou une goutte (bindu) d'énergie sonore dont la division fera
naître les mondes, les hommes et les langages"26. Ceci se produit à la fois
sur le plan cosmique et humain et l'homme a cette possibilité d'inverser le

processus pour retrouver l'état initial.

22 Goraksa Sataka stance 42, Hakärena bahir yâti sakarena viset punali I
Hatiisahaihsetyamum mantram jîvo japati sarvadä II

23 Voir à ce propos le verset 39 du Goraksa Sataka qui décrit ces procédés.

24 Les Sants shivaïtes utilisent le so-ham.

25 A. Padoux, Recherches sur la symbolique et l'énergie de la parole dans certains
textes tantriques, Paris: Institut de Civilisation indienne, 1975, p. 51.

26 Ibid., p. 51.



1054 MAYA BURGER

"Les mantra participent en effet de l'énergie divine, ils la concentrent
en eux. C'est ce que l'on exprime lorsqu'on dit que chaque mantra est le

"signifiant" (vâcakd), c'est à dire la forme phonique, l'énergie, l'essence
même, d'un aspect de la divinité. Certains mantra sont même envisagés
comme des symboles non plus de la divinité particulière, mais de l'absolu
divin, de l'énergie première elle-même - tel est notamment le cas de OM -

La parole originelle inséparable du Dieu transcendant en arrivera,
dans cette perspective, à être considérée elle-même comme un mantra"21.

Le harh-sa, symbole de l'absolu divin, est présent dans tous les êtres,
c'est un son que personne n'émet, un son qui se donne de lui-même, c'est
le fameux son non-frappé qui est l'essence de la parole, ce qui fait qu'il
peut y avoir parole; mais comme dit Kabir, rares sont ceux qui l'entendent;
l'entendre équivaut à une expérience mystique, où le yogi entend ce "son
des sons", une réalité cosmique et divine à laquelle il s'unit: "anâhata" est
"le seul phonème qui a pour nature nâda, qui ne se divise pas en tous les

autres phonèmes, on l'appelle 'non-frappé', car il est indestructible"28.
Rien n'est inventé, comme le rappelle Kabir, ceci est prédestiné, ce

son premier se donne de lui-même, se révèle à celui qui a fait le chemin
nécessaire pour l'entendre. Il existe une technique pour écouter ce son, qui
n'a alors plus besoin d'aucun support extérieur, c'est ajapajapa la

technique de récitation de la non-récitation. Le Gorakça Saktaka l'appelle
Vajapa gäyatri et le yogi le répète inlassablement vingt et un mille six cent
fois par jour, sans un son vocal. "The gäyatri called ajapa (is) the giver of
liberation to yogis29. "

La véritable récitation peut donc être complètement intérieure: on se

concentre sur nâda, le son éternel, premier, une résonance phonique
subtile, que l'on peut vivre dans le coeur. C'est le japa du non japa, la
technique de la non-technique, l'écoute du son non-frappé. Il n'y a

personne qui produit ce son, il se donne à l'être attentif. Kabir dit:

aisâ koi nârt mila, samajhai sairtn sujârtn /
doi bajarttâ nârt sunai, surati bihünärt kânn //

27 Ibid., p. 51.

28 Ibid., p. 88.

29 G.W. Briggs, op. cit., p. 293.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1055

Je n'ai rencontré personne qui ait pu réaliser le signe de sagesse; les tambours30

(anähata) jouent [mais] ils n'entendent pas, leurs oreilles sont sans écoute."
(K.G. gur sikh herä kau artg, 5.4)

gagan garaji artmrit cuvai, kadali kartval prakâs /
tahârt kabïra bartdagi, kar koi nij das //
"Dans le ciel il tonne, le nectar d'immortalité coule goutte à goutte, le platane
et le lotus font émaner une lumière; là, Kabir [fait] une salutation, que
quelqu'un me fasse devenir sien." (K.G. parcä kau artg, 9.35)

Kabir kartval prakäsiyä, ügä niramal sur /
rairtni artdheri miti gai, bäge anabad tür //

"Kabîr, le lotus a dispensé de la lumière, s'est levé un soleil pur, l'obscurité de

la nuit a été effacée, [alors] joue la trompette du son éternel." (K.G. parcä kau

artg, 9.36)

Kabir sabad sarir main, bin gun bäjai tanti /
bähari bhitari rami rahä, tätain chü{i bharäriti //

"Kabir, [quand] il y a eu la parole [révélée] dans le corps, [alors] sans être
tirées, les cordes [de l'instrument] résonnent, dedans et dehors tout est
joyeux31, c'est pourquoi les pensées erronées sont dissipées." (K.G. parcä kau

artg, 9.37)

Les différentes formes de yoga, dont Kabir se fait le porte-parole,
enseignent qu'il faut cesser le flot de l'activité mentale, arrêter les facultés
externes qui nous attirent et nous dispersent. C'est alors que cette mélodie
"Inaudible" se donne. Quand l'union mystique s'est produite, Kabir décrit
son état comme suit:

Jihirt ban sirtgh na sartcarai, partkhï uri nahin jâi /
raini divas kï garni nahirt, tahän rahä Kabîr lau läi32 //

"Dans la forêt où il n'y a pas de lion, où l'oiseau ne vole pas, où il n'y a ni jour
ni nuit, là habite Kabir, en méditation." (K.G. sükhim märag kau artg, 10.4)

30 Le tambour fait référence au son non-frappé; une autre métaphore pour le son non-
frappé est le tonnerre qui gronde. Ces métaphores se retrouvent dans le

vocabulaire des Näths.

31 Ici probablement ramait karnâ, joyeux; on dit en hindi, dans l'usage populaire,
que ce qui dans la vie donne ramait, c'est cela Räma. On semble s'approcher par
la voie populaire de l'expression de Kabîr.

32 Lau lagânâ équivaut à dhyân lagânâ.



1056 MAYA BURGER

Paftkhi uränirt gagan kaurt, pind, rahä pardes /
pannili piyä cartcu binu, bhüli gayä yahu des //
"L' oiseau s'est envolé au ciel, alors que le corps est resté dans un monde (est
aliéné dans ce monde)33; il a bu de l'eau sans bec, il a oublié ce monde-ci."
(K.G. parcä kau artg, 9.6)

Une fois que cet état a été atteint, les repères habituels n'ont plus
prise, et pour nous déconcerter, Kabir utilise ce langage paradoxal et
métaphorique. Il veut éviter que l'on puisse aborder cet état avec notre
conscience journalière. Aimant communiquer, il brusque nos habitudes

pour essayer de nous lancer dans ce voyage initiatique. Dans ces moments,
Kabir utilise volontiers, pour nous provoquer, le langage inversé (ulaÇa

barrisi), une technique d'éveil qu'il a dû emprunter aux Siddhas34.

Pour Kabir, c'est le nom de Rama qui est le mûla mantra, le mantra
de base qui contient en lui-même la Réalité Ultime, vu comme l'équivalent
de OM, l'Absolu. Kabir l'appelle aussi le Satgurû (le maître véritable),
l'être suprême qui est au-delà de toute qualification (niranjana). Il nous dit:

Kabir parhibâ duri kari, pusatag dehu bahâi /
bâvan akkhir sodhi kai, rarai marnai cit lai //

"Kabîr, arrête d'étudier, jette loin les livres; étudie les 52 lettres de l'alphabet,
[mais] concentre ton esprit sur ra et ma (ou sur la répétition de ra ma)." (K.G.
karnïrt kathartïrt kau artg, 33.1.)

Il ne faut point essayer de chercher la solution dans les livres. Il suffit
d'écouter les émanations des lettres de l'alphabet pour accéder à la source
première, l'origine de toute manifestation. Ce verset, par sa syntaxe, nous
donne aussi une idée de répétition des deux syllabes ra et ma. En effet,
pourquoi Kabir aurait-il écrit rarai mamaP. Probablement qu'il a recouru à

cet artifice pour nous donner une idée de répétition. Il ne pourrait s'agir
d'une répétition mécanique. Il y a chez Kabir un secret dans renonciation
du mot lié à la puissance inhérente aux deux syllabes d'une part, et d'autre
part aussi à leur caractère binaire (avec une respiration, une prolongation
rythmique - bindu) qui régularise le corps, l'apaise, et lui confère à travers

33 Littéralement: "est resté dans un monde étrange", pardes voulant dire qu'on est du

pays (des), tout en étant étranger.

34 L'ulaf bâmçî a été plus particulièrement étudiée dans le contexte des Bïjak, où
cette forme d'expression est beaucoup plus fréquente. Voir par exemple L. HESS et
S. Singh, The Bïjak of Kabîr, Delhi: Motilal Banarsidass, 1986, pp. 135-161.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1057

un processus répétitif un rythme qui libère l'accès vers une autre
conscience.

Le souffle peut acquérir, par la concentration, une telle stabilité qu'il
n'est plus affecté par rien d'extérieur, par aucun rythme extérieur imposé.
C'est le retour vers un état naturel. Le mental se dissout entre l'inspire -
expire, entre deux états de conscience. Le souffle devient identique à

Rama. Dire le nom de dieu, au point où il disparaît et devient la respiration
quotidienne, c'est faire de sa vie une respiration du dieu Räma.

La réalité ultime s'offre à Kabir tel un état naturel que l'on découvre

ou redécouvre, et c'est le maître véritable, le guide intérieur qui le montre.
De la récitation extérieure du mantra l'on passe à une récitation intérieure
et finalement c'est la vie elle-même qui devient une récitation. Kabir sait

que l'énoncé du mantra enlève déjà une force qui peut être maintenue

quand on récite le mantra intérieurement. Si réciter libère les énergies
contenues dans les mantras, cette même énergie peut être encore plus forte
quand elle ne se perd pas dans la parole, mais reste au dedans35.

Il nous faut quitter ces plans pour analyser japa dans sa dimension
manifestée. Dans ce sens, et dans un contexte où l'on attribue un tel
pouvoir au langage et à l'énoncé, il paraît important de centrer la rélexion
sur le support linguistique de Kabir et par là-même des Sant. Par le même

biais, nous pouvons rendre compte du mode de transmission des vers du

poète.

Les formes poétiques de Kabir

La langue de Kabir est très riche et surtout variée. Le poète possède, en
effet, cette capacité d'adapter son langage et son vocabulaire à son
interlocuteur36. Du point de vue style, Kabir utilise surtout deux formes 37:

35 Ceci rappelle une conception générale qui veut que le non-dit est plus fort que ce

qui est dit, que le bîja mantra, le mantra condensé contient un pouvoir plus
puissant qu'une formule complète, ou encore que le silence est à l'origine de la

parole et le but ultime de toute démarche recitative.

36 La langue composite de Kabir, selon l'état actuel de la recherche, est un mélange
de hinduî (vieux hindi) et de dingal (ancien râjâsthânî) "Cette 'langue' qu'un
critique proposait d'appeler 'jargon-de sadhu' était en effet utilisée par les

prédicateurs itinérants dans l'Inde du Nord au XIVe et au XVe siècle." C.

Vaudeville, Au cabaret de l'amour, op. cit. p. 19.

37 Le ramainî est une autre forme, mais dont nous ne parlerons pas ici.



1058 MAYA BURGER

- le sâkhi ou dohâ
- le pada ou sabda

Ce qui est intéressant, c'est que dans le contexte des Näthyogis, Kabir
utilise le sâkhl. Dans l'univers de la bhakti amoureuse, la pensée de Kabîr
nous est parvenue plutôt sous forme de pada, d'expressions plus lyriques.

Les sakhïs sont des témoignages, la désignation Sant du dohâ, qui est

un vers extrêment populaire dans la littérature Apabhramasa, chez les

bouddhistes, jains, Siddhas et Näths.
Le dohâ est un couplet qui se suffit à lui-même38; il est court

(environs 24 mâtra); chaque ligne du verset constitue une phrase en soi,
rendant l'expression très succinte. On ne donne que le squelette de la
pensée, ce qui en rend la lecture ardue et multiplie les possibilités
d'interprétation.

Les dernières syllabes des vers du sâkhï riment; après le 13e mâtra de

chaque vers, il y a une cassure syntaxique, une rupture. Une pause
rythmique peut aussi être notée après le 6e mâtra.

Comme le dit K. Schomer, le dohâ a donc toutes les qualités pour la
mémorisation, ainsi que pour la transmission orale: vers rimes, division en
unités rythmiques plus petites et une relation étroite entre unité rythmique
et unité de sens. Les sakhïs sont en effet des couplets courts et faciles à

mémoriser. Au fil de l'oeuvre de Kabir, on découvre de multiples
irrégularités, ce qui plaide en faveur d'un art qui ne cherche pas la
perfection stylistique, mais la communication d'un savoir que les auditeurs
peuvent facilement assimiler. Ce qui donne au couplet son véritable
rythme, c'est la division quaternaire du couplet qui rappelle le tâla le plus
régulier et le plus facile de la musique, ce qui fait que le dohâ peut aussi
être chanté et en tout cas psalmodié. Ce rythme a un lien étroit avec le
souffle, qui, comme nous l'avons montré, est très important dans le
contexte des Näthyogis et de Kabir. Rythme de la langue et souffle se

conjuguent de façon à devenir un moyen d'inspiration pour le compositeur
et une aide pour celui qui veut se rappeler des versets qu'il a entendus 39.

38 K. Schomer et V. H. Mcleod, The Sant, Delhi: Motilal Banarsidass, 1987, p.
62.

39 Le dohâ a souvent aussi un aspect proverbial et se prête donc bien à des

enseignements qui transmettent la sagesse du peuple. Le dohâ s'utilise souvent
aussi comme un refrain (tek) pour les vers chantés (pada) ou des lignes que l'on
intercale dans les chants, et qui constituent des enseignements courts et peuvent
être retenus assez aisément grâce au caractère rythmé.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1059

Bhakti et japa

La bhakti se caractérise par une floraison de réunions congrégationnelles
pour chanter et psalmodier le nom de dieu. Le nom de Räma est en
pratique celui qui se prête le plus au japa. Sous cet angle d'ailleurs il est
employé dans les différentes traditions, chez les sikhs (râmasamkîrtan), les

Näths, les vaisnavas, etc.
Si l'on regarde l'usage de Räma aujourd'hui, on s'aperçoit qu'il est

devenu un nom quasi générique pour dieu. Bien qu'il fasse tout d'abord
référence au roi idéal Räma, symbole de bonté, de justice et de dharma, ce
nom est aussi entré dans le langage courant et s'utilise de multiples façons:
le dictionnaire nous donne par exemple comme traduction pour "réciter le

nom de dieu" Räma kâ nâma japnâ; pour mourir, Räma ko pyârâ honâ,
Räm Räm comme une salutation, ou comme une interjection d'étonnement
ou d'agacement, are Räma. On utilise encore ce mot dans les processions
de funéraille: Räma nam satya hai; ou Dieu seul sait Räma jâne. On
n'utilise alors aucun autre nom de dieu. La référence porte seulement sur
l'aspect sonore de ce nom, et non plus sur une divinité spécifique.

Pour Kabir, le nom de Räma n'a rien à faire avec le roi de l'épopée
indienne de ce nom. Au contraire, c'est un mantra qui recèle une puissance
libératrice. A cause de sa texture phonétique et recitative ce nom revêt
intrinsèquement une dimension plus profonde constituée que celle de

représenter un dieu en particulier. Kabir n'est certes pas opposé aux
différentes techniques de récitation des bhaktas (il recommande souvent la

compagnie des saints) et fait écho aux Näths qui utilisent le nom pour en
faire un outil de salut, mais il met en garde et pose des restrictions aux
deux courants:

Räm räm sab koi kahai, kahibe bahut bicâr /
soi räm sati kahai, soi kautigahâr //
"Ils disent tous Rama Rama, dis-le avec grand discernement; celui qui le

prononce dans le vrai sens, [il est] un magicien." (K.G. bicär kau artg, 28.1

agi kahyän dâjhai nahîrt, je nahirt canpai pain /
jau pai bhed na järtnie, räm kahä tau käirt //



1060 MAYA BURGER

"En disant feu, on n'est pas brulé; le vers à soie40 [tisse] [mais] ne bénéficie pas
de [son travail]; celui qui ne connaît pas le secret (ou le mystère) de Rama, sa

récitation est inutile41." (K.G. bicâr kau artg, 28.2)

Il ne sufffit donc en aucun cas de "dire le chapelet", il faut une
disposition entière et courageuse pour réaliser le secret de Räma:

mürtd mudävat din gae, ajahurt na milayä räum /
rârtm närtm kahu kyä karai, je man ke aure kärtm //

"La tête rasée, les jours ont passés, [mais] jusqu'à aujourd'hui [ils] n'ont pas
rencontré Râma; à quoi [bon] réciter le Nom de Râma, quand l'esprit est
absorbé dans un autre travail?" (K.G. bhekh ädabar kau artg, 25.19)

mala pherert kachu nahirt, käti man kai sâthi /
jab lag hari pragatai nahïrt, tab lag patafä häthi //
"Ce n'est rien de tourner le rosaire, s'il y a 'une arme'42 dans votre esprit; tant

que Hari ne s'est pas manifesté, vous [n]' avez [rien] dans la main (vous
n'obtenez aucun fruit)43." (K.G. bhekh ädabar kau ahg, 25.20)

gäyä tin paya nahïrt, anagäyä tairt duri /
jin gäyä bisaväs gahi, tinasaurt rärt hazüri //
"En chantant ils ne t'ont pas trouvé, en ne chantant pas ils sont restés loin de

toi; ceux qui chantent en ayant pris toute leur foi, à eux Râma apparaît." (K.G.
besâs kau artg, 32.14)

pârtçlal partjar man bhartvar, arath anüpam bas /
rârtm närtm sirtcâ amirt, phal lâgâ besâs //
"Pandal (une fleur de la famille du jasmin) est le corps, l'abeille est l'esprit; ce

qui veut dire un unique lieu d'habitation44, [si] on l'arrose le nom de Râma

40 Nous avons opté de traduire caiipai par vers à soie, qui est un sens rare du mot,
mais s'accorde bien avec le reste de la phrase.

41 kâiiï est un terme difficile, indiquant qu'un endroit est glissant, dangereux, donc
inutile.

42 Littéralement ciseaux. Après longue réflexion, nous avons opté de traduire kâff par
arme, en le voyant comme quelque chose qui affecte l'esprit et le perturbe.

43 Patara vient probablement de patta ou pattai, l'un indiquant qu'on a que les
feuilles et non les fruits, l'autre qu'on a obtenu que le plat et non la nourriture.
L'idée est la même, c'est qu'on n'a rien obtenu.

44 La traduction de cette deuxième partie du verset chez C. Vaudeville est pour le
moins incompréhensible; ou alors aurait-elle utilisé un autre original que sa propre
recension? C. Vaudeville, op. cit., stance 32.10.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1061

avec le nectar d'immortalité, alors vient le fruit de la confiance." (K.G. besâs

kau artg, 32.10)

Sumiran

Il nous reste un aspect important du japa de Kabir à travailler, c'est celui
de sumiran (smarana): se souvenir du Nom de Dieu, constamment.

On a vu quelle puissance Kabir attribue au nom de Räma en tant que
mantra, et la technique qui consiste à s'en souvenir sans cesse est l'une des

formes de japa les plus chères à Kabir. C'est aussi le terme qu'il utilise le

plus fréquemment:

bhagati bhajan Hari nârturt hai, düjä dukkh apär /
manasä baca karmanän, Kabir sumiran sär //
"Bhakti (et) bhajan sont le nom de Hari, autre chose est tristesse sans fin; se

rappeler de lui en esprit, parole et actes, Kabir, c'est ceci l'essence." (K.G.
sumiran bhajan mahimârt kau ang, 3.7.)

Kabîr sumiran sär hai, aur sakal jartjâl /
ädi aftt sab sodhiyâ 45, dûja dekhau kâl //

"Kabir, sumiran est l'essence, tout le reste embrouille l'esprit ^; du début à la
fin j'ai tout cherché, vois toute autre chose comme la mort." (K.G. sumiran
bhajan mahimârt kau artg, 3.14)

Sumiran indique le processus de se souvenir, de se rappeler. Si japa
est réciter et, comme on l'a vu avec Kabir, peut devenir identique à vivre
dieu à chaque instant dans le souffle et la conscience centrés sur celui qui
est l'énoncé lui-même, sumiran semble encore étoffer le sens de japa, car
il ne s'agit pas de réciter, ni même de dépasser la récitation, mais d'être
dans la mémoire de dieu, constamment, ou pour reprendre les termes de

Kabir, se rappeler de lui en esprit, parole et acte.

Contribution sikh

Dans le contexte plus général de la bhakti, ce sont les sikhs qui ont plus
particulièrement analysé et pratiqué le Nâmasumiran et nous nous

proposons d'affiner encore notre compréhension en recourant à leurs

explications:

45 Ici il faut entendre sudhârnâ: réparer, mettre bien.

46 C'est à nouveau un terme délicat à traduire, littéralement jaiïjâl veut bien dire
décombre, mais à entendre ici à un niveau symbolique.



1062 MAYA BURGER

Jinâ säsi girasi na visarai harinàma mani mantu /
dhanu si sei nänakä püranu soi santu //

"They who treasure the mantra of God's name in their hearts and minds,
remembering it with every breath and with every morsel, Blessed are they,
Nänak, for they are the true Sants47."

Il est important de savoir qu'une grande collection des vers de Kabir
figurent dans le livre sacré des sikhs, le Guru Granth. Cette inclusion se
fonde sur une profonde parenté entre la pensée sikh et Kabir, notamment
au niveau de la récitation du nom divin. En effet, la religion sikh voit le
monde comme équivalent à Näma, qui est la manifestation du divin.
D'autres ont discuté le souvenir de dieu, mais nous décidons de développer
le point de vue sikh à cause de la présence même des versets de Kabir dans
le Granth. Cette recension des vers de Kabir, recueillie très tôt par écrit,
est peut-être la plus authentique et semble avoir retenu des éléments
importants pour notre propos48. Nous ne pouvons évidemment pas faire un
lien direct entre Kabir et l'idéologie sikh, mais cette dernière peut nous
aider à saisir sumiran chez Kabîr et surtout à comprendre le rôle de la
musique dans la transmission religieuse. En effet, la tradition sikh apporte
grand soin à la transmission religieuse chantée.

Transmission orale et musique

Les sâkhis (appelés ici solaka) sont moins nombreux dans le Granth que les

padas, qui sont des expressions plus lyriques. Les padas sont presque
toujours chantés et soutenus par une musique qui donne envie de propager
une attitude de dévotion et d'amour, alors que les dohâs sont peut-être plus
didactiques. Les dohâs de Kabir sont facilement retenus, mais les padas
sont plus exigeants, et il faut en outre connaître les râgas qui y sont
associés. Par ailleurs, la langue des padas retenus dans le Granth est
beaucoup moins abordable que celle des sâkhis.

Revenons un instant sur le mode de transmission de Kabir. Nous
avons dit qu'il refusait l'écriture, et que ses messages devaient être retenus
et retransmis oralement. L'association avec la musique joue probablement
un rôle non négligeable. Nous avons essayé de montrer dans ce travail à

47 Gaurî kï vâr 8:1, Guru Arjun, cité par Mcleod, «Sant in Sikh Usage», in The
Sant, op. cit., p. 254.

48 L'Adi Granth fut compilé par Guru Arjun vers 1604, alors que le Guru Granth est
la version définitive du dernier Guru, Govind Singh.



KABÎR ET LA RÉPÉTITION DU NOM DE RÂMA 1063

quel point le son et l'émanation sonore sont importants et comment la
tradition sikh a son mot à dire à ce propos. Tout le livre, qui est considéré

comme une révélation49, traite des sujets religieux en les basant sur le

chant; les différents chapitres du Granth sont classés en fonction des râga
dans lesquels ils doivent être chantés. Chaque râga porte avec lui une
coloration spécifique, s'accorde à un moment de la journée propice pour le
chanter et dégage à travers le choix exact des notes et de leurs
articulations, une atmosphère particulière, susceptible de traduire ou
d'appuyer ce que le texte veut dire. Que Kabir ait été choisi pour figurer
dans le Granth suggère non seulement que sa vision a été tout à fait
similaire à celles des maîtres de l'époque, mais révèle aussi comment ses

vers ont été perçus dans cette tradition50. La théorie des râgas vise
précisément à faire traduire des états d'âme, des émotions qui, utilisées de

manière exacte, peuvent produire une joie esthétique et permanente, une
joie qui dépasse le contexte individuel pour toucher des couches profondes
et collectives chez ceux qui écoutent. Le chant dévotionnel vise à faire
sortir l'homme d'un sentiment éphémère qui le rattacherait à des

événements précis de sa vie pour le connecter à son essence, dans le but de

le faire participer à une expérience profonde. La musique ne se choisit
donc pas au hasard. Les vers de Kabir sont pour la plupart chantés sur des

râgas de type dévotionnel ou alors de viraha51. Les râgas qui existaient au

temps de la compilation du livre ne sont malheureusement plus en vigueur
tels quels, mais nous en connaissons aujourd'hui d'autres versions
apparentées.

Le processus de sumiran, se souvenir, et le japa, réciter pour se

souvenir, sont liés à la musique. Celle-ci constitue probablement aussi une
aide pour des gens qui ne s'appuient que sur leur mémoire auditive. Tout
comme les syllabes qui sont pourvues d'une force spécifique qui leur vient

49 La compilation de l'Adi Granth se pose en d'autres termes pour l'adepte de la
religion que pour l'historien, qui, lui, s'intéresse aux procédés qui ont fixé le
contenu du livre durant le règne du maître Arjun.

50 II est bien évidemment difficile de savoir si Kabir chantait lui-même et utilisait les

râgas. Ce sont probablement les anthologistes qui ont rangé les pada de Kabîr sous
un râga. On est enclin à penser ceci quand on se réfère à ce que font les

interprètes aujourd'hui, qui choisissent librement des stances de Kabir et

composent dessus une mélodie qui met plus ou moins en valeur l'atmosphère
exprimée dans les versets. Les sikhs sont plus rigoureux à ce propos.

51 Les chants de séparation, qui soulignent le lien important avec toute la tradition
folklorique.



1064 MAYA BURGER

de leurs signes, chaque mélodie, chaque note est investie d'une puissance
et d'une signification52. Les connaissances musicales que devait avoir
Kabir lui venaient en premier lieu du milieu folklorique, qui connaît une
tradition musicale étonnante. Il devait ensuite exister des règles de

composition parmi les chanteurs ambulants, une tradition de râga que l'on
savait manier dans ce contexte. Les Bauls du Bengale sont peut-être encore
des représentant vivants de cette transmission religieuse par la musique et
l'on sait à quel point ces musiciens illettrés sont capables d'improviser et
de composer sur des mélodies qui puisent à la fois dans le répertoire savant
et folklorique.

Dans le Japjï livre consacré à japa et sumiran, le maître Nänak
explique sa compréhension du son. Dieu est Absolu, sans forme, au-delà,
mais lorsqu'il prend forme, il le fait sous forme de verbe (sabda) que
Nänak perçoit comme un synonyme de Näma, ou comme une musique que
les mots ordinaires n'arrivent pas à décrire. Selon Nänak, Dieu ordonne les

noms, mais il est lui-même au-delà des noms. Il faut nommer et chanter et
au moyen de techniques diverses, se rendre prêt à la révélation de Dieu.
Mais en dernier lieu, Dieu se manifeste lui-même, comme il veut et quand
il veut. Pour Kabîr la grâce est aussi une nécessité absolue dans sa vision
du divin.

Kabîr a compris que sans la grâce du divin, rien ne peut se faire, il
vaut donc mieux s'en remettre à elle:

Kabir kä türt cirttavai, kä tere cirtten hoi /
âpan cirttâ hari karai, jo tohiri cinti na hoi //

"Kabir, de quoi te soucies-tu, qu'obtiens-tu? Laisse Hari se soucier de toi, de

cette façon tu ne [dois] pas te soucier." (K.G. besâs kau artg, 32.1)

Dans la perspective développée dans le Japjî, utiliser le verbe, le
Nâma, est un moyen de purification; les mots ordonnés du divin
contiennent une force qui met le dévot en contact avec des vibrations qui le

rapprochent du divin.
Le verbe a une figure voilée et l'autre manifestée. Le son extérieur se

travaille (japa) dans la pratique du sumiran de quatre façons: avec la

langue, au fond de la gorge, à l'emplacement du coeur, dans la région du

52 Voir à ce propos ce que Sârrtgadeva dit sur l'origine du son dans son remarquable
traité sur la musique, Sangîtratnâkara, traduction R.K. Shringy et P. L.
Sharma, Varanasi: Motilal Banarsidass, 1978, p. 100 et suivantes.



KABÎR ET LA RÉPÉTITION DU NOM DE RÂMA 1065

nombril, qui correspondent aux différents niveaux de l'émanation
phonématique de l'univers.

Il faut sans cesse communier avec le verbe divin et Näma, première
émanation de l'Etre Unique:

"Par la pratique du Verbe (Nâma), on atteint finalement le salut". (Japjï, stance

VX) 53

et encore:

"En communiant avec le Verbe, les aveugles spirituels retrouvent la vue et
trouvent leur chemin vers la Réalisation; en communiant avec le Verbe, on
traverse l'Océan Illimité de la Création Illusoire, O Nänak, Ses dévoués
adorateurs vivent en perpétuelle extase, car le Verbe lave tous leurs péchés et
ferme toutes leurs blessures." (Japjï, stance XI)

Sumiran, la pensée ininterrompue du Seigneur, en méditant sur la

présence en soi du Näma, détourne le mental du monde extérieur et le

stabilise, car elle parvient à le concentrer sur un seul point. C'est aussi le

garant pour effacer l'ego. L'exercice est évidemment difficile, comme le

rappelle Kabir, et les sens nous jouent de multiples tours. Vivre avec Nâma

provoque graduellement le retrait des courants spirituels épars dans le

corps et les concentre en leur lieu d'origine. Tant que ses courants sont
épars et non intégrés, il est impossible de découvrir la face voilée du
Verbe. Une fois purifiés par japa, l'ascension spirituelle peut alors se vivre
dans l'autre dimension, qui est celle de la récitation intérieure.

"C'est en contrôlant constamment les trois organes (langue, yeux, oreilles) que
l'on entend anâhata. O Nänak, dans l'état de transe, on ne connaît plus ni soir
ni matin 54. "

Le maître véritable

Dans la voie prônée par les Sikhs, le maître spirituel est indispensable,
c'est lui qui donne accès à la voix et à l'audition du Verbe; mais chez
Kabir la révélation est directe, il n'a pas de maître physique. Revenons un
instant, pour conclure, sur la notion de maître véritable, qui contient peut-
être l'essentiel de la pensée de Kabir. Ce maître est Rama, il se révèle dans
le coeur et guide son dévot, qui ne requiert aucune autre présence. La voie
de Kabîr est unique, car il écoute en lui-même, directement à la source,

53 Jap-fi, Enseignement initiatique du Guru Nänak, Le Soleil dans le coeur,
Chambéry: éd. Présence, 1970, p. 157

54 Ibid., p. 80.



1066 MAYA BURGER

comment se révèle pour lui le maître unique. Le maître se manifeste tel une
flèche, qui le perce de façon irrémédiable. Chez Kabir, cette flèche est
toute imprégnée d'amour, ce qui fait de Kabir un "fou amoureux de dieu"
qui veut s'unir à son bien-aimé. Dans cette quête, il connaît aussi les

terribles effets de la séparation du divin, et nous voyons que Kabir place
l'amour au-dessus du mantra (japa) et au-dessus du non-mantra (ajapa):

biraha bhuvangam tan basai, marttra na mârtnai koi /
Rârtm biyogï nârt jiaai, jiaai ta baurâ hoi //
"Si le serpent viraha (séparation) réside dans le corps, il n'y a aucun mantra
[pour y remédier], [celui] séparé de Rama ne vivra pas, [s'il] vit, il devient
fou." (K.G. prem biraha kau artg, 2.1

Nous redonnons pour la note finale la parole au poète et traduisons
deux pada du Guru Granth qui mettent bien en relief le caractère vécu et
donc unique de Kabir.

Hïrai hïrâ bedhi pavan manu sahaje rahiâ samâï /
sagal joti ini hïrai bedhï satigur mai pai //
kari kï katha anâhad bânï /
hartsu hui hïrâ lei pachanï //
kahi Kabîr hïrâ as dekhio jag mahi rahä samâï /
gupatâ hïrâ pragat bhaîo jab gur gam dia dikhai // Pr 483 (Râgu Âsâ 31)

"Le diamant [divin] a pénétré mon propre diamant. L'esprit [sans repos] comme
le vent, a empli mon être; toutes les lumières pénètrent ce diamant quand tu

reçois l'enseignement d'un maître véritable. Le son non-frappé (la parole sans

mot) est l'histoire divine [de Rama]. Ce n'est que celui qui devient cygne (c'est
à dire réalisé, haih-sa) qui peut reconnaître le diamant.
Kabir dit: Vois comme diamant ce qui est contenu dans le monde entier; quand
le maître montre l'entrée, le joyau caché se manifeste."

N'oublions pas que Kabir est un tisserand et ces derniers vers sont
une admirable description de son union mystique. En jouant avec les mots,
il nous montre la fusion entre le tisserand divin et Kabir julâhâ, le tisserand
ordinaire:

Korî ko kähü maramu na jänärt /
sabh jagu äni tanäio tänäii //
jab tum suni le bed puränärt /
tab ham itanä ku pasario tänäii //
dharani akâs ki kargah banâï /
cartdu südaju dui säth calai //
pài Jori bat ik kini tah târtti manu manali /
jolähe gharü apanä cinhä ghat hi rämu pachänän //



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1067

kahatu kabir kärgah tori /
sütai sût miläe kori // Pr 484 (Ragù Äsä 36)

"Personne n'a réalisé le secret interne du Tisserand [divin], qui a produit chaîne
et trame et les a répandus [dans l'univers];
Alors que vous [Brahmanes], vous écoutez les Védas et les Puranas, je répands
et tiens à cette trame et cette chaîne. Tu as fait le métier à tisser avec la terre et
le ciel, et les deux navettes avec la lune et le soleil; j'ai fait un "objet pour
rendre le fil lisse"55, ce qui a plû au Tisserand [divin]. Moi le tisserand

[ordinaire] a reconnu sa propre maison (et la reconnaît comme) contenant
Râma. Dit Kabîr, j'ai brisé mon métier à tisser, le Tisserand a joint mon propre
fil au sien."

Chez Kabir le nom de Räma désigne donc une conscience universelle
et recèle la puissance réalisatrice du but ultime. L'approfondissment de

cette notion nous a permis, espérons nous, de contribuer à notre
connaissance de l'univers religieux qui caractérisait l'époque de Kabîr.

55 Ce mot est un casse-tête et nous avons finalement opté pour ce sens, très rare,
mais qui nous semble seul justifié et tant du point de vue du sens et que du point de

vue de la syntaxe.




	Kabīr et la répétition du nom de Rāma : réalisation spirituelle et mémoire de Dieu

