Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Kabr et la répétition du nom de Rma : réalisation spirituelle et
mémoire de Dieu

Autor: Burger, Maya

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

’KABTR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA
REALISATION SPIRITUELLE ET MEMOIRE DE DIEU

Maya Burger, Lausanne

"Tous se sont égarés, nul n'est éveillé

Les pandit se sont égarés en lisant les Vedas

Les yogi se sont égarés en lisant les Purana.

Cet orgueil est tout entier 1'oeuvre de 1'esprit:

Ne vous y laissez pas aller.

En Rama I'ame universelle, 1'esprit trouve son repos,
Dit Kabir: adorez le Nom de Rama".

(Pada 387)!

Le présent article a pour but d'investiguer la récitation du Nom de Rama
chez Kabir2. Cette technique prend un sens particulier chez ce poéte,
étroitement lié au souvenir constant de dieu, & une vision imprégnée a la
fois de spéculations métaphysiques et d'une profonde dévotion amoureuse.
Nous essayerons d'évaluer 1'impact des différents courants qui ont forgé la
pensée de Kabir et de démontrer leur importance dans 1'oeuvre du poéte.
Par cet effort, nous espérons contribuer a éclairer 1'atmospheére religieuse
de 1I'époque et situer une des pratiques trés importantes de mantra dans le
contexte de la bhakti médiévale, ou elles ont été moins étudiées que dans le
contexte des traditions védiques et tantriques.

Introduction

Parmi tous les poétes de 1'Inde, Kabir est peut-étre le plus étonnant, le plus
insaissisable aussi. Lorsqu'on parcourt son oeuvre immense, on est
d'emblée frappé par la diversité des paroles qui s'y expriment3. Kabir est

1 Traduction C. VAUDEVILLE, Au cabaret de l'amour, Paris: Connaissance de
I'Orient, Gallimard, 1959, p.79.

2 Kabir a vécu au XV-XVIe siécle; seule sa date de naissance est connue, soit 1518.

L' authenticité de 1'oeuvre de Kabir qui nous est parvenue est sujet a de multiples
controverses. Nous acceptons trois compilations comme contenant probablement
des versets plus ou moins authentiques du pogéte: le Bijak (dont la compilation date
probablement de 1600) qui contient environs 115 pada et 500 sakhi; 1'Adi Granth
(compilé vers 1604) qui contient 325 pada et 244 sakhi; et le Kabir Granthavali
(difficile & dater) qui contient selon 1'édition de P. Tiwari, 200 pada, 21 ramaini et
34 sakhi.



1044 MAYA BURGER

le fruit d'une époque agitée qui connait une extraordinaire variété
d'expressions religieuses. A coté des diverses traditions indiennes, déja
multiples, viennent s'ajouter les messages empruntés a 1'Islam, qui
s'implantent progressivement et marquent la vie religieuse de plus en plus
concrétement. Les sdadhu hindous se mélent aux pir pour échanger leurs
points de vue, & 1'image de ce que 1'on peut encore observer en Inde
aujourd'hui. L'histoire de cette période, pour le peu qu'on la connait, nous
enseigne que les saints itinérants se regroupaient pour débattre de leurs
convictions religieuses, précher 4 qui voulait bien les entendre; s'établir
pour un certain temps dans des lieux favorables aux échanges religieux,
puis se remettre en route pour répandre idées et convictions; ou, plus
simplement, se retrouver pour chanter le Nom et la gloire de Dieu. Pour
saisir Kabir, il est essentiel de garder a l'esprit ce mode de transmission
qui prend sa source dans 1'univers de la tradition orale et populaire. Il est
méme essentiel d'accorder une place dominante a ce mode de transmission,
qui se fonde sur 1'écoute. Aujourd'hui nous lisons les textes de Kabir, mais
a 1'époque de leur composition, ils se basaient sur la mémoire orale. La
perception auditive de cette expression religieuse ouvre la voie a la
compréhension de ces textes, qui, sans ce souci, resteraient muets, ou
livrés & une compréhension purement livresque. La richesse de la pensée
de Kabir se dévoile, en effet, au niveau auditif et les phénomeénes de japa
et de sumiran (smarana) s'inscrivent dans une expérience sonore du divin.

Kabir vient probablement de Kasi. De métier, il était tisserand et
appartenait donc a une frange de la société indienne qui ne jouit pas d'un
statut social prestigieux. Il s'agit d'une jati, appelé Kori, qui a
probablement été convertie a 1'Islam dés le XIlle siecle4. L'ampleur réelle
d'une telle conversion se laisse difficilement évaluer, car on sait combien
les conversions ont un caractére superficiel dans le contexte indien. Kabir
nous dit lui-méme qu'il est juldhd, qui est le terme musulman pour
désigner un tisserand; néanmoins, toute son oeuvre abonde d'éléments qui
indiquent sa profonde appartenance i la culture hindoue, ce qui devrait
nous inciter a penser que la limite entre les différentes traditions n'étaient
pas trés tranchée a 1'époque de Kabir.

4 L'appartenance sociale de Kabir pose de nombreux problémes; nous y reviendrons
en parlant de son héritage spirituel. Dans I'état actuel de la recherche il est
communément admis que Kabir était tisserand (jul@ha) et musulman converti. A ce
propos voir: C. Ray: Kabir aur Raidas, ek tulanamak adhyayan, Benares, Saurad
Prakashan, 1978. p. 46-48.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1045

Rappelons que du point de vue de son oeuvre et de sa conviction
religieuse, Kabir est classé parmit les poétes dits Sant et nous aurons soin
de recourir a leur spéculations pour éclairer la notion de Rama chez Kabir.
Les Sant constituent un mouvement de la bhakti dissidente qui a remué et
secoué le Nord de 1'Inde dés le Xllle siecle, s'opposant de fagon radicale a
la société brahmanique.

Les caractéristiques principales de ce mouvement s'appliquent assez
bien a Kabir, sans pour autant lui rendre justice entiérement.

Poésie de Kabir

En guise d'introduction, laissons la parole & Kabir pour présenter ses
convictions les plus fondamentales®. Nous analyserons, dans un deuxiéme
temps, les notions-clés que nous avons eu soin de faire apparaitre dans le
choix de nos citations, et nous les situerons dans le contexte plus large de
1'Hindouisme et de 1'oeuvre de Kabir.

Kabir se distancie des traditions établies, et parfois des siennes
propres, pour faire primer 1'expérience directe du divin. En effet, il n'a
aucun égard pour une personne qui suivrait aveuglement une tradition ou
qui précherait quelque chose dont il n'a pas fait 1'expérience lui-méme; il
puise sa force et conviction religieuse dans la rencontre directe et
fondamentalement révélatrice du divin.

Dans des sakhi dédiés a sa réalisation, Kabir dit:

parabrahma ke tej ka, kaisa hai unman /
Kahibe kau sobha nahin, dekhen hi parvan //

"La splendeur de para brahman, comment peut il [étre sujet] & I'inférence, sa
beauté ne peut étre décrite, il faut la voir pour en avoir la certitude.” (K.G.
parca kau ang, 9.2)

Jab main tha tab hari nahin, ab hari hai main nahin /
sab andhiyara miti gaya, jab dipak dekha manhin //

"Quand moi j'étais, Hari n'était pas, maintenant il y a Hari et il n'y a plus moi;
toute obscurité s'est effacée, quand j'ai vu la lumiére." (K.G. parca kau ang,
9.1)

5 Nous tirons toutes nos citations de Kabir vani, recension occidentale avec
concordances, établie par C. VAUDEVILLE, Pondichéry: Institut francais
d'Indologie, 1992, No 64. Certe recension présente |'avantage de nous fournir tous
les textes nécessaires A notre enquéte, surtout les versets du Guru Granth. Sauf
indication contraire, toutes les traductions ont été faites par nos soins.



1046 MAYA BURGER

Kabir mentionne aussi combien le chemin qu'il a choisi s'avere €étre
difficile:

Kabir ka ghar sikhar par, jahan silahali gail /
panv na tikai pipilaka, logani lade bail //
"La maison de Kabir est au sommet, la ou la route est glissante (rocailleuse);

une fourmi ne peut pas s'y tenir avec un pied, [et pourtant] les gens [s'y]
rendent avec des boeufs chargés.” (K.G. sikhim marag kau ang, 10.2)

Et ce chemin de la réalisation, comment Kabir 1'a-t-il parcouru
(sadhana):

- dans 1'amour pour Rama
sabakaun bajhat main phiran, rahan kahai nahin koi /
priti na jori ram saun, rahni kahan tain hoi //

"Je me promenais ci et 13 demandant A tous [si je pouvais rester], [mais]
personne ne me disait de rester; qui veut t'inviter a rester, si tu n'es pas li€ a
I'amour de Rama?" (K.G. sukhim marag kau ang, 10.15)

- avec 1'offrande du Nom
tan tan karta tan bhaya, mujh main rahi na han /
vari tere nanun pari, jit dekhaun tit tan //

"Répétant Toi Toi, je suis devenu Toi, il n'y a plus de Je en moi; faisant
I'offrande de Ton Nom, ol que je regarde il y a Toi." (K.G. sumiran bhajan
mahima kau ang, 3.6)

...apa mefai hari bhajai, tab pavai didar //
"...Effacant le soi, adorant Hari, alors on obtient la vision." (K.G. satguru
mahima kau ang, 1.28)

- avec le souvenir de Dieu

Jihi ghati priti na prem ras, phuni rasanan nahin ram /
te nar ai sansar main, upaji bhae bekam //

"Chez qui le sentiment d'amour et de tendresse n'a pas pris racine, [dont] la
langue ne répéte pas Rama; ces hommes sont venus dans le monde, ils sont nés
et sont devenus inutiles”. (K.G. sumiran bhajan mahima kau ang, 3. 9)

ram nam saun dil mili, jam hanm pari birai /
mohin bharosi ist ki, banda naraki na jai //
"Quand j'ai rencontré dans mon coeur le nom de Riama, j'ai été séparé de Yama

(dieu de la mort); j'ai une foi compléte en Dieu, une [telle] personne n'ira pas
en enfer." (K.G. besas kau ang, 32.7)



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1047

Et quelle est finalement sa relation au divin, comment celui-ci se
manifeste-t-il 2 Kabir?

satguru sanca sarivan, sabad ju baha ek /
lagat hi bhuin mili gaya, para karejai chek //
"Le maitre véritable est le vrai héros, il a envoyé sabda (parole révélée), au

moment ou il a frappé, je suis tombé%, dans mon 4me un trou s'est fait." (K.G.
satgura mahima kau ang, 1.9)

satguru lai kamann kari, bahan laga tir /
ek ja baha priti saun, bhitari bhida sarir //
"Le maitre véritable a pris 1'arc, il a commencé & envoyer des fléches, 1'une,

envoyée avec amour, a percé l'intérieur de mon corps."” (K.G. satguri mahima
kau ang, 1.21)

...kahai Kabir bhitari bhida, satgur kai hathiyanr //

"... dit Kabir, I'arme du maitre véritable m'a percé complétement.” (K.G.
satguru mahima kau ang, 1.22)

Aprés ce prélude poétique qui situe les convictions les plus
fondamentales de Kabir pour notre propos, procédons a l'analyse des
termes-clés et commencons par situer le concept de japa.

Japa

Dans le contexte de 1'Inde, ou les traditions et pratiques religieuses sont
multiples, japa caractérise un phénoméne complexe et il recele des
interprétations et des sens variés. En général, on traduit le terme par
priére, récitation.”

- Etymologiquement le terme vient de la racine jap, murmurer; ce qui
dégage en premier lieu 1'idée d'une récitation, d'une priere murmurée$.

6 Littéralement j'ai rencontré le sol, ce qui pourrait vouloir dire qu'il a trouvé ses
racines. Mais eu égard la métaphore globale de la phrase, nous optons de traduire
milna par tomber.

7 Nous reprenons ici une triple division établie par Padoux pour définir japa. Ces
catégories n'ont de fonction qu'heuristique, et ne sont point exclusives. A.
PADOUX, «Contribution a I'étude du Mantrasastra», in Befeo, Paris: tome LXXVI,
1987, pp. 117-159; p. 117.

8 Padoux nous renvoit a4 une traduction allemande, "Murmelmeditation”, qui "...
rend assez bien compte du double aspect de récitation murmurée et de
concentration mentale du japa" (op. cit.,, p.117). Si le sens principal est



1048 MAYA BURGER

- Dans un sens plus restreint, japa traduit une pratique rituelle: il
s'agit de la répétition rituelle plus ou moins codifiée d'un mantra. Répéter
rituellement et de fagcon rigoureusement conditionnée un mantra peut étre
source de purification, de force et d'avancement spirituel. Pour reprendre
les termes de Padoux, savamment choisis, "japa exprime une mobilisation
hautement ritualisée des puissances de la parole9." En effet, 1'idée fonda-’
mentale, en résumé et donc de fagon forcément schématique, est que les
mantras sont capables de mobiliser 1'énergie dont ils sont constitués. Ce
sont des phonémes, des mots ou des phrases qui sont investis d'une
puissance inhérente. Dans le contexte tantrique, par exemple, le mantra est
la forme phonétique de la déité et, ce qui nous intéresse plus
particuliérement, "sa récitation est un procédé pour fixer sur celle-ci
I'attention du pratiquant, une fagon d'en produire une manifestation
sensible, phonétique, de 1a rendre véritablement présentel0."

Dans le contexte des formes majeures de la bhakti et de son évolution
durant le XVe et XVle siécle qu'elle soit de type shivaite, krishnaite ou
vaisnava, la répétition du nom de dieu joue un rdle primordial et constitue
le point central de 1'usage du mantra. Recevoir un mantra et le réciter, met
le dévot en progression sur son chemin spirituelll. Plus qu'aucun autre
mantra, celui du nom de dieu est investi d'un pouvoir particulier. Citons la
tradition du nama kirtana, la récitation du nom de dieu, comme par
exemple la récitation des mille noms de dieu des vaisnava.

- La pratique du japa peut aussi étre plus spécifiquement une
technique mentale, psychologique, yoguique. Plusieurs écoles de pensées
en Inde ont abondamment spéculé sur 1'aspect plus intériorisé et libérateur
du japa. Les écoles non-dualistes du shivaisme du Cachemire ont
admirablement décrit la création comme une émanation phonique et
1'appréhension possible de cette force créatrice dans les différents plans de
la manifestation par une technique comme le japa. Dans cette vision du
monde, la création est percue comme une émanation phonique, la Réalité
ultime comme sonore, audible, et le monde comme une expression de cette
énergie sonore premiére. "Mantras are the highest forms of manifest sound

murmurer, japa peut cependant se faire a haute voix, comme il peut se faire en
silence, ainsi que nous aurons I'occasion de le préciser.

9 Ibid., p. 140.
10 Ibid., p. 128.

11 Remarquons ici qu'il serait erroné d'adhérer a la croyance que les mantras doivent
étre en sanscrit. Il en existe de nombreux en langues vernaculaires.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1049

and are the perfect media for experiencing the supreme Sabda brahman", a
quoi nous ajoutons que le japa une technique essentielle pour y parvenir.
Pour notre propos, soulignons que la bhakti a elle aussi abondamment
spéculé sur une appréhension plus psychologique du japa et Kabir se situe
dans cette derniére perspective.

Pour comprendre 1'usage en tant que pratique spirituelle ou yoguique
de japa chez Kabir, il faut tout d'abord clarifier et sonder ses sources
d'inspiration.

L'héritage de Kabir

Du peu que I'on sait de la vie de Kabir, on est d'accord pour dire qu'il est
issu d'une famille de hatha yogis et de tantristes!2. Dans son oeuvre, la
description précise des démarches des hatha yogis et le choix de son
vocabulaire ne laisse place & aucun doute. De cette affiliation spirituelle,
Kabir va retirer un certain usage de japa, qui est lié a des exercices
yoguiques complexes. C'est ce que montre les versets suivants:

sur samannah cand main, duhan kiya ghar ek /
man ka ceta tab bhaya, kachu parabala lekh //

"Le soleil s'est fondu dans la lune, les deux ont fait une maison!3; c'est alors
que la conscience de 1'esprit s'est mise a exister, ceci était prédestiné“." (K.G.
parcha kau ang, 9.20)

Le yogi décide d'emprunter une route qui consiste a inverser les
processus naturels pour retrouver 1'état d'union avant la manifestation:

manakai matai na célie, chanri jiv ki banni /
takan kera tar jyaun, ulati apatba anni //

12 Bien que musulman, Kabir ne connait guére 1'Islam. Son pére devait appartenir a
une caste de yogi mariés convertis a 1'Islam et connaitre une forme de hatha yoga
comme il était propagé par les Nathyogis. Voir a ce propos les travaux de
recherche de C. VAUDEVILLE, Kabir, Oxford: Oxford Clarendon Press, 1974,
Notamment pp. 81-119 et Au cabaret de l'amour, p. 11 et 12.

13 En langage yoguique, ce sont les deux courants principaux pergus par le yogi dans
son corps qui se sont unis pour permettre l'accés a une conscience considérée
comme seule "réellement existante".

14 Litéralement "quelque chose enregistré, écrit auparavant”, ce qui veut bien dire
prédestiné.



1050 MAYA BURGER

"Ne va pas le chemin de I'esprit, abandonnant la parole (ou les préceptes) du
Jiva, comme le fil sur la bobine, inverse [ le] et enroule [ le]." (K.G. man kau
ang, 29.23)

Kabir soci bicariya, duja koi nanhin /
apa parl3 jab cinhiyan, tab ulafi samannan manhin //
"Kabir a pensé et réfléchi, il n'y a pas d'Autre; quand j'ai connu le soi et le

non-soi, alors je [suis allé] dans I'autre sens, je me suis immergé [dans 1'Un]."
(K.G. bicar kau ang, 28.3)

Rappelons pour 1'histoire que le yoga tantriquel6, plus particuliére-
ment celui proné par Gorakhnath, constitue un élément important de la
bhakti médiévale. Pour Kabir, c'est un systtme de référence qui a
imprégné sa démarche en profondeur. Globalement parlant, le yoga
tantrique désigne un regroupement de mouvements qui, durant cette
époque, interagissaient fortement, dont le $aktisme et le shivaisme du
Cashmire sont deux formes particuliérement importantes et populaires. 17

Le natha sampradaya, plus que d'autres traditions, montrent la
profonde imbrication entre éléments tantrique, bouddhiste et populaire.
Kabir a été profondément inspiré par des yogi de cette appartenance
spirituelle qui jouissaient d'une grande popularité dans les couches basses
de la société indienne. Alper nous rapelle ceci: "... Nathism is an
especially important source for that 'sonic mysticism' central to the Tantric
understanding and use of mantrasl8." Deux héritages s'y combinent: d'un
c6té le nondualisme du Cachemire (le fondateur de la tradition ndtha aurait
été instruit par un sage cachemirien) et de l'autre coté les pratiques
ésotériques des Siddhas, hindous ou bouddhistes. L'oeuvre de Kabir
résonne de cette influence des Naths mais, disons le tout de suite, il y a
aura chez lui ce qu'on ne trouve pas en général chez les Naths, la bhakti et
plus précisément encore, une prema bhakti, une foi dévotionnelle qui met

15 Par doit avoir ici le sens de autre, étranger, opposé, ennemi, donc soi (@pa), non-
soi (par).

16 Pour en avoir un résumé succint, voir C. VAUDEVILLE, op. cit. 12, p. 121.

17 Pour $akti, nous reprenons a notre compte la définition trés claire d'Alper: "By
Saktic I refer to those works, movements, or rituals that - however they identify
ultimate reality: as a god, a goddess, or impersonnally as, e.g. Brahman -
presuppose that ultimate reality expresses itself in and as the world through a web
of capabilities or potencies known as $aktis”, H. P. ALPER, «A Working
Bibliography», in Understanding Mantras, Dehli: Motilal Banarsidass, 1991, p.
398-399.

18 Ibid., p. 372.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1051

au premier plan l'amour. Kabir, bien qu'il connaisse le yoga et les
techniques de réalisation pronées par les Naths, il n'a jamais véritablement
adhéré a ses voies austéres. Kabir a choisi la voie de la poésie et évite
volontairement la rigidité d'une voie déterminée qui ne met pas au premier
plan I'élément amoureux, essentiel 3 sa démarche spirituelle. Il sait aussi
combien la poésie est un véhicule plus souple pour cerner et décrire ce qui
est insaississable par définition.

La discipline spirituelle des Siddhas visait 4 vivre 1'état de sahaja,
1'état naturel authentique de 1'homme, c'est-a-dire a réaliser 1'Ultime
Réalité en chacun. Ils avaient recours aux techniques yoguiques pour
arréter les turbulances du mental qui interférent dans cette quéte. Ce
message des Siddhas a été répandu dans le large public via les Nathyogis.

Ces derniers ont beaucoup mis I'accent, dans leur discipline
spirituelle, sur le contréle du souffle et les méthodes physiques pour
atteindre le but fixé, celui de découvrir notre état véritable, identique a
1'Absolu, a I'Inqualifiable, qu'ils appellent aussi sahaja, naturel, ou Suniya,
vide.

Le terme de sahaja mérite que l'on s'arréte un instant, car il est
crucial pour saisir la pensée, ou plutdt la voie, de Kabir. Littéralement, ce
terme veut dire facile, naturel, mais comme le rappelle L. Silburn, il ne
peut s'agir d'un état naturel "entendu au sens ordinaire: il répond a une
expérience mystique précise... au moment ou l'on prend conscience que
rien de nouveau n'a surgi et que jamais 1'Inné ne fit défautl®." En
paraphrasant Kabir, on peut dire que le maitre véritable (sat guru), qui
n'est pas physique, révéle 2 I'homme le Verbe véritable (sact bani) et par
ce Verbe I'entraine a 1'état d'équilibre parfait (sahaja samadhi).

tat paya tan bisara, jab mani dhariya dhyann /
tapani mii sital bhaya, jab sunni hya asanann //
"Je L'ai trouvé [le Réel], j'ai oublié le corps, quand mon esprit a atteint la

méditation; la souffrance était effacée, 1'étre s'est rafraichi, en ayant pris un
bain dans le vide." (K.G. parca kau ang, 9.31)

gang jamun ke antarai, sahaj sunni laun ghag /
tahan Kabira math raca, munijan jovain bat //

19 L. SILBURN, Hymnes aux Kali. La roue des énergies divines, Paris: Publications de
I'institut de Civilisation indienne, Fascicule 40,1975, p. 15.



1052 MAYA BURGER

"Entre Ganga et Yamuna, prends la destination20 de sahaja Suniya; 13 Kabir a
construit son hermitage, [tandis que les munis cherchent le chemin." (K.G.
sikhim marag kau ang, 10.7)

L'enseignement des Nathyogis est extrément précieux pour notre
propos et éclaire notre compréhension de japa dans ce contexte: en effet,
c'est avec le souffle que s'énonce le japa:

Kabir man gaphil bhaya, sumiran lagai nahin /
ghanin sahaiga sasanan, jam ki dargah manhin //
"Kabir I'esprit est devenu trouble, il ne s'est pas attaché au sumiran; le souffle

souffrira beaucoup dans la tombe de Yama (dieu de la mort)." (K.G. man kau
ang, 29.14)

La respiration qui guide la vie du yogi occupe une place centrale dans
la vision de japa de Kabir. Celui qui arrive a une maitrise totale du souffle
peut arriver au point ou sa vie se régularise au rythme divin, c'est a dire
que la vie devient une récitation constante du nom divin, sans qu'il ait pour
autant besoin de prononcer son nom. L'adepte acquiert une telle justesse
d'étre que le souffle exprime naturellement (sahaja) la vérité ultime
(Suniya).

Mais avant de nous fixer sur ce stade ultime, examinons encore le
chemin pour y parvenir et le lien entre la récitation (japa) des mantra et les
cakra, les centres nerveux du corps, qui symbolisent les seuils de
conscience que doit traverser le yogi pour se libérer, obtenir la réalisation
ou, comme dans le cas de Kabir, arriver 3 I'union mystique2l. A ces
centres sont, en effet, associés des mantra que 1'on va produire et réciter,
et qui sont lié & la kundalini, cette énergie latente en nous que 1'on cherche
a éveiller. Ainsi, il existe des phonémes comme ham-sa, OM ou,
précisément Rama qui, selon ces voies, sont liés au mouvement de la
kundalini. Par exemple le hari-sa est un japa lié a l'inspiration et 3
1'expiration:

20 Ghat, littéralement les marches qui meénent vers le fleuve, ici c'est bien la
destination, car on ne peut pas aller plus loin que les ghat, c'est un aboutissement.

21 Pour le cas des yogis, voir les effets décrits par G. W. BRIGGS, Gorakhnath and
the Kanphata yogis, Delhi: Motilal Banarsidass, 1982, p. 341 et suivantes.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1053

"Avec le son de ha le jiva (sous sa forme de prana) sort et avec le son de sa
(sous forme de apéna) il entre dans le corps. Le jiva récite sans cesse ce mantra
harhsa harhsa22."

C'est bien le jiva qui récite, c'est-d-dire notre principe ou souffle de
vie, et non pas notre esprit ou notre mental. Les Gorakhnath appellent
gayatri ce hami-sa, qui, dérivé du processus de respiration, devient un
mantra essentiel.

En effet, le hari-sa chez les Nathyogi symbolise 1'absolu et équivaut
au manira OM. En les récitant 1'on s'identifie au Supréme, a la source
premiere. Hami-sa: deux syllabes avec au centre une respiration sous forme
de point (bindu). Les deux syllabes sont associés aux deux courants
principaux dans le corps qui sont ida et pinagla; si ces deux courants sont
maitrisés, alors la kundalini s'éveille et par un troisiéme canal, susumna
qui méne le yogi au but ultime23. Pour Kabir c'est rasi ma (Rama), avec
une nasalisation, qui joue un effet analogue a celui de harii-sa24, comme
nous allons encore le préciser.

Rappelons tout d'abord la vision qui sous-tend l'usage de cette
technique. Le shivaisme du Cachemire nous dit que la parole originelle est
une énergie phonique éternelle, qui se transforme pour faire apparaitre les
niveaux du cosmos. Cette parole, ce son, précéde nécessairement 1'objet a
"énoncer”, "la parole précéde 1'objet, elle le fait apparaitre, elle est
1'énergie qui le soutient, sa nature profonde, ce en quoi il se résoudera lors
de la résorption cosmique23" . Ce processus d'émanation se fait 4 partir du
son primordial, premiére vibration lumineuse, résonance sonore (ndda),
"état extrément subtil de pure énergie phonique qui, par une série de
transformations et de condensations, deviendra moins subtil, et formera un
concentré, ou une goutte (bindu) d'énergie sonore dont la division fera
naitre les mondes, les hommes et les langages"26. Ceci se produit a la fois
sur le plan cosmique et humain et I'homme a cette possibilité d'inverser le
processus pour retrouver 1'état initial.

22 Goraksa Sataka stance 42, Hakdrena bahir yati sakarena viset punah /
Hariisahariisetyamuriv mantram jivo japati sarvada //

23 Voir a ce propos le verset 39 du Goraksa Sataka qui décrit ces procédés.
24 Les Sants shivaites utilisent le so-ham.

25 A. PADOUX, Recherches sur la symbolique et |'énergie de la parole dans certains
textes tantriques, Paris: Institut de Civilisation indienne, 1975, p. 51.

26 Ibid., p. 51.



1054 MAYA BURGER

"Les mantra participent en effet de 1'énergie divine, ils la concentrent
en eux. C'est ce que 1'on exprime lorsqu'on dit que chaque mantra est le
"signifiant" (vdcaka), c'est a dire la forme phonique, 1'énergie, 1'essence
méme, d'un aspect de la divinité. Certains mantra sont méme envisagés
comme des symboles non plus de la divinité particuliére, mais de 1'absolu
divin, de 1'énergie premiére elle-méme - tel est notamment le cas de OM -
(...) La parole originelle inséparable du Dieu transcendant en arrivera,
dans cette perspective, a étre considérée elle-méme comme un mantra"27.

Le hari-sa, symbole de 1'absolu divin, est présent dans tous les étres,
c'est un son que personne n'émet, un son qui se donne de lui-méme, c'est
le fameux son non-frappé qui est 1'essence de la parole, ce qui fait qu'il
peut y avoir parole; mais comme dit Kabir, rares sont ceux qui l'entendent;
'entendre équivaut a une expérience mystique, ou le yogi entend ce "son
des sons", une réalité cosmique et divine a laquelle il s'unit: "andhata" est
"le seul phonéme qui a pour nature ndda, qui ne se divise pas en tous les
autres phonémes, on 1'appelle 'non-frappé’, car il est indestructible"28.

Rien n'est inventé, comme le rappelle Kabir, ceci est prédestiné, ce
son premier se donne de lui-méme, se révéle A celui qui a fait le chemin
nécessaire pour l'entendre. Il existe une technique pour écouter ce son, qui
n'a alors plus besoin d'aucun support extérieur, c'est ajapajapa la
technique de récitation de la non-récitation. Le Goraksa Saktaka 1'appelle
'ajapa gayatri et le yogi le répéte inlassablement vingt et un mille six cent
fois par jour, sans un son vocal. "The gayarri called ajapa (is) the giver of
liberation to yogis29."

La véritable récitation peut donc étre complétement intérieure: on se
concentre sur ndda, le son éternel, premier, une résonance phonique
subtile, que 1'on peut vivre dans le coeur. C'est le japa du non japa, la
technique de la non-technique, 1'écoute du son non-frappé. Il n'y a
personne qui produit ce son, il se donne a 1'étre attentif. Kabir dit:

aisa koi nan mila, samajhai sainn sujann /
dol bajanta nan sunai, surati bihanan kann //

27 Ibid., p. 51.
28 Ibid., p. 88.
29 G.W. BRIGGS, op. cit., p. 293.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1055

Je n'ai rencontré personne qui ait pu réaliser le signe de sagesse; les tambours30
(andhata) jouent [mais] ils n'entendent pas, leurs oreilles sont sans écoute."
(K.G. gur sikh hera kau ang, 5.4)

gagan garaji anmrit cuvai, kadali karval prakas /
tahan kabira bandagi, kar koi nij das //

"Dans le ciel il tonne, le nectar d'immortalité coule goutte a goutte, le platane
et le lotus font émaner une lumiére; 1i, Kabir [fait] une salutation, que
quelqu'un me fasse devenir sien." (K.G. parca kau ang, 9.35)

Kabir kanval prakasiya, uga niramal sar /
rainni andheri miti gai, bage anabad tar //

"Kabir, le lotus a dispensé de la lumiére, s'est levé un soleil pur, I'obscurité de
la nuit a été effacée, [alors] joue la trompette du son éternel.” (K.G. parca kau
ang, 9.36)

Kabir sabad sarir main, bin gun bajai tanti /
bahari bhitari rami raha, tatain chati bharanti //

"Kabir, [quand] il y a eu la parole [révélée] dans le corps, [alors] sans étre
tirées, les cordes [de I'instrument] résonnent, dedans et dehors tout est
joyeux31, c'est pourquoi les pensées erronées sont dissipées.” (K.G. parca kau
ang, 9.37)

Les différentes formes de yoga, dont Kabir se fait le porte-parole,

enseignent qu'il faut cesser le flot de 1'activité mentale, arréter les facultés
externes qui nous attirent et nous dispersent. C'est alors que cette mélodie
"Inaudible" se donne. Quand I'union mystique s'est produite, Kabir décrit
son €tat comme suit:

Jihin ban singh na sancarai, pankhi uri nahin jai /
raini divas ki gami nahin, tahan raha Kabir lau 12i32 //

"Dans la forét ou il n'y a pas de lion, ou I'oiseau ne vole pas, ot il n'y a ni jour
ni nuit, 1a habite Kabir, en méditation." (K.G. sikhim marag kau ang, 10.4)

30 Le tambour fait référence au son non-frappé; une autre métaphore pour le son non-

31

frappé est le tonnerre qui gronde. Ces métaphores se retrouvent dans le
vocabulaire des Naths.

Ici probablement raman karna, joyeux; on dit en hindi, dans 1'usage populaire,
que ce qui dans la vie donne raman, c'est cela Rama. On semble s'approcher par
la voie populaire de 1'expression de Kabir.

32 Lau lagana équivaut a dhyan lagana.



1056 MAYA BURGER

Pankhi uranin gagan kaun, pind, raha pardes /
pannin piya cancu binu, bhili gaya yahu des //

"L' oiseau s'est envolé au ciel, alors que le corps est resté dans un monde (est
aliéné dans ce monde)33; il a bu de I'eau sans bec, il a oublié ce monde-ci."
(K.G. parca kau ang, 9.6)

Une fois que cet état a été atteint, les repéres habituels n'ont plus
prise, et pour nous déconcerter, Kabir utilise ce langage paradoxal et
métaphorique. Il veut éviter que 1'on puisse aborder cet état avec notre
conscience journaliere. Aimant communiquer, il brusque nos habitudes
pour essayer de nous lancer dans ce voyage initiatique. Dans ces moments,
Kabir utilise volontiers, pour nous provoquer, le langage inversé (ulata
bamsi), une technique d'éveil qu'il a di emprunter aux Siddhas34.

Pour Kabir, c'est le nom de Rama qui est le mitla mantra, le mantra
de base qui contient en lui-méme la Réalité Ultime, vu comme 1'équivalent
de OM, I'Absolu. Kabir I'appelle aussi le Sarguru (le maitre véritable),
1'étre supréme qui est au-dela de toute qualification (niranjana). 1l nous dit:

Kabir parhiba duri kari, pusatag dehu bahai /
bavan akkhir sodhi kai, rarai mamai cit 1ai //
"Kabir, arréte d'étudier, jette loin les livres; étudie les 52 lettres de 1'alphabet,

[mais] concentre ton esprit sur ra et ma (ou sur la répétition de ra ma)." (K.G.
karnin kathanin kau ang, 33.1.)

I1 ne faut point essayer de chercher la solution dans les livres. Il suffit
d'écouter les émanations des lettres de 1'alphabet pour accéder a la source
premiére, 1'origine de toute manifestation. Ce verset, par sa syntaxe, nous
donne aussi une idée de répétition des deux syllabes ra et ma. En effet,
pourquoi Kabir aurait-il écrit rarai mamai? Probablement qu'il a recouru a
cet artifice pour nous donner une idée de répétition. Il ne pourrait s'agir
d'une répétition mécanique. Il y a chez Kabir un secret dans 1'énonciation
du mot lié a la puissance inhérente aux deux syllabes d'une part, et d'autre
part aussi a leur caractére binaire (avec une respiration, une prolongation
rythmique - bindu) qui régularise le corps, 1'apaise, et lui confére a travers

33 Littéralement: "est resté dans un monde étrange", pardes voulant dire qu'on est du
pays (des), tout en étant étranger.

34 L'ulat bamsi a été plus particulierement étudiée dans le contexte des Bijak, ol
cette forme d'expression est beaucoup plus fréquente. Voir par exemple L. HESS et
S. SINGH, The Bijak of Kabir, Delhi: Motilal Banarsidass, 1986, pp. 135-161.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1057

un processus répétitif un rythme qui libére l'accés vers une autre
conscience.

Le souffle peut acquérir, par la concentration, une telle stabilité qu'il
n'est plus affecté par rien d'extérieur, par aucun rythme extérieur imposé.
C'est le retour vers un état naturel. Le mental se dissout entre 1'inspire -
expire, entre deux états de conscience. Le souffle devient identique a
Rama. Dire le nom de dieu, au point ou il disparait et devient la respiration
quotidienne, c'est faire de sa vie une respiration du dieu Rama.

La réalité ultime s'offre a Kabir tel un état naturel que 1'on découvre
ou redécouvre, et c'est le maitre véritable, le guide intérieur qui le montre.
De la récitation extérieure du mantra 1'on passe a une récitation intérieure
et finalement c'est la vie elle-méme qui devient une récitation. Kabir sait
que 1'énoncé du mantra enléve déja une force qui peut étre maintenue
quand on récite le mantra intérieurement. Si réciter libére les énergies
contenues dans les mantras, cette méme énergie peut étre encore plus forte
quand elle ne se perd pas dans la parole, mais reste au dedans33.

Il nous faut quitter ces plans pour analyser japa dans sa dimension
manifestée. Dans ce sens, et dans un contexte ou l'on attribue un tel
pouvoir au langage et a 1'énoncé, il parait important de centrer la rélexion
sur le support linguistique de Kabir et par 1a-méme des Sant. Par le méme
biais, nous pouvons rendre compte du mode de transmission des vers du
poéte.

Les formes poétiques de Kabir

La langue de Kabir est trés riche et surtout variée. Le poéte posséde, en
effet, cette capacité d'adapter son langage et son vocabulaire 4 son inter-
locuteur36. Du point de vue style, Kabir utilise surtout deux formes 37:

35 Ceci rappelle une conception générale qui veut que le non-dit est plus fort que ce
qui est dit, que le bija mantra, le mantra condensé contient un pouvoir plus
puissant qu'une formule compléte, ou encore que le silence est a l'origine de la
parole et le but ultime de toute démarche récitative.

36 La langue composite de Kabir, selon |'état actuel de la recherche, est un mélange
de hindui (vieux hindri) et de dingal (ancien rajasthani) . "Cette 'langue’ qu'un
critique proposait d'appeler 'jargon-de sadhu' était en effet utilisée par les
prédicateurs itinérants dans 1'Inde du Nord au XIVe et au XVe siécle.” C.
VAUDEVILLE, Au cabaret de l'amour, op. cit. p. 19.

37 Le ramaini est une autre forme, mais dont nous ne parlerons pas ici.



1058 MAYA BURGER

- le sakhi ou doha
- le pada ou Sabda

Ce qui est intéressant, c'est que dans le contexte des Nathyogis, Kabir
utilise le sakhi. Dans 1'univers de la bhakti amoureuse, la pensée de Kabir
nous est parvenue plut6t sous forme de pada, d'expressions plus lyriques.

Les sakhis sont des témoignages, la désignation Sant du doha, qui est
un vers extrément populaire dans la littérature Apabhramasa, chez les
bouddhistes, jains, Siddhas et Naths.

Le doha est un couplet qui se suffit A lui-méme38; il est court
(environs 24 matra); chaque ligne du verset constitue une phrase en soi,
rendant 1'expression trés succinte. On ne donne que le squelette de la
pensée, ce qui en rend la lecture ardue et multiplie les possibilités
d'interprétation.

Les derni¢res syllabes des vers du sakhi riment; aprés le 13e matra de
chaque vers, il y a une cassure syntaxique, une rupture. Une pause
rythmique peut aussi étre notée apres le 6e matra.

Comme le dit K. Schomer, le doha a donc toutes les qualités pour la
mémorisation, ainsi que pour la transmission orale: vers rimés, division en
unités rythmiques plus petites et une relation étroite entre unité rythmique
et unité de sens. Les sakhls sont en effet des couplets courts et faciles a
mémoriser. Au fil de l'oeuvre de Kabir, on découvre de multiples
irrégularités, ce qui plaide en faveur d'un art qui ne cherche pas la
perfection stylistique, mais la communication d'un savoir que les auditeurs
peuvent facilement assimiler. Ce qui donne au couplet son véritable
rythme, c'est la division quaternaire du couplet qui rappelle le tala le plus
régulier et le plus facile de la musique, ce qui fait que le doha peut aussi
étre chanté et en tout cas psalmodié. Ce rythme a un lien étroit avec le
souffle, qui, comme nous I'avons montré, est trés important dans le
contexte des Nathyogis et de Kabir. Rythme de la langue et souffle se
conjuguent de fagon a devenir un moyen d'inspiration pour le compositeur
et une aide pour celui qui veut se rappeler des versets qu'il a entendus 39.

38 K. SCHOMER et V. H. MCLEOD, The Sant, Delhi: Motilal Banarsidass, 1987, p.
62.

39 Le doha a souvent aussi un aspect proverbial et se préte donc bien A des
enseignements qui transmettent la sagesse du peuple. Le doha s'utilise souvent
aussi comme un refrain (fek) pour les vers chantés (pada) ou des lignes que 1'on
intercale dans les chants, et qui constituent des enseignements courts et peuvent
étre retenus assez aisément grice au caractére rythmé.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1059

Bhakti et japa

La bhakti se caractérise par une floraison de réunions congrégationnelles
pour chanter et psalmodier le nom de dieu. Le nom de Rama est en
pratique celui qui se préte le plus au japa. Sous cet angle d'ailleurs il est
employé dans les différentes traditions, chez les sikhs (ramasamkirtan), les
Naths, les vaisnavas, etc.

Si I'on regarde 1'usage de Rama aujourd’hui, on s'apercoit qu'il est
devenu un nom quasi générique pour dieu. Bien qu'il fasse tout d'abord
référence au roi idéal Rama, symbole de bonté, de justice et de dharma, ce
nom est aussi entré dans le langage courant et s'utilise de multiples fagons:
le dictionnaire nous donne par exemple comme traduction pour "réciter le
nom de dieu" Rama ka nama japna; pour mourir, Rama ko pyara hona,
Ram Ram comme une salutation, ou comme une interjection d'étonnement
ou d'agacement, are Rama. On utilise encore ce mot dans les processions
de funéraille: Rama nam satya hai; ou Dieu seul sait Rama jane. On
n'utilise alors aucun autre nom de dieu. La référence porte seulement sur
1'aspect sonore de ce nom, et non plus sur une divinité spécifique.

Pour Kabir, le nom de Rama n'a rien a faire avec le roi de 1'épopée
indienne de ce nom. Au contraire, c'est un mantra qui recéle une puissance
libératrice. A cause de sa texture phonétique et récitative ce nom reveét
intrinséquement une dimension plus profonde constituée que celle de
représenter un dieu en particulier. Kabir n'est certes pas opposé aux
différentes techniques de récitation des bhaktas (il recommande souvent la
compagnie des saints) et fait écho aux Naths qui utilisent le nom pour en
faire un outil de salut, mais il met en garde et pose des restrictions aux
deux courants:

Ram ram sab koi kahai, kahibe bahut bicar /

soi ram sati kahai, soi kautigahar //

“"lls disent tous Rama Rama, dis-le avec grand discernement; celui qui le
prononce dans le vrai sens, [il est] un magicien." (K.G. bicar kau ang, 28.1)
agi kahyan dajhai nahin, je nahin canpai pain /

Jjau pai bhed na jannie, ram kaha tau kain //



1060 MAYA BURGER

"En disant feu, on n'est pas brulé; le vers a soie40 [tisse] [mais] ne bénéficie pas
de [son travail]; celui qui ne connait pas le secret (ou le mystére) de Rama, sa
récitation est inutile#1." (K.G. bicar kau ang, 28.2)

Il ne sufffit donc en aucun cas de "dire le chapelet”, il faut une

disposition entiére et courageuse pour réaliser le secret de Rama:

41

42

43

44

mung mudavat din gae, ajahun na milaya ranm /
ranm nanm kahu kya karai, je man ke aure kanm //

"La téte rasée, les jours ont passés, [mais] jusqu'a aujourd'hui [ils] n'ont pas
rencontré Rama; & quoi [bon] réciter le Nom de Rama, quand I'esprit est
absorbé dans un autre travail?" (K.G. bhekh adabar kau ang, 25.19)

mala pheren kachu nahin, kati man kai sathi /
jab lag hari pragatai nahin, tab lag patara hathi //

"Ce n'est rien de tourner le rosaire, s'il y a 'une arme'42 dans votre esprit; tant
que Hari ne s'est pas manifesté, vous [n]' avez [rien] dans la main (vous
n'obtenez aucun fruit)43." (K.G. bhekh adabar kau ahg, 25.20)

gaya tin paya nahin, anagaya tain dari /
jin gaya bisavas gahi, tinasaun ran hazari //
"En chantant ils ne t'ont pas trouvé, en ne chantant pas ils sont restés loin de

toi; ceux qui chantent en ayant pris toute leur foi, & eux Rama apparait.” (K.G.
besas kau ang, 32.14)

pandal panjar man bhanvar, arath anipam bas /
ranm nanm sifnca amin, phal 1aga besas //

"Pandal (une fleur de la famille du jasmin) est le corps, 1'abeille est I'esprit; ce
qui veut dire un unique lieu d'habitation44, [si] on I'arrose le nom de Rima

Nous avons opté de traduire casipai par vers a soie, qui est un sens rare du mot,
mais s'accorde bien avec le reste de la phrase.

kain est un terme difficile, indiquant qu'un endroit est glissant, dangereux, donc
inutile.

Littéralement ciseaux. Aprés longue réflexion, nous avons opté de traduire kaf par
arme, en le voyant comme quelque chose qui affecte 1'esprit et le perturbe.

Patara vient probablement de patta ou pattal, 1'un indiquant qu'on a que les
feuilles et non les fruits, 1'autre qu'on a obtenu que le plat et non la nourriture.
L'idée est la méme, c'est qu'on n'a rien obtenu.

La traduction de cette deuxiéme partie du verset chez C. Vaudeville est pour le
moins incompréhensible; ou alors aurait-elle utilisé un autre original que sa propre
recension? C. VAUDEVILLE, op. cit., stance 32.10.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1061

avec le nectar d'immortalité, alors vient le fruit de la confiance." (K.G. besas
kau ang, 32.10)

Sumiran

11 nous reste un aspect important du japa de Kabir a travailler, c'est celui
de sumiran (smarana): se souvenir du Nom de Dieu, constamment.

On a vu quelle puissance Kabir attribue au nom de Rama en tant que
mantra, et la technique qui consiste a s'en souvenir sans cesse est 1'une des
formes de japa les plus chéres a Kabir. C'est aussi le terme qu'il utilise le
plus fréquemment:

bhagati bhajan Hari nanun hai, diaja dukkh apar /
manasa baca karmanan, Kabir sumiran sar //
"Bhakti (et) bhajan sont le nom de Hari, autre chose est tristesse sans fin; se

rappeler de lui en esprit, parole et actes, Kabir, c'est ceci |'essence.” (K.G.
sumiran bhajan mahiman kau ang, 3.7.)

Kabir sumiran sar hai, aur sakal janjal /
adi ant sab sodhiya 45, dija dekhau kal //

"Kabir, sumiran est 1'essence, tout le reste embrouille 1'esprit 46; du début 2 la
fin j'ai-tout cherché, vois toute autre chose comme la mort.” (K.G. sumiran
bhajan mahiman kau ang, 3.14)

Sumiran indique le processus de se souvenir, de se rappeler. Si japa
est réciter et, comme on l'a vu avec Kabir, peut devenir identique a vivre
dieu a chaque instant dans le souffle et la conscience centrés sur celui qui
est 1'énoncé lui-méme, sumiran semble encore étoffer le sens de japa, car
il ne s'agit pas de réciter, ni méme de dépasser la récitation, mais d'étre
dans la mémoire de dieu, constamment, ou pour reprendre les termes de
Kabir, se rappeler de lui en esprit, parole et acte.

Contribution sikh

Dans le contexte plus général de la bhakti, ce sont les sikhs qui ont plus
particulierement analysé et pratiqué le Namasumiran €t nous nous
proposons d'affiner encore notre compréhension en recourant a leurs
explications:

45 Ici il faut entendre sudharna: réparer, mettre bien.

46 C'est 2 nouveau un terme délicat i traduire, littéralement jarijal veut bien dire
décombre, mais a entendre ici 4 un niveau symbolique.



1062 MAYA BURGER

Jina ssi girasi na visarai harinima mani mantu /
dhanu si sei nanaka puranu soi santu //
"They who treasure the mantra of God's name in their hearts and minds,

remembering it with every breath and with every morsel, Blessed are they,
Nanak, for they are the true Sants47."

Il est important de savoir qu'une grande collection des vers de Kabir
figurent dans le livre sacré des sikhs, le Guru Granth. Cette inclusion se
fonde sur une profonde parenté entre la pensée sikh et Kabir, notamment
au niveau de la récitation du nom divin. En effet, la religion sikh voit le
monde comme équivalent & Nama, qui est la manifestation du divin.
D'autres ont discuté le souvenir de dieu, mais nous décidons de développer
le point de vue sikh a cause de la présence méme des versets de Kabir dans
le Granth. Cette recension des vers de Kabir, recueillie trés tot par écrit,
est peut-étre la plus authentique et semble avoir retenu des éléments
importants pour notre propos43. Nous ne pouvons évidemment pas faire un
lien direct entre Kabir et 1'idéologie sikh, mais cette derniére peut nous
aider & saisir sumiran chez Kabir et surtout 3 comprendre le réle de la
musique dans la transmission religieuse. En effet, la tradition sikh apporte
grand soin 2 la transmission religieuse chantée.

Transmission orale et musique

Les sakhis (appelés ici solaka) sont moins nombreux dans le Granth que les
padas, qui sont des expressions plus lyriques. Les padas sont presque
toujours chantés et soutenus par une musique qui donne envie de propager
une attitude de dévotion et d'amour, alors que les dohdas sont peut-étre plus
didactiques. Les dohas de Kabir sont facilement retenus, mais les padas
sont plus exigeants, et il faut en outre connaitre les rdgas qui y sont
associés. Par ailleurs, la langue des padas retenus dans le Granth est
beaucoup moins abordable que celle des sakhis.

Revenons un instant sur le mode de transmission de Kabir. Nous
avons dit qu'il refusait 1'écriture, et que ses messages devaient étre retenus
et retransmis oralement. L'association avec la musique joue probablement
un réle non négligeable. Nous avons essayé de montrer dans ce travail a

47 Gauri ki var 8:1, Guru Arjun, cité par MCLEOD, <«Sant in Sikh Usage», in The
Sant, op. cit., p. 254.

48 L'Adi Granth fut compilé par Guru Arjun vers 1604, alors que le Guru Granth est
la version définitive du dernier Guru, Govind Singh.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1063

quel point le son et I'émanation sonore sont importants et comment la
tradition sikh a son mot a dire a ce propos. Tout le livre, qui est considéré
comme une révélation4d, traite des sujets religieux en les basant sur le
chant; les différents chapitres du Granth sont classés en fonction des rdga
dans lesquels ils doivent étre chantés. Chaque raga porte avec lui une
coloration spécifique, s'accorde 2 un moment de la journée propice pour le
chanter et dégage a travers le choix exact des notes et de leurs
articulations, une atmosphére particuliére, susceptible de traduire ou
d'appuyer ce que le texte veut dire. Que Kabir ait été choisi pour figurer
dans le Granth suggére non seulement que sa vision a été tout a fait
similaire a celles des maitres de 1'époque, mais révele aussi comment ses
vers ont été percus dans cette tradition30. La théorie des rdgas vise
précisément a faire traduire des états d'dme, des émotions qui, utilisées de
maniére exacte, peuvent produire une joie esthétique et permanente, une
joie qui dépasse le contexte individuel pour toucher des couches profondes
et collectives chez ceux qui écoutent. Le chant dévotionnel vise a faire
sortir 1'homme d'un sentiment éphémére qui le rattacherait a des
événements précis de sa vie pour le connecter a son essence, dans le but de
le faire participer a une expérience profonde. La musique ne se choisit
donc pas au hasard. Les vers de Kabir sont pour la plupart chantés sur des
ragas de type dévotionnel ou alors de virahal. Les ragas qui existaient au
temps de la compilation du livre ne sont malheureusement plus en vigueur
tels quels, mais nous en connaissons aujourd'hui d'autres versions
apparentées.

Le processus de sumiran, se souvenir, et le japa, réciter pour se
souvenir, sont liés a la musique. Celle-ci constitue probablement aussi une
aide pour des gens qui ne s'appuient que sur leur mémoire auditive. Tout
comme les syllabes qui sont pourvues d'une force spécifique qui leur vient

49 La compilation de 1'Adi Granth se pose en d'autres termes pour 1'adepte de la
religion que pour I'historien, qui, lui, s'intéresse aux procédés qui ont fixé le
contenu du livre durant le régne du maitre Arjun.

50 II est bien évidemment difficile de savoir si Kabir chantait lui-méme et utilisait les
ragas. Ce sont probablement les anthologistes qui ont rangé les pada de Kabir sous
un raga. On est enclin & penser ceci quand on se référe a ce que font les
interprétes aujourd‘hui, qui choisissent librement des stances de Kabir et
composent dessus une mélodie qui met plus ou moins en valeur I'atmosphére
exprimée dans les versets. Les sikhs sont plus rigoureux a ce propos.

51 Les chants de séparation, qui soulignent le lien important avec toute la tradition
folklorique. '



1064 MAYA BURGER

de leurs signes, chaque mélodie, chaque note est investie d'une puissance
et d'une significationd2. Les connaissances musicales que devait avoir
Kabir lui venaient en premier lieu du milieu folklorique, qui connait une
tradition musicale étonnante. Il devait ensuite exister des régles de
composition parmi les chanteurs ambulants, une tradition de raga que 1'on
savait manier dans ce contexte. Les Bauls du Bengale sont peut-étre encore
des représentant vivants de cette transmission religieuse par la musique et
I'on sait 2 quel point ces musiciens illettrés sont capables d'improviser et
de composer sur des mélodies qui puisent a la fois dans le répertoire savant
et folklorique.

Dans le Japji livre consacré a japa et sumiran, le maitre Nanak
explique sa compréhension du son. Dieu est Absolu, sans forme, au-dela,
mais lorsqu'il prend forme, il le fait sous forme de verbe (fabda) que
Nanak pergoit comme un synonyme de Nama, ou comme une musique que
les mots ordinaires n'arrivent pas a décrire. Selon Nanak, Dieu ordonne les
noms, mais il est lui-méme au-deld des noms. Il faut nommer et chanter et
au moyen de techniques diverses, se rendre prét a la révélation de Dieu.
Mais en dernier lieu, Dieu se manifeste lui-méme, comme il veut et quand
il veut. Pour Kabir la grice est aussi une nécessité absolue dans sa vision
du divin.

Kabir a compris que sans la grice du divin, rien ne peut se faire, il
vaut donc mieux s'en remettre a elle:

Kabir ka tdn cintavai, ka tere cinten hoi /
apan cinta hari karai, jo tohin cinti na hoi //

"Kabir, de quoi te soucies-tu, qu'obtiens-tu? Laisse Hari se soucier de toi, de
cette fagon tu ne [dois] pas te soucier." (K.G. besas kau ang, 32.1)

Dans la perspective développée dans le Japji, utiliser le verbe, le
Nama, est un moyen de purification; les mots ordonnés du divin
contiennent une force qui met le dévot en contact avec des vibrations qui le
rapprochent du divin.

Le verbe a une figure voilée et 1'autre manifestée. Le son extérieur se
travaille (japa) dans la pratique du sumiran de quatre fagons: avec la
langue, au fond de la gorge, a I'emplacement du coeur, dans la région du

52 Voir a ce propos ce que Sarngadeva dit sur 1'origine du son dans son remarquable
traité sur la musique, Sangitratnakara, traduction R.K. SHRINGY et P. L.
SHARMA, Varanasi: Motilal Banarsidass, 1978, p. 100 et suivantes.



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1065

nombril, qui correspondent aux différents niveaux de 1'émanation
phonématique de 1'univers.

Il faut sans cesse communier avec le verbe divin et Nama, premiére
émanation de 1'Etre Unique:

"Par la pratique du Verbe (Nama), on atteint finalement le salut”. (Japji, stance
VX) 53

€t encore:

"En communiant avec le Verbe, les aveugles spirituels retrouvent la vue et
trouvent leur chemin vers la Réalisation; en communiant avec le Verbe, on
traverse 1'Océan Illimité de la Création Illusoire, O Nanak, Ses dévoués
adorateurs vivent en perpétuelle extase, car le Verbe lave tous leurs péchés et
ferme toutes leurs blessures." (Japji, stance XI)

Sumiran, la pensée ininterrompue du Seigneur, en méditant sur la
présence en soi du Nama, détourne le mental du monde extérieur et le
stabilise, car elle parvient a le concentrer sur un seul point. C'est aussi le
garant pour effacer l'ego. L'exercice est evidemment difficile, comme le
rappelle Kabir, et les sens nous jouent de multiples tours. Vivre avec Nama
provoque graduellement le retrait des courants spirituels épars dans le
corps et les concentre en leur lieu d'origine. Tant que ses courants sont
épars et non intégrés, il est impossible de découvrir la face voilée du
Verbe. Une fois purifiés par japa, 1'ascension spirituelle peut alors se vivre
dans 1'autre dimension, qui est celle de la récitation intérieure.

"C'est en contrlant constamment les trois organes (langue, yeux, oreilles) que

'on entend andhata. O Nanak, dans 1'état de transe, on ne connait plus ni soir
ni matin 34."

Le maitre véritable

Dans la voie pronée par les Sikhs, le maitre spirituel est indispensable,
c'est lui qui donne accés a la voix et a l'audition du Verbe; mais chez
Kabir la révélation est directe, il n'a pas de maitre physique. Revenons un
instant, pour conclure, sur la notion de maitre véritable, qui contient peut-
étre 1'essentiel de la pensée de Kabir. Ce maitre est Rama, il se révéle dans
le coeur et guide son dévot, qui ne requiert aucune autre présence. La voie
de Kabir est unique, car il écoute en lui-méme, directement 4 la source,

53 Jap-ji, Enseignement initiatigue du Guru Nanak, Le Soleil dans le coeur,
Chambéry: éd. Présence, 1970, p. 157

54 Ivid., p. 80.



1066 MAYA BURGER

comment se révéle pour lui le maitre unique. Le maitre se manifeste tel une
fléche, qui le perce de facon irrémédiable. Chez Kabir, cette fleche est
toute imprégnée d'amour, ce qui fait de Kabir un "fou amoureux de dieu"
qui veut s'unir a son bien-aimé. Dans cette quéte, il connait aussi les
terribles effets de la séparation du divin, et nous voyons que Kabir place
1'amour au-dessus du mantra (japa) et au-dessus du non-mantra (ajapa):

biraha bhuvangam tan basai, maintra na mannai koi /

Ranm biyogi nan jiaai, jiaai ta baura hoi //

"Si le serpent viraha (séparation) réside dans le corps, il n'y a aucun mantra
[pour y remédier], [celui] séparé de Rama ne vivra pas, [s'il] vit, il devient
fou.” (K.G. prem biraha kau ang, 2.1)

Nous redonnons pour la note finale la parole au poéte et traduisons
deux pada du Guru Granth qui mettent bien en relief le caractére vécu et
donc unique de Kabir.

Hirai hira bedhi pavan manu sahaje rahia samai /

sagal joti ini hirai bedhi satigur mai pai //

kari ki katha anahad bani /

harisu hui hira lei pachani //

kahi Kabir hira as dekhio jag mahi raha samai /

gupata hira praga bhaio jab gur gam dia dikhai // Pr 483 (Ragu Asa 31)

"Le diamant [divin] a pénétré mon propre diamant. L'esprit [sans repos] comme
le vent, a empli mon étre; toutes les lumiéres pénétrent ce diamant quand tu
recois l'enseignement d'un maitre véritable. Le son non-frappé (la parole sans
mot) est |'histoire divine [de Rama]. Ce n'est que celui qui devient cygne (c'est
a dire réalisé, harii-sa) qui peut reconnaitre le diamant.

Kabir dit: Vois comme diamant ce qui est contenu dans le monde entier; quand
le maitre montre |'entrée, le joyau caché se manifeste."

N'oublions pas que Kabir est un tisserand et ces derniers vers sont
une admirable description de son union mystique. En jouant avec les mots,
il nous montre la fusion entre le tisserand divin et Kabir julahd, le tisserand
ordinaire:

Kori ko kdha maramu na janan /

sabh jagu ani tanaio tanan //

jab tum suni le bed puranan /

tab ham itana ku pasario tanan //

dharani akas ki kargah banai /

candu sudaju dui sath calai //

péi jori bat ik kini tah tanti manu manan /

Jjolahe ghart apana cinha ghat hi ramu pachanan //



KABIR ET LA REPETITION DU NOM DE RAMA 1067

kahatu kabir kargah tori /
sitai sut milae kori // Pr 484 (Ragu Asa 36)

"Personne n'a réalisé le secret interne du Tisserand [divin], qui a produit chaine
et trame et les a répandus [dans I'univers];

Alors que vous [Brahmanes], vous écoutez les Védas et les Puranas, je répands
et tiens a cette trame et cette chaine. Tu as fait le métier a tisser avec la terre et
le ciel, et les deux navettes avec la lune et le soleil; j'ai fait un "objet pour
rendre le fil lisse"55, ce qui a pld au Tisserand [divin]. Moi le tisserand
[ordinaire] a reconnu sa propre maison (et la reconnait comme) contenant
Rama. Dit Kabir, j'ai bris¢ mon métier a tisser, le Tisserand a joint mon propre
fil au sien.”

Chez Kabir le nom de Rama désigne donc une conscience universelle
et recele la puissance réalisatrice du but ultime. L'approfondissment de
cette notion nous a permis, espérons nous, de contribuer a notre
connaissance de 1'univers religieux qui caractérisait 1'époque de Kabir.

55 Ce mot est un casse-téte et nous avons finalement opté pour ce sens, trés rare,
mais qui nous semble seul justifié et tant du point de vue du sens et que du point de
vue de la syntaxe.






	Kabīr et la répétition du nom de Rāma : réalisation spirituelle et mémoire de Dieu

