
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Dieu, l'univers et l'homme dans l’enseignement de Mâ Ananda Moyî

Autor: Bourgnon, Etienne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU, L'UNIVERS ET L'HOMME DANS
L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYÎ

Etienne Bourgnon, Fribourg

Avant-propos

Dans l'ouvrage intitulé En relisant les Evangiles^, Arnaud Desjardins pose
la question de la compatibilité entre l'enseignement védantique, non
dualiste, et l'enseignement chrétien, qui apparaît comme dualiste. A s'en
tenir aux apparences, dit-il, il faut déclarer qu'il y a incompatibilité. Mais
l'approfondissement de notre compréhension fait disparaître les différences
entre le point de vue religieux et le point de vue non-dualiste. Ainsi, là où

l'Evangile de saint Jean parle de "vie éternelle", les trois Evangiles
synoptiques emploient l'expression "royaume des deux". Or, nombre de

théologiens considèrent qu'il s'agit de synonymes. Qu'est-ce donc qu'une
vie éternelle, sinon une vie qui n'est pas née et ne meurt pas? L'on est
ainsi proche de la notion hindouiste d'Âtman.

Selon plusieurs Pères de l'Eglise, "Dieu s'est fait homme pour que
l'homme puisse se faire Dieu". Mais cette possible déification de l'homme
est généralement occultée dans le christianisme occidental. C'est une des

raisons pour lesquelles de nombreux Occidentaux sont tentés par l'Orient
où l'on trouve encore des sages indiquant le chemin de la réalisation
spirituelle, de la libération (mokshd) ou déification.

Il importe cependant d'éviter le danger de syncrétisme, de choisir une
voie et de s'y tenir. Or, pour un homme ou une femme d'Occident, la voie
la plus idoine n'est-elle pas celle du christianisme? Oui, mais ce qui peut
être enseigné par un véritable maître spirituel d'une autre tradition peut
servir à la compréhension de l'enseignement évangélique. C'est dans cet

esprit que nous présentons ici l'enseignement de Ma Ananda Moyî sur
Dieu, l'univers et l'homme.

Introduction

Parmi les sages de l'Inde contemporaine, Ma Ananda Moyî (appelée
familièrement Ma) occupe une place eminente. Née le 30 avril 1896 à

Kheora, dans le district de Tripura (Tipperah), village qui fait aujourd'hui
partie du Bangladesh, elle est morte le 27 août 1982. Nous renvoyons,

1 Editions de la Table ronde, Paris, 1990, pp. 129 ss.



1014 ETIENNE BOURGNON

pour sa biographie, à l'excellente préface que Jean et Josette Herbert ont
écrite pour L'enseignement de Ma Ananda Moyî.2

Est-ce une gageure de vouloir systématiser cet enseignement? Jean et
Josette Herbert ont, en effet, exprimé l'avis qu'il était impossible d'en tirer
un système philosophique3. Ils ajoutaient cependant que la conception de

Dieu chez Ma Ananda Moyî est la même que celle des grands sages de

l'Inde comme Shrî Ramakrishna, Shrî Aurobindo et le swâmin Râmdâs4. Si
certains accents peuvent paraître familiers aux chrétiens, l'on reste bien
dans un cadre hindou. C'est ce que nous rappelle d'ailleurs Arnaud
Desjardins pour qui il est inconcevable de dire: la pensée de Ma Ananda
Moyî5. Il faudra tenir compte de cette remarque en lisant les pages qui
suivent, car nous ne mentionnerons pas toujours qu'il s'agit d'un enseignement

traditionnel et non d'une pensée personnelle, au sens où nous l'entendons

en Occident.
Synthétiquement, cet enseignement tient presque entièrement dans les

deux affirmations suivantes: "Il n'y a que Dieu partout. Lui seul est".
Tout, dit encore Ma, est entre les mains de Dieu et l'homme n'est que son
instrument. Par conséquent, seule la recherche de Dieu est une activité
digne d'intérêt. Même respirer sans penser à Dieu est du gaspillage. Au
demeurant, seul l'homme possède le privilège de réaliser Dieu.

Il s'agira donc de rechercher les voies et moyens les plus idoines pour
obtenir cette réalisation spirituelle ou illumination. Selon Ma, toutes les

religions mènent à Lui. A un disciple chrétien qui lui demandait s'il aurait
raison de passer à l'hindouisme, elle déclara: "Moi aussi je suis chrétienne
ou musulmane, tout ce que vous voudrez" et elle ajouta que si son
interlocuteur était destiné à devenir hindou, cela se ferait de toute façon6.

Un prêtre catholique français ayant prié Ma de dire ce qu'elle pensait
du christianisme, elle répondit: "Si le christianisme revendique une
position spéciale et se situe "à part" de toutes les autres religions, il rompt
avec elles. Nous reconnaissons Jésus-Christ, mais dans le cadre de l'unité

2 Editions Albin Michel, Paris, 1974; réimpr. 1980. Nous nous référons dans cette
étude à l'édition de 1980 et employons l'abréviation Ens.

3 Ens. Préface, p.46.

4 Ens. Préface, p.48.

5 Yoga et spiritualité. L'hindouisme et nous, éditions La Palatine, Paris-Genève,
1969, p. 147.

6 Ens. pp. 279-280.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1015

de toutes les religions. Lui-même est au-dessus de toute distinction"7. Ma
se situe donc dans la ligne que Frithjof Schuon a appelée "l'unité
transcendante des religions"8.

Quant à la justification des différentes religions, Ma exprime l'avis
que, Dieu étant infini, on peut le concevoir d'une infinité de manières.
C'est ainsi que d'innombrables chemins mènent à Lui. Certes, la Vérité est

une, mais l'homme adopte le chemin qui lui convient le mieux, selon ses

goûts et son tempérament9. Comment pourrait-on, conclut Ma, imposer
une limitation à l'infini, en déclarant que telle voie est la seule vraie?10.

Chapitre 1 — Dieu, but de l'homme

Dès l'abord, il convient de relever que, dans l'enseignement de Ma
Ananda Moyî, plusieurs termes sont utilisés de manière équivalente pour
désigner Dieu ou l'Absolu: Bhagavân, le Seigneur, l'Un, le Soi unique,
l'Âtman, l'Esprit suprême, Cela, le Tout.

L'homme doit faire de sa vie une recherche constante de Dieu: "Dieu
existe et il faut que je le trouve". Cette pensée doit devenir un leitmotiv11.
Par conséquent, dans l'optique de Ma:

- seule est digne d'intérêt la connaissance de Dieu, la connaissance du Soi unique;

- toutes les voies peuvent être suivies, pourvu qu'elles mènent à ce but;

- une fois atteinte la réalisation spirituelle, l'on ne se pose plus de questions; il n'y a

plus de querelles d'églises.

Que nous révèle donc Ma dans son enseignement sur Dieu? Elle
examine longuement la question de la forme sous laquelle Dieu apparaît
aux hommes. En outre, elle présente à sa manière l'éternité et la
transcendance divines, ainsi que l'immanence et la proximité de Dieu.

1. Dieu avec et sans forme.

Selon Ma, il y a lieu d'observer sous quelle forme Dieu veut se présenter à

nous, car la même forme ne convient pas à tout le monde. Pour certains,

7 Ens. p.282.

8 De l'unité transcendante des religions, éd. Gallimard, Paris, 1948.

9 Ens. p.295.

10 Ens. p. 296.

11 Ens. p. 184.



1016 ETIENNE BOURGNON

c'est Rama, pour d'autres Shiva ou Pârvatî, pour d'autres encore c'est
Dieu sans forme.

Sans aucun doute, poursuit-elle, Dieu est sans forme, mais en même

temps il faut être attentif à la forme sous laquelle II nous apparaît afin de

nous montrer la voie. Il est donc aussi bien avec forme que sans forme,
"l'univers tout entier est en Lui et II l'anime tout entier"12. Cet univers
n'est que l'unique Soi, c'est à dire l'Eternel révélé sous forme visible13.

Cette forme universelle de l'Un imprègne tout. Elle comprend tout,
les arbres, les fleurs, les feuilles, les collines, les montagnes, les rivières,
les océans, etc., et aussi les êtres humains14. Mais, encore une fois, "Celui
qui est pure Conscience et pure Intelligence a beaucoup de formes et de

contours et, en même temps, Il est sans forme"15. Sans forme et sans

qualités, dit-elle ailleurs, "et la question de la manifestation ne se pose
pas". Lorsqu'on a compris cela, on a réalisé son propre Soi. Si l'on trouve
Dieu, on se trouve soi-même; on découvre que Dieu est son propre Soi16.

En d'autres termes, "lorsque le Soi individuel se libère peu à peu de ses

chaînes, qui ne sont autres que le voile de l'ignorance, il prend conscience
de son unité avec l'Esprit suprême (Paramâtman) et se trouve établi dans

son propre Être essentiel"17.
Les voies de réalisation du Soi sont nombreuses. Pourquoi faut-il donc

qu'il y ait tant de religions, de sectes et de sous-sectes? Ma répond ainsi:
"Par chacune d'elles, Il donne Lui-même à Lui-même, de sorte que chaque
individu puisse avancer selon sa propre unicité"18. Ainsi, du point de vue
humain, il est normal de percevoir des différences: Dieu est ce que l'on
veut qu'il soit; on Le voit selon sa façon de penser et II est ce que
représente le portrait que l'on se fait de Lui19.

Toutefois, en advaita pur, il ne saurait être question de forme ni de

qualité d'assertion, affirmative ou négative. "L'état d'Unité suprême ne

12 Ens. p.64.

13 Ens. p. 105.

14 Ens. p. 152.

15 Ens. p. 106.

16 Ens. p. 153.

17 Ens. p. 154.

18 Ens. p. 156.

19 Ens. p. 159.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1017

peut pas être décrit à la fois comme Cela et comme autre chose que Cela.
Dans le Brahman sans attribut, il n'existe rien de tel que qualité ou absence
de qualité; seul est le Soi"20.

Le Soi est l'Existence pure (sattâ). Qu'on l'appelle Dieu (Bhagavân),
Majesté divine, gloire ou splendeur, c'est toujours Lui21, le Brahman qui
est l'Un sans second; manifestation et non-manifestation, dedans et dehors,
tout est le Brahman Un. "Celui qui parle, ce qu'il dit et celui à qui il le dit,
tout n'est que Brahman"22.

Quant à savoir s'il faut considérer le Dieu sans forme plus proche de
la Vérité que le Dieu avec forme, Ma répond par une autre question: "La
glace est-elle autre chose que de l'eau?" et elle ajoute que la forme est Lui
autant que le sans-forme. Ma ne partage donc pas l'opinion de ceux qui
prétendent que toutes les formes ne sont qu'illusion, ce qui "impliquerait
que le sans-forme se rapproche plus de la vérité que Dieu avec forme".
Pour elle "tout ce qui a forme ou n'en a pas est Lui et Lui seul"23.

Mais alors est-il possible de se faire une idée de Dieu sans forme? On
ne peut penser qu'à ce qui a un nom et une forme et, par conséquent, ne

peut être Dieu. C'est vrai, dit Ma, Dieu est au-delà de la pensée, de la
forme et de la description et pourtant il faut penser à Lui. Sans doute est-Il
sans forme, sans nom, immuable, insondable, mais "Il est venu à vous
sous la forme de Shabda-Brahman (le son éternel qui est la première
manifestation de la Réalité suprême, à la racine de toutes les créations à

venir) et d'Avatâra Shabda (descente de Dieu sous forme du Verbe)". Ces
formes sont Lui et, par conséquent, ajoute Ma, "si vous vous cramponnez
à Son nom et contemplez Sa forme, le voile qui est votre "je" s'estompera,
et alors resplendira Celui qui est au-delà des formes et des pensées"24.

"Pour ceux qui adorent Dieu avec forme, âtma-darshana signifie Le
voir partout, ainsi qu'il est dit: "Partout où se porte mon regard, Krishna
apparaît". Si l'on perçoit quoi que ce soit d'autre que Krishna, on ne peut
parler d'une vraie vision"25. En d'autres termes, "Celui qui a créé l'uni-

20 Ens. p. 157.

21 Ens. p. 159.

22 Ens. p. 186.

23 Ens. p.279.

24 Ens. p.292.

25 Ens. p.293.



1018 ETIENNE BOURGNON

vers est Lui-même présent en chaque circonstance et dans toutes les

situations. L'action, sa cause et son exécutant sont réellement Lui ..."26
Dieu est un, mais II est vu sous différents aspects. "Ainsi Kâlî,

Krishna et les autres sont un en tant que Brahman, mais dès qu'intervient la
manifestation extérieure (Shakti), ils sont différents. Les hommes varient
de caractère et de tempérament, ils se manifestent donc sous des formes
différentes. Dans Sa Bonté, Dieu vous montre la forme particulière sous

laquelle vous Le réaliserez. Mais, en essence, Dieu est un. Il n'y a qu'un
Âtman, avec forme et sans forme, et tous deux ne sont que l'Âtman"27.

Mais, encore une fois, l'homme ne peut connaître la vraie nature de

Dieu tant qu'il n'a pas réalisé le Soi. A ce moment-là, il découvre que
Dieu n'est autre que lui-même, "l'Âtman unique, le Soi unique, qu'il est

avec forme en tant que monde et sans forme en tant que chit, la Conscience
pure"28.

2. Transcendance et immanence de Dieu.

Dieu seul, dit Ma, est bon et parfait29. Il est sans commencement et sans
fin: Il est éternel. Que faut-il entendre exactement par éternel (nitydf!
C'est, selon Ma, "ce qui ne peut être affecté par les états de veille, de rêve

ou de sommeil sans rêve"30. Ainsi, pour elle, la dualité (dvaïta) et la non-
dualité (advaïtd) sont éternelles. Il s'agit, dans l'un et l'autre cas, d'un
angle de vision différent. Il faut saisir cette vérité: Celui qui est dualité est
aussi Celui qui est non-dualité, à l'image de la glace et de l'eau. Et Ma de

poursuivre: "Il existe un état où disparaît toute distinction entre dualité et
non-dualité". Là où est le Brahman, l'Unique sans second, rien d'autre ne

peut exister. L'on distingue entre dualité et non-dualité parce que l'on est

identifié à son corps31. En bref, "ce qui est, c'est Cela". Il n'y a, en
réalité, que Lui seul et rien d'autre que Lui32.

Ma admet cependant que si l'on ne peut concevoir la non-dualité,
celle-ci est tout aussi vraie que ce que l'on peut concevoir, car tout est Cela

26 Ens. p.294-295.

27 Ens. p.302-303.

28 Ens. p.245-246.

29 Ens. p.339.

30 Ens. p. 118.

31 Ens. p. 118.

32 Ens. p. 119.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1019

et ou Cela règne, il ne peut y avoir aucune contradiction33. Là où est Cela,
il ne saurait y avoir de point de vue différent. Les problèmes naissent du

manque de connaissance provenant de Mâyâ, le voile de l'ignorance. Tant
que l'homme n'est pas établi dans son Être essentiel (svarûpd), il est
naturel qu'il se pose des questions34. "Lorsqu'on est parvenu à l'advaita,
on a recouvré son état originel"35.

Toute chose étant une représentation (vigraha) de Dieu, il est naturel

que l'homme aspire à Le percevoir directement. Si l'on voit une pierre, on
ne peut l'appeler vigraha et dire que Dieu est présent en elle. Mais si l'on
y voit le vigraha de Dieu, on ne peut plus l'appeler pierre. "Tant que l'on
parle de pierre, sottement, on n'a pas saisi l'immanence de Dieu". Or, les

joies que l'on trouve dans les objets des sens sont impermanentes. En Dieu
seul, l'Eternel, est la permanence36.

Le Seigneur est toujours proche. L'homme doit écarter l'idée que
Dieu est loin. En réalité, Il est en nous et hors de nous. Il est en chaque
plante et chaque pierre. Il est dans le monde et au-delà du monde37. L'Un,
qui a créé le monde, est tout autour de nous38. En se trouvant soi-même,
en comprenant qui l'on est réellement, on trouve Dieu, car rien n'existe en
dehors de Lui: "Dieu est partout totalement et également présent"39.

N'y a-t-il donc aucune substance dans l'homme qui lui soit propre?
N'y a-t-il rien en lui qui ne soit Dieu? "Non, répond Ma, même en "n'étant
pas Dieu", il n'existe que Lui seul, partout." Et d'ajouter que tout ce que
l'on perçoit, on le doit à une lumière. "La lumière du Soi est présente

partout et en tout". Que l'on adore le Christ, Krishna, Kâlî ou Allah, on
adore en fait la Lumière unique, qui est aussi en soi, puisqu'elle imprègne
toute chose. "Tout tire son origine de la Lumière. En essence, tout est
Lumière"40.

33 Ens. p. 119.

34 Ens. p. 120.

35 Ens. p. 146.

36 Ens. p.202.

37 Ens. p.288.

38 Ens. p.289.

39 Ens. p.280.

40 Ens. p.281.



1020 ETIENNE BOURGNON

De l'avis de Ma, il a toujours été possible de voir Dieu "d'une vision
aussi claire que la lumière du jour", pour autant qu'on veuille bien
L'appeler41. Et de préciser: "Il apparaît aux yeux des hommes. De même

que vous me voyez devant vous et que vous me parlez, un homme peut
avoir une vision de Dieu et converser avec Lui"42. C'est pourquoi "l'on dit
que Bhagavân (Dieu) est toujours à la disposition de Ses adorateurs". Mais
il faut que l'homme écarte l'écran de fumée (Mâyâ) qui recouvre son vrai
Soi. Alors Dieu apparaît dans toute Sa gloire43.

Dieu étant omniprésent, il est possible de Le contempler avec forme
(Sâkâra). Méditer, adorer et contempler Dieu: c'est ainsi que l'on
progresse sur le chemin de la spiritualité. Alors le jour vient où Dieu apparaît
à l'homme face à face44.

Dieu étant Lui-même le chemin, "Il attire chaque personne sur une
voie particulière, en harmonie avec les dispositions et tendances intérieures
de chacun". Lorsqu'un homme avance sur un chemin, qu'il adhère à une
religion particulière, une foi, une croyance qu'il considère comme distincte
de toutes les autres et même opposée à elles, il lui faut parvenir à la
perfection prescrite par son fondateur; alors ce qui est au-delà se révélera
de lui-même à l'intéressé. "Une réalisation authentique exclut toute possibilité

de querelle avec qui que ce soit. L'adorateur est complètement éclairé
sur toutes les fois et doctrines et comprend que tous les chemins sont
également bons. C'est cela la Réalisation parfaite et absolue"45.

Chapitre 2 — L'univers, réalité ou illusion

L'enseignement de Ma Ananda Moyî sur l'univers ne fait nullement
appel aux connaissances scientifiques: il se situe strictement sur le plan
métaphysique.

Quelle analyse peut-on faire à ce sujet des exposés et conversations
avec ses disciples, qui forment la première partie de l'ouvrage précité,
ainsi que des textes courts qui font l'objet de la deuxième partie? A notre
sens, trois points principaux s'en dégagent:

41 Ens. p. 182.

42 Ens. p.349.

43 Ens. p. 182.

44 Ens. p.312.

45 Ens. p. 160.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1021

- le caractère divin de l'univers;

- l'Un et le multiple: réalité ou illusion du monde?

- l'impermanence du monde.

1. Caractère divin de l'univers.

Il faut comprendre ce qu'est réellement l'univers, orienter notre esprit pour
voir que le monde entier est divin: "... nous devons voir le monde tel qu'il
est, voir Dieu en toute chose, sous toutes les formes et sous tous les noms.
Il n'existe pas un pouce de terre où Dieu ne soit pas". Il convient de

prendre conscience que toute vie est l'Un, que "toutes les choses ne sont

que des variantes de Cela qui est le centre, qui est l'Un"46.
Et Ma d'expliciter sa pensée: "Il y avait l'Un. Il S'est divisé pour

créer le monde. Il a toujours été en vous. Ce qui est dans le microcosme
est aussi dans le macrocosme. Il faut donc vous démener pour réaliser
votre Soi. Le Seigneur est manifesté dans chaque créature. Trouver Dieu
ne signifie que trouver son propre Soi. Il faut avancer obstinément dans le
chemin. Toutes les voies spirituelles sont bonnes et débouchent sur la
libération. Il est libre, et ainsi la voie qui conduit à Lui mène à la liberté.
Avez-vous bien saisi que tout est contenu dans l'Un et que l'Un est présent
en tout?"47.

Ce passage est fondamental. Chacun doit donc saisir l'instant où lui
sera révélée la relation qui le lie à l'infini: c'est le mahâyoga, l'Union
suprême. Cela signifie que "l'univers tout entier est en vous et que vous
êtes en lui". Il n'y aura dès lors plus lieu de parler de l'univers48.

2. L'Un et le multiple.

"Le multiple existe en l'Un, dit Ma, et l'Un dans le multiple"49. Ce que
nous voyons dépend de notre façon de voir. D'un certain point de vue,
Dieu, le Paramâtman, "s'est subdivisé et, en tant que monde, il a été, il est
et il sera en mouvement continuel. Mais sous un autre angle, il est
indestructible à jamais et il n'y a jamais eu et il n'y aura jamais de

46 Ens. p. 185.

47 Ens. p. 194.

48 Ens. p. 127.

49 Ens. p. 141.



1022 ETIENNE BOURGNON

monde"50. On trouve une pensée analogue, mais exprimée différemment,
chez un autre sage hindou, Srî Swâmi Sivânanda: "... le monde statique
signifie Brahman. Brahman en mouvement est le monde"51.

Dieu est sans commencement et sans fin. Le monde, l'univers manifesté

(jagat) appartient à Dieu, il est né de Sa volonté et de son imagination.

Dieu joue avec Lui-même et II s'égare pour le plaisir de Se retrouver.
"La création n'a ni commencement ni fin": c'est un jeu de Dieu. Dieu est
présent partout, mais l'homme ne le sait pas52.

En réalité, qu'est-ce que la création? C'est Dieu Lui-même, c'est
l'Un. Dès lors, il n'y a pas de distinctions à faire, "il n'y a pas d'autrui"53.
"Comment pourrait-il y avoir à la fois le monde et l'Un? Tant que l'on est

sur la route, ils semblent être deux, Dieu et le monde, mais lorsqu'on est

parvenu au but, il ne subsiste que l'Unique"54.

3. Impermanence du monde.

La doctrine hindoue de l'impermanence du monde ne présente de
cohérence avec ce qui vient d'être dit sur l'unicité de toutes choses que si
l'on se réfère aux notions de dualité (dvaïta) et de non-dualité (advaïta).

C'est la réalisation spirituelle qui fait accéder l'homme au plan de la
non-dualité. Mais la majorité des humains restent au plan de la dualité.
C'est pour eux que Ma dit: "Ne voyez-vous pas que ce monde n'est qu'une
auberge de passage? Nous y rencontrons d'autres pèlerins. Le but de la
réunion finale est le Soi (Âtman)"55.

Ma proclame que s'il existe un monde naturel (prâkrita), il y a aussi

un monde supranaturel (aprâkrita). Prâkrita, soumis au changement continuel,

a un caractère transitoire. "Dans la vie du monde (prakriti), création,
préservation et destruction continuent leur oeuvre à tout moment. C'est
Dieu qui maintient l'univers tout entier, mais les gens n'en ont pas

50 Ens. p.291 et 203.

51 Light, Power and Wisdom, Rishikesh, Himalayas, 1959, p. 131.

52 Ens. p. 161.

53 Ens. p. 145.

54 Ens. p.324.

55 Ens. p. 183.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1023

l'expérience directe. S'ils pouvaient voir Dieu, ils sauraient par eux-mêmes

que partout est Dieu et Dieu seul"56.
En bref, selon le dvaïtâdvaïta, la dualité et la non-dualité sont des

faits: sous cet angle, il y a forme aussi bien que non-sujétion à la forme.
"Et encore, lorsqu'on dit qu'il y a à la fois dualité et non-dualité, quand
cette sorte d'affirmation est-elle valable? Il existe certainement un état où
différence et non-différence sont perçues simultanément. En vérité, Il est
autant dans la différence que dans la non-différence. Du point de vue
humain, l'on admet sans aucun doute que des différences existent. Le seul
fait que vous vous attachez à trouver votre Soi prouve que vous acceptez
les différences et que, comme on le fait dans le monde, vous vous
considérez comme une entité séparée. De ce point de vue, la différence
existe indubitablement. Mais le monde s'en va inévitablement vers sa

destruction puisqu'il n'est pas le Soi, pas Lui. Notre monde ne durera pas
éternellement. Pourtant qui est-ce qui apparaît même sous les traits de

l'éphémère? Pensez-y bien".57 L'on en revient toujours à l'Un sans
second.

Chapitre 3 — L'homme et sa destinée

Pas plus qu'elle n'a fait appel à l'astrophysique pour traiter de l'univers,
Ma Ananda Moyî ne recourt aux sciences humaines lorsqu'elle s'occupe de

l'homme et de sa destinée. Ici également son point de vue est purement
métaphysique. Il se dégage de son enseignement à ce sujet trois points
essentiels:

- l'homme dans l'espace et le temps ou la vie en famille et dans le monde;

- les rapports entre l'homme et Dieu;

- la destinée humaine ou la mort et l'au-delà.

Ma, pas plus que l'hindou en général, ne s'intéresse aux recherches

sur la personne: le monde et l'ego sont irréels, seule compte la quête du

Soi, de l'Absolu.

56 Ens. p.299.

57 Ens. p. 156.



1024 ETIENNE BOURGNON

1. L'homme dans l'espace et le temps.

C'est ainsi qu'on ne trouve dans l'enseignement de Ma que peu d'intérêt

pour le corps humain. Ses indications sont brèves aussi en ce qui concerne
les caractères spécifiques de l'homme et de la femme. Enfin, les relations
sociales et, notamment, le travail humain ne donnent lieu qu'à de rares

remarques.

a. La nature humaine.

A plusieurs reprises, Ma fait observer à ses disciples que le corps n'est pas
le Moi réel: "L'homme doit donc découvrir qui il est en réalité". Le
monde, qui est périssable, ne peut apporter au mental le calme dont il a

besoin. Seul Dieu peut le lui donner58. La vraie nature de l'homme (sva,

svayam, Âtman), "c'est le Suprême, c'est-à-dire Moi-même"59.

Cependant, lui fit-on remarquer, le corps existe. Et Ma de répondre:
"C'est précisément parce que l'on éprouve des désirs que l'on croit en la
réalité du corps", mais pour un être humain qui a réalisé le Soi, qui est

parvenu à l'illumination, "il n'y a plus ni corps, ni monde, ni action": il
n'y a plus que Cela60.

En revanche, pour l'homme qui n'a pas atteint cet état, qui vit encore
dans la dualité, il en va différemment. Il se pose la question: "Pourquoi
suis-je dans ce monde?". C'est ainsi que Ma répondit à un journaliste
irlandais que les jeux de Dieu sont infinis et que "c'est pour Son plaisir
qu'il joue ainsi". Et, devant l'insistance de son interlocuteur, elle revient
au plan de la non-dualité, en lui declarant: "Tout est Lui"61.

b. Caractères spécifiques de l'homme et de la femme.

Selon Ma, "une femme est essentiellement une mère, et sa tâche est donc
de servir autrui. Puis, étant tout à la fois fille, épouse et mère, elle doit
reconnaître l'unité des trois rôles".

Quant à l'homme, quel est son apport particulier? "L'homme est la

projection du Purusha suprême qui soutient l'univers. Virilité authentique
signifie divinité".

58 Ens. p. 181.

59 Ens. p. 161.

60 Ens. p.322.

61 Ens. p. 179.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYÎ 1025

Au demeurant, "en chaque homme est contenu une femme et en
chaque femme un homme". Il appartient à tout être humain "de dévoiler
l'homme et la femme contenus en puissance en chacun de nous" et surtout
"de réaliser l'Âtman, qui est au-delà de l'homme et de la femme"62.

c. Les relations sociales.

Dans cette perspective, qu'en est-il des relations sociales et de la famille?
Une fois de plus, Ma nous fait passer du plan de la dualité à celui de la
non-dualité. Sa philosophie sociale peut se résumer en deux points:

- nul ne peut vivre sans l'aide des autres;

- tous les hommes sont égaux63.

Le chef de famille doit servir les siens et considérer chacun d'eux
comme une manifestation de l'Un64. Celui qui a adopté l'état de chef de

famille devrait vivre selon les préceptes du dharma, c'est-à-dire de l'ordre
universel, de la loi morale65. Le dharma de chaque être est dicté par le

gourou - étant entendu qu'il n'existe aucune différence entre Dieu, le

gourou et le Soi - et Ma de citer la Bhagavad-Gîtâ, selon laquelle il faut
finalement abandonner tout dharma et chercher son refuge en Dieu66. L'on
passe de nouveau d'un plan à l'autre.

En ce qui concerne le travail, qui est une nécessité, il convient de ne

pas s'en préoccuper et de considérer que c'est le travail de Dieu, l'homme
n'étant que son instrument67. L'important est d'être toujours conscient de

Lui et de penser à Lui dans tout ce que l'on fait68. En d'autres termes, il
faut maintenir, dans toutes ses activités, un contact vivant avec Dieu. "Si
toute action est accomplie dans la conscience de Dieu (bhagavad-buddhi),
c'est-à-dire en considérant que Dieu seul est l'acteur, le travail et l'acte de

travailler, et si cette attitude vient d'elle-même, spontanément, on peut

62 Ens. p. 181.

63 Ens. p.337.

64 Ens. p.251et275.

65 Ens. p.273.

66 Ens. p. 176, et Jean Herbert, L'hindouisme vivant, Dervy-Livres, 1983, p. 102.

67 Ens. p.274.

68 Ens. p.277.



1026 ETIENNE BOURGNON

espérer que l'ego lâche prise"69. Tant que le désir d'action reste fort en
soi, il faut continuer à agir jusqu'au moment où un désir d'activité
intérieure prendra sa place70.

Cependant, pour celui qui, comme Ma, a atteint l'illumination, il n'y
a plus aucune tâche à accomplir: "Pour qui en accomplirais-je une, dit-elle,
puisqu'il n'y a que l'Unique?"71.

2. Les rapports entre l'homme et Dieu.

En examinant brièvement la vie de famille et de travail d'après
l'enseignement de Ma Ananda Moyî, nous avons déjà abordé le thème des

relations entre l'homme et Dieu. Mais il convient de l'approfondir.
On observera d'emblée qu'en parlant de "rapports", l'on se situe sur

le plan de la dualité (dvaïtd). Toutefois, Ma n'aura de cesse de proposer un
objectif non-duel: la réalisation du Soi.

a. Plan de la dualité (dvaïtd).

"Il existe une parenté éternelle entre Dieu et l'homme. Mais dans Son jeu,
ce lien de parenté est parfois tranché ou plutôt semble l'être; il n'en est pas
vraiment ainsi car ce lien est éternel"72.

Pour maintenir ce lien, Ma demande à ses disciples de choisir un
chemin spirituel, ici et maintenant, et de le suivre. Elle propose un
leitmotiv pour la vie: "Dieu existe et il faut que je le trouve". A tout
instant, il importe de penser à l'Un, afin d'obtenir la paix intérieure73. La
tristesse vient de ce que l'on croit que Dieu est loin. Or, l'on trouvera
certainement Dieu si on l'invoque74.

Le satsanga consiste "à vivre en présence de Dieu, qui est Vérité". Il
faut cultiver l'idée que Dieu est tout en tout et que la réalisation spirituelle
doit nous être accordée. Chercher refuge en Dieu, c'est se libérer75.

Nul ne doit s'imaginer qu'il est l'auteur de ses actes: si Dieu ne le
faisait pas agir, l'homme ne serait capable de rien. Tout ce qui arrive est

69 Ens. p.331 et 333.

70 Ens. p.332.

71 Ens. p. 179.

72 Ens. p.61.

73 Ens. p. 184.

74 Ens. p.290.

75 Ens. p.291.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYÎ 1027

fixé par Lui76. C'est pourquoi il faut s'abandonner à Dieu, qui nous
comblera dans la mesure où nous serons effacés77: "La pratique constante de

l'abandon à Dieu amènera finalement à s'abandonner à Lui"78.
Ma conseille à celui qui cherche un chemin spirituel de ne point se

laisser tenter par les bonheurs du monde. Le contact avec Dieu n'est
possible à l'homme que si les plaisirs du monde n'occupent plus son esprit:
"Tant que le coeur n'appelle pas Dieu à grands cris, comment espérer la
moindre bribe d'une expérience divine ?"79.

Il importe ainsi de mettre toute sa confiance en Dieu. Où que l'on se

trouve, il faut Le prier avec l'ardeur la plus intense. Tout ce qui arrive à

l'homme, toutes les facilités aussi bien que les obstacles qui se présentent,
tout est voulu par Lui. Lorsqu'il nous fait faire quelque chose, Il
l'accomplit Lui-même. Il ne reste à l'homme que d'avoir confiance en
Lui80.

En bref, il faut s'astreindre à garder un corps sain et un mental
entièrement absorbé dans \ejapa (répétition d'un mantra ou d'un nom divin
donné par le gourou lors de l'initiation) et dans la méditation. Tout doit
être mis en oeuvre pour dépasser le stade de l'agitation81.

b. Plan de la non-dualité (advaïta).

Selon le point de vue dualiste, nous venons de le souligner, il existe un lien
de parenté entre Dieu et l'homme. Mais, dit Ma, "en se plaçant à un autre
point de vue, on peut dire qu'il n'existe rien qui puisse constituer un lien
de parenté"82. L'on est passé au plan de Yadvaïta.

Alors la première tâche de l'homme est de découvrir son gourou
intérieur, c'est-à-dire Dieu83: "Puisque, dit Ma, vous avez obtenu cette
bénédiction qu'est un corps humain, utilisez-le à atteindre la réalisation de

76 Ens. p.60-61.

77 Ens. p. 179.

78 Ens. p. 171.

79 Ens. p.241.

80 Ens. p.334.

81 Ens. p.260.

82 Ens. p.61.

83 Ens. p.62.



1028 ETIENNE BOURGNON

Dieu"84. Il importe donc de penser sans cesse à Dieu et à Lui seul:
"L'homme qui cherche Dieu désespérément ne peut s'intéresser à rien
d'autre"85.

L'être humain ne saurait trouver aucun repos tant qu'il n'a pas réalisé
Dieu. Il doit découvrir l'Âtman qui se cache en lui: "Ne gaspillez pas un
temps précieux, ne détruisez pas votre Soi, l'Âtman, mais réalisez-Le"86.
Meme respirer sans penser à Dieu est du gaspillage. Il ne faut jamais
oublier que seul l'être humain a été doté du pouvoir de chercher et de

trouver Dieu. La quête de Dieu est la tâche de toute une vie87.

C'est la perception du monde fondée sur l'identification de soi-même
avec le corps qui est à l'origine de l'esclavage de l'homme. "Lorsque le
Soi individuel se libère peu à peu de ses chaînes, qui ne sont autres que le
voile de l'ignorance, il prend conscience de son unité avec l'Esprit
suprême (Paramâtman) et se trouve établi dans son propre Être
essentiel"88. En réalité, l'Âtman est le Paramâtman89. L'on revient
toujours à cette idée qu'en se trouvant, l'homme trouve Dieu.

En deux formules saisissantes, Ma résume sa philosophie de

l'homme: "Dieu est mon propre Moi, le souffle de ma vie"90 et "Vous seul
existez. En vérité, vous êtes contenu en chaque chose, vous êtes Cela
même. Dans l'infini, il n'y a que Lui. Seul je suis"91. C'est le fameux
principe des Upanishads:

TAT TVAM ASI

Cela m es

Brahman Âtman est

84 Ens. p. 171.

85 Ens. p. 178.

86 Ens. p. 188.

87 Ens. p.211.

88 Ens. p. 154.

89 Ens. p. 166.

90 Ens. p. 175.

91 Ens. p. 246.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1029

3. La destinée humaine ou la mort et l'au-delà.

Selon Ma, le monde de l'individu est ainsi structuré: naissance, mort et
renaissance92. Après avoir examiné son enseignement sur l'homme dans

l'espace et le temps, il y a lieu de voir comment elle traite de la mort et de
l'au-delà. A cette occasion, nous aborderons le thème de la réincarnation
auquel le christianisme oppose celui de la résurrection. Enfin, nous verrons
l'importante question du temps et de l'éternité.

a. La mort et l'au-delà.

Comme ce fut le cas précédemment, il convient de distinguer ici les deux
plans de la dualité (dvaïtd) et de la non-dualité (advaïta).

Au plan de la dualité, "la mort est l'issue fatale d'une intelligence
abusée par l'illusion"93. Pour l'homme ordinaire, la mort est un drame. Où
donc trouver la force de supporter le chagrin qu'elle cause?

Tant qu'il s'identifie avec le corps, dit Ma, l'homme aura de la peine:
"Tout chagrin provient du fait que l'on se tient à l'écart de Dieu. Avec Lui
toute peine disparaît". C'est ainsi qu'à une veuve éplorée, qui avait perdu
une fille de douze ans, Ma déclara: "Rappelez-vous que votre fille est
maintenant avec Lui. Plus vous penserez à Dieu, plus vous serez proche
d'elle" et elle ajouta: "Maintenant c'est Lui qui s'en occupe. Un jour, vous
aussi vous la rejoindrez. D'ici là, que votre esprit soit avec Dieu et vous
serez aussi avec votre fille"94. Et encore: "Comment savez-vous que votre
fille n'est pas beaucoup mieux là où elle est maintenant ?"95.

Devant la mort qui frappe durement, il faut se souvenir que nous
sommes les enfants de Dieu et tourner nos pensées vers Lui. Joie et
tristesse alternent dans le monde. "Celui qui ne cherche pas le Suprême ne

pourra trouver ni paix ni béatitude durables. "Le corps de votre mari a

disparu, dit Ma à une Américaine désespérée, mais son Soi (Âtman) est un
avec vous pour l'éternité "96.

L'on est passé ainsi au plan de la non-dualité. "Rappelez-vous, dit Ma
à un couple qui a perdu un fils, que l'Âtman de votre enfant et votre propre
Âtman ne font qu'un. L'Âtman qui jamais ne naît ni ne meurt est

92 Ens. p. 173.

93 Ens. p.238.

94 Ens. p.323.

95 Ens. p.323.

96 Ens. p.325.



1030 ETIENNE BOURGNON

éternellement. Le corps nous quitte comme un vêtement usé. Essayez de ne

pas être attachés au corps et de ne pas pleurer à cause de lui. Pleurez pour
Dieu seul. Souvenez-vous de Lui, répétez Son nom saint, contemplez-Le et
lisez régulièrement des Ecritures saintes comme la Bhagavad-Gîtâ, le

Bhâgavata-Purâna, le Râmâyana et d'autres, et vous serez réconfortés"97.
En bref, "au niveau où il n'y a plus que le Soi, la question de

naissance et de mort ne se pose plus. Qui naît, qui meurt? Tout est l'Un.
Ce même esprit qui s'identifie au corps peut être tourné vers l'Eternel, et à

ce moment la douleur éprouvée par le corps ne nous atteint plus. Puisque le

corps doit forcément souffrir parfois, l'on souffrira tant que l'on s'identifie
à lui"98.

L'heure de la mort est-elle déterminée à l'avance? A cette question,
Ma répond: "Dans le domaine régi par les lois de la nature, l'heure de la

mort est fixée et ne peut être changée. Mais elle peut l'être par la volonté
ou la grâce de quelqu'un qui a dépassé ces lois. En général, toutefois, le
destin se réalise d'une façon ou d'une autre"99.

Pourquoi certains hommes ne pensent-ils pas à leur propre mort?
C'est parce que la mort les effraie, "mais, ajoute Ma, si vous ne pouvez
pas croire que vous mourrez, c'est aussi parce qu'en réalité vous êtes

immortelle. Seul le corps meurt"100.
Une autre question fut posée à Ma par un couple: pourquoi notre

enfant est-il mort prématurément? Dans sa réponse, elle se réfère au
karma, vocable sanscrit qui a plusieurs sens, mais qui concerne ici soit
l'action elle-même, soit la loi de causalité selon laquelle toute action porte
inévitablement ses fruits: "Tout dépend, dit-elle, du karma de chacun.
Votre karma voulait que vous serviez votre fils pendant quelques années et
son karma à lui était d'accepter vos soins. Ceci terminé, Dieu l'a enlevé.
C'est le grand jeu divin. Pertes et deuils font partie de la vie dans le
monde"101.

Quant au suicide, Ma le considère comme "un crime des plus
hideux". Et elle poursuit: "L'homme est né afin de récolter le fruit de ses

actions dans des vies antérieures. Essayer de s'y soustraire par le suicide

97 Ens. p.325.

98 Ens. p.324.

99 Ens. p.324.

100 Ens. p.327.

101 Ens. p.324.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1031

est pure folie et ne fait que prolonger indéfiniment les souffrances.
Personne ne peut s'ôter la vie s'il a toute sa raison; on ne l'a jamais
lorsqu'on se suicide. Le suicide ne résout aucun problème; au contraire il
crée des complications sans fin et empêche l'individu de payer ses dettes
karmiques"102.

D'ailleurs qu'en est-il du meurtre? "Indubitablement, le meurtrier sera

appelé à souffrir pour son crime". En ce qui concerne la victime, "il est

regrettable d'être assassiné. Mais n'oubliez pas que c'est la conséquence
d'un mauvais karma. C'est une mort qui fait mal augurer de l'avenir"103.

Lorsque sonne pour l'homme l'heure de la mort, personne ne peut
l'accompagner104. Ma insiste sur l'importance des pensées au moment de

la mort. Lors des derniers instants, "l'on ne contrôle plus ses pensées, qui
vont là où elles ont l'habitude d'aller". D'où l'intérêt de pratiquer la

présence de Dieu tant que l'on est en bonne santé, afin que la pensée de

l'Eternel vienne tout naturellement lorsqu'on est faible et malade105.

"Pensez à Dieu au moment de la mort et vous Le réaliserez"106.
Que dire enfin des cérémonies pour les morts? Selon Ma, "elles sont

bonnes, et pour toujours, même si le mort a repris un corps. Ces prières,
de nature spirituelle, ne peuvent pas manquer d'élever l'âme, qui après tout
ne meurt jamais, reste la même d'une vie à l'autre et progresse
continuellement vers Dieu jusqu'à se fondre en Lui et atteindre ainsi sa
libération (mukti) qui est la Béatitude suprême éternelle"107.

En somme, "il n'existe qu'une seule vie réelle, celle qui est consacrée
à chercher Dieu et une seule mort, qui est la mort de la mort. Après cela, il
n'y a plus ni naissance ni mort"108.

b. La réincarnation et les vies antérieures.

Ces dernières pensées de Ma ont introduit la notion de réincarnation et de
vies antérieures. Tant que l'homme, dit Ma, n'aura pas réalisé l'Âtman, il
passera par des naissances et des morts. "Sans aucun doute, ajoute-t-elle,

102 Ens. p.328.

103 Ens. p.328.

104 Ens. p. 175.

105 Ens. p.328-329.

106 Ens. p. 165.

107 Ens. p.327.

108 Ens. p. 138.



1032 ETIENNE BOURGNON

la réincarnation est un fait... celui qui naît devra mourir, et s'il y a mort, il
y aura renaissance"109.

Comment peut-on expliquer ce cycle? "L'homme naît afin d'épuiser
son karma et d'échapper au cycle des naissances et renaissances. Mais
l'homme qui possède un pouvoir supranormal, c'est-à-dire celui en qui
s'est éveillé le pouvoir divin, peut aussi modifier son karma"110. Tant que
l'homme entretient un désir, il ne peut réaliser le Soi; "si le désir l'emporte
au moment de quitter le corps, il faudra reprendre naissance encore une
fois. Abandonner la vie avec des désirs inassouvis signifie vraiment
mourir. Les objets des sens sont un poison qui oblige l'homme à revenir
sur terre"111.

L'individu est condamné à renaître pour réaliser ses désirs: "La
nouvelle naissance est déterminée par les tendances et penchants que l'on a

eus"112. On peut du reste renaître lorsqu'on a le désir d'accomplir une
oeuvre particulière113. C'est le cas, dans le bouddhisme, des Bodhisattvas,
qui renaissent par compassion pour les autres. Le comportement de l'homme

détermine sa prochaine naissance, "celui qui agit comme un serpent
renaîtra sous cette forme"114.

Ainsi, selon Ma, l'Âtman peut animer successivement plusieurs corps
humains, animaux et même végétaux "avec probablement, entre ces
différentes incarnations, des temps de repos ou de séjour dans d'autres
mondes ou plans de conscience"115. Ma précise que le plan humain est le

plus élevé: "C'est après l'avoir désiré pendant d'innombrables vies
antérieures que l'être se voit octroyée la faveur d'un corps humain, qui
possède le pouvoir de réaliser Dieu"116.

A propos des vies antérieures, Ma traite du problème du temps et de

l'éternité. "Lorsque, dit-elle, vous évoquez des vies antérieures, vous ne

pouvez pas vous empêcher de penser 'Fut-il un temps où je n'étais pas?'

109 Ens. p.329-330.

110 Eau. p.319.

111 Ens. p. 173.

112£>i5. p.164-165.

113 Ens. p. 165.

114E/W. p. 165.

115 Cf. Jean Herbert, op.cit., p.40.

116 Ens. p. 165.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1033

C'est vous qui pensez 'avant' et 'après', car vous restez sur le plan où

existe le temps." Mais, en réalité, il n'est question ni d'avant ni d'après, ni
de jour ni de nuit, ni d'être dans le temps ou hors du temps. Aussi
longtemps que l'on reste esclave du temps, les naissances et les morts se

succèdent. En fait, il n'existe rien qui soit une renaissance et pourtant le
souvenir des vies antérieures se présentera certainement à un certain
stade."Mais que signifient 'avant' et 'après', puisque j'existe de toute
éternité?"117.

Et Ma de préciser: "L'éternité est dans le temps et le temps est dans

l'éternité. Il faut aller au-delà du temps". Mais est-ce vraiment possible?
Oui, répond Ma, car le temps et l'espace n'existent que dans le domaine de

Prakriti (la matière, qui est énergie). Or, Prakriti contient le changement
constant. "Le monde n'est rien d'autre qu'un jeu du temps "118. Ainsi, ce
qui existe l'espace d'un instant n'existe plus l'instant d'après, l'être pénètre
continuellement dans le non-être. Alors qui est ce non-être? "Même le non-
être existe"119.

Lorsqu'on dit "à la fin", on se place dans les limites du temps. "Or là
où il y a temps, il y a aussi quelque chose au-delà. Lorsque ne se présenteront

plus les notions de fin ou de temps, tout sera uni"120.
L'enfance, la jeunesse et la vieillesse sont contenues en chacun de

nous. Le corps reste présent dans chacune de ces phases. Le temps dévore
sans cesse: l'enfance, l'adolescence, etc., l'une absorbant l'autre. "En réalité,

l'apparition, la continuation et la disparition se produisent simultanément

en un même endroit"121.
"En fait, il n'existe jamais rien d'autre que l'Instant unique", c'est-à-

dire la relation éternelle qui lie chacun d'entre nous à l'avenir122. En cet
instant, en cette seconde où l'homme trouve Dieu, il connaît son vrai Moi.
A ce moment précis, il a la révélation de ce que sont ses père et mère et
aussi l'univers entier; "cet instant-là relie la création tout entière". On le
comprend, "il s'agit de la révélation totale de Cela qui est éternellement:

m Ens. p. 142.

118 Ens. p.201.

119 Ens. p. 153.

120 Ens. p. 137.

121 Ens. p. 130.

122 Ens. p. 126-127.



1034 ETIENNE BOURGNON

le Père suprême, la Mère suprême, le Bien-aimé, le Seigneur et le Maître,
le Soi"123. Dès que l'homme a trouvé le Soi, l'univers entier lui appartient.

Tant qu'il n'a pas atteint ce stade, l'homme reste entre les griffes du

temps. La réalisation du Soi met un terme au cycle des naissances, morts et
renaissances.

Conclusion

Dans cette courte étude, nous avons essayé de rendre la pensée
traditionnelle de Ma Ananda Moyî d'une manière aussi objective que
possible. Il reste à se demander quels enseignements peut en tirer un
Occidental pétri par vingt siècles de christianisme, mais aussi par le
rationalisme.

1. Le premier enseignement - dont le monde actuel a le plus grand
besoin -, c'est la place eminente que Dieu doit avoir dans la vie de

l'homme.
Ma conçoit l'unité de Dieu d'une manière si absolue qu'elle affirme:

"Lui seul est". Les formes sous lesquelles, dans l'hindouisme, l'homme
adore Dieu, qu'il s'agisse de Kâlî (déesse considérée comme l'une des

manifestations de la shakti ou l'énergie de Shiva), de Krishna (considéré
comme un avatar de Vishnu) ou d'autres, ne sont que des aspects différents
de l'Un, de Brahman, l'Absolu sans attribut. Pour Ma, que l'on adore

Kâlî, Krishna, Allah ou le Christ, on adore, en réalité, la Lumière unique,
qui est la source de toute chose.

Pour comprendre la conception de Dieu chez Ma Ananda Moyî, il
faut faire appel, nous l'avons vu, aux notions hindoues de dvaïta (dualité)
et d'advaïta (non-dualité). Les adeptes de la dualité conçoivent Dieu avec
forme, tandis que pour les partisans de la non-dualité, Dieu est perçu
comme sans forme.

Toute la doctrine de Ma consiste à rechercher le passage d'un plan à

l'autre, en s'efforçant de réaliser le Soi, qui seul est. Le Soi équivaut au
Brahman, l'Un sans second. L'on s'aperçoit alors que tout ce qui a une
forme ou n'en a pas est Lui, le Brahman. L'homme distingue la dualité de
la non-dualité uniquement parce qu'il s'identifie à son corps. Ainsi,
lorsqu'on parvient à oublier son corps mortel, il ne reste que le Soi, qui
équivaut à l'Un.

La connaissance de Dieu est en même temps la connaissance de soi-
même et toutes les voies pour y parvenir sont bonnes, à condition que l'on

123 Ens. p. 127.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1035

applique parfaitement les prescriptions de la religion ou de la foi à laquelle
on adhère. Mais lorsque se produit la réalisation spirituelle, l'homme est
éclairé sur toutes les religions et croyances. Il ne peut plus y avoir de

querelle de chapelle. C'est l'illumination.
Dans cette perspective, la séparation entre sacré et profane, chère à

beaucoup d'Occidentaux, n'a plus aucun sens, puisque Dieu est en tout et

que rien n'existe en dehors de Lui.
Si l'on fait exception des adeptes de l'ésotérisme chrétien, l'on voit

que les chrétiens se situent au plan de la dualité: il y a le créateur distinct
de la créature. Dès lors, l'approche hindoue de la divinité est différente de

la leur. L'hindou cherche Dieu en lui-même et la réalisation du Soi ou
Âtman (qui est la part divine en l'homme) aboutit à l'équation Âtman
Brahman. C'est l'identité suprême entre Dieu et l'homme. C'est l'expérience

de la non-dualité.
Le chrétien pratique la religion de l'incarnation de Dieu. Jésus-Christ,

deuxième personne de la Sainte-Trinité, est venu en ce monde pour
apporter aux hommes la Bonne Nouvelle et les sauver par le mystère de la
croix. S'appuyant sur l'enseignement de Jésus, le chrétien demande à

l'Esprit-Saint de lui apporter la lumière. Mais, ainsi que l'a relevé
Véronique Loiseleur dans son Anthologie de la non-dualité, la distinction
entre l'homme et Dieu n'est pas irréductible: elle s'efface dans l'expérience
ultime d'union à Dieu124.

Cependant, il n'est guère possible d'éviter le débat entre chrétiens et
védantistes. Du point de vue hindou, note Arnaud Desjardins, même la
Trinité chrétienne ne peut être la Réalite ultime. Du point de vue chrétien,
l'idée du non-manifesté est inacceptable. Pour le Vêdânta, le mouvement
d'amour entre les trois personnes de la Sainte-Trinité est déjà le
commencement de la manifestation; la doctrine de la Trinité est la description
du Dieu manifesté.

L'idée que Dieu puisse disparaître, dit encore Arnaud Desjardins,
semble incompréhensible à la mentalité occidentale. Or, Dieu créateur
disparaît avec sa création. Si Dieu cesse de créer, le Dieu créateur
disparaît. Mais la Réalité suprême, la Déité de Maître Eckhart, le non-
manifesté demeure et ne peut disparaître.

Brahmâ, Vishnu, Shiva sont irréels, sauf si l'on assimile Shiva au

Brahman, Réalité suprême. En tant que Dieu manifesté, même îshvara est

124 Véronique Loiseleur, Anthologie de la non-dualité, Editions de la Table ronde,
Paris, 1981, p. 19.



1036 ETIENNE BOURGNON

irréel. Les hindous aiment à citer, à ce propos, l'exemple du danseur:

quand un danseur ne danse pas, où donc est le danseur? Mais l'homme est

présent dans toutes ses actions. Le danseur alors est irréel, mais l'homme
est réel125.

En manière de synthèse, on peut se référer à l'oeuvre du père Henri
Le Saux (Swami Abhishiktânanda) pour qui l'expérience du Soi "est l'acte
le plus haut de l'homme, en dehors duquel nul développement humain ne

peut être considéré comme intégral"126. Il faut trouver en nous ce "quelque
chose qui demeure non affecté et non changeant"; il faut prendre
conscience que l'on est. "C'est seulement en ce centre de l'être, dans cette

expérience de conscience pure, que l'homme peut obtenir au moins
quelque initiation à la connaissance de Dieu dans la vérité de son propre
mystère. Le but de tout yoga est d'atteindre à la pure Conscience de Soi

qu'est Dieu, en la pure conscience de soi qu'est l'homme lui-même au fond
de soi"127.

2. La vision que Ma donne de l'univers ou Dieu manifesté peut-elle
trouver grâce aux yeux des chrétiens? A première vue, on peut répondre
oui, puisque le caractère divin et impermanent de l'univers semble
recouvrir les notions de création et de fin du monde. Mais, à y regarder de

plus près, on voit que les choses sont plus complexes.
Ne discerne-t-on pas, en effet, dans la position de Ma, certaines

contradictions? Ainsi lorsqu'elle affirme, d'une part, que la création n'a ni
commencement ni fin et que, d'autre part, elle note son impermanence;
c'est le cas aussi quand elle insiste, d'un côté, sur l'unicité de toutes choses

et, de l'autre, justifie le caractère impermanent du monde par le fait qu'il
n'est pas le Soi.

En réalité, la création sans commencement ni fin ne peut se concevoir

que dans une perspective non-dualiste. Il en est de même de l'unicité de

toutes choses. En revanche, dans une optique dualiste, le monde est

impermanent et il n'est pas le Soi.
C'est dans ce dernier sens que Ma fait intervenir, sans la mentionner

explicitement, la Trimurti hindoue: le Dieu personnel îshvara, représenté
dans la grotte d'Elephanta, près de Bombay, avec trois visages (Brahmâ,
Vishnu et Shiva), par opposition à Brahman, l'Absolu sans attribut. Ma

125 Arnaud Desjardins, Pour une mort sans peur, Editions de la Table ronde, Paris,
1983, pp. 188-190.

126 Henri Le Saux, Eveil à soi, éveil à Dieu, éditions O.E.I.L., 1986, p.92.

127 Ibid, p.93.



L'ENSEIGNEMENT DE MA ANANDA MOYI 1037

indique simplement qu'il y a, dans la vie du monde, création (due à

Brahmâ), préservation oeuvre de Vishnu) et destruction (action de Shiva).
Ainsi, l'enseignement de Ma est en parfaite harmonie avec l'enseignement
hindou par la mythologie.

Cette perspective n'est pas très éloignée de la vision dualiste du
christianisme, qui professe la création et la fin du monde par "Dieu le père
tout-puissant, créateur du ciel et de la terre, de l'univers visible et
invisible", selon les paroles du Credo.

En bref, dans la métaphysique hindoue, ainsi que l'a fort bien dit Jean

Herbert, "la vie dans la conscience de la multiplicité est un état inférieur à

la conscience de l'Absolu"128.
3. Enfin, l'on ne saurait comprendre l'enseignement de Ma sur

l'homme, si l'on reste dans le système de pensée occidental. Dans
l'hindouisme, le corps humain n'est pas le moi réel. Pour celui qui, comme
Ma, a reçu l'illumination, a réalisé le Soi, le corps est irréel, puisque tout
est Dieu.

Au plan de la dualité, le rôle de l'homme et celui de la femme dans la
famille et la société, tels qu'ils sont définis par Ma, ainsi que le sens du
travail humain, sont fort loin des théories et pratiques contemporaines non
seulement de l'Occident, mais aussi de nombreux pays d'Orient. Son

enseignement sur la vocation de la femme, en particulier, ne trouvera pas
l'agrément du monde moderne. L'on notera cependant qu'en reconnaissant
l'égalité de tous les hommes, Ma n'apporte pas sa caution au système des

castes, qui fait des intouchables, en Inde, des parias.
Dans la pensée de Ma, tout cela semble d'ailleurs de peu

d'importance. L'essentiel, c'est de trouver Dieu, de réaliser le Soi ou
l'Âtman, afin d'échapper au cycle des naissances, morts et renaissances.
La quête de Dieu est la tâche de toute la vie et l'on trouvera Dieu en se

trouvant soi-même: "Tu es Cela".
Ma insiste sur l'importance de la présence de Dieu à l'homme durant

toute son existence terrestre. Ainsi, au moment de la mort, ses pensées
iront-elles vers Lui.

L'homme qui n'a pas épuisé ses désirs doit renaître. C'est là

l'explication de la réincarnation. Aujourd'hui, nombre de personnes se
disant chrétiennes sont sensibles à l'idée de la réincarnation. Elles pensent
que cette perspective offre d'autres chances à l'homme après l'échec de sa

128 Jean Herbert, op.cit., p. 156.



1038 ETIENNE BOURGNON

première existence. Elles y voient peut-être aussi le moyen de refuser le
caractère définitif de la mort.

L'Eglise, elle, enseigne la résurrection. En se fondant sur l'unité
essentielle de l'homme, le christianisme n'admet pas qu'un esprit prenne
un premier, puis d'autres corps. Les chrétiens attachent au corps une
importance plus grande que les hindous et ils attendent, selon le Credo, "la
résurrection des morts et la vie du monde à venir". Or, la résurrection
s'entend de l'homme tout entier, même si le corps ressuscité est un corps
spirituel, comme l'a dit saint Paul129.

Revenons, pour terminer, à l'enseignement de Ma Ananda Moyî sur
la réincarnation. Passant, une fois de plus, du plan de la dualité au plan de

la non-dualité, elle conclut qu'en réalité, il n'existe rien qui soit une
renaissance. Que signifie, en effet, "avant" ou "après" la vie présente,
puisque j'existe de toute éternité? Il faut aller au-delà du temps. Ce stade
de développement est atteint par l'illumination ou réalisation spirituelle.
Dieu est bien le but de l'homme.

129 1 Corinthiens, 15, 42 ss.


	Dieu, l'univers et l'homme dans l’enseignement de Mâ Ananda Moyî

