
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendues

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

WLADYSLAW DULÇBA: Klasyczne podstawypœtykiperskiej. Krakow, Uniwersytet
Jagiellohski, 1986, 388 p.

Vor noch nicht ganz zehn Jahren ist an der polnischen Universität Krakau ein Buch
herausgegeben worden, das leider aus sprachlichen Gründen wenig Beachtung in der
Welt der Orientalistik gefunden hat. Bisher ist nur eine kurze Rezension von M.
Szuppe in den Abstracto Iranica (10/1987/216) darüber erschienen. Da das Buch

Klasyczne podstawy poetyki perskiej (Klassische Grundlagen der persischen Poetik)
aber sehr präzise und detailliert die bisherigen Arbeiten auf dem Gebiet der persischen
Poetik zusammenfaßt und darüber hinaus reiches, neu untersuchtes Quellenmaterial
bietet, soll es hier kurz vorgestellt werden.

Wie der Autor im Vorwort feststellt, beabsichtigt er mit dieser Arbeit, die
Grundbegriffe der persischen Poetik zusammenzustellen, zu überprüfen und zu systematisieren.
Zu diesem Zweck bedient er sich des Quellenmaterials, vor allem des Targumän al-
baläga von Muhammad ibn 'Umar ar-Rädüyäni (schrieb zwischen 1088 und 1114)
und der Werke späterer persischer Theoretiker, sowie persischer und europäischer
Bearbeitungen aus dem 19. und 20. Jahrhundert. Zusätzlich untersucht Dulçba 1000

persische Gedichte, die sich repräsentativ über die Zeitspanne vom 9. bis zum 20.

Jahrhundert erstrecken.

Das Werk besteht aus drei Teilen: Verslehre, Stilistik und Gattungslehre.
Der erste Teil, die Verslehre, enthält zwei Kapitel:

1. Metrum
Grundbegriffe, korrekte (sälim) Versfüße, korrekte Versmaße, Varianten von
Versfüßen, Abwandlungen von korrekten Versfüßen, Auftreten von korrekten
Versfußen sowie ihrer Varianten, poetische Lizenzen im Zusammenhang mit
dem Metrum, Varianten der Versmaße in der persischen Poetik, rubä'i, Häufigkeit

der Varianten der Versmaße in der persischen Poesie in 1000 untersuchten

Gedichten

2. Reim
Beispiele für Reime, Reimfehler, Reimverzierungen

Im ersten Kapitel, "Metrum", wird die Prosodie von Wahld-i Tabrtzl behandelt, welcher

die Kreis-Theorie al-Halïl ibn Ahmad's um einen sechsten Kreis erweitert hat.

Die 1000 Gedichte werden in diesem Teil unter dem Aspekt der Prosodie, auch

dem der Chronologie und Häufigkeit der Versmaße, untersucht. Dulçba macht dabei

die interessante Beobachtung, daß bei den 1000 untersuchten Gedichten lediglich 51

Varianten von nur 11 verschiedenen Versmaßen auftreten.
Beim Überreim (radlf) bemerkt Dulçba: Obwohl der Endreim eigentlich immer

gleich sein sollte, kann es oft verschiedene Bedeutungen ein und desselben radtf



988 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

geben, oder aber die Dichter weichen sogar von diesem Prinzip ab, indem sie tagnis
anwenden, wie z.B. bäd in der Bedeutung von "Wind" und "es soll sein".

Separate Untersuchungen hat der Verfasser über das Metrum rubä 'I durchgeführt.
Hierzu hat er 100 Vierzeiler geprüft und bemerkt, daß nur 14 davon das gleiche Versmaß

in allen vier Verszeilen haben. Dulçba geht auf die zwei Schemata des Metrums ein,

sagara-i abram und sagara-i ahrab: (abram: 1. Versfuß besteht aus drei Längen,
ahrab: 1. Versfuß besteht aus zwei Längen und einer Kürze), auf welche sich die
verschiedenen metrischen Varianten des rubä'l reduzieren lassen, und bestätigt die
Theorie von Sams ad-din Muhammad ibn Qays ar-Räzl (Sams-i Qays), daß das Schema

sagara-i abrab weit häufiger in der persischen Dichtung vorkommt. Der Autor
unterstreicht die Tatsache, daß, obwohl es sich bei den sagara's um viele verschiedene
Varianten ein und desselben Versmaßes handelt, sie alle gemeinsam die festgelegte
Anzahl von zwanzig Moren für alle misrä"s besitzen.

Teil 2, die Stilistik, besteht aus:

1. "Gedankenkunst" (u.a. Tropik)
Vergleich, Metapher, Metonymie (Austausch sachverwandter Begriffe)
Kunst des Erklärens
Übereinstimmung und Gegensatz
Lob, Beschreibung, Tadel

Anspielung, Zitat u.a.

Dialog, Apostrophe (feierliche Anrede), Reflexion
Rätsel

2. "Wortkunst" (u.a. Figurenlehre)
Wortspiele
Akrostichon
Buchstaben- und Lautspiele

Auch die Unterkapitel werden noch weiter und detaillierter aufgeteilt. Erwähnt werden
so seltene stilistische Mittel wie tagrfd (Abtrennung), die sonst nur in Rückert-Pertschs
Bearbeitung der Haft Qulzüm (Friedrich Rückert: Grammatik Poetik und Rhetorik der
Perser, Hrsg. von W. Peitsch, Gotha 1874, S. 41, 277, 351) zu finden sind.

Der dritte Teil, die Gattungslehre, beinhaltet:

matnawi
qaslda
gazai
qit'a
rubä'l
fard
misrä'-i äzäda

targl'-band
tarklb-band
musammat
mustazäd



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 989

Darin werden behandelt: die historische Herkunft und Entwicklung der jeweiligen
Gattung, ihre Stellung innerhalb der persischen Poetik, ihre Varianten in Bezug auf den

Inhalt, sowie formale Fragen, wie die nach Metrum, Reim oder Länge des Gedichts.
Bei der Einteilung seines Werkes in die drei Teile Verslehre, Stilistik und Gattungslehre

folgt Dulçba der einheimischen, von Fahr ad-din ar-Räzi (gest. 1210), as-Sakkäki

(gest. 1229) und al-Hatib al-Qazwini (gest. 1338) überlieferten Einteilung insofern, als

er Metrum und Reim (=Verslehre) nicht innerhalb der 'Um al-baläga behandelt, sondern
in eigenen Kapiteln darstellt (vgl. Wofhart Heinrichs: "Poetik, Rhetorik, Literaturkritik,
Metrik und Reimlehre", Grundriß der Arabischen Philologie, Band II, Hrsg. von Helmut

Gätje, Wiesbaden 1987, S. 184). Die Stilistik mit den Unterkapiteln "Gedankenkunst"

und "Wortkunst" entspricht ungefähr dem 'Um al-bayän und dem 'Um al-badl'.
Allerdings wird das wichtige Thema Plagiat bei Dulçba nur noch als ein kleines
Unterkapitel bei den Anspielungen und Zitaten erwähnt, also bei der Tropik, und nicht
als Anhang der Figurenlehre.

Verglichen mit Rückert-Pertschs Bearbeitung der Haft Qulzüm ist Dulçbas Werk

- obwohl in Bezug auf die Anzahl besprochener Erscheinungen sehr ähnlich - ausführlicher

und systematischer. Auch überzeugt die Reihenfolge von Verslehre über Stilistik
zu Gattungslehre (bei Dulçba) eher als die von Gattungslehre über "Wort- und Sinn-

Künstelung" zu "Prosodie und Metrik" (bei Rückert-Pertsch). Sehr viel ausführlicher
als seine Vorgänger behandelt Dulçba die Verslehre, welche bei Rückert-Pertsch nur
ein sehr kurzes Kapitel bildet (S. 380-87), wobei eine Erörterung der Reimlehre ganz
fehlt und für die Darstellung der Versmaße nur eine Tabelle angeführt wird.

Das Buch ist darüber hinaus eine sehr gute Gegenüberstellung von bereits vorhandenem

wissenschaftlichen Material wie Rasid ad-dln-i Watwät, B. Garcin de Tassy, der
bereits erwähnten Bearbeitung der Haft Qulzüm von Rückert-Pertsch, ar-Rädüyänl,
Sams-i Qays, Wahld-i Tabrtzl, E.G. Browne, I. Krachkowskij, J. Rypka, G. Lazard
u.a.m. Zu jeder besprochenen Kategorie werden jeweils Hinweise auf alle dem Autor
bekannten Werke (Quellen, Sekundärliteratur) gegeben und die betreffende Stelle zitiert.
Die Frage, wessen Definition die bessere sei, überläßt der Autor oft dem Leser, doch
führt er für jede Kategorie treffende Beispiele aus der persischen Poesie an. Ebenfalls
erwähnenswert sind die im Anhang angeführten Verzeichnisse der Metren, übersichtlich
nach ihren Längen und Kürzen geordnet, sowie das zum jeweiligen Metrum gehörende
Quellenmaterial.

Klasyczne podstawy poetyki perskiej ist sicher ein Werk, das verdient, in breiter
gelesene Sprachen übersetzt zu werden.

Agata Rome



990 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

KARL F. FRIDAY: Hired Swords. The Rise ofPrivate Warrior Power in Early Japan.
Stanford, California: Stanford University Press, 1992.

Im 7. Jahrhundert n.Chr. gelang es dem Yamato-Clan als Kaiserhaus Japans seine

Vorherrschaft über alle anderen einflußreichen Großfamilien weitgehend zu festigen
und 646 die Taika-Reformen einzuleiten, die auf die Errichtung eines Zentralstaats
nach chinesischem Vorbild hinzielten. Militärgeschichtlich bedeuteten diese Reformen
die Auflösung der im Namen des Kaisers von Provinzialpatriarchen (kuni no miyatsuko)
rekrutierten Privattruppen und die Entstehung eines Milizheers aus Bauern, das in
seinen Hauptfunktionen des Polizeidienstes in den Provinzen, des Grenzschutzes und
der Palastwache direkt und ausschließlich dem Hof unterstellt war. Bereits 792 wurde
dieses Milizheer jedoch abgeschafft, und während der ganzen Heian-Zeit (794-1185)
wurden die militärischen Aufgaben von den privaten Streitkräften mächtiger
Kriegerfamilien übernommen.

In Anlehnung an John W. Hall geht Friday davon aus, daß die Samuraiverbände
des Mittelalters im Rahmen eines vitalen imperialen Staatsgebildes entstanden sind. Im
Gegensatz dazu begründen Asakawa Kan'ichi und George Sansom diese Entwicklung
damit, daß der vorwiegend zivil orientierte Hof bereits in der Mitte der Heian-Periode
die Kontrolle über die Zustände in den Provinzen, vor allem in den faktisch zu
Privatbesitz gewordenen Lehen (shôen), verloren hatte.

Als in der Mitte des 8. Jahrhunderts durch den Niedergang der T'ang-Dynastie
eine Invasion chinesischer Truppen nicht mehr zu befürchten und die Hegemonie des

Yamato-Clans gesichert war, vollzog sich ein Wandel vom zahlenmäßig starken, aber

vorwiegend infanteristischen Milizheer zu beweglicheren Kavallerietruppen. Somit
standen nicht mehr die Bauern, sondern die berittenen reichen Söhne der ländlichen
Elite und des niederen Hofadels im Mittelpunkt des Heerwesens.

In der Folge wurden verschiedene Institutionen, Vollmachten und Titel geschaffen,
die empirische Versuche des Hofes waren, sich an das den Zeitumständen am meisten

entsprechende Heersystem heranzutasten.
Das 8. Jahrhundert war eine Zeit des Konkurrenzkampfs um den politischen Einfluß

zwischen dem Hof und den großen Adelshäusem, wobei militärische Macht in Form
von Privattruppen oft ausschlaggebend war. Der Bedarf an gut trainierten Garden
brachte in der Mitte des 9. Jahrhunderts eine Schicht von professionellen Kriegern hervor,

die zu streng hierarchisch strukturierten Verbänden formiert waren. Im 10.
Jahrhundert konzentrierte sich in Kyoto das Waffenhandwerk auf bestimmte Adelsfamilien
wie die Seiwa Genji oder Kammu Heishi, die als "Krieger der Hauptstadt" (miyako no
musha) bezeichnet wurden. Gleichzeitig stützte sich der Hofbeim Einsatz von Truppen,
vor allem von Polizeikräften in den Provinzen (ôryôshi, tsuibushi und tsuitôshi),
zusehends auf diese privaten Streitkräfte ab. Sanktionen in Form von militärischen
Aktionen lagen jedoch nach wie vor ausschließlich beim Hof.

Das fesselnde Werk Fridays zeigt nicht nur die aktiven Bemühungen des Hofes um
das "ideale" Heerwesen auf, sondern macht auch anhand von zahlreichen Beispielen
und Darstellungen den Leser mit den militärischen Institutionen des klassischen Japan
der Nara- und Heian-Zeit vertraut. Im Hinblick auf die umfangreiche Forschungsliteratur



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 991

verzichtet Friday, auf den konkreten Ablösungsprozeß der Kriegerverbände von der
kaiserlichen Autorität einzugehen. Fridays theoretischer Ansatz lädt aber zu einer neuen
Auseinandersetzung mit der bisherigen Betrachtungsweise über die militärpolitische
Rolle des Hofes im japanischen Mittelalter ein.

Ursula Koike-Good

JOHANN OTTO FERDINAND KIRSTE: Kleine Schriften. Hrsg. v. Walter Slaje.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1993., xiii + 374 pp. (Glasenapp-Stiftung, Bd. 33)

Der 33. Band der erfolgreichen und ansprechend verlegten Serie der Kleinen Schriften
aus der Glasenapp-Stiftung gibt, da es sich um eine Schnapszahl handelt, Anlaß, ein
Prosit und einen Dank an den im indologischen Kollegium nicht immer wohlgelittenen
Stifter auszusprechen. Wieviele mühsame Wege in und durch Bibliotheken haben diese

Bände einem erspart, weil sie bündeln, was nur verstreut oder erschwert zugänglich
ist! Das jeweils umfassende Schriftenverzeichnis und der mehr oder weniger gute
Index lassen das Werk von nunmehr dreißig Indologen übersichtlich vor einem
erscheinen. Wenn denn ein Wunsch angebracht ist, so hielte ich es für eine nützliche
Ergänzung, den Bänden einen kurzen biographischen Abriß und ein Photo hinzuzufügen,
sofern dieses nicht schon im 23. Band von Wilhelm Rau (Bilder 135 deutscher
Indologen) enthalten ist.

Mit den von Walter Slaje sorgfaltig herausgegebenen Kleinen Schriften des

Indologen und Indogermanisten Kirste (1851-1920) wird wieder einmal ein weniger bekannter

Forscher in die Serie aufgenommen. Den von ihm an anderen Stellen edierten
Texten des Grhyasütra von Hiranyakesin und des Jaina Hemacandra (Unädiganasütra
und Dhätupätha) steht einer stattlliche Zahl von richtungsweisenden Aufsätzen gegenüber.

Besonders hervorzuheben sind seine Studien zur Phonetik (etwa zur Aussprache
des Visarga oder seine Analyse von Plattenaufnahmen von Sanskritrezitationen), zur
Grammatik, zum Dharmasâstra und Grhyasütra, zum Mahâbhârata (teilweise zusammen
mit Kirstes Mentor G. Bühler) und zur Epigraphik (bemerkenswert: die Transkription
und Übersetzung von jüdisch-indischen Grabinschriften aus Aden). Ebenfalls aufgenommen

sind neben neun kleineren Beiträgen zu diversen Themen drei indologische
Rezensionen Kirstes, nämlich von Oldenbergs Grhyasütra-Übersetzung in den Sacred
Books ofthe East (4 S.), E. Felbers Die indische Musik der vedischen und klassischen

Zeit (8 S.), und Hertels Pancatantra (9 S.).

Abgesehen von weiteren Buchbesprechungen und den Monographien enthält der
Band damit das indologische Gesamtwerk Kirstes, ergänzt durch ausführliche Namens-,
Sach- und Wortregister sowie ein Verzeichnis von Textstellen. Buchstäblich betrüblich
ist allein die teilweise unscharfe photographische Reproduktion (vor allem auf den

ersten 10-15 Zeilen vieler Seiten).
Axel Michaels



992 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

EDWARD MORTIMER: Faith and Power. The Politics ofIslam. Faber & Faber London
1982.

Das Buch, das erst Jahre nach seinem Erscheinen in die Hände des Rezensenten

gelangte, ist zwar das Werk eines Journalisten, aber weit davon entfernt, ein oberflächliches

Machwerk zu sein. Mortimer, der sich in der Einleitung vorstellt als "a Christian
of the Church of England by upbringing and by motive affiliation, a sceptic by
intellectual training, and a social democrat by political preference", beweist auf jeder
Seite seine auf jahrelanger Beobachtung islamischer Vorgänge an Ort ebenso wie auf
Buchstudium beruhende, überall von kritischer Intelligenz zeugende Vertrautheit mit
dem Gegenstand. Das zeigt sich schon in der stringenten historischen Einführung (31-
120), wenn etwa Mortimer in wenigen Zeilen erläutert, wie es sich mit der frühen
Mu'tazila verhielt: Ihr Dogma von der Erschaffenheit des Korans diente der Machtfülle
der Kalifen, denen es die Möglichkeit gab, koranische Vorschriften zu relativieren. Mit
dem politischen Liberalismus der Neu-Mu'taziliten des 19. und 20. Jahrhunderts hatte
diese Haltung also nichts gemein (51). Oder wenn er die Haltung der Philosophen zum
Koran charakterisiert als den Versuch, Islam und griechisches Denken zu versöhnen

"essentially by reducing the Koran to a kind ofbrilliant metaphor." Oder wenn Mortimer
im Kapitel "Western Impact and Muslim Responses" schreibt:

Many Muslims have been fascinated by modern Western civilization, and not a few
have privately ceased believing in God or in the Koran as Word of God. But such

people, when they sought to influence the ideas and behaviour of others in the Muslim
Worid, have seldom if ever ventured to attack Islam as such. They have always preferred
to claim that their ideas correspond to the true spirit of Islam, and that their opponents,
while clinging to the letter, are ignoring or falsifying the spirit. If they found an aspect
of Islam which seemed to have contributed to the political and military failures of
Muslim peoples, they denounced it as not truly Islamic, if they found it desirable for
Muslims to imitate some aspect of modern Western civilization, they proclaimed that

aspect not only compatible with Islam but, if possible, fundamentally Islamic. (88/89)

Von der gleichen Scharfsicht sind auch die Beschreibungen der Entwicklungen in den

ausgewählten Ländern Türkei, Saudi-Arabien, Pakistan, Ägypten, Iran und Sowjet-
Union. Wie etwa in der Bhutto-Ära die einzelnen Parteien sich darin überboten, echt
islamisch zu erscheinen, ein Spiel, an dem sich auch Bhutto selber beteiligte. Oder
welche Folgen die Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg gegen Israel

hatten, Folgen politischer, psychologischer und religiöser Qualität. Ist doch das
Wiederaufleben des orthodoxen Islam, hierzulande meist als Fundamentalismus bezeichnet
und irreführend als Politisierung des Islam gedeutet - richtig müßte es Repolitisierung
heißen! -, in hohem Maße durch diesen psychischen Schock ausgelöst worden, wie
Mortimer überzeugend aufzeigt. So ist dieses Buch voller nach einem Dutzend Jahren
noch immer aktueller und gültiger Information, übrigens auch eine angenehme Lektüre,
weil frei von dem in ähnlichen Büchern oft störenden, unnötig schwerverständlichen

Soziologen-Slang.
J.C. Bürgel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 993

C.A.O. VAN NIEUWENHUUZE: The Lifestyles ofIslam. Social, Economic and Political
Studies ofthe Middle East Vol. 37, Leiden 1985.

Der bekannte in England lehrende Soziologe legt hier seine Sicht des Islam vor,
genauer gesagt, seine Reflexionen über seine Sicht und über die Sicht anderer. Das
Werk umfaßt acht "lectures" mit folgenden Titeln: 1. Islam als eine Kategorie der
Weltgeschichte, 2. Die Gott-Mensch-Beziehung: Offenbarung als Norm. 3. Die Mensch-

Gott-Beziehung: Glaube als Lebensstil. 4. Die Mensch-Mensch-Beziehung: Islam als
soziokulturelles System. 5. Lebensstil als Zivilisation. 6. Muslime und Muslime; Muslime
und Nichtmuslime. 7. Feste Norm und unbeständige Welt. 8. Das islamische Universum
und die Menschheit als planetarisches Universum. Notwendigkeit und Grenzen der
Kommunikation.

Nieuwenhuijze's Buch, in einem nicht leicht lesbaren Soziologen-Jargon,
durchmischt mit salopp-akademischem Umgangston, geschrieben, ist reich an Kenntnissen
und Einsichten, wenn auch der Anspruch der Originalität nicht immer eingelöst wird,
und manche Frage, die der Autor als von der bisherigen Forschung ungelöst oder
unbeantwortet bezeichnet, sehr wohl schon Antworten gefunden hat. Auch Nieuwen-
huijze gibt übrigens nicht immer die erhoffte Antwort sondern bleibt manchmal in der

Fragestellung stecken oder verliert sich im Vorfeld der Methodendiskussion. Eingangs
konstatiert er, daß er sich durch eventuelle gehamischte Reaktionen muslimischer Leser
nicht abhalten lassen wollte, das zu sagen, was er denkt. Heikle Fragen, etwa wie sich
Muhammads Lebenspraxis mit seiner prophetischen Sendung vereinbaren läßt, oder
der Einschluß paganer Traditionen in den Islam werden aber allenfalls gestreift, nicht
diskutiert (vgl. z.B. S. 15 mit Anm. 6). Oder er stellt eine Frage, z.B. ob die Muslime
durch ihren Glauben motiviert werden, "to work as hard as they should", nur, um sie
als falsch gestellt zurückzuweisen (125).

Originelle Ideen: Im ersten Kapitel vergleicht Nieuwenhuijze die nahezu göttliche
Verehrung Muhammads, die dem muslimischerseits oft betonten bloßen Menschsein
des Propheten keinesfalls entspricht, mit der katholischen Verehrung Marias, auch sie

eigentlich nur Gefäß, nur Mittel für die Menschwerdung Gottes, so wie Muhammad
eigentiich nur Mittel der Buchwerdung Gottes war. Die weitgehend gewaltfreie
Ausbreitungswelle späterer Epochen des Islam z.B. in Indonesien vergleicht Nieuwenhuijze
mit der Ausbreitung eines Ölflecks "oil-stain-like expansion", "oil-stain phase" (auf
S. 174 fälschlich old-stain phase!). Er konstatiert ironisch, daß die Wirtschaft bei uns
die Rolle spielt, wie in der islamischen Welt die Religion, oder: "Culture-historically
speaking, Indonesia resembles one of its own favorite dishes, the layered cake" (203).

Im Kapitel "Lifestyle as civilization" kommt Nieuwenhuijze z.T. zu ähnlichen
Schlüssen wie der Rez. in seinem unlängst erschienenen Buch "Allmacht und Mächtigkeit":

Die islamische Kultur bewegt sich in der ständigen Spannung zwischen dem

Anspruch der Offenbarung auf totale Gestaltung der irdischen Realität und deren

widerspenstiger Natur (pagane "Mächtigkeit"). So ist die Geschichte der islamischen
Kultur eine Geschichte der Islamisierung. Nieuwenhuijze drückt es so aus: "The idea

is, basically, that everything must be islamized: implying that anything either can be

islamized or else must go... Then one realizes that the impact ofthe revelation, in first



994 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

causing the ontological confrontation as the main determinant ofthe human condition,
results ultimately in an existential-normative field of tension. Its two constituent poles

are, for one, the actual state of affairs ofhuman living, and, for the other, the sublimation
of this state of affairs which ensues from envisaging it, critically and constructively,
in light of the revealed norm." (101) "The dominant theme of Islamic civilization
within the umma as much as on its frontiers, is a constant process-cum-effort of
islamization." (109) "The Qur'an as a canon is the point of departure of a written
culture tradition." (116)

In anderen Feststellungen scheint mir Nieuwenhuijze weniger im Recht zu sein, so

wenn er die angeblich rationale Natur der islamischen Art von "Wissen" betont, und,
ohne dies näher zu begründen, andere Kategorien von Wissen einfach ausgrenzt. Das
ist freilich auch die Auffassung vieler modemer arabischer Intellektueller - nicht zufällig
bezieht sich hier Nieuwenhuijze auf seine Begegnungen im Rahmen des Euro-Arab
dialogue - und schreibt: "The Islamic system is not obscure or hazy but transparent
and verifiable. Esoterism and obscurantism do not really belong. Oral folk culture is
dismissed by implication." (116, Anm. 32) Solche Feststellungen übersehen die Tatsache,
daß das islamische Recht ein im Kern arationales System ist (was z.B. Ghazali sehr

wohl bewußt war, der die Unterwerfung der Vernunft forderte und an den Philosophen
gerade die Arroganz autonomen Vernunftanspruchs kritisierte). Vernunftwidrig war
auch die Leugnung der causae secundae durch al-Ghazali und seine Nachfolger. Besonders

bewußt hat im übrigen die islamische Mystik die Unterwerfung der Vernunft zu
einem ihrer zentralen Ziele erhoben.1

Das Buch ist auch als Einführung geeignet, zumal es in den Anmerkungen auf eine

Fülle einschlägiger Fachliteratur hinweist. Andererseits werden die Probleme in der

Regel zu sehr an der Oberfläche und im Vorfeld von Theorie und Methodik behandelt,
Fakten sind nur in eher bescheidenem Umfang einbezogen.

J.C. Bürgel

I Ein reizvolles modernes Beispiel für dieses sacrificum intellectus (inklusive der Leugnung
der causae secundae!) als bewußt in Kauf genommene Pflicht des gläubigen Muslims, in
diesem Fall einer intelligenten zum Islam übergetretenen Türkin deutscher Herkunft, findet
sich in dem Buch M.M. Özelsel, 40 Tage. Erfahrungsbericht einer traditionellen Derwischklausur.

München 1993.

HERMANN OLDENBERG: Kleine Schriften. Teil 3. Hrsg. v. Hanns-Peter Schmidt.

Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1993. i + S. 1571-2121 (Glasenapp-Stiftung, Bd. 34)

Der 3. Teil der Kleinen Schriften von Hermann Oldenberg - die Teile 1 und 2 wurden

von Klaus Janert herausgegeben und eröffneten 1967 die Schriftenreihe der Glasenapp-
Stiftung - enthält fünf Aufsätze oder Monographien, bei denen teilweise schon die
Grenze dessen erreicht ist, was man eine kleine Schrift nennen kann, zumal die drei
ersten auch tatsächlich separat erschienen sind: eine resümierende Schrift zur "Veda-
forschung" (115 S.), "Indien und die Religionswissenschaft" (59 S. - s.u.), einen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 995

hervorragenden Beitrag "Zur Geschichte der altindischen Prosa (...)" (99 S.), den in
späteren Auflagen seines Buddha-Buches weggelassenen Exkurs "Über das geographische

Verhältnis der vedischen und buddhistischen Kultur" (19 S.) und Antworten auf
Fragen zur Rechtsvergleichung (besonders Strafrechtsbestimmungen im Dharmasâstra),
die von Theodor Mommsen gestellt wurden (7+18 S.). Erstmals in den Kleinen
Schriften Oldenbergs ediert sind auch seine Rezensionen; H.-P. Schmidt hat fünfzehn

von grundlegenden Werken von Jacobi, Pischel, Henry, Bloomfield, Whitney, Caland,
v. Schroeder u.a. ausgewählt, die teilweise Besprechungsaufsätzen gleichkommen.
Abgeschlossen wird der Band durch gründliche Register: ein Sach- und Namenregister, ein

"Register der behandelten Wörter [statt: 'Worten', wie auf S. 2112 in Kopf- und
Titelzeile gleich zweimal falsch gedruckt], Stämme, Wurzeln" und ein Verzeichnis von
Textstellen.

So begrüßenswert es ist, diese - wie immer bei Oldenberg - lebendig geschriebenen,
intelligenten und oft auch einflußreichen Beiträge zusammengestellt zu bekommen, so
reicht die eine Seite des Vorworts als Begründung ihrer Auswahl kaum aus. Warum
wurde etwa der Artikel "Vedaforschung" nicht durch den Artikel "Über Sanskritforschung"1

ergänzt? Warum wurde der oben genannte Exkurs aus der Buddha-Monographie

aufgenommen, die Exkurse zu Buddhas Jugend (siehe die Kopfzeile auf S. 1867)
und zur buddhistischen Dogmatik aus der 1. Auflage aber kommentarlos übergangen?
Auch könnte man den Exkurs über das Verhältnis des Buddhismus zum Sämkhya-
System aus der 3. Aufl. durchaus noch einmal herausbringen, zumal er ab der 4. Auflage

nur weggelassen wurde, weil er, wie Oldenberg selbst schreibt, "allein für die
sanskritistischen Fachgenossen" bestimmt war. An diese richten sich aber doch die
Kleinen Schriften der Glasenapp-Stiftung in erster Linie.

Schließlich hätte der Herausgeber der Sorgfalt wegen im Inhaltsverzeichnis deutlich
machen können, daß es sich bei der Monographie "Indien und die Religionswissenschaft"

in Wahrheit um zwei kleine Schriften handelt, die 1906 unter jenem irreführenden
Titel von Cotta als selbständiges Buch verlegt worden sind: der erste Teil, erstmalig
November 1904 in der Deutschen Rundschau erschienen, behandelt "Die Erforschung
der altindischen Religion im Gesamtzusammenhang der Religionswissenschaft" und
betont vor allem den Einfluß der Ethnologie auf die Religion des Veda, beim zweiten
Teil handelt es sich um Oldenbergs Kieler Rektoratsrede vom 5.3.1906 mit dem Titel
"Göttergnade und Menschenkraft in den indischen Religionen", die im gleichen Jahr in
Kiel ebenfalls schon als Separatum verlegt worden ist.

Axel Michaels

1 Erstmalig erschienen Juni 1886 in der Deutschen Rundschau, abgedruckt auch in Aus Indien
und Iran (Berlin: Wilhelm Hertz, 1889), S. 1-42.



996 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

CHRISTIANE BARBARA PFEIFER: Heine und der islamische Orient. Mizan. Studien
und Texte zur Literatur des Orients. Hrsg. von P. Kappert Wiesbaden: Harrassowitz

1990, 124 S.

Gibt es eine Heine'sche Auseinandersetzung mit dem islamischen oder dem Vorderen
Orient überhaupt, die mit derjenigen Goethes im West-östlichen Divan vergleichbar
wäre? Nein, offensichtlich nicht. Entsprechend leichtgewichtig fällt auch die vorliegende

Untersuchung aus, deren Autorin offensichtlich nicht Orientalistin ist und ihre

Orientierung vor allem aus dem feministischen Lager bezieht. Für orientalistische

Dinge schöpft sie vor allem aus einer dem Rezensenten unbekannten Arbeit von
M. Fendri, der sie immer wieder lange Zitate entnimmt. Wie wenig sie mit der
philologischen Seite des Themas vertraut ist, zeigt, daß sie von mehreren möglichen
Umschriften des Namens Madschnun ausgerechnet die falscheste verwendet, nämlich
Mödschnun, obwohl Heine selber Medschnun verwendet hat! Doch die Arbeit analysiert
ja deutsche Texte, und das tut sie durchaus gescheit. Es geht vor allem um das Drama
Almansor, sowie um eine Reihe von Gedichten, in denen islamische Themen gestreift
werden. Freilich verleitet der von der Autorin gewählte Referenzrahmen - Marxistisches

(via Edward Said), Psychoanalytisches und Feministisches - die Autorin z.T. zu einer
etwas verzerrten Optik und Fragestellungen, die von vornherein wenig sinnvoll
erscheinen, z.B. ob der Orient "dem Weiblichen" entspreche. Erfreulicherweise bewahrt
ihre Intelligenz die Autorin davor, in diese Schlingen zu laufen. Andererseits bringen
die feministischen Sichtweisen z.T. auch eine erfrischende Entmythisierung, z.B. des

troubadourischen Minnekults, oder wenn in der diminutivreichen Liebessprache
Almansors eine "getarnte Unterdrückung" erkannt wird (58).

Pfeifer's Arbeit ist flott geschrieben, klare Linien werden gezogen, ohne daß sich
die Autorin im Gestrüpp widersprüchlicher Meinungen verliert und von kleineren Detailfragen

aufhalten läßt. Manches bleibt allerdings zu flüchtig: ein immerhin zentrales
Gedicht wie "Der Asra" (über einen jener udhritischen Liebhaber, "welche sterben,

wenn sie lieben") oder die Ballade über Firdusi und Mahmud von Ghazna werden nur
gestreift. Das Problem der islamischen Liebesethik wird nicht erörtert, sondern nur
implizite gewertet. Der Widerspruch zwischen der poetischen Frauenverklärung anda-
lusisch-arabischer Lyrik als angeblichem Vorbild der Troubadour-Minne einerseits und
der brutal patriarchalischen Sexualmoral der Shari'a andererseits bleibt unerörtert.

Das - nicht eben aufregende - Ergebnis: Heines Orientbild ist nicht einheitlich,
was speziell an seiner Einstellung zur orientalischen Frau deutlich wird: Liebäugeln
mit den Reizen des Harems steht neben Kritik an der Versklavung der orientalischen
Frau, Sympathie für die Gegner des Kreuzes neben Ablehnung des orientalischen
Despotismus. Und vor allem auch dies: der Heine'sche Orient verkörpert nicht - nicht
nur! - das "Weibliche". Die Araber, sagt er einmal, obwohl derzeit "im stillen Beduinenleben

eingeschlafen"., "harren vielleicht nur des rechten Rufs, um schlafgestärkt wieder
aus ihren schwülen Einöden hervorzustürmen, wie ehemals." Das klingt heute fast

prophetisch.
J.C. Bürgel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 997

Religions and Societies: Asia and the Middle East. Religion and Society 22. Carlo
Caldarola (Hrsg.), Mouton. Berlin, NewYork, Amsterdam 1982.

Caldarola starb vor Vollendung des Bandes, der dann von den Herausgebern der Reihe,
J. Waardenburg und L. Leyendecker, zum Druck gebracht wurde. Er enthält ein Vorwort
von Caldarola, das in kurzen, aber prägnanten Formulierungen die vier Hauptreligionen
Asiens: Islam, Judentum, Hinduismus und Buddhismus vorstellt. Dann folgen drei
umfangreiche Teile mit insgesamt 18 Kapiteln über 1. den Mittleren Osten und
Zentralasien, 2. Süd- und Südwestasien und 3. Ostasien. Teil I bietet Informationen zu
folgenden Ländern: Saudi-Arabien (A.S. Al-Yassini), Israel (S. Deshen), Ägypten (H.B.
Barclay), Sudan (H.B. Barclay), Türkei (S. Mardin), Iran (N.R. Keddie), Sowjetisch-
Zentralasien (K. Scott). Teil II enthält Kapitel über Pakistan (M.F. Ahmed), Indien (P.

Hiebert), Sri Lanka (P.A. Saram), Thailand (Caldarola), Vietnam (AT. Rambo), Malaysia
(G.P. Means) und Indonesien (J.D. Howell), Teil III umfaßt Darstellungen über China
(R. Pong), Taiwan (M. Salso), Korea (C. Chung) und Japan (Caldarola). Die Kapitel
haben jeweils weitere Unterkapitel und Überschriften, die in einer Art headline das

Besondere des jeweiligen Landes zu charakterisieren suchen, z.B. für Saudi-Arabien
"The Kingdom of Islam", für Ägypten "Struggling with Secularization" für Pakistan
"The Dream of an Islamic State" etc. Auch Motti stehen gelegentlich zu Beginn eines

Länderkapitels, so z.B. vor jenem über die Türkei ein Ausspruch des Sultans Mahmut
II aus dem Jahr 1838: "The Imams are too numerous and too ignorant.." Dargestellt
werden nach einer kurzen historischen Einleitung jeweils die heutige Struktur und die
aktuellen Probleme jedes einzelnen Landes. Der Band ist voller wichtiger Informationen,
im Türkei-Kapitel z.B. ist u.a. der Konflikt zwischen Sunniten und Alevis herausgearbeitet

(der heute durch den Konflikt zwischen Kurden und Türken in den Hintergrund
gedrängt, aber keineswegs überwunden ist, im Gegenteil im Zuge der ganz und gar
sunnitisch orientierten Reislamisierung der Türkei in Zukunft noch an Schärfe zunehmen

dürfte). Im Kapitel über Malaysia kann man sich u.a. über die im Staat Sabah mit
massivem Druck durchgesetzte Konversion Zehntausender von Nichtmuslimen zum
Islam informieren. Im China-Kapitel ist zu lesen, daß die chinesischen Protestanten
einen Modus vivendi mit den Kommunisten suchten, die Katholiken auf Weisung des

Vatikans dazu dagegen nicht bereit waren. Die Auffindung solcher Einzelheiten
ermöglicht der mit knappen Stichwörtern das Material erschließende Index. Zu bedauern

ist, daß keine wissenschaftliche Umschrift verwandt wurde. Auch gibt es gelegentlich
häßliche Druckfehler oder es fehlt gar ein Wort (S. 563, letzter Absatz, 1. Zeile,
ergänze "cut" vor "ties"). Eine zweite Auflage wäre zu begrüßen, wobei die einzelnen

Kapitel auf den aktuellen Stand gebracht werden müßten.
J.C. Bürgel



998 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

TILMAN SEIDENSTICKER: Altarabisch 'Herz'und sein Wortfeld. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz 1992, x, 286 S.

Da es der europäischen Arabistik bis heute nicht gelungen ist, ein Wörterbuch der
klassisch-arabischen Sprache zu erstellen, das annähernd vollständig ist und gehobenen
wissenschaftlichen Ansprüchen genügt, ist es nicht verwunderlich, daß viele Arabisten
mangels geeigneter Vorarbeiten davor zurückschrecken, Teilbereiche des
klassischarabischen Wortschatzes genauer zu untersuchen und Fragestellungen nachzugehen,
die in anderen Philologien längst keine mehr sind. Ausnahmen wie Manfred Ulimann,
der emsig das WKAS vorantreibt und uns gewissermaßen als Nebenprodukt dieser

Tätigkeit zahlreiche wertvolle Monographien zur arabischen Lexikographie beschert

hat, finden zwar allenthalben Anerkennung und Bewunderung seitens der Kollegen,
doch leider kaum Nachahmer aus deren Reihen.

Rez. freut sich daher umso mehr, die Habilitationsschrift von Seidensticker anzeigen
zu dürfen, der sich trotz fehlender Vorarbeiten ein Herz gefaßt hat und der Frage
nachgegangen ist, ob fit 'äd und qalb im Altarabischen wirklich synonym verwendet
werden, um das Herz als Organ und Sitz der Psyche zu bezeichnen. In der Einleitung
A zu seinem Werk, das in fünf Abschnitte gegliedert ist, skizziert Seidensticker den
Aufbau der Arbeit sowie den bislang ungenügenden Forschungsstand und erläutert
ausführlich seine methodischen Überlegungen. Diese betreffen die Ausscheidung von
Belegen in bestimmten Fällen wie etwa bei semantischer Ambiguität, die Kodierung
der Belege hinsichtlich der verschiedenen mit dem Herzen in Verbindung gebrachten
Eigenschaften oder Emotionen sowie die Bildung von 14 semantischen Hauptkategorien
aus dem Sinnbezirk "psychische Vorgänge/Eigenschaften" (Liebe, Trauer, Furcht, Mut,
Glauben, Verstand usw.). Abschließend stellt Seidensticker sein Textkorpus vor, d.i.
die ältere Poesie (die vorislamische bis einschließlich umaiyadische Dichtung, ca.
50000 Verse aus Diwanen und Anthologien) und der Koran. In Teil B untersucht er,
nachdem er auf die mitunter dem tatsächlichen Sprachgebrauch zuwiderlaufenden
Angaben mancher arabischer Nationallexika verwiesen hat, das semantische Verhältnis
von fu'äd und qalb, indem er die Belege den in der Einleitung erläuterten semantischen

Kategorien zuordnet, eine Auswahl davon in extenso zitiert und übersetzt und ihre
statistische Verteilung mit Hilfe modemer mathematischer Methoden ermittelt. Das

Kapitel schließt mit Hinweisen auf metrisch bedingte Restriktionen im Gebrauch von
fu 'äd, auf den unterschiedlichen Stilwert der beiden Wörter sowie mit einer zusammenfassenden

Bemerkung zu deren Synonymiegrad. In C geht Seidensticker auf weitere
Elemente des Wortfeldes 'Herz' ein: Er analysiert die Belege von sadr, kabid, lubb,
ganän und nafs analog zu der in B angewandten Arbeitsweise und resümiert knapp
deren semantische Relation zueinander. In D unternimmt er den Versuch, ausgehend
von den Ergebnissen der hebraistischen Wortfeldforschung zu let(äb) und ncepces

Rückschlüsse auf die historische Entwicklung der Semantik von fu 'äd/qalb und nafs
zu ziehen. In E faßt er die wesentlichen Punkte seiner Studie noch einmal zusammen
und gibt dem Leser in einem Exkurs Einblick in die Konzeption al-Muhâsibïs von nafs
und qalb und in die Vorstellung von den 'Herzensorganen' bei al-Hakîm at-Tirmid.ï.
Anhänge mit einem Katalog der poetischen Metaphern, des Verbvokabulars der nicht-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 999

bildlichen Heiz-Belege und der sich einer exakten Analyse entziehendenfii'äd/qalb-
Stellen im Koran sowie das Literaturverzeichnis beschließen das Werk.

Mit dieser methodisch einwandfreien, von großer Akribie gekennzeichneten
Monographie wendet sich Seidensticker vor allem an diejenigen Arabisten, deren
Forschungsschwerpunkte Lexikographie und altarabische Poesie sind. Diese heutzutage leider
kleine Gmppe wird das Buch zu schätzen wissen und daraus großen Gewinn ziehen,
alle anderen dagegen wird bei der Lektüre mancher Abschnitte der von den arabischen
Literaten so gefürchtete mala! befallen. Obwohl sich Rez. zu den erstgenannten zählt,
konnte er sich dieses unangenehmen Gefühls speziell bei den viele Seiten füllenden
statistischen Häufigkeitsberechnungen nicht ganz erwehren, deren Richtigkeit er mangels
mathematischer Begabung nicht nachzuprüfen vermag und deren Aussagekraft ihm
verborgen geblieben ist. Rez. bedauert dieses persönliche Manko, tröstet sich aber mit
der Hoffnung, daß auch begabtere Kollegen mit Feststellungen wie auf S. 91: "Der
Signifikanztest mit Hilfe des erwähnten 2I-Testes ergibt eine Chi-Quadrat-Annäherung
von 32,5; von diesem Wert wird für die beiden unbesetzten Felder noch jeweils eine 1

abgezogen. Der resultierende Wert von 30,5 kann bei fünf Freiheitsgraden mit einer
Wahrscheinlichkeit geringer als 0,001 erreicht werden; wir haben es also mit signifikanten

Unterschieden zu tun..." ihre gewissen Verständnisschwierigkeiten haben werden.
Ansonsten gibt es an der Arbeit nicht viel auszusetzen, selbst wenn sie leider nicht

das gewünschte Resultat erbracht hat. Seidensticker muß nämlich in seinem Fazit
S. 189 zugeben, aaßfu'äd und qalb als Bezeichnung sowohl für das Organ wie auch

für den Sitz psychischer Vorgänge und Eigenschaften synonym gebraucht werden und
ebenfalls in "der syntagmatischen Kombinierbarkeit mit anderen lexikalischen Einheiten"
keine Unterschiede bestehen; lediglich ihr Stilwert ist verschieden. Insgesamt gesehen
ist das Ergebnis natürlich etwas unbefriedigend. Es sollte den Leser jedoch keineswegs
davon abhalten ein Buch zu erwerben, das eine Vielzahl interessanter Detailerkenntnisse
und äußerst willkommene Belegsammlungen enthält. Ohne Zweifel hat der Autor dank
seiner hervorragenden Sprach- und Literaturkenntnisse ein specimen eruditionis
vorgelegt, das vorbildhaft für weitere Studien dieser Art sein wird.

Reinhard Weipert

RUPERT SNELL: The Hindi Classical Tradition: A Braj Bhäsä Reader, School of
Oriental and African Studies, University of London, London 1991 [= SOAS South

Asian Texts No. 2].

Band 2 "SOAS South Asian Texts" richtet sich - dem Anliegen der Reihe gemäß -
hauptsächlich an Studenten, die mit Grammatik und Grundwortschatz des modernen

Hindi bereits vertraut sind und von hier aus auf die reiche literarische Tradition in
einem der wichtigsten traditionellen Literaturdialekte des Hindi hinausgreifen wollen.

Seit der Identifizierung der mit dem Lebenslauf Krsnas verbundenen Örtlichkeiten
in der Gegend von Mathura im späten 16. Jahrhundert ist der dortige Dialekt eines der

wichtigsten Ausdrucksmittel der neu entstehenden krsnaitischen Sekten. Während ihre

dogmatische Literatur weiterhin bevorzugt in Sanskrit fixiert wurde, profilierte sich die



1000 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Braj Bhakha zum anerkannten Medium der devotionalen und dann auch der höfischen
Kunstliteratur. Auf beiden Gebieten reichte ihre Ausstrahlungskraft als Literatursprache
bis ins 19. Jahrhundert weit über das eigentliche Verbreitungsgebiet der gesprochenen

Sprachversion hinaus.
Das Buch beginnt - abgesehen vom Vorwort - mit einer übersichtlichen, didaktisch

angepaßten Grammatik des Braj (Teil I). Teil II ist eine Einführung in die Prosodie, in
der die in den Texten erscheinenden Metren aufgeführt sind. Teil III beginnt zunächst
mit grundsätzlichen Erläuterungen zu literarischen Genres und Tendenzen in der Braj-
Literatur. Es folgen einführende Bemerkungen zu den ausgewählten Texten und Hinweise
auf literarische Konventionen. An dieser Stelle verzeichnet eine Tabelle Verskonkordanzen,

woran sich die Bibliographie der Textausgaben und ausgewählter Sekundärliteratur

anschließt. Darauf folgen die Originaltexte. Die Textauswahl beginnt mit zwei
Prosatextausschnitten aus Lallüläls Räjnlti und den berühmten Biographien von Sürdäs,
Krsnadäs und Raskhän in den hagiographischen Sammelwerken Cauräsl bzw. Do sau
bävan vaisnavan kivärtä. Danach folgen Proben metrischer Texte, die in etwa historisch

angeordnet sind, wobei jeweils auf gängige Textausgaben zurückgegriffen wird.
Übersetzungen der Dichtungen ins Englische sind den Texten beigefügt. Im einzelnen
handelt es sich um die folgenden Autoren: Sürdäs - Mira - Raskhän - Rahim -
Bhagvat Mudit - Bihänläl - Jasvant Simh - Vrnd - Dev - Raslln - Nägandäs -
Lallüläl. Es folgt ein "Index of epithets and motifs" und ein Glossar.

Sowohl die Originaltexte als auch die Vokabeln sind glücklicherweise in Devanägan
wiedergegeben. Die Grammatik wie auch das Glossar enthalten zahlreiche Hinweise
auf im modernen Hindi verwendete Formen sowie Hinweise auf die Herkunft von
Wörtern bzw. Wortformen. Die Originaltexte sind mit zahlreichen Anmerkungen des

Herausgebers ausgestattet, die grammatischen und inhaltlichen Problemen der Texte

gewidmet sind.

Mit der Textauswahl sind Beispiele der Traditionen vertreten, die unter dem Namen
der jeweiligen Autoren nach wie vor in Nordindien überaus populär sind. Die in der

Forschung der letzten Jahrzehnte zunehmend prominente Frage der Originalität des

Wortlauts bzw. des Textes selbst wird systematisch ausgeklammert. Obwohl der
Herausgeber etwa bei Sürdäs eine Präferenz auf Dichtungen hat, die auch im Fatehpur-
Manuskript vertreten sind und daher wahrscheinlich als authentisch gelten können -
ähnliches gilt für die Auswahl der Mlrä-Gedichte und das Dakor-Manuskript -, bleibt
der "Reader" bei der Selbstbeschränkung auf den Wortlaut der Vulgata-Textausgaben.
Im Falle von Mira ist die Zuordnung zu einem solchen Lesebuch auch nur unter dieser

Voraussetzung möglich, da ihre authentische dichterische Sprache ein von dem
in Rajasthan verbreiteten Braj unterschiedenes altes Marvari war. Die Frage der
linguistischen Abgrenzung der Braj Bhakha ist allerdings ohnehin schwierig, da sie nicht
nur durch die regionale Streuung, sondern auch wegen der drei Jahrhunderte
währenden Blüte als Literatursprache eine größere grammatische Variationsbreite als
die moderne Khari Boli aufweist. Dies zeigt sich speziell bei der Arbeit mit
Manuskripten.

Der Rückgriff auf sprachlich geglättete indische Ausgaben ist im Zusammenhang
mit einem sprachdidaktisch angelegten "Reader" jedoch akzeptabel. Man stößt nur



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 1001

vereinzelt auf grammatische Formen in den Texten, die in der grammatischen Skizze
nicht nachgewiesen sind. Nach einem solchen Lehrbuch für nichtindische Studenten
des Hindi hat man lange gesucht.

Heinz-Werner Wessler

GHIORGO ZAFIROPULO: L'illumination du Buddha: De la quête à l'annonce de

l'éveil. Essais de chronologie relative et de stratigraphie textuelle. Enquête sur
l'ensemble des textes canoniques bouddhistes se référant - à titre principal ou accessoire -
à l'"Abhisambodhi" du fondateur et à quelques épisodes connexes: antérieurs ou
postérieurs. Innsbruck: Institut für Sprachwissenschaft der Universität Innsbruck. 1993.

(Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 87.) 199 pp.

Ghiorgo Zafiropulo est mort le 18 août 1993, à l'âge de 84 ans. Ce livre a paru
quelques mois plus tard. Zafiropulo n'a donc pas vu la publication de son premier et
seul livre sur le bouddhisme. Il avait commencé ses études bouddhiques, seul, à un âge
où beaucoup d'autres préfèrent prendre leur retraite. Il avait été encouragé à publier
ses vues, d'abord par Mgr. Etienne Lamotte, avec qui il correspondait, et ensuite par
Ernst Steinkellner. Ces deux savants figurent parmi les noms des quatre personnes
auxquelles le livre est dédié.

Comme le dit son titre, ce livre étudie les textes qui traitent des parties de la vie du
Buddha juste avant, juste après et durant l'événement central de sa carrière, à savoir
l'éveil. Ces épisodes avaient été étudiées auparavant par André Bareau dans ses

Recherches sur la biographie du Buddha dans les Sûtrapitaka et les Vinayapitaka
anciens: de la quête de l'éveil à la conversion de Sâriputra et de Maudgalyâyana
(Paris: École Française d'Extrême-Orient, 1963), livre qu'utilise Zafiropulo fréquemment,

et qui constitue dans un sens le point de départ de ses propres recherches. Il n'en
arrive pourtant pas moins souvent à d'autres conclusions, conclusions qui se basent sur
une analyse quasi-exhaustive de tous les passages concernés. Ces passages sont rangés
dans des tableaux, que le livre contient en bon nombre. Zafiropulo applique à ces

textes une intelligence aiguë et un sens commun développé, qui donnent à ses arguments
une force, que les bouddhisants ne pourront se permettre d'ignorer. Les résultats sont
toujours intéressants et bien réfléchis. Qu'il nous soit permis de citer - pour donner un
premier goût au lecteur - l'une des conclusions auxquelles arrive Zafiropulo à la fin de

son livre (p. 183):

nous croyons devoir constater et attirer, une fois de plus, l'attention sur le fait que, dans
les significations originelles de leurs premiers emplois, l'ensemble des [unités-verbales-
sémantiques] que l'on peut distinguer: soit dans les relations ou exposés concernant la
Sambodhi du Maître, soit dans les énoncés concernant sa qualité d'Éveillé et appartenant
à des épisodes subséquents, soit également dans les libellés que nous avons groupé et
étudié sous la dénomination de 'Seuil de l'Éveil', tous, sans exception, ne nous
fournissent aucune information explicite sur ce qu'aurait été l'expérience même de

l'Éveil ou sur son soi-disant contenu. En effet dans tous ces [unités-verbales-sémantiques]
il se sera toujours agi: soit de conditions préalables, soit de constatations et affirmations



1002 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

de résultats s'ensuivant. Pour ce qui concerne l'Éveil proprement dit nous sommes
réduit, conceptuellement et sémantiquement, au seul [unité-verbale-sémantique]...:

anuttarâm samyaksambodhim abhisambuddho
et ce n'en déplaise aux docteurs et érudits de tous les temps.

Les aspects les plus faibles du livre sont occasionnés par la maîtrise imparfaite par
l'auteur du sanscrit et du pâli. Si, par exemple (p. 75-76), sabdakantakâni dhyänäni
signifie "les Dhyäna qui ont pour ennemi le bruit", sabdakantakatvâd dhyânânâm ne

peut signifier que "parce que les Dhyäna ont le bruit pour ennemi", et non pas "de par
le bruit ennemi des Dhyäna", et certainement pas "à cause du dérangement provenant
du bruit ennemi (ou: du bruit de l'ennemi)" etc. Heureusement Zafiropulo ne s'aventure

pas trop souvent dans ce type d'analyse. Le gros de son livre n'en est pas affecté.

La mort de l'auteur avant la parution du livre fournit sans doute l'explication d'au
moins une partie du nombre assez important de fautes d'impression.

Johannes Bronkhorst


	Buchbesprechungen = Comptes rendues

