Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendues
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

WLADYSLAW DULEBA: Klasyczne podstawy poetyki perskiej. Krakow, Uniwersytet
Jagiellonski, 1986, 388 p.

Vor noch nicht ganz zehn Jahren ist an der polnischen Universitit Krakau ein Buch
herausgegeben worden, das leider aus sprachlichen Griinden wenig Beachtung in der
Welt der Orientalistik gefunden hat. Bisher ist nur eine kurze Rezension von M.
Szuppe in den Abstracta Iranica (10/1987/216) dariiber erschienen. Da das Buch
Klasyczne podstawy poetyki perskiej (Klassische Grundlagen der persischen Poetik)
aber sehr prizise und detailliert die bisherigen Arbeiten auf dem Gebiet der persischen
Poetik zusammenfaBt und dariiber hinaus reiches, neu untersuchtes Quellenmaterial
bietet, soll es hier kurz vorgestellt werden.

Wie der Autor im Vorwort feststellt, beabsichtigt er mit dieser Arbeit, die Grund-
begriffe der persischen Poetik zusammenzustellen, zu iiberpriifen und zu systematisieren.
Zu diesem Zweck bedient er sich des Quellenmaterials, vor allem des Targuman al-
balaga von Muhammad ibn ‘Umar ar-Radiyani (schrieb zwischen 1088 und 1114)
und der Werke spiterer persischer Theoretiker, sowie persischer und europdischer
Bearbeitungen aus dem 19. und 20. Jahrhundert. Zusitzlich untersucht Dulgba 1000
persische Gedichte, die sich reprisentativ liber die Zeitspanne vom 9. bis zum 20.
Jahrhundert erstrecken.

- Das Werk besteht aus drei Teilen: Verslehre, Stilistik und Gattungslehre.
Der erste Teil, die Verslehre, enthilt zwei Kapitel:

1. Metrum

Grundbegriffe, korrekte (salim) VersfiiBe, korrekte VersmaBle, Varianten von
VersfiiBen, Abwandlungen von korrekten Versfiien, Auftreten von korrekten
VersfiiBen sowie ihrer Varianten, poetische Lizenzen im Zusammenhang mit
dem Metrum, Varianten der VersmaBe in der persischen Poetik, ruba ‘7, Hiufig-
keit der Varianten der VersmaBe in der persischen Poesie in 1000 untersuchten
Gedichten

2. Reim
Beispiele fiir Reime, Reimfehler, Reimverzierungen

Im ersten Kapitel, “Metrum”, wird die Prosodie von Wahid-i Tabrizi behandelt, welcher
die Kreis-Theorie al-Halil ibn Ahmad’s um einen sechsten Kreis erweitert hat.

Die 1000 Gedichte werden in diesem Teil unter dem Aspekt der Prosodie, auch
dem der Chronologie und Hiufigkeit der VersmaBe, untersucht. Dulgba macht dabei
die interessante Beobachtung, daB bei den 1000 untersuchten Gedichten lediglich 51
Varianten von nur 11 verschiedenen VersmaBen auftreten.

Beim Uberreim (radj) bemerkt Dulgba: Obwohl der Endreim eigentlich immer
gleich sein sollte, kann es oft verschiedene Bedeutungen ein und desselben radif



988 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

geben, oder aber die Dichter weichen sogar von diesem Prinzip ab, indem sie tagnis
anwenden, wie z.B. bad in der Bedeutung von “Wind” und “es soll sein”.

Separate Untersuchungen hat der Verfasser iiber das Metrum ruba ‘7 durchgefuhrt.
Hierzu hat er 100 Vierzeiler gepriift und bemerkt, daB nur 14 davon das gleiche VersmaB
in allen vier Verszeilen haben. Dul¢ba geht auf die zwei Schemata des Metrums ein,
Sagara-i ahram und Sagara-i ahrab: (ahram: 1. VersfuB besteht aus drei Lingen,
ahrab: 1. VersfuBB besteht aus zwei Lingen und einer Kiirze), auf welche sich die
verschiedenen metrischen Varianten des rubad’r reduzieren lassen, und bestitigt die
Theorie von Sams ad-din Muhammad ibn Qays ar-Razit (Sams-i Qays), daB das Schema
Sagara-i ahrab weit haufiger in der persischen Dichtung vorkommt. Der Autor unter-
streicht die Tatsache, daB, obwohl es sich bei den Sagara’s um viele verschiedene
Varianten ein und desselben VersmaBes handelt, sie alle gemeinsam die festgelegte
Anzahl von zwanzig Moren fiir alle misra ‘’s besitzen.

Teil 2, die Stilistik, besteht aus:

1. “Gedankenkunst” (u.a. Tropik)

Vergleich, Metapher, Metonymie (Austausch sachverwandter Begriffe)
Kunst des Erklarens

Ubereinstimmung und Gegensatz

Lob, Beschreibung, Tadel

Anspielung, Zitat u.a.

Dialog, Apostrophe (feierliche Anrede), Reflexion

Ritsel

2. “Wortkunst” (u.a. Figurenlehre)
Wortspiele

Akrostichon

Buchstaben- und Lautspiele

Auch die Unterkapitel werden noch weiter und detaillierter aufgeteilt. Erwihnt werden
so seltene stilistische Mittel wie tagrid (Abtrennung), die sonst nur in Riickert-Pertschs
Bearbeitung der Haft Qulziim (Friedrich Riickert: Grammatik, Poetik und Rhetorik der
Perser, Hrsg. von W. Pertsch, Gotha 1874, S. 41, 277, 351) zu finden sind.

Der dritte Teil, die Gattungslehre, beinhaltet:

matnawi
qasida
gazal

qit'a

ruba‘r

fard

misra ‘-i azada
targr’-band
tarkib-band
musammat
mustazad



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 989

Darin werden behandelt: die historische Herkunft und Entwicklung der jeweiligen
Gattung, ihre Stellung innerhalb der persischen Poetik, ihre Varianten in Bezug auf den
Inhalt, sowie formale Fragen, wie die nach Metrum, Reim oder Linge des Gedichts.

Bei der Einteilung seines Werkes in die drei Teile Verslehre, Stilistik und Gattungs-
lehre folgt Dulgba der einheimischen, von Fahr ad-din ar-Razi (gest. 1210), as-Sakkaki
(gest. 1229) und al-Hatib al-Qazwini (gest. 1338) iiberlieferten Einteilung insofern, als
er Metrum und Reim (=Verslehre) nicht innerhalb der ‘ilm al-balaga behandelt, sondern
in eigenen Kapiteln darstellt (vgl. Wofhart Heinrichs: “Poetik, Rhetorik, Literaturkritik,
Metrik und Reimlehre”, Grundrif der Arabischen Philologie, Band 11, Hrsg. von Hel-
mut Gitje, Wiesbaden 1987, S. 184). Die Stilistik mit den Unterkapiteln “Gedanken-
kunst” und “Wortkunst” entspricht ungefahr dem ‘ilm al-bayan und dem ‘ilm al-badr’.
Allerdings wird das wichtige Thema Plagiat bei Duleba nur noch als ein kleines
Unterkapitel bei den Anspielungen und Zitaten erwihnt, also bei der Tropik, und nicht
als Anhang der Figurenlehre.

Verglichen mit Riickert-Pertschs Bearbeitung der Haft Qulzim ist Dulgbas Werk
— obwohl in Bezug auf die Anzahl besprochener Erscheinungen sehr dhnlich — ausfiihr-
licher und systematischer. Auch iiberzeugt die Reihenfolge von Verslehre iiber Stilistik
zu Gattungslehre (bei Dulgba) eher als die von Gattungslehre iiber “Wort- und Sinn-
Kiinstelung” zu “Prosodie und Metrik” (bei Riickert-Pertsch). Sehr viel ausfiihrlicher
als seine Vorgiinger behandelt Dulgba die Verslehre, welche bei Riickert-Pertsch nur
ein sehr kurzes Kapitel bildet (S. 380-87), wobei eine Erdrterung der Reimlehre ganz
fehlt und fiir die Darstellung der VersmaBe nur eine Tabelle angefiihrt wird.

Das Buch ist dariiber hinaus eine sehr gute Gegeniiberstellung von bereits vorhande-
nem wissenschaftlichen Material wie Rasid ad-din-i Watwat, B. Garcin de Tassy, der
bereits erwidhnten Bearbeitung der Hafi Qulzim von Riickert-Pertsch, ar-Radiiyani,
Sams-i Qays, Wahid-i Tabrizi, E.G. Browne, I. Krachkowskij, J. Rypka, G. Lazard
u.a.m. Zu jeder besprochenen Kategorie werden jeweils Hinweise auf alle dem Autor
bekannten Werke (Quellen, Sekundirliteratur) gegeben und die betreffende Stelle zitiert.
Die Frage, wessen Definition die bessere sei, iiberldBt der Autor oft dem Leser, doch
fiihrt er fiir jede Kategorie treffende Beispiele aus der persischen Poesie an. Ebenfalls
erwidhnenswert sind die im Anhang angefiihrten Verzeichnisse der Metren, iibersichtlich
nach ihren Lingen und Kiirzen geordnet, sowie das zum jeweiligen Metrum gehdrende
Quellenmaterial.

Klasyczne podstawy poetyki perskiej ist sicher ein Werk, das verdient, in breiter
gelesene Sprachen iibersetzt zu werden.

Agata Rome



990 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

KARL F. FRIDAY: Hired Swords. The Rise of Private Warrior Power in Early Japan.
Stanford, California: Stanford University Press, 1992.

Im 7. Jahrhundert n.Chr. gelang es dem Yamato-Clan als Kaiserhaus Japans seine
Vorherrschaft iiber alle anderen einfluBreichen GroSfamilien weitgehend zu festigen
und 646 die Taika-Reformen einzuleiten, die auf die Errichtung eines Zentralstaats
nach chinesischem Vorbild hinzielten. Militargeschichtlich bedeuteten diese Reformen
die Aufldsung der im Namen des Kaisers von Provinzialpatriarchen (kuni no miyatsuko)
rekrutierten Privattruppen und die Entstehung eines Milizheers aus Bauern, das in
seinen Hauptfunktionen des Polizeidienstes in den Provinzen, des Grenzschutzes und
der Palastwache direkt und ausschlieBlich dem Hof unterstellt war. Bereits 792 wurde
dieses Milizheer jedoch abgeschafft, und wihrend der ganzen Heian-Zeit (794-1185)
wurden die militdrischen Aufgaben von den privaten Streitkriften méchtiger Krieger-
familien iibernommen.

In Anlehnung an John W. Hall geht Friday davon aus, daB die Samuraiverbinde
des Mittelalters im Rahmen eines vitalen imperialen Staatsgebildes entstanden sind. Im
Gegensatz dazu begriinden Asakawa Kan’ichi und George Sansom diese Entwicklung
damit, daB der vorwiegend zivil orientierte Hof bereits in der Mitte der Heian-Periode
die Kontrolle liber die Zustinde in den Provinzen, vor allem in den faktisch zu
Privatbesitz gewordenen Lehen (shden), verloren hatte.

Als in der Mitte des 8. Jahrhunderts durch den Niedergang der T’ang-Dynastie
eine Invasion chinesischer Truppen nicht mehr zu befiirchten und die Hegemonie des
Yamato-Clans gesichert war, vollzog sich ein Wandel vom zahlenmiBig starken, aber
vorwiegend infanteristischen Milizheer zu beweglicheren Kavallerietruppen. Somit
standen nicht mehr die Bauern, sondern die berittenen reichen S6hne der ldndlichen
Elite und des niederen Hofadels im Mittelpunkt des Heerwesens.

In der Folge wurden verschiedene Institutionen, Vollmachten und Titel geschaffen,
die empirische Versuche des Hofes waren, sich an das den Zeitumstinden am meisten
entsprechende Heersystem heranzutasten.

Das 8. Jahrhundert war eine Zeit des Konkurrenzkampfs um den politischen Einflu8
zwischen dem Hof und den groBen Adelshidusern, wobei militirische Macht in Form
von Privattruppen oft ausschlaggebend war. Der Bedarf an gut trainierten Garden
brachte in der Mitte des 9. Jahrhunderts eine Schicht von professionellen Kriegern her-
vor, die zu streng hierarchisch strukturierten Verbinden formiert waren. Im 10. Jahr-
hundert konzentrierte sich in Kyoto das Waffenhandwerk auf bestimmte Adelsfamilien
wie die Seiwa Genji oder Kammu Heishi, die als “Krieger der Hauptstadt” (miyako no
musha) bezeichnet wurden. Gleichzeitig stiitzte sich der Hof beim Einsatz von Truppen,
vor allem von Polizeikriften in den Provinzen (6rydshi, tsuibushi und tsuitoshi),
zusehends auf diese privaten Streitkrifte ab. Sanktionen in Form von militdrischen
Aktionen lagen jedoch nach wie vor ausschlieBlich beim Hof.

Das fesselnde Werk Fridays zeigt nicht nur die aktiven Bemiihungen des Hofes um
das “ideale” Heerwesen auf, sondern macht auch anhand von zahireichen Beispielen
und Darstellungen den Leser mit den militérischen Institutionen des klassischen Japan
der Nara- und Heian-Zeit vertraut. Im Hinblick auf die umfangreiche Forschungsliteratur



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 991

verzichtet Friday, auf den konkreten AblosungsprozeB der Kriegerverbinde von der
kaiserlichen Autoritiit einzugehen. Fridays theoretischer Ansatz 14dt aber zu einer neuen
Auseinandersetzung mit der bisherigen Betrachtungsweise iiber die militirpolitische
Rolle des Hofes im japanischen Mittelalter ein.

Ursula Koike-Good

JOHANN OTTO FERDINAND KIRSTE: Kleine Schriften. Hrsg. v. Walter Slaje.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1993., xiii + 374 pp. (Glasenapp-Stiftung, Bd. 33)

Der 33. Band der erfolgreichen und ansprechend verlegten Serie der Kleinen Schriften
aus der Glasenapp-Stiftung gibt, da es sich um eine Schnapszahl handelt, AnlaB, ein
Prosit und einen Dank an den im indologischen Kollegium nicht immer wohlgelittenen
Stifter auszusprechen. Wieviele mithsame Wege in und durch Bibliotheken haben diese
Binde einem erspart, weil sie biindeln, was nur verstreut oder erschwert zuginglich
ist! Das jeweils umfassende Schriftenverzeichnis und der mehr oder weniger gute
Index lassen das Werk von nunmehr dreiBig Indologen ibersichtlich vor einem
erscheinen. Wenn denn ein Wunsch angebracht ist, so hielte ich es fiir eine niitzliche
Erginzung, den Binden einen kurzen biographischen AbriB und ein Photo hinzuzufiigen,
sofern dieses nicht schon im 23. Band von Wilhelm Rau (Bilder 135 deutscher Indo-
logen) enthalten ist.

Mit den von Walter Slaje sorgfiltig herausgegebenen Kleinen Schrifien des Indo-
logen und Indogermanisten Kirste (1851-1920) wird wieder einmal ein weniger bekann-
ter Forscher in die Serie aufgenommen. Den von ihm an anderen Stellen edierten
Texten des Grhyasitra von Hiranyakesin und des Jaina Hemacandra (Unadiganasutra
und Dhatupatha) steht einer stattlliche Zahl von richtungsweisenden Aufsitzen gegen-
iiber. Besonders hervorzuheben sind seine Studien zur Phonetik (etwa zur Aussprache
des Visarga oder seine Analyse von Plattenaufnahmen von Sanskritrezitationen), zur
Grammatik, zum Dharmasastra und Grhyasiitra, zum Mahabharata (teilweise zusammen
mit Kirstes Mentor G. Biihler) und zur Epigraphik (bemerkenswert: die Transkription
und Ubersetzung von jiidisch-indischen Grabinschriften aus Aden). Ebenfalls aufgenom-
men sind neben neun kleineren Beitrigen zu diversen Themen drei indologische
Rezensionen Kirstes, nimlich von Oldenbergs Grhyasitra-Ubersetzung in den Sacred
Books of the East (4 S.), E. Felbers Die indische Musik der vedischen und klassischen
Zeit (8 S.), und Hertels Pancatantra (9 S.).

Abgesehen von weiteren Buchbesprechungen und den Monographien enthdlt der
Band damit das indologische Gesamtwerk Kirstes, erginzt durch ausfiihrliche Namens-,
Sach- und Wortregister sowie ein Verzeichnis von Textstellen. Buchstiblich betriiblich
ist allein die teilweise unscharfe photographische Reproduktion (vor allem auf den
ersten 10-15 Zeilen vieler Seiten).

Axel Michaels



992 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

EDWARD MORTIMER: Faith and Power. The Politics of Islam. Faber & Faber London
1982.

Das Buch, das erst Jahre nach seinem Erscheinen in die Hinde des Rezensenten
gelangte, ist zwar das Werk eines Journalisten, aber weit davon entfernt, ein oberflich-
liches Machwerk zu sein. Mortimer, der sich in der Einleitung vorstellt als “a Christian
of the Church of England by upbringing and by motive affiliation, a sceptic by
intellectual training, and a social democrat by political preference”, beweist auf jeder
Seite seine auf jahrelanger Beobachtung islamischer Vorginge an Ort ebenso wie auf
Buchstudium beruhende, iiberall von kritischer Intelligenz zeugende Vertrautheit mit
dem Gegenstand. Das zeigt sich schon in der stringenten historischen Einfiihrung (31-
120), wenn etwa Mortimer in wenigen Zeilen erldutert, wie es sich mit der frilhen
Mu‘tazila verhielt: Thr Dogma von der Erschaffenheit des Korans diente der Machtfiille
der Kalifen, denen es die Moglichkeit gab, koranische Vorschriften zu relativieren. Mit
dem politischen Liberalismus der Neu-Mu‘taziliten des 19. und 20. Jahrhunderts hatte
diese Haltung also nichts gemein (51). Oder wenn er die Haltung der Philosophen zum
Koran charakterisiert als den Versuch, Islam und griechisches Denken zu verséhnen
“essentially by reducing the Koran to a kind of brilliant metaphor..” Oder wenn Mortimer
im Kapitel “Western Impact and Muslim Responses” schreibt:

Many Muslims have been fascinated by modern Western civilization, and not a few
have privately ceased believing in God or in the Koran as Word of God. But such
people, when they sought to influence the ideas and behaviour of others in the Muslim
World, have seldom if ever ventured to attack Islam as such. They have always preferred
to claim that their ideas correspond to the true spirit of Islam, and that their opponents,
while clinging to the letter, are ignoring or falsifying the spirit. If they found an aspect
of Islam which seemed to have contributed to the political and military failures of
Muslim peoples, they denounced it as not truly Islamic, if they found it desirable for
Muslims to imitate some aspect of modern Western civilization, they proclaimed that
aspect not only compatible with Islam but, if possible, fundamentally Islamic. (88/89)

Von der gleichen Scharfsicht sind auch die Beschreibungen der Entwicklungen in den
ausgewihlten Lindern Tiirkei, Saudi-Arabien, Pakistan, Agypten, Iran und Sowjet-
Union. Wie etwa in der Bhutto-Ara die einzelnen Parteien sich darin iiberboten, echt
islamisch zu erscheinen, ein Spiel, an dem sich auch Bhutto selber beteiligte. Oder
welche Folgen die Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg gegen Israel
hatten, Folgen politischer, psychologischer und religiser Qualitét. Ist doch das Wieder-
aufleben des orthodoxen Islam, hierzulande meist als Fundamentalismus bezeichnet
und irrefiihrend als Politisierung des Islam gedeutet — richtig miiBte es Repolitisierung
heilen! —, in hohem MaBe durch diesen psychischen Schock ausgelost worden, wie
Mortimer iiberzeugend aufzeigt. So ist dieses Buch voller nach einem Dutzend Jahren
noch immer aktueller und giiltiger Information, iibrigens auch eine angenehme Lektiire,
weil frei von dem in dhnlichen Biichern oft stérenden, unnétig schwerverstindlichen
Soziologen-Slang.

J.C. Biirgel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 993

C.A.O. VAN NIEUWENHUUZE: The Lifestyles of Islam. Social, Economic and Political
Studies of the Middle East Vol. 37, Leiden 1985.

Der bekannte in England lehrende Soziologe legt hier seine Sicht des Islam vor,
genauer gesagt, seine Reflexionen iiber seine Sicht und iiber die Sicht anderer. Das
Werk umfaBt acht “lectures” mit folgenden Titeln: 1. Islam als eine Kategorie der
Weltgeschichte, 2. Die Gott-Mensch-Beziehung: Offenbarung als Norm. 3. Die Mensch-
Gott-Beziehung: Glaube als Lebensstil. 4. Die Mensch-Mensch-Beziehung: Islam als
soziokulturelles System. 5. Lebensstil als Zivilisation. 6. Muslime und Muslime; Muslime
und Nichtmuslime. 7. Feste Norm und unbestidndige Welt. 8. Das islamische Universum
und die Menschheit als planetarisches Universum. Notwendigkeit und Grenzen der
Kommunikation. :

Nieuwenhuijze’s Buch, in einem nicht leicht lesbaren Soziologen-Jargon, durch-
mischt mit salopp-akademischem Umgangston, geschrieben, ist reich an Kenntnissen
und Einsichten, wenn auch der Anspruch der Originalitit nicht immer eingel6st wird,
und manche Frage, die der Autor als von der bisherigen Forschung ungel6st oder
unbeantwortet bezeichnet, sehr wohl schon Antworten gefunden hat. Auch Nieuwen-
huijze gibt iibrigens nicht immer die erhoffte Antwort sondern bleibt manchmal in der
Fragestellung stecken oder verliert sich im Vorfeld der Methodendiskussion. Eingangs
konstatiert er, daB er sich durch eventuelle geharnischte Reaktionen muslimischer Leser
nicht abhalten lassen wollte, das zu sagen, was er denkt. Heikle Fragen, etwa wie sich
Muhammads Lebenspraxis mit seiner prophetischen Sendung vereinbaren ldBt, oder
der EinschluB paganer Traditionen in den Islam werden aber allenfalls gestreift, nicht
diskutiert (vgl. z.B. S. 15 mit Anm. 6). Oder er stellt eine Frage, z.B. ob die Muslime
durch ihren Glauben motiviert werden, “to work as hard as they should”, nur, um sie
als falsch gestellt zuriickzuweisen (125).

Originelle Ideen: Im ersten Kapitel vergleicht Nieuwenhuijze die nahezu géttliche
Verehrung Muhammads, die dem muslimischerseits oft betonten bloBen Menschsein
des Propheten keinesfalls entspricht, mit der katholischen Verehrung Marias, auch sie
eigentlich nur GefdB, nur Mittel fiir die Menschwerdung Gottes, so wie Muhammad
eigentlich nur Mittel der Buchwerdung Gottes war. Die weitgehend gewaltfreie Ausbrei-
tungswelle spiterer Epochen des Islam z.B. in Indonesien vergleicht Nieuwenhuijze
mit der Ausbreitung eines Olflecks “oil-stain-like expansion”, “oil-stain phase” (auf
S. 174 filschlich old-stain phase!). Er konstatiert ironisch, daB die Wirtschaft bei uns
die Rolle spielt, wie in der islamischen Welt die Religion, oder: “Culture-historically
speaking, Indonesia resembles one of its own favorite dishes, the layered cake” (203).

Im Kapitel “Lifestyle as civilization” kommt Nieuwenhuijze z.T. zu dhnlichen
Schliissen wie der Rez. in seinem unlidngst erschienenen Buch “Allmacht und Méchtig-
keit”: Die islamische Kultur bewegt sich in der stindigen Spannung zwischen dem
Anspruch der Offenbarung auf totale Gestaltung der irdischen Realitit und deren
widerspenstiger Natur (pagane “Michtigkeit”). So ist die Geschichte der islamischen
Kultur eine Geschichte der Islamisierung. Nieuwenhuijze driickt es so aus: “The idea
is, basically, that everything must be islamized: implying that anything either can be
islamized or else must go... Then one realizes that the impact of the revelation, in first



994 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

causing the ontological confrontation as the main determinant of the human condition,
results ultimately in an existential-normative field of tension. Its two constituent poles
are, for one, the actual state of affairs of human living, and, for the other, the sublimation
of this state of affairs which ensues from envisaging it, critically and constructively,
in light of the revealed norm.” (101) “The dominant theme of Islamic civilization
within the umma as much as on its frontiers, is a constant process-cum-effort of
islamization.” (109) “The Qur’an as a canon is the point of departure of a written
culture tradition.” (116)

In anderen Feststellungen scheint mir Nieuwenhuijze weniger im Recht zu sein, so
wenn er die angeblich rationale Natur der islamischen Art von “Wissen” betont, und,
ohne dies niher zu begriinden, andere Kategorien von Wissen einfach ausgrenzt. Das
ist freilich auch die Auffassung vieler moderner arabischer Intellektueller — nicht zufillig
bezieht sich hier Nieuwenhuijze auf seine Begegnungen im Rahmen des Euro-Arab
dialogue — und schreibt: “The Islamic system is not obscure or hazy but transparent
and verifiable. Esoterism and obscurantism do not really belong. Oral folk culture is
dismissed by implication.” (116, Anm. 32) Solche Feststellungen iibersehen die Tatsache,
daB das islamische Recht ein im Kern arationales System ist (was z.B. Ghazali sehr
wohl bewuBlt war, der die Unterwerfung der Vernunft forderte und an den Philosophen
gerade die Arroganz autonomen Vernunftanspruchs kritisierte). Vernunftwidrig war
auch die Leugnung der causae secundae durch al-Ghazali und seine Nachfolger. Beson-
ders bewuBt hat im iibrigen die islamische Mystik die Unterwerfung der Vernunft zu
einem ihrer zentralen Ziele erhoben.!

Das Buch ist auch als Einfiihrung geeignet, zumal es in den Anmerkungen auf eine
Fiille einschldgiger Fachliteratur hinweist. Andererseits werden die Probleme in der
Regel zu sehr an der Oberfliche und im Vorfeld von Theorie und Methodik behandelt,
Fakten sind nur in eher bescheidenem Umfang einbezogen.

J.C. Biirgel

1  Ein reizvolles modemes Beispiel fiir dieses sacrificum intellectus (inklusive der Leugnung
der causae secundae!) als bewuBt in Kauf genommene Pflicht des glaubigen Muslims, in
diesem Fall einer intelligenten zum Islam iibergetretenen Tiirkin deutscher Herkunft, findet
sich in dem Buch M.M. Ozelsel, 40 Tage. Erfahrungsbericht einer traditionellen Derwisch-
klausur. Miinchen 1993.

HERMANN OLDENBERG: Kleine Schriften. Teil 3. Hrsg. v. Hanns-Peter Schmidt.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1993. i + S. 1571-2121 (Glasenapp-Stiftung, Bd. 34)

Der 3. Teil der Kleinen Schrifien von Hermann Oldenberg — die Teile 1 und 2 wurden
von Klaus Janert herausgegeben und erdffneten 1967 die Schriftenreihe der Glasenapp-
Stiftung — enthélt fiinf Aufsitze oder Monographien, bei denen teilweise schon die
Grenze dessen erreicht ist, was man eine kleine Schrift nennen kann, zumal die drei
ersten auch tatsichlich separat erschienen sind: eine resiimierende Schrift zur “Veda-
forschung” (115 S.), “Indien und die Religionswissenschaft” (59 S. — s.u.), einen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 995

hervorragenden Beitrag “Zur Geschichte der altindischen Prosa (...)” (99 S.), den in
spiteren Auflagen seines Buddha-Buches weggelassenen Exkurs “Uber das geographi-
sche Verhiltnis der vedischen und buddhistischen Kultur” (19 S.) und Antworten auf
Fragen zur Rechtsvergleichung (besonders Strafrechtsbestimmungen im Dharmasastra),
die von Theodor Mommsen gestellt wurden (7 + 18 S.). Erstmals in den Kleinen
Schriften Oldenbergs ediert sind auch seine Rezensionen; H.-P. Schmidt hat fiinfzehn
von grundlegenden Werken von Jacobi, Pischel, Henry, Bloomfield, Whitney, Caland,
v. Schroeder u.a. ausgewihlt, die teilweise Besprechungsaufsitzen gleichkommen. Abge-
schlossen wird der Band durch griindliche Register: ein Sach- und Namenregister, ein
“Register der behandelten Worter [statt: ‘Worten’, wie auf S. 2112 in Kopf- und
Titelzeile gleich zweimal falsch gedruckt], Stimme, Wurzeln” und ein Verzeichnis von
Textstellen. :

So begriiBenswert es ist, diese — wie immer bei Oldenberg — lebendig geschriebenen,
intelligenten und oft auch einfluBreichen Beitrige zusammengestellt zu bekommen, so
reicht die eine Seite des Vorworts als Begriindung ihrer Auswahl kaum aus. Warum
wurde etwa der Artikel “Vedaforschung” nicht durch den Artikel “Uber Sanskritfor-
schung”! ergiinzt? Warum wurde der oben genannte Exkurs aus der Buddha-Monogra-
phie aufgenommen, die Exkurse zu Buddhas Jugend (sieche die Kopfzeile auf S. 1867)
und zur buddhistischen Dogmatik aus der 1. Auflage aber kommentarlos libergangen?
Auch konnte man den Exkurs tliber das Verhiltnis des Buddhismus zum Samkhya-
System aus der 3. Aufl. durchaus noch einmal herausbringen, zumal er ab der 4. Auf-
lage nur weggelassen wurde, weil er, wie Oldenberg selbst schreibt, “allein fir die
sanskritistischen Fachgenossen” bestimmt war. An diese richten sich aber doch die
Kleinen Schriften der Glasenapp-Stiftung in erster Linie.

SchlieBlich hatte der Herausgeber der Sorgfalt wegen im Inhaltsverzeichnis deutlich
machen konnen, daB es sich bei der Monographie “Indien und die Religionswissen-
schaft” in Wahrheit um zwei kleine Schriften handelt, die 1906 unter jenem irrefiihrenden
Titel von Cotta als selbstindiges Buch verlegt worden sind: der erste Teil, erstmalig
November 1904 in der Deutschen Rundschau erschienen, behandelt “Die Erforschung
der altindischen Religion im Gesamtzusammenhang der Religionswissenschaft” und
betont vor allem den EinfluB der Ethnologie auf die Religion des Veda, beim zweiten
Teil handelt es sich um Oldenbergs Kieler Rektoratsrede vom 5.3.1906 mit dem Titel
“Gottergnade und Menschenkraft in den indischen Religionen”, die im gleichen Jahr in
Kiel ebenfalls schon als Separatum verlegt worden ist.

Axel Michaels

1  Erstmalig erschienen Juni 1886 in der Deutschen Rundschau, abgedruckt auch in Aus Indien
und Iran (Berlin: Wilhelm Hertz, 1889), S. 1-42.



996 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

CHRISTIANE BARBARA PFEIFER: Heine und der islamische Orient. Mizan. Studien
und Texte zur Literatur des Orients. Hrsg. von P. Kappert Wiesbaden: Harrassowitz
1990, 124 S.

Gibt es eine Heine’sche Auseinandersetzung mit dem islamischen oder dem Vorderen
Orient iiberhaupt, die mit derjenigen Goethes im West-0stlichen Divan vergleichbar
wire? Nein, offensichtlich nicht. Entsprechend leichtgewichtig fallt auch die vorlie-
gende Untersuchung aus, deren Autorin offensichtlich nicht Orientalistin ist und ihre
Orientierung vor allem aus dem feministischen Lager bezieht. Fiir orientalistische
Dinge schopft sie vor allem aus einer dem Rezensenten unbekannten Arbeit von
M. Fendri, der sie immer wieder lange Zitate entnimmt. Wie wenig sie mit der philo-
logischen Seite des Themas vertraut ist, zeigt, daB sie von mehreren moglichen Um-
schriften des Namens Madschnun ausgerechnet die falscheste verwendet, nimlich
Modschnun, obwohl Heine selber Medschnun verwendet hat! Doch die Arbeit analysiert
ja deutsche Texte, und das tut sie durchaus gescheit. Es geht vor allem um das Drama
Almansor, sowie um eine Reihe von Gedichten, in denen islamische Themen gestreift
werden. Freilich verleitet der von der Autorin gewihlte Referenzrahmen — Marxistisches
(via Edward Said), Psychoanalytisches und Feministisches — die Autorin z.T. zu einer
etwas verzerrten Optik und Fragestellungen, die von vornherein wenig sinnvoll er-
scheinen, z.B. ob der Orient “dem Weiblichen” entspreche. Erfreulicherweise bewahrt
ihre Intelligenz die Autorin davor, in diese Schlingen zu laufen. Andererseits bringen
die feministischen Sichtweisen z.T. auch eine erfrischende Entmythisierung, z.B. des
troubadourischen Minnekults, oder wenn in der diminutivreichen Liebessprache
Almansors eine “getarnte Unterdriickung” erkannt wird (58).

Pfeifer’s Arbeit ist flott geschrieben, klare Linien werden gezogen, ohne da8 sich
die Autorin im Gestriipp widerspriichlicher Meinungen verliert und von kleineren Detail-
fragen aufhalten 14B8t. Manches bleibt allerdings zu fliichtig: ein immerhin zentrales
Gedicht wie “Der Asra” (iiber einen jener udhritischen Liebhaber, “welche sterben,
wenn sie lieben™) oder die Ballade iiber Firdusi und Mahmud von Ghazna werden nur
gestreift. Das Problem der islamischen Liebesethik wird nicht erortert, sondern nur
implizite gewertet. Der Widerspruch zwischen der poetischen Frauenverklirung anda-
lusisch-arabischer Lyrik als angeblichem Vorbild der Troubadour-Minne einerseits und
der brutal patriarchalischen Sexualmoral der Shari‘a andererseits bleibt unerortert.

Das — nicht eben aufregende — Ergebnis: Heines Orientbild ist nicht einheitlich,
was speziell an seiner Einstellung zur orientalischen Frau deutlich wird: Liebdugeln
mit den Reizen des Harems steht neben Kritik an der Versklavung der orientalischen
Frau, Sympathie fiir die Gegner des Kreuzes neben Ablehnung des orientalischen
Despotismus. Und vor allem auch dies: der Heine’sche Orient verkorpert nicht — nicht
nur! — das “Weibliche”. Die Araber, sagt er einmal, obwohl derzeit “im stillen Beduinen-
leben eingeschlafen™.. “harren vielleicht nur des rechten Rufs, um schlafgestirkt wieder
aus ihren schwiilen Eindden hervorzustirmen, wie ehemals.” Das klingt heute fast
prophetisch.

J.C. Biirgel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 997

RELIGIONS AND SOCIETIES: ASIA AND THE MIDDLE EAsT. Religion and Society 22. Carlo
Caldarola (Hrsg.), Mouton. Berlin, New York, Amsterdam 1982.

Caldarola starb vor Vollendung des Bandes, der dann von den Herausgebern der Reihe,
J. Waardenburg und L. Leyendecker, zum Druck gebracht wurde. Er enthilt ein Vorwort
von Caldarola, das in kurzen, aber prignanten Formulierungen die vier Hauptreligionen
Asiens: Islam, Judentum, Hinduismus und Buddhismus vorstellt. Dann folgen drei
umfangreiche Teile mit insgesamt 18 Kapiteln iiber 1. den Mittleren Osten und
Zentralasien, 2. Siid- und Siidwestasien und 3. Ostasien. Teil I bietet Informationen zu
folgenden Landern: Saudi-Arabien (A.S. Al-Yassini), Israel (S. Deshen), Agypten (H.B.
Barclay), Sudan (H.B. Barclay), Tiirkei (S. Mardin), Iran (N.R. Keddie), Sowjetisch-
Zentralasien (K. Scott). Teil II enthilt Kapitel iiber Pakistan (M.F. Ahmed), Indien (P.
Hiebert), Sri Lanka (P.A. Saram), Thailand (Caldarola), Vietnam (A.T. Rambo), Malaysia
(G.P. Means) und Indonesien (J.D. Howell), Teil III umfaBt Darstellungen iiber China
(R. Pong), Taiwan (M. Salso), Korea (C. Chung) und Japan (Caldarola). Die Kapitel
haben jeweils weitere Unterkapitel und Uberschriften, die in einer Art headline das
Besondere des jeweiligen Landes zu charakterisieren suchen, z.B. fiir Saudi-Arabien
“The Kingdom of Islam”, fir Agypten “Struggling with Secularization” fiir Pakistan
“The Dream of an Islamic State” etc. Auch Motti stehen gelegentlich zu Beginn eines
Landerkapitels, so z.B. vor jenem iiber die Tiirkei ein Ausspruch des Sultans Mahmut
II aus dem Jahr 1838: “The Imams are too numerous and too ignorant..” Dargestellt
werden nach einer kurzen historischen Einleitung jeweils die heutige Struktur und die
aktuellen Probleme jedes einzelnen Landes. Der Band ist voller wichtiger Informationen,
im Tiirkei-Kapitel z.B. ist u.a. der Konflikt zwischen Sunniten und Alevis herausge-
arbeitet (der heute durch den Konflikt zwischen Kurden und Tiirken in den Hintergrund
gedriingt, aber keineswegs iiberwunden ist, im Gegenteil im Zuge der ganz und gar
sunnitisch orientierten Reislamisierung der Tiirkei in Zukunft noch an Schirfe zunehmen
diirfte). Im Kapitel iiber Malaysia kann man sich u.a. iiber die im Staat Sabah mit
massivem Druck durchgesetzte Konversion Zehntausender von Nichtmuslimen zum
Islam informieren. Im China-Kapitel ist zu lesen, daB die chinesischen Protestanten
einen Modus vivendi mit den Kommunisten suchten, die Katholiken auf Weisung des
Vatikans dazu dagegen nicht bereit waren. Die Auffindung solcher Einzelheiten
ermdglicht der mit knappen Stichwortern das Material erschlieBende Index. Zu bedauern
ist, daB keine wissenschaftliche Umschrift verwandt wurde. Auch gibt es gelegentlich
hiBliche Druckfehler oder es fehlt gar ein Wort (S. 563, letzter Absatz, 1. Zeile,
* ergdnze “cut” vor “ties”). Eine zweite Auflage wire zu begriilen, wobei die einzelnen
Kapitel auf den aktuellen Stand gebracht werden miiBten.

J.C. Biirgel



998 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

TILMAN SEIDENSTICKER: Altarabisch ‘Herz’ und sein Wortfeld. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz 1992, x, 286 S.

Da es der europdischen Arabistik bis heute nicht gelungen ist, ein Worterbuch der
klassisch-arabischen Sprache zu erstellen, das anndhernd vollstéindig ist und gehobenen
wissenschaftlichen Anspriichen geniigt, ist es nicht verwunderlich, daB viele Arabisten
mangels geeigneter Vorarbeiten davor zuriickschrecken, Teilbereiche des klassisch-
arabischen Wortschatzes genauer zu untersuchen und Fragestellungen nachzugehen,
die in anderen Philologien langst keine mehr sind. Ausnahmen wie Manfred Ullmann,
der emsig das WKAS vorantreibt und uns gewissermaBlen als Nebenprodukt dieser
Titigkeit zahlreiche wertvolle Monographien zur arabischen Lexikographie beschert
hat, finden zwar allenthalben Anerkennung und Bewunderung seitens der Kollegen,
doch leider kaum Nachahmer aus deren Reihen.

Rez. freut sich daher umso mehr, die Habilitationsschrift von Seidensticker anzeigen
zu diirfen, der sich trotz fehlender Vorarbeiten ein Herz gefaft hat und der Frage
nachgegangen ist, ob fu'dd und galb im Altarabischen wirklich synonym verwendet
werden, um das Herz als Organ und Sitz der Psyche zu bezeichnen. In der Einleitung
A zu seinem Werk, das in flinf Abschnitte gegliedert ist, skizziert Seidensticker den
Aufbau der Arbeit sowie den bislang ungeniigenden Forschungsstand und erlautert
ausfithrlich seine methodischen Uberlegungen. Diese betreffen die Ausscheidung von
Belegen in bestimmten Fillen wie etwa bei semantischer Ambiguitit, die Kodierung
der Belege hinsichtlich der verschiedenen mit dem Herzen in Verbindung gebrachten
Eigenschaften oder Emotionen sowie die Bildung von 14 semantischen Hauptkategorien
aus dem Sinnbezirk “psychische Vorgénge/Eigenschaften” (Liebe, Trauer, Furcht, Mut,
Glauben, Verstand usw.). Abschliefend stellt Seidensticker sein Textkorpus vor, d.i.
die dltere Poesie (die vorislamische bis einschlieBlich umaiyadische Dichtung, ca.
50000 Verse aus Diwanen und Anthologien) und der Koran. In Teil B untersucht er,
nachdem er auf die mitunter dem tatsdchlichen Sprachgebrauch zuwiderlaufenden
Angaben mancher arabischer Nationallexika verwiesen hat, das semantische Verhiltnis
von fu'ad und galb, indem er die Belege den in der Einleitung erlduterten semantischen
Kategorien zuordnet, eine Auswahl davon in extenso zitiert und ibersetzt und ihre
statistische Verteilung mit Hilfe moderner mathematischer Methoden ermittelt. Das
Kapitel schlieBt mit Hinweisen auf metrisch bedingte Restriktionen im Gebrauch von
fu'ad, auf den unterschiedlichen Stilwert der beiden Worter sowie mit einer zusammen-
fassenden Bemerkung zu deren Synonymiegrad. In C geht Seidensticker auf weitere
Elemente des Wortfeldes ‘Herz’ ein: Er analysiert die Belege von sadr, kabid, lubb,
ganan und nafs analog zu der in B angewandten Arbeitsweise und resiimiert knapp
deren semantische Relation zueinander. In D unternimmt er den Versuch, ausgehend
von den Ergebnissen der hebraistischen Wortfeldforschung zu leb(@b) und naepees
Riickschliisse auf die historische Entwicklung der Semantik von fu'dd/qalb und nafs
zu ziehen. In E faBt er die wesentlichen Punkte seiner Studie noch einmal zusammen
und gibt dem Leser in einem Exkurs Einblick in die Konzeption al-Muhasibis von nafs
und galb und in die Vorstellung von den ‘Herzensorganen’ bei al-Hakim at-Tirmidh.
Anhinge mit einem Katalog der poetischen Metaphern, des Verbvokabulars der nicht-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 999

bildlichen Herz-Belege und der sich einer exakten Analyse entzichenden fit'dd/qalb-
Stellen im Koran sowie das Literaturverzeichnis beschlieBen das Werk.

Mit dieser methodisch einwandfreien, von groBer Akribie gekennzeichneten Mono-
graphie wendet sich Seidensticker vor allem an diejenigen Arabisten, deren Forschungs-
schwerpunkte Lexikographie und altarabische Poesie sind. Diese heutzutage leider
kleine Gruppe wird das Buch zu schitzen wissen und daraus groBen Gewinn zichen,
alle anderen dagegen wird bei der Lektiire mancher Abschnitte der von den arabischen
Literaten so gefiirchtete malal befallen. Obwohl sich Rez. zu den erstgenannten zihlt,
konnte er sich dieses unangenehmen Gefiihls speziell bei den viele Seiten fiillenden
statistischen Haufigkeitsberechnungen nicht ganz erwehren, deren Richtigkeit er mangels
mathematischer Begabung nicht nachzupriifen vermag und deren Aussagekraft ihm
verborgen geblieben ist. Rez. bedauert dieses personliche Manko, trdstet sich aber mit
der Hoffnung, daBB auch begabtere Kollegen mit Feststellungen wie auf S. 91: “Der
Signifikanztest mit Hilfe des erwihnten 2I-Testes ergibt eine Chi-Quadrat-Anndherung
von 32,5; von diesem Wert wird fiir die beiden unbesetzten Felder noch jeweils eine 1
abgezogen. Der resultierende Wert von 30,5 kann bei fiinf Freiheitsgraden mit einer
Wabhrscheinlichkeit geringer als 0,001 erreicht werden; wir haben es also mit signifi-
kanten Unterschieden zu tun...” ihre gewissen Verstindnisschwierigkeiten haben werden.

Ansonsten gibt es an der Arbeit nicht viel auszusetzen, selbst wenn sie leider nicht
das gewiinschte Resultat erbracht hat. Seidensticker muB8 nimlich in seinem Fazit
S. 189 zugeben, daB fu’ad und galb als Bezeichnung sowohl fiir das Organ wie auch
fir den Sitz psychischer Vorginge und Eigenschaften synonym gebraucht werden und
ebenfalls in “der syntagmatischen Kombinierbarkeit mit anderen lexikalischen Einheiten”
keine Unterschiede bestehen; lediglich ihr Stilwert ist verschieden. Insgesamt gesehen
ist das Ergebnis natiirlich etwas unbefriedigend. Es sollte den Leser jedoch keineswegs
davon abhalten ein Buch zu erwerben, das eine Vielzahl interessanter Detailerkenntnisse
und duBerst willkommene Belegsammlungen enthilt. Ohne Zweifel hat der Autor dank
seiner hervorragenden Sprach- und Literaturkenntnisse ein specimen eruditionis
vorgelegt, das vorbildhaft fiir weitere Studien dieser Art sein wird.

Reinhard Weipert

RUPERT SNELL: The Hindi Classical Tradition: A Braj Bhasa Reader, School of
Oriental and African Studies, University of London, London 1991 [= SOAS South
Asian Texts No. 2].

Band 2 “SOAS South Asian Texts” richtet sich — dem Anliegen der Reihe gemiB -
hauptsichlich an Studenten, die mit Grammatik und Grundwortschatz des modernen
Hindi bereits vertraut sind und von hier aus auf die reiche literarische Tradition in
einem der wichtigsten traditionellen Literaturdialekte des Hindi hinausgreifen wollen.
Seit der Identifizierung der mit dem Lebenslauf Krsnas verbundenen Ortlichkeiten
in der Gegend von Mathura im spiten 16. Jahrhundert ist der dortige Dialekt eines der
wichtigsten Ausdrucksmittel der neu entstehenden krsnaitischen Sekten. Wihrend ihre
dogmatische Literatur weiterhin bevorzugt in Sanskrit fixiert wurde, profilierte sich die



1000 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Braj Bhakha zum anerkannten Medium der devotionalen und dann auch der héfischen
Kunstliteratur. Auf beiden Gebieten reichte ihre Ausstrahlungskraft als Literatursprache
bis ins 19. Jahrhundert weit iiber das eigentliche Verbreitungsgebiet der gesprochenen
Sprachversion hinaus.

Das Buch beginnt — abgesehen vom Vorwort — mit einer iibersichtlichen, didaktisch
angepaBten Grammatik des Braj (Teil I). Teil II ist eine Einfiihrung in die Prosodie, in
der die in den Texten erscheinenden Metren aufgefiihrt sind. Teil III beginnt zunichst
mit grundsitzlichen Erlduterungen zu literarischen Genres und Tendenzen in der Braj-
Literatur. Es folgen einfiihrende Bemerkungen zu den ausgewihlten Texten und Hinweise
auf literarische Konventionen. An dieser Stelle verzeichnet eine Tabelle Verskonkor-
danzen, woran sich die Bibliographie der Textausgaben und ausgewihlter Sekundar-
literatur anschlieBt. Darauf folgen die Originaltexte. Die Textauswahl beginnt mit zwei
Prosatextausschnitten aus Lallalals Rajnti und den berilhmten Biographien von Surdas,
Krsnadas und Raskhan in den hagiographischen Sammelwerken Caurasi bzw. Do sau
bavan vaisnavan ki varta. Danach folgen Proben metrischer Texte, die in etwa historisch
angeordnet sind, wobei jeweils auf gingige Textausgaben zuriickgegriffen wird.
Ubersetzungen der Dichtungen ins Englische sind den Texten beigefiigt. Im einzelnen
handelt es sich um die folgenden Autoren: Siirdas — Mira — Raskhan — Rahim —
Bhagvat Mudit — Biharilal — Jasvant Simh — Vrnd — Dev — Raslin — Nagaridas —
Lallulal. Es folgt ein “Index of epithets and motifs” und ein Glossar.

Sowohl die Originaltexte als auch die Vokabeln sind gliicklicherweise in Devanagari
wiedergegeben. Die Grammatik wie auch das Glossar enthalten zahlreiche Hinweise
auf im modernen Hindi verwendete Formen sowie Hinweise auf die Herkunft von
Waértern bzw. Wortformen. Die Originaltexte sind mit zahlreichen Anmerkungen des
Herausgebers ausgestattet, die grammatischen und inhaltlichen Problemen der Texte
gewidmet sind.

Mit der Textauswahl sind Beispiele der Traditionen vertreten, die unter dem Namen
der jeweiligen Autoren nach wie vor in Nordindien iiberaus populir sind. Die in der
Forschung der letzten Jahrzehnte zunehmend prominente Frage der Originalitit des
Wortlauts bzw. des Textes selbst wird systematisch ausgeklammert. Obwohl der
Herausgeber etwa bei Surdas eine Priferenz auf Dichtungen hat, die auch im Fatehpur-
Manuskript vertreten sind und daher wahrscheinlich als authentisch gelten konnen —
dhnliches gilt fiir die Auswahl der Mira-Gedichte und das Dakor-Manuskript —, bleibt
der “Reader” bei der Selbstbeschrinkung auf den Wortlaut der Vulgata-Textausgaben.
Im Falle von Mira ist die Zuordnung zu einem solchen Lesebuch auch nur unter die-
ser Voraussetzung moglich, da ihre authentische dichterische Sprache ein von dem
in Rajasthan verbreiteten Braj unterschiedenes altes Marvari war. Die Frage der lingui-
stischen Abgrenzung der Braj Bhakha ist allerdings ohnehin schwierig, da sie nicht
nur durch die regionale Streuung, sondern auch wegen der drei Jahrhunderte wih-
renden Bliite als Literatursprache eine groBere grammatische Variationsbreite als
die moderne Khari Boli aufweist. Dies zeigt sich speziell bei der Arbeit mit Manu-
skripten.

Der Riickgriff auf sprachlich geglittete indische Ausgaben ist im Zusammenhang
mit einem sprachdidaktisch angelegten “Reader” jedoch akzeptabel. Man st68t nur



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 1001

vereinzelt auf grammatische Formen in den Texten, die in der grammatischen Skizze
nicht nachgewiesen sind. Nach einem solchen Lehrbuch fiir nichtindische Studenten
des Hindi hat man lange gesucht.

Heinz-Werner Wessler

GHIORGO ZAFIROPULO: L'’illumination du Buddha: De la quéte a I’annonce de
I’éveil. Essais de chronologie relative et de stratigraphie textuelle. Enquéte sur I’en-
semble des textes canoniques bouddhistes se référant — a titre principal ou accessoire —
a I’“Abhisambodhi” du fondateur et a quelques épisodes connexes: antérieurs ou
postérieurs. Innsbruck: Institut fiir Sprachwissenschaft der Universitét Innsbruck. 1993.
(Innsbrucker Beitrage zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 87.) 199 pp.

Ghiorgo Zafiropulo est mort le 18 aout 1993, a I’dge de 84 ans. Ce livre a paru
quelques mois plus tard. Zafiropulo n’a donc pas vu la publication de son premier et
seul livre sur le bouddhisme. Il avait commencé ses études bouddhiques, seul, a un dge
ou beaucoup d’autres préférent prendre leur retraite. Il avait été encouragé a publier
ses vues, d’abord par Mgr. Etienne Lamotte, avec qui il correspondait, et ensuite par
Emst Steinkellner. Ces deux savants figurent parmi les noms des quatre personnes
auxquelles le livre est dédié.

Comme le dit son titre, ce livre étudie les textes qui traitent des parties de la vie du
Buddha juste avant, juste aprés et durant I’événement central de sa carriére, a savoir
I’éveil. Ces épisodes avaient été étudiées auparavant par André Bareau dans ses
Recherches sur la biographie du Buddha dans les Sitrapitaka et les Vinayapitaka
anciens: de la quéte de I’éveil & la conversion de Sariputra et de Maudgalydyana
(Paris: Ecole Frangaise d’Extréme-Orient, 1963), livre qu’utilise Zafiropulo fréquem-
ment, et qui constitue dans un sens le point de départ de ses propres recherches. Il n’en
arrive pourtant pas moins souvent a d’autres conclusions, conclusions qui se basent sur
une analyse quasi-exhaustive de tous les passages concernés. Ces passages sont rangés
dans des tableaux, que le livre contient en bon nombre. Zafiropulo applique a ces
textes une intelligence aigué€ et un sens commun développé, qui donnent a ses arguments
une force, que les bouddhisants ne pourront se permettre d’ignorer. Les résultats sont
toujours intéressants et bien réfléchis. Qu’il nous soit permis de citer — pour donner un
premier golit au lecteur — 1’une des conclusions auxquelles arrive Zafiropulo 2 la fin de
son livre (p. 183):

nous croyons devoir constater et attirer, une fois de plus, I’attention sur le fait que, dans
les significations originelles de leurs premiers emplois, I’ensemble des [unités-verbales-
sémantiques] que I’on peut distinguer: soit dans les relations ou exposés concernant la
Sambodhi du Maitre, soit dans les énoncés concernant sa qualité d’Eveillé et appartenant
a des épisodes subséquents, soit également dans les libellés que nous avons groupé et
étudié sous la dénomination de ‘Seuil de I’Eveil’, tous, sans exception, ne nous
fournissent aucune information explicite sur ce qu’aurait été I’expérience méme de
I’Eveil ou sur son soi-disant contenu. En effet dans tous ces [unités-verbales-sémantiques)
il se sera toujours agi: soit de conditions préalables, soit de constatations et affirmations



1002 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

de résultats s’ensuivant. Pour ce qui concerne I’Eveil proprement dit nous sommes

réduit, conceptuellement et sémantiquement, au seul [unité-verbale-sémantique]...:
anuttaram samyaksambodhim abhisambuddho

et ce n’en déplaise aux docteurs et érudits de tous les temps.

Les aspects les plus faibles du livre sont occasionnés par la maitrise imparfaite par
’auteur du sanscrit et du pali. Si, par exemple (p. 75-76), sabdakantakani dhyandni
signifie “les Dhyana qui ont pour ennemi le bruit”, sabdakantakatvad dhyananam ne
peut signifier que “parce que les Dhyana ont le bruit pour ennemi”, et non pas “de par
le bruit ennemi des Dhyana”, et certainement pas “a cause du dérangement provenant
du bruit ennemi (ou: du bruit de 1I’ennemi)” etc. Heureusement Zafiropulo ne s’aventure
pas trop souvent dans ce type d’analyse. Le gros de son livre n’en est pas affecté.

La mort de I’auteur avant la parution du livre fournit sans doute 1’explication d’au
moins une partie du nombre assez important de fautes d’impression.

Johannes Bronkhorst



	Buchbesprechungen = Comptes rendues

