
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: König Nrwn und die Kauzentochter : eine Wanderlegende und ihre
Verbreitung

Autor: Würsch, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER:
EINE WANDERLEGENDE UND IHRE VERBREITUNG

Renate Würsch

Der große persische Dichter Nizami (gest. 605/1209) ' hat durch seine
hamsa - den "Fünfer", nämlich seine fünf Epen Die Schatzkammer der
Geheimnisse, Husraw und Sirin, Laylë und Magnün, Die Sieben Bilder und
das Alexanderbuch - ein literarisches Vermächtnis hinterlassen, das vor
allem auf die persische und türkische Literatur der Folgezeit einen tiefen
Einfluß ausgeübt hat. Spuren dieses Einflusses lassen sich aber auch bis in
die Literaturen nichtislamischer Völker des Mittleren Ostens wie die der
Georgier und Armenier nachweisen.2

Das erste von Nizamis Epen, die Schatzkammer der Geheimnisse (Mah-
zan ul-asrär), ist zugleich sein einziges Werk, das didaktisch-mystischen
und nicht romantischen oder heroischen Charakter hat. Das didaktische,
moralisierende Element ist dabei bestimmend, der mystische Einschlag
weniger gewichtig.3 Die Schatzkammer der Geheimnisse besteht nebst einer
langen, gut ein Drittel des gesamten Werks ausmachenden Einleitung aus
20 Abschnitten (maqälät), in denen Nizami verschiedene Themen von
didaktischem Interesse behandelt, so etwa das Alter, das Ende der Zeiten, Tod
und Vergänglichkeit, die Treulosigkeit der Welt und andere mehr. In jedem
Abschnitt wird das behandelte Thema durch eine Erzählung veranschaulicht,

der sich Ermahnungen und Weisungen an den Leser oder Hörer
bezüglich des rechten Verhaltens anschließen. Nizamis schönes, aber sehr

schwieriges Erstlingswerk4 wurde, wie die hamsa überhaupt, oft nachge-

Viel bibliographisches Material über Nizami jetzt bei Abu 1-Qäsim-i Rädfar, Kitäbsinäsi-

i NizämH Gangawl. Teheran 1371.
G.Ju. Aliev, Temy i sjuzety Nizami v literaturach narodov vostoka. Moskau 1985; z.B.
der armenische Fabeldichter Vardan aus Maratha, jüngerer Zeitgenosse Nizamis (I.e.

85) und der georgische Schriftsteller Nodar Tsitsischwili (gest. um 1658) (I.e. 262).

Vgl. Evgenij Èduardovic Bertel's, Nizami i Fuzuli: izbrannye trudy. Moskau 1962, 173,

der von "leichtem" sufischen Anstrich spricht. Dieses erste Epos Nizamis erscheint

übrigens bereits in Barthélémy d'Herbelots Bibliothèque orientale. Paris 1697, 667,

jedoch unter dem unrichtigen Titel Asrar alâschekin, Les Secrets des Amans. In seinem

Artikel "Nazami" gibt d'Herbelot außerdem Heft peïgher und Khosrou ve Schirin als

Werke dieses Dichters an.
Man vergleiche die Einschätzung P. Chelkowskis, The Encyclopaedia of Islam EI2)
Bd. 8,77 (Nizami Gandjawi).



974 RENATE WÜRSCH

ahmt; das wohl berühmteste Gegenstück hat der indische Dichter Amir
Husraw-i Dihlawi (gest. 725/1325) unter dem Titel "Aufgang der Lichter"
(Mafia' ul-anwär) verfaßt.5

Im zweiten Abschnitt der Schatzkammer der Geheimnisse geht es um
das Thema "Gerechtigkeit", und Nizami erzählt dazu folgende Geschichte6:

Der Sassanidenkönig Nösirwän entfernt sich auf der Jagd vom königlichen
Tross, begleitet nur von einem Minister, und kommt zufällig an einem Dorf
vorbei, das "wie das Herz des Feindes verwüstet" (haräb) ist. Nur zwei
Vögel - sie werden zunächst nicht näher bezeichnet - sind zu hören, die
sich offenbar miteinander unterhalten. Neugierig geworden, fragt der König
seinen Minister nach dem Inhalt ihres Gesprächs. "Ich sage es, wenn sich
der König belehren läßt", antwortet der Minister und fährt fort: Der eine

Vogel hat dem andern seine Tochter zur Frau gegeben und fordert nun als

Brautgabe einige zerstörte Dörfer. Der Bräutigam erklärt sich bereit, diese

Forderung, ja mehr noch, mit Leichtigkeit zu erfüllen; denn:

Wenn dieser König bleibt, dann dauert es nicht lange,
und ich gebe dir von diesen Ruinendörfern hunderttausend.

König Nösirwän, tief beeindruckt durch diese Mahnung, klagt über seine

eigene Ungerechtigkeit, durch die er "Eulen an die Stelle von Hühnern",
also Ruinen an die Stelle blühender Dörfer setze7 - woraus hervorgeht, daß

Vgl. E.Ê. Bertel's, Nizami i Fuzuli, 204-214, G.Ju. Aliev, Temy i sjuzety, passim und A.
Rädfar, Kitäbsinäsi, 208-216. Übersetzungen von Nizamis Mahzan ul-asrär gibt es ins
Russische, Türkische, Englische und Französische. Eine Übersetzung des gesamten
Werks ins Deutsche existiert bisher nicht. Drei Kapitel der Einleitung hat J. Christoph
Bürgel übersetzt: "Nizami über Sprache und Dichtung", Islamwissenschaftliche
Abhandlungen: Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von Richard Grämlich.
Wiesbaden 1974, 15-28, zehn schwierige Verse astrologischen Inhalts aus dem Mi'räg-
Kapitel Marianne Glünz: Die Astrologie in Nizamis Khamsa (Lizentiatsarbeit, Bern
1983, ungedruckt), 29-30; einzelne Verse finden sich bei Fritz Meier, "Nizäml und die
mythologie des hahns", Colloquio sul poeta persiano Nizäml e la leggenda iranica di
Alessandro Magno. Rom 1977, 55-115, wiederabgedruckt in: Fritz Meier, Bausteine:
Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft. Hrsg. von Erika Glassen und Gudrun
Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992; Bd. 2, 996-1056. Man vergleiche außerdem die
Übertragung dreier Erzählungen bei Joseph von Hammer, Geschichte der schönen
Redekünste Persiens: mit einer Blüthenlese aus zweyhundert persischen Dichtern. Wien
1818,107-109.
Mahzan ul-asrär. Ed. W. Dastgirdi (=D). Teheran 1334, 80-83. Ed. A. Alizade (=A).
Baku 1960,95-99. Ed. B. Tarwatiyän (=1). Teheran 1363, 129-132.
Zu den Hühnern als Zeichen und Teil menschlicher Wohnstatt vgl. F. Meier, "Nizäml
und die mythologie des hahns", 74-76/1015-1017.



KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER 975

es sich bei den betreffenden Vögeln um Eulen handelt. Er gerät so in Hitze,
daß "von seinem Atem das Hufeisen des Pferdes weich wurde". Fortan
steht er von der Tyrannei ab und übt Gerechtigkeit bis an sein Lebensende.

Diese Lehrerzählung, eine eigentliche Wanderlegende, ist in der
arabischen, persischen und türkischen Literatur belegt. Sie steht auch im Buch
der ergötzlichen Erzählungen (Ketäbä dß-tunnäye megahhekßne; Kapitel 10,

Nr. 378) des syrischen Schriftstellers Barhebraeus (gest. 1286)8, existiert in
einer modernen kurdischen Version9 und ist oder war arabisch im Volksmund

bis in die jüngste Zeit lebendig10. Ihre Fassungen weichen mitunter
etwas voneinander ab: so wechselt der Name des ungerechten Königs, die
Höhe des verlangten bzw. versprochenen Brautpreises, und der Brauthandel
betrifft manchmal die Eulen selbst, manchmal ihre Kinder. Die Grundstruktur

jedoch bleibt immer dieselbe: ein ungerechter Machthaber wird durch
den ihm vermittelten angeblichen Inhalt des Eulengesprächs, Spiegel der
Zerrüttung seines Reiches, von seinem bösen Tun abgebracht. Unter diesem

Typus ist die Geschichte auch in Stith Thompsons Motif-Index of Folk-
Literature verzeichnet.1 '

Daß Eulen auf diesem Schauplatz der Verwüstung als Hauptdarsteller
auftreten, ist nicht weiter verwunderlich. Die Eule galt und gilt in der
islamischen Welt als Vogel von übler Vorbedeutung.12 Sie haust gerne in

8 The Laughable Stories collected by Mär Gregory John Bar-Hebraeus. The Syrian Text
edited with an English Translation by E.A. Wallis Budge. London 1897, 72 (Text), 92

(Übersetzung).
9 Kurdische Märchen. Gesammelt von Luise-Charlotte Wentzel. Düsseldorf 1978, 241-

242 (Nr. 34). Die kurdische Fassung weicht insofern von allen anderen ab, als dem

ungerechten Emir selbst durch die Gnade Gottes tatsächlich für kurze Zeit die Kenntnis
der Vogelsprache verliehen wird.

10 Vgl. F. Meier, "Nizäml und die mythologie des hahns", 96/1037.
11 Stith Thompson, Motif-Index of Folk-Literature. Kopenhagen 1955-1958; unter J816.1

"King brought to sense of duty by feigned conversation of birds"; mit Verweis auf die
verwandten Motive B216 "Knowledge ofanimal languages" und J1675 "Clever dealing
with a king". Vgl. auch Ulrich Marzolph, Arabia ridens: Die humoristische Kurzprosa
derfrühen adab-Literatur im internationalen Traditionsgeflecht. 2 Bde. Frankfurt 1992;

Bd. 2, 103 Nr. 414).
12 Dies geht wohl auch auf bereits vorislamische Vorstellungen zurück. So glaubten die

alten Araber, daß die Seele eines Verstorbenen sich als Vogel - gewöhnlich als Eule -
verkörpere, den Toten umschwebe und Klagerufe ertönen lasse. Obwohl der Prophet
Mohammed diese Anschauung als Aberglauben bekämpfte, hat sie sich auch in islamischer

Zeit gehalten; vgl. Ignaz Goldziher, "Der Seelenvogel im islamischen

Volksglauben", Globus 83 (1902), 302, wiederabgedruckt in: Ignaz Goldziher, Gesammelte

Schriften. Hrsg. von Joseph Desomogyi. 6 Bde. Hildesheim 1970; Bd. 4, 404. Die

Vorstellung von der Eule als "Totenvogel" hat bestimmt zu deren allgemein schlechtem



976 RENATE WURSCH

Ruinen13, was Nizamis Zeitgenosse, der große Dichter und Mystiker Faridud-
din-i 'Attär, mit ihrer Liebe zu den darin verborgenen Schätzen begründet.14
Diese Anschauungen bestätigt Nizäml, wo er in der Schatzkammer der
Geheimnisse sonst von Eulen spricht. Im Lob auf den Fürsten Fahruddin
Bahrämsäh, dem Mahzan ul-asrär zugeeignet ist, sagt er beispielsweise
(34,10 D/ 35,1 A /72,14T):

Die Eule nimmt in deiner Epoche die Art des Humä an

(humä'lkunad, wörtlich: macht Humä-schaft)

und meint damit: du regierst mit so glücklicher Hand, daß selbst die
unheilvollen Eulen wie der glückbringende Vogel Humä sind.15 An anderer
Stelle (106,5 D) sagt Nizami von der Eule:

Ruf beigetragen. Bezeichnenderweise begründet der Uhu im berühmten "Streit
zwischen Mensch und Tier" aus den Abhandlungen der "Treuen Brüder" (ik-wän as-safä)
seine Weigerung, die Anliegen der Tiere vor dem König der Ginnen zu vertreten, damit,
daß die Menschen ihn haßten und seinen Anblick für ein böses Vorzeichen hielten
(yubgidünanl wa-yatatayyarüna bi-ru'yatf): Friedrich Dieterici, Der Streit zwischen
Mensch und Thier: ein arabisches Mährchen aus den Schriften der lauteren Brüder

Id., Die Philosophie der Araber, Bd. 3 (deutsche Übersetzung, dort 74); Bd. 10

(arabischer Text, dort 46). Berlin 1858. Leipzig 1881 (2. Ausgabe); Mensch und Tier
vor dem König der Dschinnen. Aus dem Arabischen übersetzt von Alma Giese. Hamburg

1990,72. Im vorislamischen Persien hat die Eule als eines der Geschöpfe Ahrimans
ebenfalls negative Aspekte; vgl. H. A'lam, "büf', Encyclopaedia Iranica. Ed. by Ehsan
Yârshâter. London/New York, Bd. 4 (1990), 506. Mit dem ominösen Charakter der Eule
im Islam hängt auch ihre Bedeutung für magische Praktiken bis in die Gegenwart
zusammen; man vergleiche etwa die Beispiele bei Helga Venzlaff, Der marokkanische
Drogenhändler und seine Ware. Wiesbaden 1977, 174-175. Für ähnliche Vorstellungen
über die Eule in Europa s. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 2. Berlin/
Leipzig 1929/30, 1073-1079.

13 Muhammad b. Mahmüd-i Tüsi, 'Agä'ib ul-mahlüqät wa-garä'ib ul-mawgüdät. Ed. M.
Sutüda. Teheran 1966, 537, 538 (9. rukn). Eine Kunya des Eulenweibchens lautet umm
al-baräb: Muhammad b. Müsä ad-Damm, Huyüt al-hayawän. 2 Bde. Miçr 1319; Bd.
1,135. Zu den Eigenschaften der Eule in der persischen Literatur vgl. auch die Belege
bei M. Yähaqqi, Farhang-i asätlr wa-isärät-i dästäni dar adabiyyät-i farsi. Teheran
1369, 164.

14 Vgl. Hellmut Ritter, Das meer der seele. Leiden 1978, 12,48, 96.
15 Vgl. auch Husraw u Slrm. Ed. W Dastgirdi (=D). Teheran 1333; 37,13. Die ominöse

Eule und der insbesondere durch seinen Schatten glückverheißende Vogel Humä werden

einander in der klassischen persischen Dichtung gern als Gegensätze gegenübergestellt;

vgl. Sa'di, Gulistän. Ed. M. A. Furügi. Teheran 1316,16 (Kap. 1,3. Geschichte):
"Niemand kommt unter den Schatten der Eule, selbst wenn der Vogel Humä aus der
Welt verschwindet."



KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER 977

Die Eule, von schlechter Vorbedeutung (süm) in den Geschichten,
ist die Nachtigall der Schätze in den Ruinen (weräna))6

Der Ausdruck "Ruinendorf' (dih-i werän/weräna) erscheint in Nizamis
Mahzan ul-asrär auch sonst mehrfach. In der Regel gebraucht ihn der Dichter
als Metapher für "Welt", so in folgender Aufforderung:

Mach das Haus des Nichtseins zur frohen Klause;
laß dieses Ruinendorf zurück.17

Eine offenbar von Nizami abhängige Fassung des "Eulenbrauthandels"
stammt von Afdal ud-dïn Abu Hamid Ahmad b. Hämid-i Kirmäni, dem
Historiker der Guzz von Kirmän. Er hat sie einige Zeit nach der Abfassung
von Mahzan ul-asrär gekürzt und in Prosa Nizami nacherzählt.18 Ob in
einer der zahlreichen Nachahmungen von Nizamis Erstlingsepos diese
Erzählung auch zu finden ist, wäre zu untersuchen. Bei Nizami befremdet auf
den ersten Blick der Name des ungerechten Machthabers: Der Sassaniden-
herrscher Husraw I Nösirwän (reg. 531-579) gilt sonst in der Tradition als
Muster der Gerechtigkeit und Vorbild eines großherzigen und milden
Königs19 - auch bei Nizami selbst, beispielsweise an einer Stelle in Husraw u
Sirin (111,3 D), wo er Husraws Gerechtigkeit lobend hervorheben will:

Da er den Gestürzten so viel Billigkeit erwies,
geriet der Welt die Gerechtigkeit Nöäirwäns aus dem Gedächtnis.

Interessant ist in diesem Zusammenhang vielleicht, daß in der arabischen
Fassung von Muhammad b. Muhammad al-Gazälis (gest. 505/1111) Fürstenspiegel

Nasihat ul-mulük ebenfalls eine Geschichte von Anüsirwän in
Verbindung mit verfallenen Dörfern erzählt wird. Nur ist dort - wie zu erwar-

16 132,5 A und 162,2 I haben statt süm die schwierigere aber möglicherweise richtige
Lesart hasw, "Füllsel, Abschaum". Ebenfalls über die Beziehung der Eule zu Schätzen
Mahzan ul-asrär 57,8 D 64,8 A 99,10 I sowie 171,7 (D; andere Lesart 233,5 A
und 247,21); über die Eule in Verbindung mit wüsten Stätten vgl. Nizäml, Sarafhäma.
Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1335; 162,3 und Husraw u. Sirin, 197,12 D.

17 Mahzan ul-asrär, 128,7 D 163,8 A 190,7 1 Vgl. auch 4,10 D 2,11 A 34,12 X
27,8 D 27,4 A 64,4X 118,1 D 148,9 A 177,131 Anders 141,3 D 182,1 A
205,9 X wo der Ausdruck ein sinnloses Unterfangen umschreibt: "Steuern vom
Ruinendorfnehmen".

18 Vgl. F. Meier, "Nizäml und die mythologie des hahns", 96/1037. Laut C.A. Storey,
Persian Literature. Bd. 1, Tl. 1. London 1927, 357 begann Kirmäni mit 'Iqd ul-'ulä im
Jahre 584/1188.

19 Vgl. Arthur Christensen, L 'Iran sous les Sassanides. Kopenhagen 1936,374.



978 RENATE WÜRSCH

ten - im ganzen Königreich kein einziges verfallenes Dorf zu finden, was
die vorbildlichen Zustände im Land beweist.20 Nizami könnte diese
Geschichte gekannt haben - möglicherweise über Nasihat ul-mulük, da man
die Kenntnis der Werke Gazälis für einen Mann von Nizamis Bildung
vermuten, am Beispiel von Gazälis Mizän al- 'amai als Quelle einer Erzählung
des Alexanderbuchs auch mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit annehmen
kann.21 Ob sie ihn aber dazu angeregt hat, gerade an Nösirwän die Rolle
eines ungerechten und der Belehrung bedürftigen Herrschers zu vergeben,
läßt sich natürlich nicht beweisen. Gänzlich auf Vermutungen angewiesen
ist man auch, wenn man sich fragt, ob Nizami mit der Wahl des Namens
Nöäirwän einen bestimmten Zweck verband. Wahrscheinlich maß er jedoch
dem Aspekt der Reue - die ein wichtiges Thema der Schatzkammer der
Geheimnisse überhaupt ist - in dieser Lehrerzählung mehr Gewicht bei als
der sie begründenden Ungerechtigkeit des Herrschers; Nösirwän könnte
somit als aufrichtig Bereuender durchaus den Rang eines vorbildlichen
Menschen einnehmen.

Nizami hat - wie es scheint - keinen persischen Vorläufer für die
Erzählung vom Herrscher, der durch das angebliche Gespräch zweier Eulen
an seine Pflicht gemahnt wird. In der arabischen Literatur jedoch hat die
Legende schon eine längere Wanderung hinter sich. Als ihre früheste Quelle
muß vorläufig der arabische Geschichtsschreiber al-Mas'üdi (gest. 345/
956) gelten. Auch Mas'üdi verlegt in Murüg ad-dahalP2 die Geschichte ins
sassanidische Persien: der ungerechte König ist Bahräm b. Bahräm b. Hurmuz

Bahräm II, reg. 276-293), der ihn belehrende Minister ein ungenannter
Mobed, Ort der Handlung ist die sassanidische Hauptstadt Madä'in (Ktesi-
phon), die angeblich belauschten Eulen sind selbst Bräutigam und Braut.
Der Mobed knüpft an die Deutung des Eulengesprächs eine längere Ermah-

20 Ghazâlï's Book of Counsel for Kings. Translated by F.R.C. Bagley. London 1964, 55-
56. Diese Geschichte kommt auch in der Sammlung Tausendundeine Nacht vor: Alf
layla. 4 Bde. Büläq 1279; Bd. 2,392 (464. Nacht). Vgl. ferner Victor Chauvin,
Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publiés dans l'Europe chrétienne
de 1810 à 1885. 12 Bde. Liège/Leipzig 1892-1922; Bd. 6, 27-28 (Nr. 199). Nach

Bemerkungen Mas'üdls und Ibn an-Nadlms zu schließen, gab es bereits im 10.

Jahrhundert eine Sammlung Hazär afsäna oder Alf layla: Heinz und Sophia Grotzfeld, Die
Erzählungen aus 'Tausendundeiner Nacht'. Darmstadt 1984, 14-17.

21 J. Christoph Bürgel im Nachwort zu seiner Übersetzung des Alexanderbuches. Zürich
1991,593.

22 Maçoudi, Les prairies d'or. Texte et traduction par C. Barbier de Meynard et Pavet de

Courteille. 9 Bde. Paris 1861-1877; Bd. 2, 169-174. Vgl. V. Chauvin, Ouvrages arabes,
Bd. 8, 129. Mas'üdls Fassung unserer Lehrerzählung wurde ins Deutsche übersetzt von
Max Weisweiler, Arabische Märchen. Bd. 2. Düsseldorf 1966, 31-34 (Nr. 10).



KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER 979

nung an den König. Die gute Wirkung dieses Ereignisses auf die Verhältnisse

im Königreich wird zum Schluß geschildert.
Woher aber hat Mas'üdi die Geschichte? In älteren adab-Werken und

bei den früheren muslimischen Historiographen Tabari, Ya'qübi, Ibn Qutayba,
die Mas'üdi vermutlich als Quellen benützt hat23, scheint sie nicht belegt zu
sein. Mas'üdi benützte aber auch Werke, die heute verloren sind. Die
möglicherweise wichtigste dieser Quellen, der Ta 'rih von Ibn Hurdädbih (gest.
300/911), wird auch von at-Ia'älibi (5./11. Jahrh.) in dessen Gurar ahbär
mulük al-furs zitiert - freilich nicht ausdrücklich im Kapitel über König
Bahräm IL24 Bei la'alibi25 wird dieser Herrscher als prahlerischer,
hochfahrender Charakter - er trägt den Beinamen salif, "Aufschneider" -
geschildert. Das ganze Volk beklagt sich über die herrscherliche Arroganz und
Grausamkeit beim Groß-Mobed, und diesem gelingt es, den König zum
Besseren zu bekehren, indem er ihm eindringlich ins Gewissen redet. Der
Anlaß ist somit bei Ja'älibi genau derselbe, aber die Geschichte vom
Eulenbrauthandel erscheint nicht, obwohl auch Ta'älibi gern Charakterzüge
von Herrschern durch passende Erzählungen und Anekdoten in ein
deutlicheres Licht rückt. Gerade im Abschnitt über Bahräm erzählt er die
Geschichte eines Küchenchefs, der durch seine Geistesgegenwart und Kaltblütigkeit

sein Leben vor dem Jähzorn des Königs rettet. Nimmt man an, daß

Ta'älibi unsere Lehrerzählung in seiner Quelle nicht vorfand, so ist daraus

zu schließen, daß Mas'üdi an dieser Stelle entweder eine andere Quelle als

la'alibi benutzte oder daß er die Geschichte vom Eulenbrauthandel selbst

zur Ausschmückung einfügte, weil sie genau an die betreffende Stelle paßte.
Wo er sie aber her hat, ist vorläufig noch ungeklärt. Mas'üdis großes Interesse

an der iranischen Überlieferung - er zitiert als seine Quellen die Titel
mehrerer Werke, die offensichtlich aus dem Pahlawi ins Arabische übersetzt
worden sind - könnte an eine letztlich iranische Herkunft unserer Wanderlegende

denken lassen, zumal es sich um Werke handelt, die dem Bereich
der Weisheitsliteratur, der Literatur über Verwaltung und Hierarchie von
Staat und Gesellschaft und der Literatur über die mythische und historische
Vergangenheit der Perser und ihrer Könige zugehören.26 Die Erzählung

23 Vgl. Ahmad M H Shboul, Al-Mas'üdi and his World: a Muslim Humanist and his
Interest in non-Muslims. London 1979, 103.

24 A. Shboul, I.e., 104.

25 Al-Tha'âlibî, Histoire des rois des Perses. Texte arabe publié et traduit par H. Zotenberg.
Paris 1900,503-507.

26 A. Shboul, Al-Mas'üdi and his World, 104-107, bes. 105. Vgl. auch Heribert Busse,
"Arabische Historiographie und Geographie", Grundriß der Arabischen Philologie.
Bd. 2. Hrsg. von Helmut Gätje. Wiesbaden 1987,270.



980 RENATE WURSCH

vom angeblich belauschten Brauthandel zweier Eulen, der einen ungerechten

Herrscher auf den richtigen Weg zurückführt, würde da sowohl gattungsmäßig,

als auch inhaltlich, ausgezeichnet hineinpassen.
Von Mas'üdi abhängig ist Ibn Badrün (gest. 608/1211), der unsere

Geschichte in seinem Sarh qasidat Ibn 'Abdün erzählt, und wohl auch Muhammad

Diyäb al-Itlidi, in dessen im Jahre 1100/1688 verfaßten I'läm an-näs
sie auch enthalten ist.27 Ebenfalls Mas'üdls Fassung des "Eulenbrauthandels"
zitiert Ibn Haldün (gest. 808/1406) in seiner Muqaddima, Kap. 3, 41, wo er
davon handelt, daß Ungerechtigkeit die Zerstörung der Zivilisation (haräb
al- 'umräri) herbeiführe.28

Mas'üdls Fassung zeitlich am nächsten kommt Abu Sa'd (Sa'ïd) Mansür
b. al-Husayn (Hasan) al-Äbis (gest. 421/1030) Kitäb Natr ad-durr, in dessen

siebtem Band29 unsere Lehrerzählung belegt ist: Ein Mann vom Stamm
der Banü Asad deutet einem anonymen Statthalter das Gespräch der beiden
Eulen, nachdem er sich Straffreiheit zugesichert hat, eine Vorsichtsmaßnahme,

die sein Leben vor dem Zorn des Getadelten rettet. Eine Beziehung zu
Mas'üdls Fassung ist nicht ersichtlich; von Abi übernommen hat die
Geschichte jedoch ar-Rägib al-Isfahäni (gest. 502/1108)30, und Ulrich Marzolph
hat gezeigt, daß auch die bereits erwähnte Fassimg des Barhebraeus von Äbi
abhängig ist.31

Ebenfalls nicht von Mas'üdi herleiten läßt sich die Fassung des

"Eulenbrauthandels", die Muhammad b. al-Walïd at-Turtü§i (gest. 520/1126 oder
525/1131)32 - seiner Herkunftsbezeichnung nach aus dem spanischen Tortosa

- in seinem Fürstenspiegel Siräg al-mulük, einem im Jahre 516/1122
vollendeten Werk, bietet. Turtüsl verlegt die Geschichte an den umayyadischen
Kalifenhof und damit ins islamische Umfeld. Sie ist bei ihm rein fiktiv, das

heißt, der Kalif befindet sich nicht wirklich am Ort des Geschehens,
sondern vernimmt die Geschichte von einem Vertrauten, der sie ihm in einer
schlaflosen Nacht erzählt. Turtüsis Fassung ist, wie schon Jörg Kraemer33

27 Vgl. René Basset, [Rez. E.A. Wallis Budge, The Laughable Stories collected by Mär
Gregory John Bar-Hebraeus], Revue des traditions populaires 12 (1897), 347.

28 Ibn Khaldün, The Muqaddimah: an Introduction to History. Translated by Franz
Rosenthal. 3 Bde. Princeton 1980 (2. Aufl. repr.); Bd. 2, 104-106.

29 Al-Äbl, Kitäb Nair ad-durr. Bd. 7. Ed. 'Utmän Bügänml. Tunis 1983, 193.

30 Ar-Rägib al-Isfahäni, Muhädarät al-udabä '. 4 Bde. Beirut 1961 ; Bd. 1,163.
31 Ulrich Marzolph, "Die Quelle der Ergötzlichen Erzählungen des Bar Hebräus", Oriens

Christianus 69 (1985), 89, 119.

32 Vgl. Moh. Ben Cheneb, "Ibn Abi Randaka", Enzyklopaedie des Islam EI,) Bd. 2,
378.

33 OLZ5\ (1956), 199, wo auch die Stellen angegeben sind.



KÖNIG NOSÌRWAN UND DIE KAUZENTOCHTER 981

gesehen hat, später zu Muhammad b. Müsä ad-Damïri (gest. 808/1405)
gewandert, der die Geschichte in seinem Tierbuch unter dem Stichwort büm

anführt, und möglicherweise auch zu Ibsihi/Ubsayhi (gest. um 850/1446).
Der Name des ungerechten Herrschers lautet bei Ibsïhï/Ubsayhï zwar
"Ma'mün", bei Turtüsi-Damiri '"Abdalmalik b. Marwän"; indessen liegen
solche kleinen Abweichungen gerade bei Wanderlegenden gleichsam auf
der Hand und dürfen nicht als zu aussagekräftig beurteilt werden.

Von Turtüsi scheint auch die erste in Europa bekannte Fassung unserer
Wanderlegende abhängig zu sein. Der spanische Adlige Don Juan Manuel
(gest. um 1348) erzählt sie in seinem Roman El Conde Lucanor als 21.

Exempel unter dem Titel "Was einem großen Philosophen mit einem kleinen

König, seinem Zöglinge, begegnete".34 Ob Don Juan Manuel mit arabischen

Quellen direkt oder durch Übersetzungen in Berührung kam, läßt sich
nicht sicher beantworten, jedenfalls war ihm offenbar Turtüsis Fürstenspiegel

bekannt.35

Für sich allein steht die Fassung, die der Philologe Mahmud b. 'Umar
az-Zamahsari (gest. 538/1144) bietet.36 Auffallend ist ihre Prägnanz. Mit
Turtüsi hat sie gemein, daß dem ungerechten Machthaber - hier der berüchtigte

Gouverneur al-Haggäg (gest. 95/714) - das Eulengespräch bloß
berichtet wird.

Welche arabische Vorlage nun Nizäml für seine Erzählung von Nösirwän
und seinem Minister benützt hat, läßt sich nicht entscheiden, da seine

Fassung keiner arabischen genügend nahesteht. Für Mas'üdi als Quelle könnte
sprechen, daß auch Nizami die Geschichte im sassanidischen Persien spielen

läßt. Daß er den Namen Bahräm für den ungerechten König vermied,
könnte auch dadurch zu begründen sein, daß sein Gönner, dem er Mahzan
ul-asrär zueignete, Bahrämsäh hieß. Indessen ist dies alles bloße Vermutung.

Eine wichtige und einflußreiche - türkische - Fassimg unserer Geschichte,

deren Quelle sich jedoch ebenfalls nicht ermitteln läßt, findet sich in der
vermutlich im 9./15. Jahrhundert aus einer verlorenen arabischen Vorlage
übersetzten Sammlung Kirk vezir, der Vierzig Wesire, einer Erweiterung der

34 So lautet der Titel in der deutschen Übersetzung von Joseph von Eichendorff, Berlin
1840. Der König ist bei Juan Manuel anonym, das Vogelgespräch findet zwischen
Krähen (cornejas), nicht Eulen, statt. Zu unserer Geschichte im Conde Lucanor vgl.
auch V. Chauvin, Ouvrages arabes, Bd. 2, 153 (Nr. 21).

35 Vgl. Mario Ruffini, "Les sources de Don Juan Manuel", Les lettres romanes 7 (1953),
31,45-46.

36 Az-ZamabSarî, Rabt al-abrär wa-nusüs al-ahbär. Ed. S. an-Nu'ayml. 4 Bde. Bagdad
1976-1982; Bd. 1,346. Bei ihm: häma statt büm.



982 RENATE WURSCH

Geschichte von Sindbäd und den sieben Weisen Meistern oder des Syntipas.
Dort wird sie als Erzählung des 13. Wesirs angeführt. Der ungerechte König

ist Mahmud, gemeint ist Sultan Mahmud von Gazna (reg. 388-421/998-
1030). Er wird durch seinen Günstling Ayäz belehrt; der Brauthandel
betrifft die Kinder der beiden Eulen. Als neues und eine gewisse Bedeutung
besitzendes Element tritt in der Fassung der vierzig Wesire als Drittperson
ein weiser Derwisch auf, der Ayäz angeblich die Sprache der Vögel
beibringt. Eine französische Übersetzung der vierzig Wesire von François Pétis
de la Croix erschien bereits im Jahre 1707 unter dem Titel: Histoire de la
Sultane de Perse et des Visirs: Contes Turcs. 1708 folgte eine englische,
1717 eine deutsche Übersetzung des Werks37, fast ein Jahrhundert später
dann, im Jahre 1812, erschien die türkische Ausgabe von B. Belletête.
Durch die Übersetzungen der Vierzig Wesire fand die Erzählung vom
Brauthandel der beiden Eulen Eingang in die europäische Literatur des 18. und
19. Jahrhunderts. Bereits im Jahre 1712 verwendete sie der englische Staatsmann

und Essayist Joseph Addison (gest. 1719) für einen Artikel in der
Zeitschrift The Spectator, wobei er ausdrücklich sagt, die Geschichte stamme

aus einer "türkischen" Erzählung. Das Thema seines Artikels ist die
Fabel als ausgezeichnetes Mittel, Belehrungen und Ermahnungen, die an
sich unbeliebt sind, dem Angesprochenen schmackhaft zu machen.38 Unsere

Geschichte findet sich - in allerdings stark entstellter Form - auch im
Roman GU Blas de Santillane (Buch 8, Kap. 6) des französischen Schriftstellers

Alain René Lesage (gest. 1747). Die Vögel sind in dieser Fassung
Raben, der ihr Gespräch angeblich verstehende Sekretär des Großwesirs,
der die Vogelsprache von einem "derviche cabaliste" erlernt haben will,
versucht lediglich, für sich selbst Vorteile aus dieser Kunst herauszuschlagen.
In deutscher Sprache dichterisch frei bearbeitet hat den Stoff August Friedrich

Ernst Langbein (gest. 1835) unter dem Titel "Das Heirathsgut".39
Obwohl als Langbeins letztliche Quelle fast nur die Vierzig Wesire in Frage
kommen, läßt sich die direkte Vorlage seiner Fassung nicht sicher bestimmen.

Anscheinend ebenfalls von den "Vierzig Wesiren" abhängig ist eine im
19. Jahrhundert mündlich in Südindien überlieferte Fassung der Erzählung
von der Deutung des Eulengesprächs. Der Name des Sultans, Mahmud, und

37 V. Chauvin, Ouvrages arabes, Bd. 8, 20; zu unserer Wanderlegende vgl. I.e., 129

(Nr. 119).
38 Deutsche Ausgabe Der Zuschauer, Bd. 7 (512. Stück), s. 185-186 (2. Aufl. Leipzig

1749).
39 A.F.E. Langbein, Sämmtliche Schriften. 31 Bde. Stuttgart 1835-1837; Bd. 5, 198-200.



KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER 983

der Hinweis, der Minister sei Schüler eines samnyäsin - das indische
Gegenstück zum Derwisch - gewesen und habe von ihm die Sprache der

Vögel erlernt, deuten darauf hin.40 Ähnliches dürfte für eine georgische
Fassung gelten, die im Werk Weisheit der Erdichtung des gelehrten Mönchs
Sulchan Saba Orbeliani (gest. 1725) unter dem Titel: "Der ungerechte
Schirwanschah" enthalten ist: auch dort tritt ein Weiser als Drittperson auf.41

Eine moderne englische, aber indischer Überlieferung verpflichtete Version

unserer Wanderlegende hat Ulrich Marzolph nachgewiesen. Sie ist
enthalten in einem Büchlein über Birbal, den Weisen Narren am Hof des

Moghul-Kaisers Akbar (reg. 963-1014/1556-1605). Das Büchlein, das auch
in die südindischen Sprachen Kannada und Telugu übersetzt worden ist,
wurde verfaßt von Eunice de Souza, Dozentin für Englische Literatur in
Bombay.42

Daß es auch von Nizäml eine Fassung des "Eulenbrauthandels" gibt,
hat offenbar erstmals Sir William Jones (gest. 1794) in Europa bekannt
gemacht.43 Er hat die zwanzig Erzählungen der Schatzkammer der Geheimnisse

ins Englische übersetzt und 1786 in Calcutta in der Zeitschrift Asiatick
Miscellany veröffentlicht.44 Im deutschen Sprachraum ist es Joseph von
Hammer (gest. 1856) gewesen, der in seiner im Jahre 1818 erschienenen
Geschichte der schönen Redekünste Persiens Nizamis Mahzan ul-asrär
einen eigenen Abschnitt widmet und dabei die Geschichte von der "Unterredung

der Nachteulen" erwähnt, ohne sie zu übersetzen.45

Die schönste deutsche Fassung unserer Wanderlegende stammt von Friedrich

Rückert (gest. 1866). Sie erschien 1837 in seiner Sammlung Sieben
Bücher Morgenländischer Sagen und Geschichten unter dem Titel "Die

40 Die Geschichte bei G.R. Subram[an]iah Pantulu, "Some Notes on the Folk-Lore ofthe
Telugus", The Indian Antiquary 26 (1897), 27 (Nr. 5); Hinweis bei Stith Thompson-
Jonas Balys, The Oral Tales ofIndia. Bloomington 1958,257; vgl. auch Ulrich Marzolph,
Arabia ridens, Bd. 1, 146.

41 Sulchan-Saba Orbeliani, Weisheit der Erdichtung. Tbilisi 1984,11.
42 Ulrich Marzolph, Arabia ridens, Bd. 1, 143-146.
43 H. Beveridge, "The Magazine of Mysteries (Makhzanu-1-Asrar) by Nizami of Ganja",

JRAS( 1909), 953.
44 In der 1807 erschienenen Gesamtausgabe The Works of Sir William Jones Bd. 4, 385-

432 Faksimile-Nachdruck Richmond 1993) unter dem Titel: "Tales and Fables by
Nizami"; unsere Erzählung 387-391 ("Nushiravan and his vazir").

45 Joseph von Hammer, Geschichte der schönen Redekünste, 107. Vorher erschienen: von
Ludwig Hain, Nizami Poetae Narrationes et Fabulae (pers. und lat.), Leipzig 1802 und

Anthologia persica (pers. und lat.) von Ignaz Lorenz Freiherr von Stürmer, Wien 1778,
in der ebenfalls Auszüge aus Nizami enthalten sein könnten. Ob es sich um Mahzan ul-
asrär handelt, wäre zu prüfen; beide Werke waren mir nicht zugänglich.



984 RENATE WURSCH

Aussteuer der Kauzentochter" und fußt wahrscheinlich ebenfalls auf der in
den Vierzig Wesiren vorliegenden Version, obwohl Rückert, wohl um der
künstlerischen Straffheit willen, die Drittperson, den weisen Derwisch,
weggelassen hat.46 Er läßt sein Gedicht mit der Mahnung ausklingen:

Merkt sich der Sultan die Betheurung?
Und wird er aus dem Sinn den neuen Krieg sich schlagen,
Um nicht mehr Dörfer zur Aussteurung
Der Kauzentochter beizutragen?

Zusammenfassend sei festgehalten: Wir haben es bei der Lehrerzählung
vom Eulenbrauthandel mit verschiedenen Überlieferungssträngen zu tun,
die sich zwar zumeist ein Stück weit verfolgen, letztlich aber nicht miteinander

zur Deckung bringen lassen - was bei einer Wanderlegende nicht
weiter erstaunen kann. Dunkel bleibt auch die Herkunft unserer Geschichte;
sie könnte aber in iranischem Umfeld liegen. Die folgende Liste ihrer
Versionen wird sich in Zukunft sicher weiter ergänzen lassen.

Arabisch: Mas'üdi (956)
Äbi(1030)
ar-Rägib al-Isfahäni (1108), nach Äbi
Turtüsi (Werk verfaßt 1122)
Zamahsari (1144)
Ibn Badrün (1211), nach Mas'üdi
Damïrï (1405), nach Turtüsi
Ibn Haldün (1406), nach Mas'üdi
Ibsïhï/Ubsayhi (1446), nach Turtüsi
Itlïdï (Werk verfaßt 1688), nach Mas'üdi
Volksmund, (modern)

Persisch: Nizami (1209)
Kirmäni (Werk begonnen 1188), nach Nizami

Türkisch: Kirk vezir (15. Jahrhundert)
Syrisch: Barhebraeus 1286), nach Äbi

46 Friedrich Rückert, Sieben Bücher, 186-187 (6. Buch). Kein Hinweis auf unsere Wander¬

legende ergibt sich aus d'Herbelots Bibliothèque orientale, die Rückert für seine Sieben
Bücher mehrfach benützt hat; vgl. Fritz Meier, "Almoraviden und marabute", Die Welt
des Islams 21 (1981), 151 Fritz Meier, Bausteine II, 783 (für: al-Muqanna') und Id.,
"Zwei islamische Lehrerzählungen bei Tolstoj?", Asiatische Studien 11 (1958), 151

Bausteine II, 979 (für Halläg).



KÖNIG NÖSIRWÄN UND DIE KAUZENTOCHTER 985

Georgisch: Orbeliani 1725), wohl nach Kirk vezir
Kurdisch: (modern)
Telugu: (19. Jahrhundert), nach Kirk vezir
Spanisch: Don Juan Manuel 1348), nach Turtüsi
Englisch: Joseph Addison (1719), nach Kirk veär
Englisch, Kannada, Telugu: Eunice de Souza, (modern)
Französisch: Alain René Lesage 1747), nach Kirk vezir
Deutsch: A.F.E. Langbein (1835)

Friedrich Rückert (1866), wohl nach Kirk vezir

Auswahlbibliographie

Aliev, G. Ju., Temy i sjuzety Nizami v literaturach narodov vostoka. Moskau 1985.

Bertel's, Evgenij Èduardovic, Nizami i Fuzuli: izbrannye trudy. Moskau 1962.

Beveridge, H., "The Magazine of Mysteries (Makhzanu-1-Asrar) by Nizami ofGanja", Jour¬
nal ofthe Royal Asiatic Society ofGreat Britain and Ireland JRAS) 1909): 953-962.

Chauvin, Victor, Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publiés dans

l'Europe chrétienne de 1810 à 1885. 12 Bde. Liège/Leipzig 1892-1922.
Damïrï, Muhammad b. Müsä, Hayât al-hayawän. 2 Bde. Misr. 1319.

Ghazâlï's Book ofCounselfor Kings. Translated by F.R.C. Bagley. London 1964.

Hammer, Joseph von, Geschichte der schönen Redekünste Persiens: mit einer Blüthenlese

aus zweyhundert persischen Dichtern. Wien 1818.

d'Herbelot, Barthélémy, Bibliothèque orientale ou Dictionaire universel contenant générale¬
ment tout ce qui regarde la connoissance des peuples de l'Orient. Paris 1697. Neuauflage

Maestricht 1776.
Ibn Khaldün, The Muqaddimah: an Introduction to History. Translated by Franz Rosenthal.

3 Bde. Princeton 1980 (2. Aufl. repr.).
Jones, William, The Works of Sir William Jones. 13 Bde. London 1807 Faksimile-

Nachdruck Richmond 1993).
Juan Manuel, Don, Der GrafLucanor. Übersetzt von Joseph von Eichendorff. Berlin 1840.

Kraemer, Jörg, "Zur Neuauflage von Brockelmanns Arabischer Grammatik", Orientalistische

Literaturzeitung OLZ) 51 (1956): 197-203.

Lesage, Alain René, Histoire de Gil Blas de Santillane. Paris 1865.

Maçoudi, Les prairies d'or. Texte et traduction par C. Barbier de Meynard et Pavet de

Courteille. 9 Bde. Paris 1861-1877.

Marzolph, Ulrich, Arabia ridens: Die humoristische Kurzprosa der frühen adab-Literatur
im internationalen Traditionsgeflecht. 2 Bde. Frankfurt 1992.

Marzolph, Ulrich, "Die Quelle der Ergötzlichen Erzählungen des Bar Hebräus", Oriens
Christianus 69 (1985): 81-125.

Meier, Fritz, Bausteine: Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft. Hrsg. von Erika Glassen

und Gudrun Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992.

Meier, Fritz, "Nizäml und die mythologie des hahns", Colloquio sul poeta persiano Nizäml
e la leggenda iranica di Alessandro Magno. Rom 1977: 55-115.



986 RENATE WURSCH

Nizami, Das Alexanderbuch (Iskandarname). Übertragung aus dem Persischen, Nachwort
und Anmerkungen von J. Christoph Bürgel. Zürich 1991.

Nizäml, Husraw u Sirm. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1333.

Nizäml, Mahzan ul-asrär. Ed. A. Alizade. Baku 1960.

Nizäml, Mahzan ul-asrär. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1334.

Nizäml Mahzan ul-asrär. Ed. B. Tarwatiyän. Teheran 1363.

Nizäml, Sarafnäma. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1335.

Rädfar, Abu I-Qäsim, Kitäbsinäsl-i Nizäml-i Gangawi. Teheran 1371.

Ritter, Hellmut, Das meer der seele. Leiden 1978.

Rückert, Friedrich, Sieben Bücher Morgenländischer Sagen und Geschichten. Stuttgart 1837.

Ruffini, Mario, "Les sources de Don Juan Manuel", Les lettres romanes 7 (1953): 27-49.
Sa'di, Gulistän. Ed. Muhammad 'Ali-i Furügl. Teheran 1316.

Shboul, Ahmad M H, A I-Mas'udì and his World: a Muslim Humanist and his Interest in
non-Muslims. London 1979.

Al-Tha'âlibî, Histoire des rois des Perses. Texte arabe publié et traduit par H. Zotenberg.
Paris 1900.

Thompson, Stith, Motif-Index ofFolk-Literature. 6 Bde. Kopenhagen 1955-1958.

Tüsl, Muhammad b. Mahmud, 'Agä'ib ul-mahlüqät wa-garä' ib ul-mawgüdät. Ed. M.
Sutüda. Teheran 1966.

Yähaqql, Muhammad Ga'far, Farhang-i asätlr wa-isärät-i dästäni dar adabiyyät-i farsi.
Teheran 1369.


	König Nōśīrwān und die Kauzentochter : eine Wanderlegende und ihre Verbreitung

