Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die Gattungszugehdrigkeit der "Mantelgedichte" des Hamdaw
Autor: Seidensticker, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GATTUNGSZUGEHORIGKEIT
DER ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI

Tilman Seidensticker

Isma‘il Ibn Ibrahim al-Hamdawi war keiner der groBen Dichter der Abba-
sidenzeit; im zweiten, der Poesie gewidmeten Band der Geschichte des
arabischen Schrifttums von Fuat Sezgin (Leiden 1975) ist er nicht erwéhnt,
und eine alte Diwansammlung scheint es nie gegeben zu haben. Dennoch
hat man sich in den siebziger Jahren vergleichsweise intensiv mit ihm be-
schéftigt. Zunidchst erschienen im Irak gleich zwei Editionen seiner in der
Literatur verstreuten Fragmente, eine 1973, die andere 1977.! Sodann wur-
den im Jahr 1979 zwei voneinander unabhéngige Untersuchungen zu seiner
Dichtung in européischen Sprachen publiziert, die eine von Albert Arazi im
Journal Asiatique, 47 Seiten stark,? die zweite von Josef van Ess in den
Sitzungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften mit 58
Seiten Umfang.3

Das Interesse, auf das der Dichter gestoBen ist, erklirt sich zweifellos vor
allem aus der originellen Thematik vieler seiner Gedichte, die in ihrer
pointierten Art auch heute durchaus noch amiisieren konnen. Er scheint nach
den spirlichen Nachrichten, die wir tiber ihn haben, ungefahr von 816 bis 884
n.Chr. gelebt zu haben; seinen Lebensunterhalt hat er als Verwaltungsbeamter
verdient, und zwar in Basra. Unter seinen Gedichten sind vor allem zwei
Gruppen auffillig, nimlich zum einen die Verse, die er einem mantelartigen
Uberwurf, arabisch tailasan, gewidmet hat, und zum anderen die, in denen er

1 Ahmad an-Nagdi: “Diwan al-Hamdiini”, al-Maurid, 2,3 (1973): 75-90, Ergédnzungen
ebd. 4/1 (1975): 284; Muhammad Gabbir al-Mu‘aibid, Su‘ard’ Basriyin min al-qarn
at-talit al-higri. Bagdad 1977, S. 113ff. — Auf zusitzliche Verse zu den ‘Mantelgedichten’
und bisher unbekannte ‘Schafsgedichte’ in Hamza al-Isbahanis K. al-Amtal as-sadira
‘an buyit as-§i‘r macht Gregor Schoeler aufmerksam (Verzeichnis der orientalischen
Handschriften in Deutschland. Band 17. Arabische Handschriften. Reihe B. Teil 2.
Stuttgart 1990, S. 310f.). Bei Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums.
Bd. IX. Leiden 1984, S. 296 ist noch auf einen Aufsatz von Q.R. at-Tamimi verwiesen
(Magallat al-Giami'‘a al-Mustansiriya, 5 [1975): 72-92), den ich nicht einsehen konnte.

2 “Thémes et style d’al-Hamdawi, un poéte chansonnier au 111%1X® s.”, Journal Asiatique,
267 (1979): 261-307.

3 Der Tailasan des Ibn Harb. “Mantelgedichte” in arabischer Sprache. SBHAW. Phil.-
hist. K1. 1979, 4. Abhandlung.



960 TILMAN SEIDENSTICKER

sich mit einem Schaf beschiftigt. Beides waren Geschenke, die er erhalten
hatte, doch handelt es sich nicht um Danksagungen, sondern um spét-
tische Schilderungen dieser Gaben. Der Mantel war offensichtlich verschlis-
sen gewesen, und das Schaf hatte zuwenig Fleisch auf den Rippen gehabt.

Al-Hamdawis Wortschatz, seine Stilmittel und der Hintergrund seiner
literarischen Anspielungen sind durch die beiden Autoren gut erforscht,
wobei sich van Ess auf die Mantelgedichte beschrankt hat, wihrend Arazi
auch die Schafsgedichte beriicksichtigt hat. Die folgenden Seiten sind ei-
nem ganz speziellen Problem gewidmet, nimlich dem der Gattungszuge-
horigkeit. Diskutiert werden soll es anhand der Mantelgedichte, weil sich
van Ess explizit zur Frage der Gattung geduBert hat. Das Ergebnis gilt dann
aber auch fiir die Schafsgedichte. Bevor aber die Gattungsfrage behandelt
wird, sollen beide Gedichtgruppen kurz vorgestellt werden.

II

Die Zahl der Gedichte auf den Mantel, den der Dichter von einem gewissen
Ibn Harb erhielt, soll iiber 50 betragen haben; erhalten sind uns davon 32,
die allesamt von van Ess iibersetzt sind. Das Stiick, mit dem dieser Reigen
eingeleitet worden sein soll, ist uns erhalten. Es lautet:4

Der Tailasan, o Ibn Harb, den du mir gabst zum Kleid, hat lingst es satt, Gemein-
samkeit zu pflegen mit der Zeit.

Spinngewebe sind, so scheint’s, wie eines Dammes Fliache, wenn man sie
vergleicht mit deines Tailasanes Schwiche.

Zehnfach ist er gleich gelochert, wenn ich auf ihn huste; nichts als Streifen
bleiben iibrig, wenn ich auf ihn puste.

Den Stopfer hat er aufgesucht ohn’ Ende, daB, losgeschickt, er seinen Weg
nun wohl alleine finde.’

20 der Gedichte zeichnen sich durch eine rhetorische Eigentiimlichkeit aus,
die auf arabisch tadmin heifit: sie enthalten Zitate aus der &lteren Poesie,
die im Wortlaut unverindert sind, aber im neuen Kontext natiirlich einen
anderen Sinn bekommen. Das Zitat ist mehr oder weniger deutlich als
solches kenntlich gemacht; es steht meistens in der letzten Zeile.® Als Bei-

4 Ich gebe die Stiicke in der Ubersetzung von van Ess wieder.

5 Van Ess S. 19 Nr. 1. Uber den Anhang bei van Ess S. 54ff. konnen die Gedichte in den
Quellen und den beiden Editionen aufgesucht werden.

6 Nicht immer, wie van Ess S. 23 schreibt; vgl. seine Nr. 14 auf S. 27 und unter den
Schafsgedichten seine Nr. d) sowie f) auf S. 58.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 961

spiel die beiden letzten Verse eines insgesamt 7 Verse langen Stiickes, in
dem der umaiyadenzeitliche Dichter al-Qutami zitiert wird:

Als ich sah, wie iiberall er auf dem Leibe mir zerfiel, verlieh ich, diesen Vers
zitierend, Ausdruck dem Gefiihl:

“Halte ein, Duba‘a, vor dem Auseinandergehn! O daB ich nirgends dich miit’
scheiden sehn!™’

Andere Stiicke enthalten neben poetischen Zitaten auch Anleihen beim Koran.
So etwa das folgende Beispiel, das in Vers 2 auf Koran 40/46f. anspielt und im
letzten Vers auf ein Dichterwort, das bisher nicht identifiziert werden konnte:

Auf lange Zeit hast du mich arm gemacht, o Ibn Harb, mit Stopferei an einem
Tailasane, der an sich mir vollig einerlei.

Was in der Holle Brand den Leuten Pharaos passiert, das ihm beim Stopfen:
“morgens ebenso wie abends wird er vorgefiihrt”.

In ihm besuchend einen Freund, ward ich herabgesetzt. So sang ich, da man
nun mich so gering geschétzt:

“Im Bettlerkleide kam ich, euch zu sehen, und an der Tiire muBt’ ich eine
Weile stehen”.3

Andere Gedichte enthalten ausschlieBlich Anleihen beim Koran. Dal} diese
nicht immer wortlich sein konnten, versteht sich von selbst. Eine poetische
Leistung ist unter diesen Stiicken eines, in dem sdmtliche Reime der 54.
Sure (al-Qamar) entnommen sind:

Ein Tailasan des Ibn Harb erreichte mich als Ehrenkleid “an unheilschwerem
Tage”. '

Wenn immer du ihn anschreist, verldaBt du ihn wie “diirres Zeug, nur gut zu
einem Viehverschlage”.

Und wenn der Wind in seine Richtung weht, 1Bt er zerflattern ihn
“heuschreckengleich im Schwarm zur Plage”.

In Demut blick ich bittend auf den Stopfer, der, wenn er ihn sieht, nur sagt:
“Das ist etwas, dem ich mich strikt versage”.

Und wenn sein Stopfer ihn zu heilen sucht, “so macht er sich daran und bringt
(ihn bloB) in eine bose Lage”.9

Nicht wesentlich anders sehen die Gedichte auf das magere Schaf aus, das
der Dichter von einem anderen Gonner namens Sa‘id als Schlachttier fiir
das Opferfest am 10. Tag des Pilgermonats erhalten hat. Auch sie enthalten
gerne ein Zitat, das hier meistens aus der Liebespoesie stammt und ver-

7 VanEss S. 26 Nr. 13.
8 Van Ess S. 31 Nr. 20.
9 VanEss S. 36 Nr. 27.



962 TILMAN SEIDENSTICKER

fremdet die Sehnsucht des Schafes nach Futter illustrieren soll. Skurrilerweise
ist es immer das Schaf, das die klassischen Verse singt:!°

Das Schaf: ein Lehrstiick, des sich Gott erbarm! Es 1dB8t kein Wasser, hat nicht Kot
im Darm.

Denn weil sein FraB nur Luft gewesen ist, kann’s nicht verlieren seine Speis
als Mist.

Sdh es als Traumgesicht mal griines Gras, wiird singen es und weinen ohne
MaB:

“O du, der mir das Gliick der Welt verwehrt, ein Blick von dir 148t mich nicht
unversehrt!”!!

III

Bevor ich auf die beiden autochthonen Gattungen zu sprechen komme,
denen diese Gedichte zugeordnet werden konnen, mufl noch die von van
Ess zur Diskussion gestellte These einer fremden Herkunft erwidhnt wer-
den.'? Er weist zum arabischen tadmin, also dem Zitat, auf die Parallele der
“auctoritas” in der Vagantenlyrik des abendldndischen Mittelalters hin, bei
der es sich um ein metrisches Zitat aus antiker Dichtung handelt, mit dem
eine Strophe abgeschlossen wird. Bei einem Dichter, Hugo von Orleans aus
der 1. Hilfte des 12. Jahrhunderts, redet in einem Gedicht mit einer “aucto-
ritas”, die hier allerdings am Anfang steht, nun sogar ein alter Mantel, dem
der Pelz fehlt, und wie der failasan des Hamdaw1 ist er ein Geschenk. Der
Bischof, von dem der Mantel stammte, hatte den Pelz herausgetrennt. Hugo
greift anscheinend auf ein antikes Vorbild zuriick, ndmlich auf ein Mantel-
gedicht des Martial, der sich dariiber beklagt, daB die Toga, die ihm ein
gewisser Parthenios geschenkt hatte, fadenscheinig geworden sei. Van Ess
fragt sich, ob eventuell nicht nur Hugo, sondern auch al-Hamdawi antikem
Erbe verpflichtet sei, stellt aber richtig fest, dal es zur Untermauerung einer
solchen These griechischer Belege bediirfte. Solche sind aber nur fragmen-
tarisch bekannt, und zwar vom frithen Lyriker Hipponax. Er verweist dann
noch auf die Méglichkeit, daB8 das lateinische Dinggedicht, das Epigramm,
im Rhetorikunterricht als Exerzierobjekt weitergelebt haben kann und so
den Arabern in der Friihzeit des Islams bekanntgeworden sein konnte. Ich
~mdchte auf diese Hypothesen erst eingehen, wenn die Moglichkeit einer
einheimischen Ableitung geklart ist.

10 Die Ubersetzung dieses Stiickes stammt von mir.
11 Van Ess S. 58 Nr. ¢).
12 Van Ess S. 50ff.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 963

Die von van Ess genannte Gattung, der er die Mantelgedichte zuordnen
will, ist wasf, also “Beschreibung”; wir héitten es mit dem “sattsam bekann-
ten ekphrastischen Genos” zu tun. Er stellt dann noch fest, daB dieses
Genos zur Zeit al-Hamdawis eine recht junge Erscheinung sei, meint aber,
einzelne iltere Beispiele namhaft machen zu kénnen.!? Van Ess’ Zuordnung
ist auf den ersten Blick ausgesprochen suggestiv, und entsprechend haben
die Rezensenten der Abhandlung!4 an ihr keinen Ansto genommen. Auch
Alma Giese in ihrer Arbeit liber wasf bei Kusagim schlieBt sich ihr implizit
an.13

So besonders gut bekannt ist die Gattung wasf aber noch gar nicht; es
gibt einerseits keine tragfahige Definition, und andererseits ist es wirklich
unklar, wann die Gattung fiir uns greifbar wird. Das Substantiv wasf ist im
tibrigen mehrdeutig; die arabischen Literaturkritiker gebrauchen es auch als
Bezeichnungen von Gedichtteilen, die deskriptiv sind. Das solchermaBen
verwendete wasf kann van Ess aber unméglich gemeint haben, denn deskrip-
tive Partien enthalten schon die idltesten arabischen Gedichte, die uns iiber-
liefert sind.

Bei den mittelalterlichen Sammlern arabischer Poesie taucht dann aller-
dings der Begriff wasf auch als Bezeichnung von Gedichtganzheiten auf,
und zwar dort, wo Gedichte nicht nach alphabetischer oder chronologischer
Anordnung gruppiert werden, sondern nach “Gattungen” — ich setze das
Wort hier in Anfiihrungsstriche, um klarzustellen, daB es sich dabei nicht
unbedingt um Gattungen in einem fiir die moderne Wissenschaft akzeptablen
Sinn handelt. Unter anderem ist zu bedenken, daf bei einer systematischen
Gruppierung von groBen Mengen von Gedichten praktische Gesichtspunkte
stark im Vordergrund gestanden haben, etwa der Wunsch, groBere Gruppen
zu bilden und nicht wegen einer Handvoll von Gedichten eine eigene
Rubrik aufzumachen. Wollen wir kliren, ob al-Hamdawis Gedichte zu Recht
als wasf bezeichnet werden konnen, miissen wir diese Gattung also zuerst
selbst ndher eingrenzen.

13 Van Ess S. 45; vgl. noch S. 52 und 9f. (an letzterer Stelle werden Gedichte iiber
Schmarotzertum, linkisches Benehmen, Geizhilse, einen schlechten Sanger und den
iblen Achselgeruch einer Frau als Beispiele fiir dieses ekphrastische Genos angefiihrt).

14 8. Islamic Book Review Index. Compiled by Wolfgang H. Behn. Berlin 1985, S. 44.

15 Wasf bei Kusagim. Eine Studie zur beschreibenden Dichtkunst der Abbasidenzeit. Ber-
lin 1981 (Islamkundliche Untersuchungen. 62.), S. 119 FuBnote 1.



964 TILMAN SEIDENSTICKER

v

Die folgende Bestimmung der Gattung wasf wurde in Anlehnung an die
theoretischen und praktischen Ausfithrungen von Klaus W. Hempfer!¢ in
drei Schritten erarbeitet: Es wurde zunichst ein Korpus aus solchen Ge-
dichten etabliert, die bereits von den Arabern als wasf bezeichnet worden
sind; sodann wurde tberpriift, ob diese Gedichte hinsichtlich ihrer “Schreib-
weise” (so der Terminus von Hempfer) als Dominante der Gattung tatséch-
lich tibereinstimmen; schlieBlich wurden auch verwandte Gedichte aus nach
anderen als systematischen Gesichtspunkten aufgebauten Gedichtsamm-
lungen in das Korpus aufgenommen. Das so erweiterte Korpus umfa@t die
Erzeugnisse von vier Dichtern, die zwischen 896 und 993 n.Chr. gestorben
sind, und zwar Ibn ar-Riimi, Ibn al-Mu‘tazz, Ku$agim und al-Ma’muni.!?
Die generische Dominante unseres Korpus ist die deskriptive Schreib-
weise. Je nach der Beschaffenheit der beschriebenen Objekte konnen wir
drei Gruppen bilden. Zunichst einmal gibt es Beschreibungen von konkre-
ten Einzelobjekten von geringer Komplexitit. Um einen Eindruck von die-
sen Objekten zu vermitteln, zdhle ich die von dem 961 n.Chr. gestorbenen
Kusagim in 101 Gedichten beschriebenen Gegenstinde auf, und zwar in der
Systematik, in die sie von Alma Giese gebracht worden sind.'® Sie unterteilt
zuerst einmal in Eigenbewegtes und Nicht-Eigenbewegtes. In der Gruppe
des Eigenbewegten finden wir zum einen Menschen, nimlich Musikantinnen
oder einfach schone Frauen, zum anderen Tiere, sowohl Jagdtiere (Beizvogel)
als auch Nutz- und Beutetiere wie Pferde, Fische und Fiichse. In der Grup-
pe des Nicht-Eigenbewegten finden wir die Untergruppen Natur, Artefakte
und Speisen. Dabei ist die Natur mit Gestirnen, Pflanzen wie Anemonen,
Narzissen und Zuckerrohr und mit Friichten wie Feigen, Granatépfeln und
Melonen vertreten. Unter Artefakten sind Musikinstrumente, Schreibutensi-
lien, astronomische und mathematische Gerite, Hausrat, Toilettengegenstinde

16 Gattungstheorie. Information und Synthese. Miinchen 1973. Zum “rezeptionsisthetisch-
konstruktivistischen Verfahren” der Gattungsbestimmung s. dort S. 135ff.; zum Begriff
der “Schreibweise” s. S. 27; 147-9; 160-4.

17 Zu den Themen der beschreibenden Gedichte bei Ibn ar-Rumi (st. um 896) s. Gregor
Schoeler, Arabische Naturdichtung. Beirut/Wiesbaden 1974 (Beiruter Texte und Stu-
dien. 15.), S. 168; bei Ibn al-Mu‘tazz (st. 908) s. Gregor Schoeler, “Die Einteilung der
Dichtung bei den Arabemn”, Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Geselischaft,
123 (1973): 9-55, hier 46; bei Kusagim (st. wohl 891) s. Giese, Kusagim (wie in
FuBnote 15), S. 118-22; bei al-Ma’muni (st. 993) bei J. Christoph Biirgel, Die
ekphrastischen Epigramme des Abiu Talib al-Ma’mini. Goéttingen 1966 (Nachrichten d.
Akademie d. Wissenschaften in Gottingen. Phil.-hist. KI. 1965, Nr. 14), Teil II.

v - wa

18 Giese, Kusagim (wie in FuBnote 15), S. 119.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 965

und Jagdgerite aufgenommen. Die Speisebeschreibungen schlieBlich sind
auf verschiedene Einzelgerichte konzentriert. Fiir diese erste Gruppe, also
Beschreibungen von konkreten Einzelobjekten von geringer Komplexitit,
soll ein Gedicht von al-Ma’miini auf eine Schere als Beispiel dienen:

Wohl zwei Gefihrten, die sich in Liebe geeint haben und sich umschlingen,

und geschworen haben bei der Liebe und Treue, sich nicht zu trennen.

Es vereint sie ein glinzender (Nagel) wie ein Stern, durch den sie fest zusam-
mengehalten werden,

der sich, seit er in sie hineingesteckt wurde, in ihren Taillen nie iiber Unbeha-
gen beklagt hat.

Unter ihm sind zwei Augen, die sich seit ihrer Offnung nicht geschlossen haben,

und iiber ihm zwei Eckzihne, die nie einen Mund betreten haben, seit sie
erschaffen wurden.

Sie trennen alles, woriiber sie sich vereinigen,

denn alles, was sie antreffen, werfen sie hin in Stiicke.!?

Einige Unterschiede weisen die Gedichte der ersten Gruppe hinsichtlich der
Lange, der An- oder Abwesenheit eines Rahmens und hinsichtlich der
Deskriptionsmittel auf. Unser Beispiel liegt mit seinen 8 Versen umfang-
méBig in der Mitte, andere Stiicke sind kiirzer (viele bestehen nur aus zwei
Versen), andere sind aber auch um einiges langer (Stiicke mit mehr als
20 Versen sind keine Seltenheit). Was den Rahmen betrifft, so ist unser
Scherengedicht ein Beispiel fiir rahmenlose Gestaltung — der Dichter kommt
Ja mit den Worten “Wohl zwei Geféhrten . ..” sofort zum Thema. In einigen
Fillen ist die eigentliche Beschreibung jedoch mit einer Einleitung verse-
hen oder auf beiden Seiten umrahmt. Ein Gedicht von Ku$agim auf ein
Holzchen zum Reinigen und Polieren der Zihne (miswak) z.B. bereitet die
Beschreibung vor, indem dieses Holzchen als Geschenk an einen Freund
bezeichnet wird, und es schliefit mit dem Wunsch des Dichters, selbst das
Geschenk zu sein, um dem Mund des Beschenkten immer nahe zu sein.2?
Die Deskriptionsmittel sind unterschiedlich und zu vielfiltig, um hier vor-
gestellt werden zu konnen. Ich méchte nur auf einen Aspekt aufmerksam
machen, der in unserem Scherengedicht ins Auge springt: die groe Rolle
von Vergleichen und Metaphern. Liebende standen fiir die ganze Schere,
Taille, Augen und Zihne fiir ihre Teile und ein Stern fiir die Niete, der die
beiden Schenkel zusammenhilt. Andere Gedichte legen mehr Wert auf die
Evozierung des tatsachlichen duBeren Eindrucks.

19 Biirgel, Ma’mini (wie in FuBnote 17), Nr. 10; iibersetzt in Anlehnung an Biirgel unter
Beriicksichtigung der Verbesserungen von Heinrichs in Zeitschrift der Deutschen
Morgenlindischen Gesellschaft, 121 (1971): 175.

20 Zum Gedicht vgl. Giese, Kusagim (wie in FuBnote 15), S. 144.



966 TILMAN SEIDENSTICKER

Diese eben behandelte Gruppe von Beschreibungen konkreter Einzel-
objekte konnen wir als “eigentliche wasf~-Gedichte” bezeichnen. Von ihnen
abzugrenzen sind Stiicke, die komplexe, abstrakte oder dynamische Phino-
mene beschreiben. Komplex sind beispielsweise ein Garten oder eine Stadt,
abstrakt ist eine Jahreszeit, dynamisch eine Schlachtszene oder ein Sonnen-
aufgang. Gedichte, die solche Phinomene beschreiben, miissen ganz offen-
sichtlich andere Anforderungen erfiillen als die vorher besprochenen eigent-
lichen wasf~-Gedichte. Wie nah wir sie an diese heranriicken und wie wir sie
bezeichnen, ist in unserem Zusammenhang nicht so wichtig, denn unsere
Ausgangspunkte sind der Mantel und das Schaf des Hamdawi, bei welchen
es sich um Einzelobjekte von geringer Komplexitit handelt.

Die dritte zu unterscheidende Gruppe von Gedichten enthilt solche Stiik-
ke, die zwar unter der Uberschrift wasf iiberliefert worden sind, die aber
nach unseren MaBstiben nicht als beschreibend bezeichnet werden konnen.
Ich denke hier etwa an die Schilderung eines Aderlasses oder einer Pilger-
fahrt oder die Klage iiber eine nicht enden wollende, schlaflos verbrachte
Sorgennacht.?!

Es bleibt noch zu klédren, in welcher Zeit die eigentlichen wasf-Gedichte
aufgekommen sind. Fest steht hier folgendes: Beim 845 n.Chr. gestorbenen
Abu Tammam gibt es zwar ein Kapitel mit dem Titel “Beschreibungen und
Forderungen (ausaf wa-matalib), doch hat Gregor Schoeler richtig festge-
stellt, daB das, was wir oben eigentlichen wasf genannt haben, noch nicht
vorkommt.?2 Dagegen enthilt der Diwan des 908 n.Chr. ermordeten “Eintags-
kalifen” und Dichters Ibn al-Mu‘tazz ein umfangreiches Kapitel mit dem
Titel “Beschreibungen, Tadel und Anekdoten” (al-ausaf wa-d-damm wa-I-
mulah), in dem zahlreiche Beschreibungen konkreter Einzelobjekte stehen.
Die Gattung wird also zwischen der Mitte und dem Ende des 9. Jahr-
hunderts entstanden sein. DaB sie bei Abi Nuwas, der um 815 n.Chr. starb,
schon “reich ausgebildet” ist, wie van Ess dies will,2? stimmt nicht. Richtig
daran ist, da8 es bei Abil Nuwas beschreibende Gedichtzeile gibt, aber eben

21 Der AderlaB ist beschricben bei ‘Abdallah Ibn al-Mu‘tazz, $i‘r San‘at Abr Bakr as-
Suli Ed. Bernhard Lewin. Teil 1V. Istanbul 1945 (Bibliotheca Islamica. 17d.), S. 56
Nr. 76/Diwan as‘ar al-Amir Abi I-'Abbas ‘Abdallah Ibn Muhammad al-Mu ‘tazz bi-
ligh. Ed. Muhammad Badi* Sarif. Bd. I1. Kairo 1978 (Daha’ir al-‘arab. 54.), S. 157 Nr.
140; die lange Nacht ebd. ed. Lewin S. 118 Nr. 190. Die Kapiteliiberschrift lautet
allerdings auch al-Ausaf wa-d-damm wa-I-mulah, also “Beschreibungen, Tadel und
Anckdoten”. Die Pilgerfahrt ist beschrieben im Bab al-ausaf bei Diwan Abi Tammam
bi-sarh al-Hatib at-Tibrzi. Ed. Muhammad ‘Abduh ‘Azzam. Bd. 1V. Kairo 1965 (Da-
ba’ir al-‘arab. 5.), S. 533-5 Nr. 471.

22 Schoeler, “Einteilung” (wie in FuBnote 17), S. 43.

23 Van Ess S. 45.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 967

nur solche; die Gedichtganzheiten miissen anderen Gattungen zugeordnet
werden. Das von van Ess angefiihrte Gedicht, in dem Aba Nuwas eine
persische Trinkschale beschreibt, ist in den ersten fliinfeinhalb Versen der
Erinnerung an die Trinkgelage vergangener Zeiten gewidmet, wie es auch
sonst in den Weingedichten von Abii Nuwas vorkommt. Der beschreibende
Teil umfaBt dann gerade einmal zweieinhalb Verse.? Van Ess geht aber auf
der Suche nach wasf noch wesentlich weiter zuriick, nennt nimlich (im
AnschluB an von Grunebaum und Biirgel) Muzahim al-‘Uqaili als Autoren
eines 14 Verse umfassenden Gedichts, in dem ein Flughuhn beschrieben
wird.?> Dieser Dichter ist wohl noch in der Umaiyadenzeit gestorben. Mit
seinen Themen und Formen ist er sonst ganz der beduinischen Tradition
verhaftet; die Gedichte Nr. 1 und 2 seines Diwans in der Ausgabe von Fritz
Krenkow etwa?® sind traditionelle polythematische Qasiden, die eine 110
Verse lang, die andere 63. In beiden Gedichten finden wir verselbstindigte
Vergleiche, in denen die Ausdauer und Schnelligkeit einer Reitkamelin mit
der von Flughiihnern vergleichen wird. Diese Passagen sind 36 bzw. 16
Verse lang, und bei dem angeblichen Flughuhn-wagsf handelt es sich sicher-
lich um ein Bruchstiick einer solchen Qaside.

Sehen wir uns nun noch einmal die Mantelgedichte des Hamdawi an! Wir
konnen mit der Chronologie beginnen. Al-Hamdawi soll um 884 n.Chr.
gestorben sein — er wire nach dem oben Gesagten ein ganz friher Verfasser
eigentlicher wasf~-Gedichte. Doch beschreibt er denn iiberhaupt? Es geht ihm
doch gar nicht um eine realistische oder durch Vergleiche und Metaphern
liberh6hte und verfremdete Darstellung des Mantels, er will ihn vielmehr
heruntermachen und dies durch Witz etwas abmildern. Die eigentlichen
wasf-Gedichte sind vor allem Gegenstinden gewidmet, die ésthetisch an-
sprechend sind oder der Sphire des Luxus angehoren, und gerade das kann
man ja von al-Hamdawis Mantel nicht sagen. Er ist doch 16chrig; die Enkel
des Stopfers, der ihn zum ersten Mal repariert hat, haben bereits graue Haare;
ein scharfer Blick gefiahrdet ihn; im Vergleich mit ihm wirkt selbst Noahs

24 Das Gedicht steht in Diwdn Abi Nuwds al-Hasan Ibn Hani’ al- Hakami. Edd. Ewald
Wagner und Gregor Schoeler. Wiesbaden/Stuttgart in Komm. 1958- (Bibliotheca Islamica.
20.), Bd. 111 (1988), S. 183f. Nr. 157.

25 Gustav von Griinebaum, Die Wirklichkeitweite der friiharabischen Dichtung. Wien 1937
(Beihefte zur Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes. 3.), S. 151; Biirgel,
Ma’mini (wie in FuBnote 17), S. 228 FuBnote 4; van Ess S. 45.

26 The poetical remains of Muzahim al-‘Uqaili edited and translated. Leiden 1920. Diese
beiden Stiicke entsprechen den Nummern 28 und 34 bei Nurf Hammudi al-Qaist und
Hatim Salih ad-Damin, “Si‘r Muzahim al-‘Uqaili”, Revue de !’Institut des manuscrits
arabes, 22 (1976): 83-146.



968 TILMAN SEIDENSTICKER

Sippe jugendfrisch; er war urspriinglich weiB, ist aber durch den Rost der
Stopfnadeln schwirzlich geworden.?” Derlei Hyperbeln gibt es gelegentlich
in der wasf-Dichtung auch,?® aber ein Unterschied besteht in ihrer Funktion:
In der wagf~-Dichtung sollen sie die Erlesenheit des beschriebenen Gegenstan-
des betonen, wihrend al-Hamdawis Ubertreibungen satirisches Mittel sind.

\"

Die satirische Schreibweise ist das wesentliche Merkmal einer gut bezeug-
ten Gruppe innerhalb der arabischen Poesie, die uns in Form von Gedicht-
teilen und auch von Gedichtganzheiten gegeniibertritt. Die Araber haben
beides mit dem Terminus higa’, also “Schméihung”, benannt. Der AnlaB fiir
solche Schmidhungen waren in alten Zeiten Streitigkeiten zwischen Stam-
mesverbanden, aber auch Zwiste zwischen Individuen, spiter dann auch
purer Erwerbstrieb. Uns muB hier die Frage interessieren, wann sich die
Schmihung als eigene Gattung selbstindig machte. In seiner umfangrei-
chen Monographie iiber higa’ hat Iliya Hawi in diesem Zusammenhang den
Namen des Dichters al-Hutai’a genannt?? — al-Hutai’a ist im ersten Jahr-
zehnt der Umaiyadenzeit gestorben, also zwischen 660 und 670 n.Chr. Und
in der Tat finden wir im Diwan dieses Dichters einige Stiicke, die sich ohne
lange Einleitung der Herabsetzung anderer Menschen widmen.3? Allerdings
konnte auch hier eingewendet werden, daB es sich bei diesen Stiicken um
Bruchstiicke aus ldngeren polythematischen Gedichten handeln kann. Ein
absolut sicherer ferminus a quo ist die Lebenszeit des Abti Nuwas, der, wie
bereits oben erwihnt, spitestens 815 n.Chr. gestorben ist. Er hat nimlich
Schmahgedichte verfaBit, die im ersten Vers den Binnenreim aufweisen, ein
untriigliches Zeichen dafiir, da es sich dabei auch um den urspriinglich
ersten Vers handelt.3! Die reinen higa’-Gedichte sind also garantiert min-
destens ein halbes Jahrhundert friiher greifbar als die eigentlichen wasf-
Gedichte, und schon Abii Nuwas verwendet die beiden Stilmittel, die dann
spater bei al-Hamdawi so stark betont werden: Konzentration auf einen

27 S.van Ess S. 20 Nr. 3/2; S. 20 Nr. 6/4; S. 34 Nr. 24/1; S. 35 Nr. 26/3.

28 Vgl. Giese, Kusagim (wie FuBnote 15), S. 185f.

29 Fann al-higd’ wa-tatauwuruhi ‘inda l-‘arab. Beirut 0.J., S. 176.

30 Vgl. etwa die Nummern 29, 42, 44, 51, 56 und 60 bei Ignaz Goldziher, “Der Diwan des
Garwal b. Aus Al-Hutej’a”, Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft,
46 (1892): 1-53, 173-225, 471-527 und ebd. 47 (1893) 43-85, 163-201 = I.G., Gesam-
melte Schriften. Ed. Joseph Desomogyi. Bd. III. Hildesheim 1969, 50ff.

31 Vgl. Aba Nuwas (wie in FuBinote 24), 11 (1972) 46, 4; 50, 6; 52, 11f.; 54, 11; 55, 3 usw.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 969

bestimmten Gegenstand, der mit der geschmihten Person in Zusammen-
hang gebracht wird, und die Verwendung von Hyperbeln.

Zu nennen sind hier zunichst zwei Gedichte auf den Geiz eines Mannes
namens Isma‘il Ibn Abi Sahl, Angehdriger einer angesehenen persischen
Familie aus Bagdad. Das mit ihm in Verbindung gebrachte Objekt ist das
Brot. Die mittelalterlichen Sammler der Abi-Nuwas-Gedichte haben iibri-
gens beide Stiicke im Kapitel higa’ untergebracht. Ich zitiere drei der insge-
samt acht Verse des ersten Gedichtes:

Auf dem Brot Isma‘ils liegt der Schutz des Geizes. Es wohnt in einem Hause, in
dem es keine Gefahr lauft, verzehrt zu werden. ,

Es verhdlt sich mit ihm nicht anders als mit dem Fabelvogel al-‘Anqa’, der auf
den Teppichen der Kénige abgebildet ist:

Die Leute sprechen von ihm, ohne ihn woanders als auf Bildern gesehen zu
haben, wihrend er iiberhaupt nicht wirklich existiert.32

Im zweiten betreffenden Gedicht taucht sogar schon eine Figur auf, die uns
von al-Hamdawi her bekannt ist: der Stopfer.

Das Brot Isma‘ils ist wie eine Stickerei; wenn es einen RiB bekommt, wird es
wieder geflickt,

und es_ist bewundernswert, wie wenig die Spuren der Handwerkskunst zu
sehen sind.>3 (Es folgen fiinf weitere Verse.)

Ahnliche Verse gibt es sogar schon vor Abii Nuwas, nimlich bei zwei
Dichtern, die noch im 8. Jahrhundert gestorben sind. Den beiden betreffen-
den Gedichten fehlt zwar der Binnenreim als unumstiéBlicher Beweis der
Vollstandigkeit am Anfang, aber das Fehlen des Binnenreims muB nicht als
Indiz fiir Unvolistindigkeit gewertet werden. Beide Gedichte weisen liber
die Konzentration auf einen Gegenstand und die Verwendung von Hyperbeln
hinaus noch eine weitere Ubereinstimmung mit den Gedichten al-Hamdawis
auf: Gesprochen wird von Geschenken, die bekrittelt werden, und zwar von
— Schafen. Das erste, 22 Verse lang, wird im Kitab al-Agani dem 783 n.Chr.
gestorbenen Bas$ar Ibn Burd zugeschrieben.34 Es ist wie bei al-Hamdawi in

32 Abu Nuwas (wie in FuBnote 24), 11 (1972) 46, 4, 6, 7.

33 Abu Nuwas (wie in FuBnote 24), 11 (1972) 47, 18f.

34 “Ali Ibn al-Husain Abua 1-Farag al-Isbahani, K. al-Agani. Bulaq 1285, 111 62, -8ff./ed.
Dar al-Kutub. Kairo 1927-79, 111 228, 1ff., daraus in Diwdn Bassar Ibn Burd. Ed.
Muhammad at-Tahir Ibn ‘ASar. Kairo 1950-66, IV 131, 3ff.; einem sonst anscheinend
wenig bekannten ‘Ubaid oder ‘Abid Ibn al-Abtal ist das Gedicht mit 18 Versen (vier
davon nicht in der Ba$¥ar-Version enthalten) zugeschrieben bei Abi Muhammad
‘Abdallah Ibn Muslim Ibn Qutaiba, ‘Uyin al-Ahbar. Kairo 1925-30, III 41, 14ff. Das
Gedicht hat bereits Arazi, “Thémes” (wie in FuBnote 2) S. 286 erwihnt.



970 TILMAN SEIDENSTICKER

tadelnd-spéttischem Ton an einen Mann gerichtet, der dem Dichter ein zu
mageres Schaf geschenkt hat. Ich zitiere fiinf Verse, die die von al-Hamdawi
her bekannte Hyperbolik wenigstens im Ansatz auch aufweisen:

4. (wahabta ...) salihan tawahhamtu anna r-ri‘a’a saqauhd li-yushilaha
I-hanzala

8. wada ‘tu yamini ‘ala zahriha fa-hiltu haragifaha gandala

9. wa-ahwat simali li- ‘urqibiha fa-hiltu ‘araqgibaha migzala

12. am-aswi wa-atbubu min lahmiha wa-atyabu min daka madgu s-sala

21. sa’altuka lahman li-sibyanina fa-qad zidtani fihimi ‘uyyala

4. Du hast ein Schaf mit Durchfall verschenkt; ich meinte, die Hirten hitten
ihm Koloquinthe verabreicht, damit die ihm den Leib 6ffne.

8. Ich legte meine rechte Hand auf seinen Riicken und meinte, seine Hiifte sei
ein Stein,

9. und meine Linke tat ich auf seine Knie, die mir wie Spindeln vorkamen.

12. Oder soll ich sein Fleisch braten und kochen? Aber besser als das wire es,
auf der Haut einer Fruchtblase herumzukauen.

21. Ich bat dich um Fleisch fiir unsere Kinder, doch du hast mir nur ein
weiteres zu stopfendes Maul beschert.

Das zweite Gedicht hat bereits van Ess erwihnt (S. 48); es stammt von Abu
I-Hattab ‘Umar (oder ‘Amr) Ibn ‘Amir at-Tamimi aus der zweiten Hailfte
des 8. Jahrhunderts. Dieser klagt in acht Ragazversen dariiber, daB das
thm geschenkte Schaf fleischlos wie ein mit Haut und Wolle umwickeltes
Robhr sei.??

VI

Die Mantel- und auch die Schafsgedichte al-Hamdawis sind von ihrer
Schreibweise her satirisch, und sie haben innerhalb der iippig belegten Gat-
tung higa’ iltere Vorbilder, mit denen sie einerseits die soziale Rahmen-
situation — ndmlich das Beschenktwerden — und andererseits das Stilmittel
— die Hyperbolik — gemeinsam haben. DaB sie zunédchst mit einer anderen
Gattung in Zusammenhang gebracht worden sind, liegt vielleicht an zwei
Besonderheiten. Zum einen haben wir es natiirlich mit einer speziellen

35 Abi ‘Abdallah Muhammad Ibn Dawid Ibn al-Garrah, a/-Waraga. Edd. ‘Abdalwahhab
‘Azzam und ‘Abdassattar Ahmad Farrag. Kairo 1953 (Daha’ir al-‘arab. 9.), 61, 3ff,
vier Verse auch bei Muhammad Ibn Ishaq an-Nadim, K. al-Fihrist. Ed. Gustav Fligel.
Leipzig 1871-2, 47, 5f./ed. Rida-Tagaddud. Teheran 1971, 52, -5f.; Gamaladdin Aba I-
Hasan ‘Ali Ibn Yusuf al-Qiftt, /nbah ar-ruwat ‘ala anbah an-nuhdat. Ed. Muhammad
Abi I-Fadl Ibrahim. Bd. 1-4. Repr. Kairo/Beirut 1986, IV 13f.



DIE ‘MANTELGEDICHTE’ DES HAMDAWI 971

Form des higa’ zu tun, es fehlt die direkte Beschiftigung mit der Person
des Geschmihten oder seinen Vorfahren. Zum anderen wird die sonst vom
higa’ bekannte Schirfe und Aggressivitat durch das standige Wiederholen
des gleichen Vorwurfs stark abgemildert; die Leute, die den alten Mantel
oder das diinne Schaf verschenkt hatten, konnten vielleicht beim dritten
Gedicht schon selbst dariiber lachen.

Zum SchluB noch ein Wort zur von van Ess erwogenen Maglichkeit
einer antiken Ableitung — wir erinnern uns an die interessante Parallele bei
Hugo von Orleans aus dem 12. Jahrhundert, wo ein schibiger Mantel, den
Hugo geschenkt bekommen hatte, selbst spricht. Der einleitende Vers war
auch eine Art Klassikerzitat gewesen, “bin Jakob nur, Esau nicht”, hatte der
Mantel seinen Zustand unter Anspielung auf die unterschiedliche Behaarung
der Isaakssohne beschrieben. Wie van Ess selbst sagt, ist die Hypothese
gemeinsamer antiker Wurzeln fraglich, da uns fiir griechische Mantelgedichte
iiberzeugende Belege fehlen. Davon abgesehen haben arabische Dichter
sich kaum je fir griechische Dichtung interessiert, und ihre eigene Tradi-
tion bietet ja auch, wie wir gesehen haben, hinreichend Vorbilder fur die
Ableitung der Gedichte al-Hamdawis. Sogar die Kombination speziell eines
Schméhgedichtes mit einem Klassikerzitat ist schon lange vor ihm belegt,
nimlich bei Abii Nuwas?® und einem etwas jiingeren Zeitgenossen.3’

36 Abu Nuwas (wie in FuBnote 24), 1 (1958) 43, 8, iibersetzt bei Ewald Wagner, Abi
Nuwds. Eine Studie zur arabischen Literatur der friihen ‘Abbasidenzeit. Wiesbaden
1965 (Akademie d. Wissenschaften und d. Literatur. Veroffentlichungen d. orientali-
schen Kommission. 17.), S. 430. In einem Gedicht gegen Muhammad Ibn Riyah heift
es iiber dessen Mutter: “Und als sie (die Lanze [= der Penis)) tief in sie eingedrungen
war, sang sie: ‘Die Familie Butainas rief zum Aufbruch’”; der zweite Halbvers stammt
von Gamil. Es scheint dies bei Abi Nuwas der einzige Fall von tadmm in einem
Schmihgedicht zu sein, man vgl. die Liste von 36 Fillen bei Alan Jones, “Final tagmin
in the poems of Abli Nuwas”, Arabicus Felix: luminosus Britannicus. Essays in honour
of A.F.L. Beeston on his eightieth birthday. Ed. A. Jones. Reading 1991, S. 61-73, hier
71-3. Jones hat diese Liste allerdings anhand der Edition von Ahmad ‘Abdalmagid al-
Gazilr (Beirut 1953) zusammengestellt, in der auch unser Stiick nicht enthalten ist.

37 Anonymes Schmihgedicht von vier Versen bei al-Hatib al-Bagdadi, a/-Buhala’. Edd.
Ahmad Matlub, Hadiga al-Haditi u. Ahmad Nagi al-Qaisi. Bagdad 1964, S. 131, 2ff.
Der zweite Halbvers ist jeweils der Mu‘allaga des Imra’alqais entnommen. Zitiert wird
das Stiick von ‘Abdassamad Ibn al-Mu‘addal, somit also spdtestens um 854 n.Chr.






	Die Gattungszugehörigkeit der "Mantelgedichte" des Hamdawī

