
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die Gattungszugehörigkeit der "Mantelgedichte" des Hamdaw

Autor: Seidensticker, Tilman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GATTUNGSZUGEHÖRIGKEIT
DER 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÏ

Tilman Seidensticker

I

Ismä'il Ibn Ibrahim al-Hamdawi war keiner der großen Dichter der Abba-
sidenzeit; im zweiten, der Poesie gewidmeten Band der Geschichte des
arabischen Schrifttums von Fuat Sezgin (Leiden 1975) ist er nicht erwähnt,
und eine alte Diwänsammlung scheint es nie gegeben zu haben. Dennoch
hat man sich in den siebziger Jahren vergleichsweise intensiv mit ihm
beschäftigt. Zunächst erschienen im Irak gleich zwei Editionen seiner in der
Literatur verstreuten Fragmente, eine 1973, die andere 1977.' Sodann wurden

im Jahr 1979 zwei voneinander unabhängige Untersuchungen zu seiner
Dichtung in europäischen Sprachen publiziert, die eine von Albert Arazi im
Journal Asiatique, 47 Seiten stark,2 die zweite von Josef van Ess in den

Sitzungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften mit 58
Seiten Umfang.3

Das Interesse, auf das der Dichter gestoßen ist, erklärt sich zweifellos vor
allem aus der originellen Thematik vieler seiner Gedichte, die in ihrer
pointierten Art auch heute durchaus noch amüsieren können. Er scheint nach
den spärlichen Nachrichten, die wir über ihn haben, ungefähr von 816 bis 884
n.Chr. gelebt zu haben; seinen Lebensunterhalt hat er als Verwaltungsbeamter
verdient, und zwar in Basra. Unter seinen Gedichten sind vor allem zwei
Gruppen auffällig, nämlich zum einen die Verse, die er einem mantelartigen
Überwurf, arabisch tailasän, gewidmet hat, und zum anderen die, in denen er

1 Ahmad an-Nagdl: "Diwän al-Hamdünl", al-Maurid, 2,3 (1973): 75-90, Ergänzungen
ebd. 4/1 (1975): 284; Muhammad Gabbär al-Mu'aibid, Su'arä'Basrlyün min al-qarn
at-tälital-higrl. Bagdad 1977.S. 113ff.-Aufzusätzliche Verse zu den 'Mantelgedichten'
und bisher unbekannte 'Schafsgedichte' in Hamza al-lsbahänis K. al-Amtäl as-sädira
'an buyüt as-si'r macht Gregor Schoeler aufmerksam (Verzeichnis der orientalischen

Handschriften in Deutschland. Band 17. Arabische Handschriften. Reihe B. Teil 2.

Stuttgart 1990, S. 31 Of). Bei Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums.
Bd. IX. Leiden 1984, S. 296 ist noch auf einen Aufsatz von Q.R. at-Tamlmi verwiesen

(Magallat al-Gämi'a al-Mustansirlya, 5 [1975]: 72-92), den ich nicht einsehen konnte.
2 "Thèmes et style d'al-Hamdawi, un poète chansonnier au III7IXe s.", Journal Asiatique,

267 (1979): 261-307.
3 Der Tailasän des Ibn Horb. "Mantelgedichte " in arabischer Sprache. SBHAW. Phil.-

hist. Kl. 1979,4. Abhandlung.



960 TILMAN SEIDENSTICKER

sich mit einem Schaf beschäftigt. Beides waren Geschenke, die er erhalten
hatte, doch handelt es sich nicht um Danksagungen, sondern um
spöttische Schilderungen dieser Gaben. Der Mantel war offensichtlich verschlissen

gewesen, und das Schaf hatte zuwenig Fleisch auf den Rippen gehabt.
Al-Hamdawis Wortschatz, seine Stilmittel und der Hintergrund seiner

literarischen Anspielungen sind durch die beiden Autoren gut erforscht,
wobei sich van Ess auf die Mantelgedichte beschränkt hat, während Arazi
auch die Schafsgedichte berücksichtigt hat. Die folgenden Seiten sind
einem ganz speziellen Problem gewidmet, nämlich dem der Gattungszugehörigkeit.

Diskutiert werden soll es anhand der Mantelgedichte, weil sich
van Ess explizit zur Frage der Gattung geäußert hat. Das Ergebnis gilt dann
aber auch für die Schafsgedichte. Bevor aber die Gattungsfrage behandelt
wird, sollen beide Gedichtgruppen kurz vorgestellt werden.

II

Die Zahl der Gedichte auf den Mantel, den der Dichter von einem gewissen
Ibn Harb erhielt, soll über 50 betragen haben; erhalten sind uns davon 32,
die allesamt von van Ess übersetzt sind. Das Stück, mit dem dieser Reigen
eingeleitet worden sein soll, ist uns erhalten. Es lautet:4

Der Tailasän, o Ibn Harb, den du mir gabst zum Kleid, hat längst es satt, Gemeinsamkeit

zu pflegen mit der Zeit.
Spinngewebe sind, so scheint's, wie eines Dammes Fläche, wenn man sie

vergleicht mit deines Tailasänes Schwäche.
Zehnfach ist er gleich gelöchert, wenn ich auf ihn huste; nichts als Streifen

bleiben übrig, wenn ich auf ihn puste.
Den Stopfer hat er aufgesucht ohn' Ende, daß, losgeschickt, er seinen Weg

nun wohl alleine fände.5

20 der Gedichte zeichnen sich durch eine rhetorische Eigentümlichkeit aus,
die auf arabisch tadmin heißt: sie enthalten Zitate aus der älteren Poesie,
die im Wortlaut unverändert sind, aber im neuen Kontext natürlich einen
anderen Sinn bekommen. Das Zitat ist mehr oder weniger deutlich als
solches kenntlich gemacht; es steht meistens in der letzten Zeile.6 Als Bei-

4 Ich gebe die Stücke in der Übersetzung von van Ess wieder.
5 Van Ess S. 19 Nr. 1. Über den Anhang bei van Ess S. 54ff. können die Gedichte in den

Quellen und den beiden Editionen aufgesucht werden.
6 Nicht immer, wie van Ess S. 23 schreibt; vgl. seine Nr. 14 auf S. 27 und unter den

Schafsgedichten seine Nr. d) sowie f) auf S. 58.



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÏ 961

spiel die beiden letzten Verse eines insgesamt 7 Verse langen Stückes, in
dem der umaiyadenzeitliche Dichter al-Qutämi zitiert wird:

Als ich sah, wie überall er auf dem Leibe mir zerfiel, verlieh ich, diesen Vers

zitierend, Ausdruck dem Gefühl:
"Halte ein, Dubä'a, vor dem Auseinandergehn! O daß ich nirgends dich müßt'

scheiden sehn!"7

Andere Stücke enthalten neben poetischen Zitaten auchAnleihen beim Koran.
So etwa das folgende Beispiel, das in Vers 2 aufKoran 40/46f. anspielt und im
letzten Vers aufein Dichterwort, das bisher nicht identifiziert werden konnte:

Auf lange Zeit hast du mich arm gemacht, o Ibn Harb, mit Stopferei an einem
Tailasäne, der an sich mir völlig einerlei.

Was in der Hölle Brand den Leuten Pharaos passiert, das ihm beim Stopfen:
"morgens ebenso wie abends wird er vorgeführt".

In ihm besuchend einen Freund, ward ich herabgesetzt. So sang ich, da man
nun mich so gering geschätzt:

"Im Bettlerkleide kam ich, euch zu sehen, und an der Türe mußt' ich eine
Weile stehen".8

Andere Gedichte enthalten ausschließlich Anleihen beim Koran. Daß diese
nicht immer wörtlich sein konnten, versteht sich von selbst. Eine poetische
Leistung ist unter diesen Stücken eines, in dem sämtliche Reime der 54.
Sure (al-Qamar) entnommen sind:

Ein Tailasän des Ibn Harb erreichte mich als Ehrenkleid "an unheilschwerem
Tage".

Wenn immer du ihn anschreist, verläßt du ihn wie "dürres Zeug, nur gut zu
einem Viehverschlage".

Und wenn der Wind in seine Richtung weht, läßt er zerflattern ihn
"heuschreckengleich im Schwärm zur Plage".

In Demut blick ich bittend auf den Stopfer, der, wenn er ihn sieht, nur sagt:
"Das ist etwas, dem ich mich strikt versage".

Und wenn sein Stopfer ihn zu heilen sucht, "so macht er sich daran und bringt
(ihn bloß) in eine böse Lage".

Nicht wesentlich anders sehen die Gedichte auf das magere Schaf aus, das

der Dichter von einem anderen Gönner namens Sa'ïd als Schlachttier für
das Opferfest am 10. Tag des Pilgermonats erhalten hat. Auch sie enthalten

gerne ein Zitat, das hier meistens aus der Liebespoesie stammt und ver-

7 Van Ess S. 26 Nr. 13.

8 Van Ess S. 31 Nr. 20.
9 Van Ess S. 36 Nr. 27.



962 TILMAN SEIDENSTICKER

fremdet die Sehnsucht des Schafes nach Futter illustrieren soll. Skurrilerweise
ist es immer das Schaf, das die klassischen Verse singt:10

Das Schaf: ein Lehrstück, des sich Gott erbarm! Es läßt kein Wasser, hat nicht Kot
im Darm.

Denn weil sein Fraß nur Luft gewesen ist, kann's nicht verlieren seine Speis
als Mist.

Sah es als Traumgesicht mal grünes Gras, würd singen es und weinen ohne
Maß:

"O du, der mir das Glück der Welt verwehrt, ein Blick von dir läßt mich nicht
unversehrt!"1 '

III

Bevor ich auf die beiden autochthonen Gattungen zu sprechen komme,
denen diese Gedichte zugeordnet werden können, muß noch die von van
Ess zur Diskussion gestellte These einer fremden Herkunft erwähnt
werden.12 Er weist zum arabischen tadmln, also dem Zitat, auf die Parallele der
"auctoritas" in der Vagantenlyrik des abendländischen Mittelalters hin, bei
der es sich um ein metrisches Zitat aus antiker Dichtung handelt, mit dem
eine Strophe abgeschlossen wird. Bei einem Dichter, Hugo von Orleans aus
der 1. Hälfte des 12. Jahrhunderts, redet in einem Gedicht mit einer "auctoritas",

die hier allerdings am Anfang steht, nun sogar ein alter Mantel, dem
der Pelz fehlt, und wie der tailasän des Hamdawi ist er ein Geschenk. Der
Bischof, von dem der Mantel stammte, hatte den Pelz herausgetrennt. Hugo
greift anscheinend auf ein antikes Vorbild zurück, nämlich auf ein Mantelgedicht

des Martial, der sich darüber beklagt, daß die Toga, die ihm ein
gewisser Parthenios geschenkt hatte, fadenscheinig geworden sei. Van Ess

fragt sich, ob eventuell nicht nur Hugo, sondern auch al-Hamdawi antikem
Erbe verpflichtet sei, stellt aber richtig fest, daß es zur Untermauerung einer
solchen These griechischer Belege bedürfte. Solche sind aber nur fragmentarisch

bekannt, und zwar vom frühen Lyriker Hipponax. Er verweist dann
noch auf die Möglichkeit, daß das lateinische Dinggedicht, das Epigramm,
im Rhetorikunterricht als Exerzierobjekt weitergelebt haben kann und so
den Arabern in der Frühzeit des Islams bekanntgeworden sein könnte. Ich
möchte auf diese Hypothesen erst eingehen, wenn die Möglichkeit einer
einheimischen Ableitung geklärt ist.

10 Die Übersetzung dieses Stückes stammt von mir.
11 Van Ess S. 58 Nr. c).
12 Van Ess S. 50ff



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÏ 963

Die von van Ess genannte Gattung, der er die Mantelgedichte zuordnen
will, ist wasf, also "Beschreibung"; wir hätten es mit dem "sattsam bekannten

ekphrastischen Genos" zu tun. Er stellt dann noch fest, daß dieses
Genos zur Zeit al-Hamdawis eine recht junge Erscheinung sei, meint aber,
einzelne ältere Beispiele namhaft machen zu können.13 Van Ess' Zuordnung
ist auf den ersten Blick ausgesprochen suggestiv, und entsprechend haben
die Rezensenten der Abhandlung14 an ihr keinen Anstoß genommen. Auch
Alma Giese in ihrer Arbeit über wasfbei Kusägim schließt sich ihr implizit
an.15

So besonders gut bekannt ist die Gattung wasf aber noch gar nicht; es

gibt einerseits keine tragfähige Definition, und andererseits ist es wirklich
unklar, wann die Gattung für uns greifbar wird. Das Substantiv wasf ist im
übrigen mehrdeutig; die arabischen Literaturkritiker gebrauchen es auch als
Bezeichnungen von Gedichttei/e/i, die deskriptiv sind. Das solchermaßen
verwendete wasfkann van Ess aber unmöglich gemeint haben, denn deskriptive

Partien enthalten schon die ältesten arabischen Gedichte, die uns
überliefert sind.

Bei den mittelalterlichen Sammlern arabischer Poesie taucht dann
allerdings der Begriff wasf auch als Bezeichnung von Gedichtganzheiten auf,
und zwar dort, wo Gedichte nicht nach alphabetischer oder chronologischer
Anordnung gruppiert werden, sondern nach "Gattungen" - ich setze das

Wort hier in Anführungsstriche, um klarzustellen, daß es sich dabei nicht
unbedingt um Gattungen in einem für die moderne Wissenschaft akzeptablen
Sinn handelt. Unter anderem ist zu bedenken, daß bei einer systematischen
Gruppierung von großen Mengen von Gedichten praktische Gesichtspunkte
stark im Vordergrund gestanden haben, etwa der Wunsch, größere Gruppen
zu bilden und nicht wegen einer Handvoll von Gedichten eine eigene
Rubrik aufzumachen. Wollen wir klären, ob al-Hamdawis Gedichte zu Recht
als wasf bezeichnet werden können, müssen wir diese Gattung also zuerst
selbst näher eingrenzen.

13 Van Ess S. 45; vgl. noch S. 52 und 9f. (an letzterer Stelle werden Gedichte über
Schmarotzertum, linkisches Benehmen, Geizhälse, einen schlechten Sänger und den
üblen Achselgeruch einer Frau als Beispiele für dieses ekphrastische Genos angeführt).

14 S. Islamic Book Review Index. Compiled by Wolfgang H. Behn. Berlin 1985, S. 44.
15 Wasfbei Kusägim. Eine Studie zur beschreibenden Dichtkunst der Abbasidenzeit. Ber¬

lin 1981 (Islamkundliche Untersuchungen. 62.), S. 119 Fußnote 1.



964 TILMAN SEIDENSTICKER

IV

Die folgende Bestimmung der Gattung wasf wurde in Anlehnung an die
theoretischen und praktischen Ausführungen von Klaus W Hempfer16 in
drei Schritten erarbeitet: Es wurde zunächst ein Korpus aus solchen
Gedichten etabliert, die bereits von den Arabern als wasf bezeichnet worden
sind; sodann wurde überprüft, ob diese Gedichte hinsichtlich ihrer "Schreibweise"

(so der Terminus von Hempfer) als Dominante der Gattung tatsächlich

übereinstimmen; schließlich wurden auch verwandte Gedichte aus nach
anderen als systematischen Gesichtspunkten aufgebauten Gedichtsammlungen

in das Korpus aufgenommen. Das so erweiterte Korpus umfaßt die

Erzeugnisse von vier Dichtern, die zwischen 896 und 993 n.Chr. gestorben
sind, und zwar Ibn ar-Rümi, Ibn al-Mu'tazz, Kusägim und al-Ma'müni.17

Die generisene Dominante unseres Korpus ist die deskriptive Schreibweise.

Je nach der Beschaffenheit der beschriebenen Objekte können wir
drei Gruppen bilden. Zunächst einmal gibt es Beschreibungen von konkreten

Einzelobjekten von geringer Komplexität. Um einen Eindruck von diesen

Objekten zu vermitteln, zähle ich die von dem 961 n.Chr. gestorbenen
Kusägim in 101 Gedichten beschriebenen Gegenstände auf, und zwar in der

Systematik, in die sie von Alma Giese gebracht worden sind.18 Sie unterteilt
zuerst einmal in Eigenbewegtes und Nicht-Eigenbewegtes. In der Gruppe
des Eigenbewegten finden wir zum einen Menschen, nämlich Musikantinnen
oder einfach schöne Frauen, zum anderen Tiere, sowohl Jagdtiere (Beizvögel)
als auch Nutz- und Beutetiere wie Pferde, Fische und Füchse. In der Gruppe

des Nicht-Eigenbewegten finden wir die Untergruppen Natur, Artefakte
und Speisen. Dabei ist die Natur mit Gestirnen, Pflanzen wie Anemonen,
Narzissen und Zuckerrohr und mit Früchten wie Feigen, Granatäpfeln und
Melonen vertreten. Unter Artefakten sind Musikinstrumente, Schreibutensilien,

astronomische und mathematische Geräte, Hausrat, Toilettengegenstände

16 Gattungstheorie. Information und Synthese. München 1973. Zum "rezeptionsästhetisch-
konstruktivistischen Verfahren" der Gattungsbestimmung s. dort S. 135ff; zum Begriff
der "Schreibweise" s. S. 27; 147-9; 160-4.

17 Zu den Themen der beschreibenden Gedichte bei Ibn ar-Rümi (st. um 896) s. Gregor
Schoeler, Arabische Naturdichtung. Beirut/Wiesbaden 1974 (Beiruter Texte und
Studien. 15.), S. 168; bei Ibn al-Mu'tazz (st. 908) s. Gregor Schoeler, "Die Einteilung der

Dichtung bei den Arabern", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,
123 (1973): 9-55, hier 46; bei Kusägim (st. wohl 891) s. Giese, Kusägim (wie in
Fußnote 15), S. 118-22; bei al-Ma'müni (st. 993) bei J. Christoph Bürgel, Die
ekphrastischen Epigramme des Abu Tälib al-Ma'müni. Göttingen 1966 (Nachrichten d.

Akademie d. Wissenschaften in Göttingen. Phil.-hist. Kl. 1965, Nr. 14), Teil II.
18 Giese, Kusägim (wie in Fußnote 15), S. 119.



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWl 965

und Jagdgeräte aufgenommen. Die Speisebeschreibungen schließlich sind
auf verschiedene Einzelgerichte konzentriert. Für diese erste Gruppe, also
Beschreibungen von konkreten Einzelobjekten von geringer Komplexität,
soll ein Gedicht von al-Ma'müni auf eine Schere als Beispiel dienen:

Wohl zwei Gefährten, die sich in Liebe geeint haben und sich umschlingen,
und geschworen haben bei der Liebe und Treue, sich nicht zu trennen.
Es vereint sie ein glänzender (Nagel) wie ein Stern, durch den sie fest

zusammengehalten werden,
der sich, seit er in sie hineingesteckt wurde, in ihren Taillen nie über Unbehagen

beklagt hat.
Unter ihm sind zwei Augen, die sich seit ihrer Öffnung nicht geschlossen haben,
und über ihm zwei Eckzähne, die nie einen Mund betreten haben, seit sie

erschaffen wurden.
Sie trennen alles, worüber sie sich vereinigen,
denn alles, was sie antreffen, werfen sie hin in Stücke.

Einige Unterschiede weisen die Gedichte der ersten Gruppe hinsichtlich der
Länge, der An- oder Abwesenheit eines Rahmens und hinsichtlich der
Deskriptionsmittel auf. Unser Beispiel liegt mit seinen 8 Versen umfangmäßig

in der Mitte, andere Stücke sind kürzer (viele bestehen nur aus zwei
Versen), andere sind aber auch um einiges länger (Stücke mit mehr als
20 Versen sind keine Seltenheit). Was den Rahmen betrifft, so ist unser
Scherengedicht ein Beispiel für rahmenlose Gestaltung - der Dichter kommt
ja mit den Worten "Wohl zwei Gefährten ..." sofort zum Thema. In einigen
Fällen ist die eigentliche Beschreibung jedoch mit einer Einleitung versehen

oder auf beiden Seiten umrahmt. Ein Gedicht von Kusägim auf ein
Hölzchen zum Reinigen und Polieren der Zähne (miswäk) z.B. bereitet die
Beschreibung vor, indem dieses Hölzchen als Geschenk an einen Freund
bezeichnet wird, und es schließt mit dem Wunsch des Dichters, selbst das

Geschenk zu sein, um dem Mund des Beschenkten immer nahe zu sein.20

Die Deskriptionsmittel sind unterschiedlich und zu vielfältig, um hier
vorgestellt werden zu können. Ich möchte nur auf einen Aspekt aufmerksam
machen, der in unserem Scherengedicht ins Auge springt: die große Rolle
von Vergleichen und Metaphern. Liebende standen für die ganze Schere,
Taille, Augen und Zähne für ihre Teile und ein Stern für die Niete, der die
beiden Schenkel zusammenhält. Andere Gedichte legen mehr Wert auf die

Evozierung des tatsächlichen äußeren Eindrucks.

19 Bürge), Ma 'munì (wie in Fußnote 17), Nr. 10; übersetzt in Anlehnung an Bürgel unter
Berücksichtigung der Verbesserungen von Heinrichs in Zeitschrift der Deutschen

Morgenländischen Gesellschaft, 121 (1971): 175.
20 Zum Gedicht vgl. Giese, Kusägim (wie in Fußnote 15), S. 144.



966 TILMAN SEIDENSTICKER

Diese eben behandelte Gruppe von Beschreibungen konkreter
Einzelobjekte können wir als "eigentliche wacf-Gedichte" bezeichnen. Von ihnen
abzugrenzen sind Stücke, die komplexe, abstrakte oder dynamische Phänomene

beschreiben. Komplex sind beispielsweise ein Garten oder eine Stadt,
abstrakt ist eine Jahreszeit, dynamisch eine Schlachtszene oder ein
Sonnenaufgang. Gedichte, die solche Phänomene beschreiben, müssen ganz
offensichtlich andere Anforderungen erfüllen als die vorher besprochenen eigentlichen

wosf-Gedichte. Wie nah wir sie an diese heranrücken und wie wir sie

bezeichnen, ist in unserem Zusammenhang nicht so wichtig, denn unsere
Ausgangspunkte sind der Mantel und das Schaf des Hamdawi, bei welchen
es sich um Einzelobjekte von geringer Komplexität handelt.

Die dritte zu unterscheidende Gruppe von Gedichten enthält solche Stük-
ke, die zwar unter der Überschrift wasf überliefert worden sind, die aber
nach unseren Maßstäben nicht als beschreibend bezeichnet werden können.
Ich denke hier etwa an die Schilderung eines Aderlasses oder einer Pilgerfahrt

oder die Klage über eine nicht enden wollende, schlaflos verbrachte
Sorgennacht.21

Es bleibt noch zu klären, in welcher Zeit die eigentlichen wosf-Gedichte
aufgekommen sind. Fest steht hier folgendes: Beim 845 n.Chr. gestorbenen
Abu Tammäm gibt es zwar ein Kapitel mit dem Titel "Beschreibungen und
Forderungen (ausäf wa-matälib), doch hat Gregor Schoeler richtig festgestellt,

daß das, was wir oben eigentlichen wasf genannt haben, noch nicht
vorkommt.22 Dagegen enthält der Diwän des 908 n.Chr. ermordeten "Eintagskalifen"

und Dichters Ibn al-Mu'tazz ein umfangreiches Kapitel mit dem
Titel "Beschreibungen, Tadel und Anekdoten" (al-ausäf wa-g\-a\amm wa-l-
mulah), in dem zahlreiche Beschreibungen konkreter Einzelobjekte stehen.
Die Gattung wird also zwischen der Mitte und dem Ende des 9.
Jahrhunderts entstanden sein. Daß sie bei Abu Nuwäs, der um 815 n.Chr. starb,
schon "reich ausgebildet" ist, wie van Ess dies will,23 stimmt nicht. Richtig
daran ist, daß es bei Abu Nuwäs beschreibende Gedichtfét'/e gibt, aber eben

21 Der Aderlaß ist beschrieben bei 'Abdallah Ibn al-Mu'tazz, Si'r. San'at Abi Bakr as-

Süli. Ed. Bernhard Lewin. Teil IV. Istanbul 1945 (Bibliotheca Islamica. 17d.), S. 56
Nr. IdlDlwän as'är al-Amlr Abi l-'Abbäs 'Abdallah Ibn Muhammad al-Mu'tazz bi-
lläh. Ed. Muhammad Badi' Sartf. Bd. II. Kairo 1978 Qahä'ir al-'arab. 54.), S. 157 Nr.

140; die lange Nacht ebd. ed. Lewin S. 118 Nr. 190. Die Kapitelüberschrift lautet
allerdings auch al-Ausäf wa-d.-d.amm wa-l-mulah, also "Beschreibungen, Tadel und
Anekdoten". Die Pilgerfahrt ist beschrieben im Bäb al-ausäf'bei Diwän Abi Tammäm
bi-sarh al-Hatlb at-Tibrbi. Ed. Muhammad 'Abduh 'Azzäm. Bd. IV. Kairo 1965 (ßa-
bä'iral-'arab. 5.), S. 533-5 Nr. 471.

22 Schoeler, "Einteilung" (wie in Fußnote 17), S. 43.
23 Van Ess S. 45.



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÎ 967

nur solche; die Gedichtganzheiten müssen anderen Gattungen zugeordnet
werden. Das von van Ess angeführte Gedicht, in dem Abu Nuwäs eine
persische Trinkschale beschreibt, ist in den ersten fünfeinhalb Versen der
Erinnerung an die Trinkgelage vergangener Zeiten gewidmet, wie es auch
sonst in den Weingedichten von Abu Nuwäs vorkommt. Der beschreibende
Teil umfaßt dann gerade einmal zweieinhalb Verse.24 Van Ess geht aber auf
der Suche nach wasf noch wesentlich weiter zurück, nennt nämlich (im
Anschluß an von Grunebaum und Bürgel) Muzähim al-'Uqaili als Autoren
eines 14 Verse umfassenden Gedichts, in dem ein Flughuhn beschrieben
wird.25 Dieser Dichter ist wohl noch in der Umaiyadenzeit gestorben. Mit
seinen Themen und Formen ist er sonst ganz der beduinischen Tradition
verhaftet; die Gedichte Nr. 1 und 2 seines Diwans in der Ausgabe von Fritz
Krenkow etwa26 sind traditionelle polythematische Qasïden, die eine 110
Verse lang, die andere 63. In beiden Gedichten finden wir verselbständigte
Vergleiche, in denen die Ausdauer und Schnelligkeit einer Reitkamelin mit
der von Flughühnern vergleichen wird. Diese Passagen sind 36 bzw. 16

Verse lang, und bei dem angeblichen Flughuhn-wasfhandelt es sich sicherlich

um ein Bruchstück einer solchen Qasïde.
Sehen wir uns nun noch einmal die Mantelgedichte des Hamdawi an! Wir

können mit der Chronologie beginnen. Al-Hamdawi soll um 884 n.Chr.
gestorben sein - er wäre nach dem oben Gesagten ein ganz früher Verfasser

eigentlicher wasf-Gedichte. Doch beschreibt er denn überhaupt? Es geht ihm
doch gar nicht um eine realistische oder durch Vergleiche und Metaphern
überhöhte und verfremdete Darstellung des Mantels, er will ihn vielmehr
heruntermachen und dies durch Witz etwas abmildern. Die eigentlichen
wosf-Gedichte sind vor allem Gegenständen gewidmet, die ästhetisch
ansprechend sind oder der Sphäre des Luxus angehören, und gerade das kann
man ja von al-Hamdawis Mantel nicht sagen. Er ist doch löchrig; die Enkel
des Stopfers, der ihn zum ersten Mal repariert hat, haben bereits graue Haare;
ein scharfer Blick gefährdet ihn; im Vergleich mit ihm wirkt selbst Noahs

24 Das Gedicht steht in Diwän Abi Nuwäs al-Hasan Ibn Häni ' al-Hukaml. Edd. Ewald
Wagner und Gregor Schoeler. Wiesbaden/Stuttgart in Komm. 1958- (Bibliotheca Islamica
20.), Bd. III (1988), S. 183f. Nr. 157.

25 Gustav von Grünebaum, Die Wirklichkeitweite derfrüharabischen Dichtung. Wien 1937

(Beihefte zur Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes. 3.), S. 151; Bürgel,
Ma'müni(wie in Fußnote 17), S. 228 Fußnote 4; van Ess S. 45.

26 The poetical remains ofMuzähim al-'Uqailiedited and translated. Leiden 1920. Diese
beiden Stücke entsprechen den Nummern 28 und 34 bei Nüfi Hammüdi al-Qaisl und
Hätim Sälih ad-Dämin, "§i'r Muzähim al-'Uqaili", Revue de l'Institut des manuscrits
arabes',22(1976): 83-146.



968 TILMAN SEIDENSTICKER

Sippe jugendfrisch; er war ursprünglich weiß, ist aber durch den Rost der
Stopfnadeln schwärzlich geworden.27 Derlei Hyperbeln gibt es gelegentlich
in der wasf-Dichtung auch,28 aber ein Unterschied besteht in ihrer Funktion:
In der wosf-Dichtung sollen sie die Erlesenheit des beschriebenen Gegenstandes

betonen, während al-Hamdawis Übertreibungen satirisches Mittel sind.

Die satirische Schreibweise ist das wesentliche Merkmal einer gut bezeugten

Gruppe innerhalb der arabischen Poesie, die uns in Form von Gedichtteilen

und auch von Gedichtganzheiten gegenübertritt. Die Araber haben
beides mit dem Terminus higä', also "Schmähung", benannt. Der Anlaß für
solche Schmähungen waren in alten Zeiten Streitigkeiten zwischen
Stammesverbänden, aber auch Zwiste zwischen Individuen, später dann auch

purer Erwerbstrieb. Uns muß hier die Frage interessieren, wann sich die
Schmähung als eigene Gattung selbständig machte. In seiner umfangreichen

Monographie über higä ' hat Iliyä Häwi in diesem Zusammenhang den
Namen des Dichters al-Hutai'a genannt29 - al-Hutai'a ist im ersten
Jahrzehnt der Umaiyadenzeit gestorben, also zwischen 660 und 670 n.Chr. Und
in der Tat finden wir im Diwän dieses Dichters einige Stücke, die sich ohne
lange Einleitung der Herabsetzung anderer Menschen widmen.30 Allerdings
könnte auch hier eingewendet werden, daß es sich bei diesen Stücken um
Bruchstücke aus längeren polythematischen Gedichten handeln kann. Ein
absolut sicherer terminus a quo ist die Lebenszeit des Abu Nuwäs, der, wie
bereits oben erwähnt, spätestens 815 n.Chr. gestorben ist. Er hat nämlich
Schmähgedichte verfaßt, die im ersten Vers den Binnenreim aufweisen, ein
untrügliches Zeichen dafür, daß es sich dabei auch um den ursprünglich
ersten Vers handelt.31 Die reinen higä '-Gedichte sind also garantiert
mindestens ein halbes Jahrhundert früher greifbar als die eigentlichen wasf-
Gedichte, und schon Abu Nuwäs verwendet die beiden Stilmittel, die dann

später bei al-Hamdawï so stark betont werden: Konzentration auf einen

27 S. van Ess S. 20 Nr. 3/2; S. 20 Nr. 6/4; S. 34 Nr. 24/1; S. 35 Nr. 26/3.
28 Vgl. Giese, Kusägim (wie Fußnote 15), S. 185f.
29 Fann al-higä'wa-tatauwuruhü 'inda l-'arab. Beirut o.J., S. 176.

30 Vgl. etwa die Nummern 29,42,44,51,56 und 60 bei Ignaz Goldziher, "Der Diwän des
Garwal b. Aus Al-Hutej'a", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,
46 (1892): 1-53, 173-225, 471-527 und ebd. 47 (1893) 43-85, 163-201 I.G., Gesammelte

Schriften. Ed. Joseph Desomogyi. Bd. III. Hildesheim 1969,50ff.
31 Vgl. Abu Nuwäs (wie in Fußnote 24), II (1972) 46,4; 50, 6; 52, 1 lf.; 54, 11; 55, 3 usw.



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÏ 969

bestimmten Gegenstand, der mit der geschmähten Person in Zusammenhang

gebracht wird, und die Verwendung von Hyperbeln.
Zu nennen sind hier zunächst zwei Gedichte auf den Geiz eines Mannes

namens Ismâ'ïl Ibn Abi Sahl, Angehöriger einer angesehenen persischen
Familie aus Bagdad. Das mit ihm in Verbindung gebrachte Objekt ist das

Brot. Die mittelalterlichen Sammler der Abü-Nuwäs-Gedichte haben übrigens

beide Stücke im Kapitel higä'untergebracht. Ich zitiere drei der insgesamt

acht Verse des ersten Gedichtes:

Auf dem Brot Ismä'ils liegt der Schutz des Geizes. Es wohnt in einem Hause, in
dem es keine Gefahr läuft, verzehrt zu werden.

Es verhält sich mit ihm nicht anders als mit dem Fabelvogel al-'Anqä', der auf
den Teppichen der Könige abgebildet ist:

Die Leute sprechen von ihm, ohne ihn woanders als auf Bildern gesehen zu
haben, während er überhaupt nicht wirklich existiert.3

Im zweiten betreffenden Gedicht taucht sogar schon eine Figur auf, die uns
von al-Hamdawi her bekannt ist: der Stopfer.

Das Brot Ismä'ils ist wie eine Stickerei; wenn es einen Riß bekommt, wird es

wieder geflickt,
und es ist bewundernswert, wie wenig die Spuren der Handwerkskunst zu

sehen sind. (Es folgen fünf weitere Verse.)

Ähnliche Verse gibt es sogar schon vor Abu Nuwäs, nämlich bei zwei
Dichtern, die noch im 8. Jahrhundert gestorben sind. Den beiden betreffenden

Gedichten fehlt zwar der Binnenreim als unumstößlicher Beweis der

Vollständigkeit am Anfang, aber das Fehlen des Binnenreims muß nicht als
Indiz für Unvollständigkeit gewertet werden. Beide Gedichte weisen über
die Konzentration aufeinen Gegenstand und die Verwendung von Hyperbeln
hinaus noch eine weitere Übereinstimmung mit den Gedichten al-Hamdawis
auf: Gesprochen wird von Geschenken, die bekrittelt werden, und zwar von

- Schafen. Das erste, 22 Verse lang, wird im Kitäb al-Agänidem 783 n.Chr.

gestorbenen Bassar Ibn Burd zugeschrieben.34 Es ist wie bei al-Hamdawi in

32 Abu Nuwäs (wie in Fußnote 24), II (1972) 46,4,6, 7.

33 Abu Nuwäs (wie in Fußnote 24), 11(1972) 47,18f.
34 'Ali Ibn al-Husain Abu 1-Farag al-Isbahänl, K. al-Agäni. Büläq 1285, III 62, -8ff/ed.

Dar al-Kutub. Kairo 1927-79, III 228, Iff., daraus in Diwän Bassär Ibn Burd. Ed.

Muhammad at-Tähir Ibn 'ÄSür. Kairo 1950-66, IV 131, 3ff; einem sonst anscheinend

wenig bekannten 'Ubaid oder 'Abid Ibn al-Ahtal ist das Gedicht mit 18 Versen (vier
davon nicht in der Bassär-Version enthalten) zugeschrieben bei Abu Muhammad
'Abdallah Ibn Muslim Ibn Qutaiba, 'Uyün al-Ahbär. Kairo 1925-30, III 41, 14ff Das

Gedicht hat bereits Arazi, "Thèmes" (wie in Fußnote 2) S. 286 erwähnt.



970 TILMAN SEIDENSTICKER

tadelnd-spöttischem Ton an einen Mann gerichtet, der dem Dichter ein zu

mageres Schaf geschenkt hat. Ich zitiere fünfVerse, die die von al-Hamdawi
her bekannte Hyperbolik wenigstens im Ansatz auch aufweisen:

4. (wahabta salühan tawahhamtu anna r-ri'ä'a saqauhä li-yushilahä
l-hanzalä

8. wada 'tu yammi 'alä zahrihäfa-hiltu haräqifahä gandalä
9. wa-ahwatsimulili-'urqübihäfa-hiltu'aräqlbahä migzalä
12. am-aswl wa-atbudu min lahmihä wa-atyabu min däka madgu s-salä
21. sa'altuka lahman U-sibyäninäfa-qadzidtanlfMmü 'uyyalä

4. Du hast ein Schaf mit Durchfall verschenkt; ich meinte, die Hirten hätten
ihm Koloquinthe verabreicht, damit die ihm den Leib öffne.

8. Ich legte meine rechte Hand auf seinen Rücken und meinte, seine Hüfte sei

ein Stein,
9. und meine Linke tat ich auf seine Knie, die mir wie Spindeln vorkamen.
12. Oder soll ich sein Fleisch braten und kochen? Aber besser als das wäre es,

auf der Haut einer Fruchtblase herumzukauen.
21. Ich bat dich um Fleisch für unsere Kinder, doch du hast mir nur ein

weiteres zu stopfendes Maul beschert.

Das zweite Gedicht hat bereits van Ess erwähnt (S. 48); es stammt von Abu
1-Hattäb 'Umar (oder 'Amr) Ibn 'Ämir at-Tamimi aus der zweiten Hälfte
des 8. Jahrhunderts. Dieser klagt in acht Ragazversen darüber, daß das

ihm geschenkte Schaf fleischlos wie ein mit Haut und Wolle umwickeltes
Rohr sei.35

VI

Die Mantel- und auch die Schafsgedichte al-Hamdawis sind von ihrer
Schreibweise her satirisch, und sie haben innerhalb der üppig belegten
Gattung higä' ältere Vorbilder, mit denen sie einerseits die soziale Rahmensituation

- nämlich das Beschenktwerden - und andererseits das Stilmittel

- die Hyperbolik - gemeinsam haben. Daß sie zunächst mit einer anderen

Gattung in Zusammenhang gebracht worden sind, liegt vielleicht an zwei
Besonderheiten. Zum einen haben wir es natürlich mit einer speziellen

35 Abu 'Abdallah Muhammad Ibn Däwüd Ibn al-Garräh, al-Waraqa. Edd. 'Abdalwahhäb
'Azzäm und 'Abdassattär Ahmad Farräg. Kairo 1953 (ßabä'ir al-'arab. 9.), 61, 3ff,
vier Verse auch bei Muhammad Ibn Ishäq an-Nadîm, K. al-Fihrist. Ed. Gustav Flügel.
Leipzig 1871-2,47, 5f./ed. Ridä-Tagaddud. Teheran 1971, 52, -5f; Gamäladdin Abu 1-

Hasan 'All Ibn Yüsuf al-Qiftl, Inbäh ar-ruwät 'alä anbäh an-nuhät. Ed. Muhammad
Abu 1-Fadl Ibrahim. Bd. 1-4. Repr. Kairo/Beirut 1986, IV 13f.



DIE 'MANTELGEDICHTE' DES HAMDAWÎ 971

Form des higä'm tun, es fehlt die direkte Beschäftigung mit der Person
des Geschmähten oder seinen Vorfahren. Zum anderen wird die sonst vom
higä' bekannte Schärfe und Aggressivität durch das ständige Wiederholen
des gleichen Vorwurfs stark abgemildert; die Leute, die den alten Mantel
oder das dünne Schaf verschenkt hatten, konnten vielleicht beim dritten
Gedicht schon selbst darüber lachen.

Zum Schluß noch ein Wort zur von van Ess erwogenen Möglichkeit
einer antiken Ableitung - wir erinnern uns an die interessante Parallele bei
Hugo von Orleans aus dem 12. Jahrhundert, wo ein schäbiger Mantel, den

Hugo geschenkt bekommen hatte, selbst spricht. Der einleitende Vers war
auch eine Art Klassikerzitat gewesen, "bin Jakob nur, Esaù nicht", hatte der
Mantel seinen Zustand unter Anspielung auf die unterschiedliche Behaarung
der Isaakssöhne beschrieben. Wie van Ess selbst sagt, ist die Hypothese
gemeinsamer antiker Wurzeln fraglich, da uns für griechische Mantelgedichte
überzeugende Belege fehlen. Davon abgesehen haben arabische Dichter
sich kaum je für griechische Dichtung interessiert, und ihre eigene Tradition

bietet ja auch, wie wir gesehen haben, hinreichend Vorbilder für die

Ableitung der Gedichte al-Hamdawis. Sogar die Kombination speziell eines

Schmähgedichtes mit einem Klassikerzitat ist schon lange vor ihm belegt,
nämlich bei Abu Nuwäs36 und einem etwas jüngeren Zeitgenossen.37

36 Abu Nuwäs (wie in Fußnote 24), I (1958) 43, 8, übersetzt bei Ewald Wagner, Abu
Nuwäs. Eine Studie zur arabischen Literatur der frühen 'Abbäsidenzeit. Wiesbaden
1965 (Akademie d. Wissenschaften und d. Literatur. Veröffentlichungen d. orientalischen

Kommission. 17.), S. 430. In einem Gedicht gegen Muhammad Ibn Riyäh heißt

es über dessen Mutter "Und als sie (die Lanze [= der Penis]) tief in sie eingedrungen

war, sang sie: 'Die Familie Butainas rief zum Aufbruch'"; der zweite Halbvers stammt

von Gamil. Es scheint dies bei Abu Nuwäs der einzige Fall von tadmm in einem

Schmähgedicht zu sein, man vgl. die Liste von 36 Fällen bei Alan Jones, "Final tadmin
in the poems ofAbu Nuwäs", Arabicus Felix: luminosus Britannicus. Essays in honour

ofA.F.L. Beeston on his eightieth birthday. Ed. A. Jones. Reading 1991, S. 61-73, hier
71-3. Jones hat diese Liste allerdings anhand der Edition von Ahmad 'Abdalmagid al-
Gazäll (Beirut 1953) zusammengestellt, in der auch unser Stück nicht enthalten ist.

37 Anonymes Schmähgedicht von vier Versen bei al-Hatib al-Bagdädl, al-Buhalä'. Edd.

Ahmad Matlüb, Hadiga al-Hadlfl u. Ahmad Nägi al-Qaisi. Bagdad 1964, S. 131, 2ff.
Der zweite Halbvers ist jeweils der Mu'allaqa des Imra'alqais entnommen. Zitiert wird
das Stück von 'Abdassamad Ibn al-Mu'addal, somit also spätestens um 854 n.Chr.




	Die Gattungszugehörigkeit der "Mantelgedichte" des Hamdawī

