
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: Sprechende Tiere in der arabischen Prosa

Autor: Wagner, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA*

Ewald Wagner

Bei den Arabern muß man, selbst wenn man über die Prosa reden will, mit
der Poesie beginnen. Das gilt auch für unser Thema: die redenden Tiere
oder allgemeiner ausgedrückt, die Anthropomorphisierung von Tieren.

Die altarabische Poesie gilt als realistisch insofern, als sie gemeinhin
nur Erlebbares beschreibt. Die Grenze zum rein Imaginären, hinein in die
Welt der Phantasie, in der in der realen Welt Unmögliches vorkommt,
überschritt sie nur selten. Um mit dem arabischen Literaturkritiker Häzim al-
Qartäganni (gest. 1285) zu sprechen, beschränkte sich der altarabische Dichter

auf den ihtiläq imkänl, "Die Erfindung im Bereich des Möglichen", und
vermied den ihtiläq imtinä'I, "die Erfindung von Unmöglichem".1

Aber gerade die sprechenden Tiere waren eine Vorstellung,2 mit der der
Dichter gelegentlich in die Welt der Phantasie eindrang. Die meisten der

zwanzig Dichterstellen zur Begegnung mit dem Wolf, die Manfred Ullmann
in seiner immer wieder lesenswerten Studie zusammengestellt hat3,
beschreiben den Wolf zwar zumeist nur in präziser Realität, in dreien ergreift
der Wolf aber das Wort4, und das ist, wie jeder Beduine weiß, eine klare
"Erfindung von Unmöglichem". Sprechende Tiere kamen, zwar selten, auch

sonst in der vor-'abbäsidischen arabischen Poesie vor, so Schlange5, Taube6,

allgemein Vögel7 und Hyäne8; an den von Ullmann gut aufgearbeiteten

* Dies ist der leicht erweiterte und mit Anmerkungen versehene Text eines Vortrages, den

ich im Jahre 1993 in Leipzig, Basel und Heidelberg gehalten habe. Die Vortragsform ist
beibehalten worden.

1 Wolfhart Heinrichs, Arabische Dichtung und griechische Poetik. Beirut 1969, S. 46 und
65; vgl. auch Ewald Wagner, Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. 1. Darmstadt

1987, S. 177-87, bes. S. 181-82.
2 Begegnungen mit der gül, wie sie Ta'abbata Sarran hatte, vgl. Wagner, Grundzüge,

S. 140, darf man wohl nicht im Reich der Phantasie ansiedeln, da Dämonen für die
alten Araber Realität waren.

3 Manfred Ulimann, Das Gespräch mit dem Wolf. München 1981.

4 Vgl. Ullmann, Gespräch S. 137-38.
5 Vgl. Wagner, Grundzüge S. 164-65 (an-Näbiga).
6 Ebda, S. 174 (Sabr al-Gayy al-Hudali).
7 Ebda, S. 174 (al-Walld b. Yazid).
8 Al-Gähiz, K. al-Hayawän, ed. 'Abdassaläm Muhammad Härün, Bd. 6. Kairo 1944,

S. 443-45 (Beduine; die urgüza ist auch formal wegen des mit den Sprechern
wechselnden Reims interessant); vgl. auch Gholam-Ali Karimi, "Le Conte animalier dans la



938 EWALD WAGNER

Wolfsgedichten kann man aber leicht das Fortschreiten der Anthropomorphi-
sierung aufzeigen, und deshalb beschränke ich mich hier auf sie. Zunächst
wird eine typische Eigenschaft des Wolfs, das Von-der-Hand-in-den-Mund-
Leben, wie menschliches Verhalten interpretiert und entweder mit der eigenen

Lebensweise parallelisiert9 oder getadelt. Dann wird der Wolf angeredet,

als ob er die menschliche Sprache verstünde. Als weiterer Schritt führt
das Tier Selbstgespräche.10 Bei al-Kumait ist die Klage des Wolfs über
seinen Hunger schon so beredt, daß er fast reines Arabisch spricht11, und
bei drei Dichtern tut er es dann wirklich.

Wir haben gesehen, daß die vor'abbäsidischen12 arabischen Poeten mit
ihren sprechenden Tieren das Tor zur literarischen Fiktion geöffnet haben,
aber doch nur einen winzigen Spalt: Die Zahl der überlieferten Verse, die
sie Tieren ins Maul oder in den Schnabel legten, dürfte weit unter einer
Promille ihrer erhaltenen Gesamtproduktion liegen.

Wenden wir uns jetzt der Prosa zu! Diese war von Haus aus noch viel
fiktionsfeindlicher als die Poesie. Hier war sogar ihtiläq imkäni, Erfindung
im Bereich des Möglichen, verpönt. Nur das erschien berichtenswert, was
durch eine bis auf einen Augenzeugen zurückgehende Überliefererkette in
seiner historischen Wahrheit verbürgt war. Die Islamkunde hat seit langem
festgestellt, daß die Überliefererketten selbst im religiösen, juristischen und
historischen Bereich die Historizität der Aussagen keineswegs garantieren

littérature arabe avant la traduction de Kalila wa Dimna", Bulletin d'études orientales
28 (1975. '77): 51-56, hier 53-54.

9 Einmal (Pseudo-Buhtun) erfolgt die Parallelisierung auch in umgekehrter Richtung,
zur Vertierlichung des Menschen: kiläna bihä dj'bun "Jeder von uns beiden ist in ihr
(der unwirtlichen Wüste) ein Wolf, vgl. Ullmann, Gespräch, S. 85-86.

10 In den Wolfsepisoden klingt das nur ganz kurz an: yuhadditu nafsahü bi-sähibihi
"(Jeder von uns beiden) führt (argwöhnische) Selbstgespräche über seinen Gefährten"
(wiederum Pseudo-Buhtun in dem bereits Anm. 9 zitierten Vers), vgl. Ullmann,
Gespräch, S. 86. Aber andere Tiere lassen sich von ihrer Seele anreden, so ein Jagdhund
bei an-Näbiga und eine Antilopenkuh bei Ibn Muqbil, vgl. Wagner, Grundzüge, S. 107

und 174.
11 wa-käda mina l-ifsähi bis-sakwiyu'ribü, vgl. Ullmann, Gespräch, S. 97; 99-100.
12 In späterer Zeit fangen dann auch unbelebte Gegenstände an zu sprechen, so Tüchlein,

die sich Verliebte zuschicken, vgl. al-Wassâ, K. al-Muwassa, ed. by Rudolf Ernst
Brünnow. Leiden 1886, S. 175, Z. 7-8; Franz Rosenthal, Four Essays on art and
literature in Islam. Leiden 1971, S. 93-95, oder bei dem Spanier Ibn Hafäga ein Berg,
vgl. Ibn Hafäga, Diwän, ed. as-Sayyid Mustafa Gazi. Iskandariya 1960, S. 216 (Nr.
164), Z. 8 - S. 217, Z. 4; übers. Henri Pérès, La Poésie andalouse en arabe classique au
Xie siècle. Paris 1953, S. 159-60; übers, auch von Magda al-Nowaihi und Christopher
Middleton in: Salma Khadra Jayyusi [Hrsg.], The Legacy of Muslim Spain. Leiden
[usw.] 1992, S. 390-92.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 939

und daß sie im literarischen Bereich des adab zwar der Quellenanalyse von
Einzelwerken dienlich sein können, über die Fiktionalität der meisten der
erzählten Anekdoten und Geschichten aber nicht hinwegtäuschen können.
Dies muß natürlich auch den ac/a6-Autoren selbst und ihren Lesern klar
gewesen sein. Trotzdem aber wollte man jahrhundertelang aufdiese "Fiktion
der Historizität" nicht verzichten. Erst die Maqämendichter Badi'azzamän
al-Hamajiäni und al-Hariri bekannten sich offen dazu, Fiktion zu bieten.13

Zwar verzichteten auch sie nicht auf den Berichterstatter, aber sie gaben zu,
daß bereits er eine fiktive Persönlichkeit war.14

In diese fiktionsfeindliche literarische Tradition platzte nun in den
ersten Jahren der 'Abbäsidenzeit Ibn al-Muqaffa's Übersetzung von Kaiila
und Dimna15 mit ihren zahlreichen sprechenden Tieren in Rahmenerzählungen

und illustrierenden Fabeln.
Die Frage, wieweit hiermit nun wirklich etwas Neues in die arabische

Prosa eindrang, ist nicht leicht zu beantworten. Ganz neu war es sicherlich
nicht; denn in Süra 27, Vers 18 und 22ff. sprechen bereits Ameise und
Wiedehopf im Beisein von bzw. zu Salomo. Dagegen sind die angeblich
aus der Zeit vor Ibn al-Muqaffa' stammenden Fabeln und Tiergeschichten,
die Karimi16 zusammengestellt hat und in denen auch sprechende Tiere
vorkommen, sehr schwer zu datieren. Uns sind sie nur aus späten Autoren
wie Ibn 'Abd Rabbihi (gest. 940) und al-Maidäni (gest. 1124) bekannt.
Wann sie erfunden worden sind, läßt sich schwer sagen.17 Derjenige, der

13 Zum Bekenntnis zur Fiktionalität als wichtiges Charakteristikum der Maqämen vgl.
A.F.L. Beeston, "The Genesis of the maqämät genre", Journal of Arabie literature 2

(1971): 1-12, hier S. 9; J.N. Mattock, "The early History ofthe maqäma", Ebda 15

(1984): 1-18, hier S. 1.

14 Zum Hineinwirken des "witnessing system" bis in Tausendundeine Nacht vgl. Mia I.

Gerhardt, The Art of story-telling. A literary study ofthe Thousand and one nights.
Leiden 1963, S. 378-83.

15 Von den zahlreichen Editionen der Übersetzung Ibn al-Muqaffa's wurden hier benutzt:
La Version arabe de Kaliiah et Dimnah, ed. L. Cheikho. Beyrouth 1905; K. Kaiila wa-
Dimna, ed. 'Abdalwahhäb 'Azzäm. Kairo 1941; Atär Ibn al-Muqaffa', ed. 'Umar Abu
n-Nasr. Bairüt 1966, S. 33-276. Übers, wurde der Text u.a. von André Miquel, Le Livre
de Kaiila et Dimna. Paris 1957. Bei Zitaten werden zunächst die Seitenzahlen der

Editionen und dann hinter Schrägstrich die der Übersetzung angegeben, soweit das

betreffende Zitat in den verschiedenen Versionen vorkommt.
16 Vgl. o. Anm. 8. Die Zusammenstellung von Carl Brockelmann, "Fabel und Tiermärchen

in der älteren arabischen Literatur", Islamica 2 (1926): 96-128, ist ebenfalls ausschließlich

späten Quellen entnommen, erhebt aber auch nicht den Anspruch, vor'abbäsidisches
Material zu bieten.

17 Al-Maidäni führt seine Geschichten von sprechenden Tieren ohne Quellenangabe im
Kommentar zu Sprichwörtern an. Im einen Falle (Georg Wilhelm Freytag, Arabum



940 EWALD WAGNER

seinen Brünnow-Fischer18 eifrig studiert hat, weiß, daß selbst bei einem so
ernsthaften Historiker wie at-Tabari arabische Stuten bei der Sürat al-Baqara
schwören, wenigstens, wenn sie Atläl heißen und in al-Qädisiya über einen
Kanal springen sollen.19 Aber auch at-Tabari (gest. 923) ist natürlich spät,
und über die Überlieferer in seinem isnäd läßt sich wenig ausmachen.

Von keinem der genannten Texte läßt sich mit Sicherheit sagen, daß er
aus vor'abbäsidischer Zeit stammt; aber selbst wenn sie sämtlich älter als
750 sein sollten, ist ihre Zahl doch - ebenso wie die poetischen Belege - so

geringfügig, daß man getrost sagen kann, daß Ibn al-Muqaffa's sprechende
und wie Menschen handelnde Tiere für den arabischen Leser etwas in höchstem

Maße Ungewöhnliches gewesen sein müssen.
Ich möchte mich im folgenden Hauptteil meines Vortrages deshalb auf

die Frage konzentrieren: "Wie hat dieser von außen gekommene Impuls auf

Proverbia, Nachdr. Osnabrück 1968, T. 2, S. 336 al-Maidäni, Magma' al-amläl.
Bairüt 1961-62, Bd. 2, S. 120-21) handelt es sich um eine Prosawiedergabe des Inhalts
des Gedichts von an-Näbiga über das Gespräch zwischen Rächer und Schlange, vgl.
Wagner, Grundzüge, S. 164-65, im zweiten Fall, einem Gespräch zwischen Hase und
Eidechse (Freytag, Proverbia, T. 2., S. 204-5 Maidäni, Magma', Bd. 2, S. 28-9),
leitet al-Maidäni die Geschichte mit den Worten ein: "Dies gehört zu dem, was die
Araber über die Sprache der Tiere behaupten", d.h. auch er berichtet mit einem Vorbehalt

gegen das Fiktive. Ibn 'Abd Rabbihl gibt zwei lsrä'Atyät wieder. Das Gespräch
zwischen dem Sperling und dem fallenstellenden israelischen Asketen (Ibn 'Abd Rabbihl,
K. al-'Iqd al-farid, ed. Ahmad Amin, Ahmad az-Zain, Ibrahim al-Abyäri, Bd. 1-7.
Bairüt 1983, Bd. 3, S. 218) fuhrt er mit isnäd auf Wahb b. Munabbih (gest. ca. 728)
zurück, das Gespräch zwischen der Lerche und den Israeliten (ebda Bd. 3, S. 68)
überliefert er von 'Ämir b. Sarähil aä-§a'bi (gest. 722). In beiden Fällen lagen nach
Walter Werkmeister: Quellenuntersuchungen zum Kitäb al- 'Iqd al-farid des Andalusiers
Ibn 'Abdrabbih (246/860-328/940). Ein Beitrag zur arabischen Literaturgeschichte.
Berlin 1983, S. 250-53; S. 420-35, bes. S. 429, keine schriftlichen Quellen zugrunde.
Wahb b. Munabbih werden gern Isrä'Alyät zugeschrieben.

18 Rudolf Ernst Brünnow, August Fischer, Arabische Chrestomathie aus Prosaschriftstellern.
8. Aufl. Leipzig 1964, S. 98, Z. 1 at-Taban, Annales, ed. M.J. de Goeje, Nachdr.
Leiden 1964-65, Ser. 1, 5, S. 2338, Z. i 8-2339, 1. Eine Variante beseitigt den Anstoß
und legt den Schwur dem Reiter in den Mund. Da die schwörende Stute aber auch in
die arabische Lexikographie eingedrungen ist, dürfte der textus receptus das Original
wiedergeben. Ibn Manzür, Lisän al-'arab. Bairüt 1955-56, Bd. 11, S. 407, Sp. 2, Z. -4-
408, 1, 2 (s. v. tlt), leitet die Geschichte mit einem ähnlichen Vorbehalt ein wie al-
Maidäni die seine: "(Atläl) ist der Name einer Stute, von der die Araber behaupten, daß
sie sprach, als die Perser am Tage von al-Qädisiya die Flucht ergriffen."

19 Herr Dr. Tilman Seidensticker machte mich noch auf den Ort al-Magär in Palästina
aufmerksam, der den ankommenden Reisenden mit den Worten begrüßt: "hä ana a\ih ",
vgl. al-Hamdänl (gest. 945), Geographie der Arabischen Halbinsel, hrsg. von David
Heinrich Müller. Leiden 1884-91, Nachdr. Amsterdam 1968, S. 130, Z. 25.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 941

die arabische Literatur gewirkt? Hat er die Araber zu eigenem Schaffen
angeregt?" Es steht außer Zweifel, daß Kalîla und Dimna rezipiert wurde
und man sich mit dem Werk auseinandersetzte. Das zeigt sich einmal darin,
daß bereits innerhalb eines halben Jahrhunderts eine erste Versifizierung
durch den Dichter Abän al-Lähiqi (gest. um 815) erfolgte20, der noch mehrere

folgen sollten, und daß noch 250 Jahre später der Philologe Muhammad
b. Husain al-Yamani (gest. 1009) eine Schrift verfaßte, in der er im Sinne
der Anti-Su'übiya nachwies, daß die in Kalîla und Dimna vorkommenden
Sprichwörter alle schon bei den altarabischen Dichtern zu finden seien21.

Aber Rezeption heißt noch nicht Weiterentwicklung der Gattung in eigenen
Werken. Es bleibt also die Frage bestehen: "Hat Kaiila und Dimna das

literarische Schaffen der Araber befruchtet? Was haben sie aus dem neuen
Genre gemacht?"

Nach dem Bekanntwerden einiger neuer Texte in den letzten Jahren
scheint es so, daß wir die erste Frage mit etwas mehr Recht mit "ja"
beantworten können als in der Zeit davor. Im Jahre 1978 edierte Ridwän as-

Sayyid den Anonymus al-Asad wal-gawwäs (Löwe und Schakal) aus dem
12. Jhdt.22 Bereits kurz zuvor waren zwei andere Werke mit sprechenden
Tieren entdeckt und zugänglich gemacht worden: das Sendschreiben über
das Pferd und das Maultier von Abu 'Alä' al-Ma'arrï (gest. 1058) durch
Bint as-Säti'23 und der Panther und der Fuchs von Sahl b. Härün (gest. 830/
31) durch 'Abdalqädir Mahiri24. Zwar waren schon im vorigen Jahrhundert
drei Werke bekannt, in denen sprechende Tiere eine wichtige Rolle spielen
oder zumindest vorkommen. Das erste war der 1851 von Michele Amari als

Conforti politici übersetzte Sulwän al-mutä1, von Ibn Zafar as-Saqali (gest.

20 Carl Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur, Suppl.-Bd. 1. Leiden 1937,
S. 238-39.

21 Mudähät amtâl K. Kalîla wa-Dimna bi-mä asbahahä min as'är al-'Arab, ed. M. Y.

Nagm. Beirut 1961.
22 Al-Asad wal-gawwäs. Hikäya ramzlya 'arablya min al-qarn al-hämis al-higrl, ed.

Ridwän as-Sayyid. Bairüt 1978; Übers, von Gernot Rotter, Löwe und Schakal. Tübingen
u. Basel 1980. Bei Zitaten wird jeweils zunächst die Seitenzahl des Textes und dann

hinter Schrägstrich die der Übersetzung angegeben.
23 Abu l-'Alä' al-Ma'arri, Risälat as-sähil was-sähig, ed. 'Ä'iäa 'Abdarrahmän Bint aä-

Säti'. 2. Aufl. Kairo 1984. Eine ausführliche Inhaltsangabe und literaturgeschichtliche
Wertung hat P. Smoor, "Enigmatic Allusion and double meaning in Ma'arri's newly-
discovered Letter of a horse and a mule", Journal ofArabic literature 12 (1981): 49-73;
13 (1982): 23-52, gegeben.

24 Sahl b. Härün, K. an-Namir wat-ta 'lab, hrsg. und ins Franz, übers, von 'Abdalqädir al-

Mahiri. Tunis o.J. Hier wird erst die Seitenzahl des Textes und dann hinter Schrägstrich
die der Übersetzung angegeben.



942 EWALD WAGNER

1169)25. Das zweite war der 1858 von Friedrich Dieterici übersetzte Streit
zwischen Tier und Mensch vor dem König der Dschinnen innerhalb der
Rasä'il ihwän as-safä'26, und das letzte war Tausendundeine Nacht.21 Zwei
von diesen Werken stehen aber ebenso wie das Sendschreiben Abu l-'Alä'
al-Ma'arris außerhalb des Stranges, der von Kalîla und Dimna zu Löwe und
Schakal führt. Insofern kommt Löwe und Schakal eine besondere Bedeutung

für die Beantwortung der genannten Fragen zu.
Tausendundeine Nacht galt den arabischen udabä' nicht im strengen

Sinne als Literatur. Die in ihnen enthaltenen Typen von Erzählungen dienten

- eben wegen ihrer Fiktionalität - nur der Unterhaltung von Frauen und
Kindern. Die Texte waren deshalb von der sonst üblichen literarisch-schriftlichen

Weitergabe ausgeschlossen und weitgehend der mündlichen
Überlieferung überlassen.28 Ihr Einfluß auf die Literatur der Gebildeten war
entsprechend gering. Umgekehrt war Tausendundeine Nacht jedoch starken
Einflüssen der hohen Literatur ausgesetzt. Und diese Einflüsse sind für
unser Thema nicht ganz uninteressant. Ich werde zum Schluß meines
Vortrages kurz darauf zu sprechen kommen.

Tier und Mensch, das mit einer Abfassungszeit um 95029 etwa in der
Mitte zwischen Kalîla und Dimna und Löwe und Schakal liegt, soll zeigen,
daß der Mensch innerhalb der Schöpfung die höchste Stelle innehat, daß
aber auch den Tieren ein Rang innerhalb der Schöpfung gebührt, den der
Mensch zu achten hat. Einerseits macht die Form des Streitgesprächs, wie

25 Solwan el mota ' ossiano Conforti politici di Ibn Zafer arabo siciliano del XII secolo.
Versione italiana di Michele Amari. Firenze 1851. Eine moderne Edition ist: Ibn Zafar
as-Saqall, as-Sulwänät fi musämarat al-hulafä' was-sädät. Sulwän al-mutä'fi 'udwän
al-atbä', ed. Abu Nahla Ahmad b. 'Abdalmagld. Kairo 1978. Die Neuausgabe der
Amari'schen Übersetzung durch Paolo Minganti. Palermo 1973 lag mir nicht vor. -Aus
den Illustrationen des Sulwän al-mutiV stammt übrigens die Miniatur mit einem Bären
und einem Affenpärchen aus dem 14. Jhdt., die sich als Einzelblatt erhalten hat, vgl.
Richard Ettinghausen, Arabische Malerei. Genf 1979, S. 140-41.

26 Friedrich Dieterici, Der Streit zwischen Mensch und Thier. Ein arabisches Mährchen
aus den Schriften der lauteren Brüder. Berlin 1858, Nachdr. Hildesheim 1969. Ich
zitiere die Edition: Thier und Mensch vor dem König der Genien. Ein arabisches
Märchen aus den Schriften der lauteren Brüder in Basra, hrsg. von Friedrich Dieterici.
Leipzig 1879, Nachdr. Hildesheim 1969, und nach Schrägstrich die neueste deutsche

Übersetzung von Alma Giese, Ihwän as-Safä'. Mensch und Tier vor dem König der
Dschinnen. Aus den Schriften der Lauteren Brüder von Basra. Hamburg 1990.

27 Bekannteste deutsche Übersetzung von Enno Littmann, Die Erzählungen aus den

tausendundein Nächten. Wiesbaden 1953. Ich zitiere nur diese Übersetzung.
28 Heinz und Sophia Grotzfeld, Die Erzählungen aus "Tausendundeiner Nacht". Darmstadt

1984, S. 22-24.
29 Vgl. Giese, Mensch, S. XX.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 943

das auch in den munäzarät der Fall ist, das Reden der Tiere von der Anlage
des Werkes her erforderlich, andererseits verteidigen die Tiere gerade ihre
Tierlichkeit, ihre charakteristischen tierischen Eigenschaften. Damit sind
der Anthropomorphisierung Grenzen gesetzt.

In der um 102030 - also wohl auch noch vor Löwe und Schakal -
verfaßten Risala al-Ma'arrïs repräsentieren die Tiere wenigstens teilweise
lebende und historische Persönlichkeiten31, wodurch der Anthropomorphi-
sierungsgrad ebenfalls in gewissem Umfange festgelegt ist.

Die verbleibenden drei Werke, d.h. Panther und Fuchs, Sulwän al-mutä'
und Löwe und Schakal sind dagegen wie Kalîla und Dimna der Intention
der Verfasser nach Fürstenspiegel. Die Identität der Gattung erleichtert
einen Vergleich der Grade der Vermenschlichung von Tieren in den Werken,
da gattungsspezifische Unterschiede sich nicht mit entwicklungsgeschichtlichen

mischen können. Im folgenden möchte ich jedoch nur Kaiila und
Dimna und Löwe und Schakal in den Mittelpunkt meiner Betrachtung stellen,

da sie - bei aller Verschiedenheit, die es ja gerade zu untersuchen gilt -
im Aufbau ähnlich sind. In beiden Fällen handelt es sich um eine
Tiergeschichte als Rahmen, in die andere Geschichten eingefügt sind. Anders ist
es bei den beiden anderen Fürstenspiegeln: Panther und Fuchs ist eine
einfache Tiergeschichte ohne eingerahmte Geschichten, und der Sulwän al-
mufi1 ist dem Aufbau nach ein einfaches adab-Werk, in dem fünf menschliche

Verhaltensweisen jeweils durch Koranzitate, prophetische Traditionen,
Dichterverse und Geschichten zumeist persischer Herkunft belegt werden.
Unter den Geschichten befinden sich auch einige Fabeln, in denen Tiere
sprechen.

Wenn wir uns nun Kalîla und Dimna und Löwe und Schakal zuwenden,
so ist zunächst auffällig, daß sowohl Ibn al-Muqaffa' als auch der Anonymus
des 11-/12. Jahrhunderts es für nötig halten, in ihren Vorworten das Auftreten

sprechender Tiere in ihren Werken zu begründen. Solche Begründungen
kommen auch in Fabelsammlungen anderer Kulturkreise vor32; bei Kalîla
und Dimna fallt aber immerhin auf, daß die Begründung nicht in den
beiden Vorworten steht, die aus der Sassanidenzeit stammen, sondern in
dem, das Ibn al-Muqaffa' hinzufügen zu müssen glaubte, als das Werk in
den arabischen Kulturkreis eintrat. Er beginnt33:

30 Vgl. Smoor, "Allusion" II, S. 28, Anm. 81.
31 EbdaI,S.57.
32 So Luther in der Vorrede seiner Fabelsammlung von 1530, vgl. Reinhard Dithmar, Die

Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik, 6. unv. Aufl. Paderborn 1984, S. 124.

33 Ibn al-Muqaffa' S. 46 (Ch.); 3 ('Az.); 68 (AN.) / 9.



944 EWALD WAGNER

Dies ist das Buch von Kalîla und Dimna. Es gehört zu den Fabeln (amtäl) und
Geschichten (ahädii), die die Gelehrten Indiens verfaßten, und bei denen sie inspiriert

wurden, in sie die rhetorisch vollkommensten Reden, die sie finden konnten,
in der Weise, die ihnen beliebte, einzufügen. Die Gelehrten aller Völker und Zungen

streben nämlich fortwährend danach, daß man sie versteht. Sie wenden
deshalb allerlei Tricks (hiyal) an und versuchen alle Mittel, über die sie verfugen,
hervorzuholen, um ihre Wissenschaften und Weisheiten öffentlich bekannt zu
machen. Zu diesen Mitteln gehörte es dann sogar, dieses Buch in die Münder des
Viehs und der Vögel zu legen.

Während Ibn al-Muqaffa' sich noch damit begnügt, zu erklären, daß der
Kniff der Tierrede nötig ist, um die Leser zu interessieren, wird derAnonymus
sehr viel ausführlicher. Er entschuldigt die in der Fiktion liegende
Täuschung damit, daß auch Gott den Trick der Lüste benutze, um damit andere
Ziele zu erreichen. Bei ihm heißt es:34

Wisse, daß die Weisen die Weisheit in Geschichten verborgen, den Tieren in den
Mund gelegt und in Erzählungen gekleidet haben, damit sie weniger auf den
Herzen lastet und die Ohren sie williger aufnehmen... Die Weisen taten es dem

gütigen Arzt gleich, der die Arznei in einer Speise verbirgt, nach der sich die Seele
sehnt. Und sie taten es, um die Seelen der Knaben und Jünglinge zu überlisten
(hud'atan), damit sich diese, weil sie ständig aufungewöhnliche Geschichten (istiträf
al-huräfät) aus sind, für das Ungewöhnliche in den Fabeln begeistern und sich
dann mit den Fabeln die Weisheit fest in ihrer Brust verankert, in ihre Herzen
eindringt und das Wissen in ihren Seelen Wurzeln schlägt. Sie taten es dem Jäger
gleich, der in irreführender Absicht dem Vogel Körner hinwirft, nicht um ihn zu
füttern, sondern zu einem anderen Zweck, der dem Vogel aber verborgen ist.

Gegen die Täuschung (hadl'a) ist nichts einzuwenden, wenn sie zu Gedeih
und Nutzen ist. Du siehst ja auch, daß der mächtige und erhabene Gott den

Hungerschmerz und die Eßlust geschaffen hat, um uns zum Essen aufzufordern, da
das Essen den Menschen am Leben erhält. Und Er hat die geschlechtliche Lust
geschaffen, da die Verbindung der Geschlechter die Erhaltung der Nachkommenschaft

bewirkt. Nicht die Lust, sondern der Nutzen ist in beiden Fällen das Ziel...
Alles dies, was ich aufgrund obiger Entschuldigung 'ua\r) dem Löwen und dem
Schakal in den Mund gelegt habe, habe ich in 21 Kapiteln angeordnet usw.

Man sieht, daß der spätere Autor mehr Rechtfertigungsbedarf sieht als der
frühere. Es ist nun interessant, daß auch 'Ali b. as-§äh al-Färisi, der sonst
unbekannte Autor des vierten Vorworts zu Kaiila und Dimna, das Problem
der Tiersprache nochmals anspricht.

Wie A.F.L. Beeston35 gezeigt hat, taucht dieses Vorwort zum ersten Mal
in einem 1330 datierten Manuskript von Abu 1-Ma'älis neupersischer Über-

34 LöweundSchakal, S. 39-41/17-19 (Übers, hierwie im folgenden von Rotter übernommen).
35 "The "All Ibn Shäh' Preface to Kalilah wa Dimnah", Oriens 7 (1954): 81-84.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 945

Setzung von Ibn al-Muqaffa's Kaiila und Dimna als Anhang auf. Beeston
vermutet wohl zu recht, daß 'Ali b. as-Sähs Anhang aus dem Ende des

13. Jhdts. stammt, ursprünglich persisch verfaßt wurde und von dort in die

späteren arabischen Handschriften von Kalîla und Dimna als Vorwort
übernommen wurde. Chronologisch ist es also nach dem Vorwort des Anonymus
einzuordnen. Al-Färisi erzählt in seinem Vorwort, wie es dazu kam, daß der
indische Philosoph Bidbä dem König Dabsalim die Fabeln von Kaiila und
Dimna erzählte und sie dann niederschrieb. In dem Abschnitt über die

Verwendung der Tiersprache geht es al-Fârisï in erster Linie darum,
klarzumachen, daß Bidbä die philosophischen Weisheiten nur deshalb Tieren in
den Mund legte, um dem Wunsch des Fürsten zu entsprechen, Weisheit mit
Scherz zu mischen. Mit der Tiersprache hätte er sozusagen sein Scherzsoll
erfüllt. Das was die Tiere sagten, sei aber ernsthafte Weisheit. Die Weisen
lauschten deshalb nur den Weisheiten, ohne sich um die Tiere und den
Scherz zu kümmern. Die Dummköpfe dagegen wendeten sich dem Buch
aus Erstaunen über die Unterhaltung der Tiere zu. Sie faßten das Buch als
Scherz aufund unterließen es, den Sinn der Reden zu verstehen.36 Implicite
empfiehlt al-Färisi somit den Lesern, die alberne Fiktion der Tiersprache zu
ignorieren und sich auf den philosophischen Gehalt zu konzentrieren.

Ibn Zafar as-Saqali rechtfertigt im Vorwort des Sulwän ebenfalls
ausführlich die Tiergeschichten, die er in sein Werk eingefügt hat. Er glaubt,
daß er dadurch, daß er im Stile von Kaiila und Dimna geschrieben habe,
die Langeweile des Adressaten am besten vertreiben und die Krankheit
seines Herzens am besten heilen könne. Er habe deshalb philosophische
Sentenzen in den Mund der Tiere gelegt. Dann beruft er sich auf die
sprechenden Tiere im Koran und darauf, daß 'Umar b. 'Abdal'azïz die Erde der
Gräber habe sprechen lassen und daß der Kalif 'Ali eine Fabel erzählt habe,
in der zwei Stiere und ein Löwe sprechen37.

Es sei noch erwähnt, daß auch die Lauteren Brüder von Basra in einem
Nachwort glauben, sich dagegen verwehren zu müssen, daß ihre Abhandlung

"Knabenspielerei und Gefasel der Brüder" (mal'abat as-sibyän wa-

36 Ibn al-Muqafïà', S. 53-54 (AN.) / 298-99.
37 Ibn Zafar hat zwei stark voneinander abweichende Versionen seines Sulwän verfaßt,

von denen die erste einem syrischen und die zweite einem sizilianischen Großen
gewidmet ist. Sowohl die Übersetzung von Amari als auch die Edition von 'Abdalmagid
geben die zweite Version wieder, die nur ein sehr kurzes Vorwort aufweist, in dem die
uns interessierenden Passagen fehlen. Amari hat aber in seinen Anmerkungen zu dem
Vorwort der zweiten Version das ganze Vorwort der ersten Version nach einer anderen
Handschrift übersetzt. Auf diese Übersetzung stützen sich meine Angaben, vgl. dort
S. 217-22.



946 EWALD WAGNER

mahrafat al-ihwän)3* sei, und al-Ma'arri weist wie Ibn Zafar auf die
sprechenden Tiere im Koran hin.39

Der Vergleich der Vorworte ergibt, daß bereits Ibn al-Muqaffa' anders
als seine indisch-persischen Vorgänger befürchtete, daß das gebildete arabische

Publikum, an das er sich wandte, es nicht als selbstverständlich ansehen

würde, daß Tiere in einem literarischen Werk sprechen können. Der
Anstoß, den Ibn al-Muqaffa' gegeben hatte, hatte nun nicht etwa zur Folge,
daß man das neue literarische Mittel voll akzeptierte, vielmehr scheint mit
sich vergrößerndem zeitlichen Abstand der Erklärungs- und Entschuldigungszwang

eher größer als kleiner geworden zu sein.

Wenn wir nun über die Vorworte hinaus zu den eigentlich erzählenden
Teilen der Werke vordringen, so haben wir zwischen der Rahmenerzählung
und den eingerahmten bzw. eingefügten40 Geschichten zu unterscheiden.
Ich muß deshalb kurz auf den Aufbau der Werke eingehen. Der äußere
Rahmen von Kalîla und Dimna ist ein Gespräch zwischen zwei Menschen,
dem König Dabsalim und dem Weisen Bidbä, in dem der König den Weisen

bittet, verschiedene Lebenssituationen durch Geschichten zu illustrieren.
Der Weise kommt dem Wunsche nach und erzählt zu Beginn als Beispiel
für eine Freundschaft, die durch die Intrigen eines Lügners zur Feindschaft
wird, die Geschichte von dem Löwen und dem Stier, in der die beiden
Schakale Kaiila und Dimna die Hauptrollen spielen. Diese Geschichte, die
die bei weitem längste des Buches ist und deren Protagonisten ihm den Titel
gaben, ist ihrerseits eine Rahmenerzählung, in der die handelnden Tiere
viele Geschichten, darunter wiederum zahlreiche Tiergeschichten, erzählen.
Auch in die anderen Geschichten Bidbäs sind häufig weitere Geschichten
eingefügt, sie drängen den Rahmen aber nicht in der Weise in den Hintergrund

wie in der Geschichte von dem Löwen und dem Stier. Im folgenden
werde ich den Dabsalim-Bidbä-Rahmen als den äußeren und den Löwen-
und-Stier-Rahmen als den inneren Rahmen bezeichnen.

In dem anonymen Werk vom Löwen und dem Schakal ist im Gegensatz
zu Kaiila und Dimna nur eine Rahmengeschichte vorhanden, in der ebenfalls

ein Löwe und zwei Schakale eine wichtige Rolle spielen.
Wenden wir uns zunächst den eingerahmten bzw. eingefügten Geschichten

zu! Hier kommen Tierfabeln und Tiergeschichten nur in Kalîla und
Dimna vor, hier dann allerdings im äußeren und im inneren Rahmen. Im
äußeren Rahmen verwendet der Weise Bidbä, im inneren Rahmen verwen-

38 Mensch und Tier, S. 134/201.
39 Smoor, "Allusion" II, S. 23-24.
40 Zu dem uns hier nicht berührenden Unterschied vgl. Gerhardt, Art, S. 388.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 947

den die beiden Schakale Kaiila und Dimna, aber auch der Löwe und der
Stier die Tierfabeln und Tiergeschichten, um ihre Argumentationen mit
ihnen zu stützen. Aus dem Schicksal der Fabeltiere soll der Gesprächspartner
Rückschlüsse auf die möglichen Folgen seines eigenen Handelns ziehen.
Dies wird aber nicht nur durch Tierfabeln und Tiergeschichten erreicht.
Daneben stehen weitere Mittel zur Verfügung, um den Partner zu überzeugen.

Geschichten aus dem menschlichen Bereich dienen oft dem gleichen
Zweck. Außerdem erscheinen Gleichnisse, Aussagen von Weisen und andere

Sprüche. Schließlich argumentieren die Tiere auch, indem sie die
Einsichtigkeit und Logik ihrer Worte direkt wirken lassen.

Sehen wir nun, welche der Mittel der Argumentation aus dem Repertoire

von Kaiila und Dimna von dem Anonymus in seinen Löwen und
Schakal übernommen wurden! Auch hier begründen die Schakale und der
Löwe ihre Ansichten und Mahnungen sehr häufig direkt. Daneben benutzen
sie Vergleiche, z.B.:41

Alles in der Welt ist miteinander verbunden, wie der Bauer nur mit Hilfe des

Schmiedes bestehen kann und der Schmied nur mit Hilfe des Bauern leben kann
und wie der Vogel, der die Zähne des Krokodils ausstochert; denn das Krokodil
zieht daraus ebenso seinen Nutzen wie der Vogel sich davon ernährt.

Die Unsinnigkeit, Reichtümer und Vorräte zu sammeln, wird durch folgendes

Gleichnis illustriert42: "Und wisse, daß der Lebensunterhalt der Ameise
trotz ihres eifrigen Sammeins von Vorräten kein anderer ist als der
Lebensunterhalt des Vogels, der des Morgens mit leerem Bauch davonfliegt und
abends mit vollem Bauch zurückkehrt."

Weiterhin sind Sprüche der Weisen sehr beliebt. Einleitungen wie43:

"Die Weisen (hukamä') haben gesagt", "Ein Weiser hat gesagt" wiederholen

sich alle paar Seiten.
Schließlich finden sich zahlreiche Geschichten aus dem menschlichen

Bereich, darunter - und das ist neu gegenüber Kaiila und Dimna - historische

Anekdoten. So kommen die Kämpfe zwischen Persern und Byzantinern,
der Statthalter des Irak Yüsuf b. 'Umar unter dem Umayyadenkalifen al-
Hisäm (737-41), Salmän al-Färisi und 'Umar b. al-Hattäb, der Härigit Sabib,
der Basüs-Krieg usw. vor.44

41 Löwe und Schakal, S. 45-46/30. (Übersetzung mit kleinen Änderungen gegenüber Rotter).
42 Ebda, S. 46-47/31.
43 Ebda, S. 44-45/30; S. 47/32 usw.
44 Ebda, S. 78f/73f.; S. 135/147; S. 138/150; S. 139/150.



948 EWALD WAGNER

Nicht übernommen hat der Anonymus dagegen die Ti er fabeln und

Tiergeschichten. Die Tiere des Rahmens lassen ihrerseits keine Tiere
sprechen. Zwar werden in Vergleichen, Gleichnissen und Sprüchen, wie wir
gesehen haben, Tiere erwähnt, jedoch nur mit tierischen Eigenschaften ohne

jede Anthropomorphisierung. Offensichtlich hat der Autor Hemmungen
gehabt, seinem Vorbild auch darin zu folgen, daß er den fiktionalen Rahmen
auch noch mit Unmöglichkeiten füllte.

Werfen wir nun von dem Anonymus einen Blick zurück auf Ibn al-
Muqaffa'! Ibn al-Muqaffa' hatte als Übersetzer die Tierfabeln und
Tiergeschichten seiner Vorlage alle übernommen und sich nur im Vorwort deshalb

gerechtfertigt. Ibn al-Muqaffa' hat aber nicht nur übersetzt, sondern hinter
dem inneren Rahmen ein Kapitel eingefügt. Offensichtlich befürchtete Ibn
al-Muqaffa', daß es dem islamischen Rechtsempfinden widersprechen könne,

daß der Schakal Dimna, der durch seine perfiden Intrigen den Tod des

Stiers bewirkt hatte, ungestraft seinen Triumph genießen konnte. Vielleicht
lief es auch seinem eigenen Rechtsempfinden zuwider. Auf alle Fälle läßt er
den König Dabsalim fragen, wie die Geschichte weiterging, und Bidbä
berichtet nun von dem Prozeß gegen Dimna und seiner schließlichen
Hinrichtung. In diesem von Ibn al-Muqaffa' eingefügten Prozeß wird nun wieder

mit zahlreichen Geschichten argumentiert, bezeichnenderweise aber mit
keiner Tierfabel oder Tiergeschichte. Dort, wo er selbst zu Wort kommt, hat
also bereits Ibn al-Muqaffa' auf dieses literarische Genre verzichtet. Besonders

bemerkenswert ist noch, daß in einer Geschichte zwar sprechende
Tiere vorkommen, aber diese sind Papageien45. Die handelnden Personen
der Geschichte glauben zunächst, die Papageien erzählten beobachtete Fakten,

seien also vernunftbegabte Wesen. Es stellt sich aber heraus, daß ihnen
ihre Worte nur andressiert wurden. Somit wird auch diese Geschichte in
den Bereich des Möglichen zurückgeholt.

Sahl b. Härün verzichtet ein gutes halbes Jahrhundert nach Ibn al-
Muqaffa' in seinem Panther und Fuchs ganz auf eingerahmte Geschichten
und somit auch auf Tierfabeln.

Wir können unsere Betrachtung der eingerahmten bzw. eingefügten
Geschichten mit der Feststellung schließen, daß die von Ibn al-Muqaffa' durch
seine Übersetzung in die arabische Literatur eingeführte Möglichkeit,
argumentative Dialoge durch Tierfabeln zu veranschaulichen, bereits von ihm
selbst nicht mehr genutzt wird, wo er zum Autor wird. Dieser Verzicht setzt
sich bis zum Anonymus hin fort.

45 Ibn al-Muqaffa', S. 121-22 ('Az.); 164-65 (AN.)/129-31.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 949

Bevor ich den Rahmen behandle, sei noch eine Nebenbemerkung
gestattet: Man hätte vielleicht erwarten können, daß der Neumuslim Ibn
al-Muqaffa' und erst recht der sunnitische Anonymus die Lücke, die der
Verzicht auf Fabeln hinterließ, durch Autoritätsbeweise aus Koran und
hadli aufgefüllt hätten. Das ist jedoch nicht der Fall. Die Islamisierung
erstreckt sich allein auf die Ethik46, aber nicht auf die Diskussionsstrategie.
Hier stehen die beiden Fürstenspiegel ganz im Gegensatz zu Mensch und
Tier, in dem beide Parteien sich dauernd auf das Wort Gottes berufen47.

Auch bei Sahl b. Härün und al-Ma'arri zitieren die Tiere gelegentlich den
Koran48.

Zur Betrachtung des Rahmens ist es notwendig, zuvor noch einmal auf
die Fabeln im Innern von Kalîla und Dimna zurückzukommen. Die Tiere in
vielen dieser durchweg aus Indien stammenden Fabeln verhalten sich kaum
anders als diejenigen in der Aesop'sehen Fabeltradition.

Lassen sie mich als Beispiel die Fabel von der Laus und dem Floh
nehmen. Sie ist schön kurz - übrigens ein Charakteristikum der klassischen
Fabel - und denjenigen von Ihnen, die arabisch noch aus dem Harder/
Parer49 gelernt haben, bekannt50:

Man behauptet, daß eine Laus längere Zeit im Bette eines reichen Mannes lebte.
Sie pflegte an sein Blut zu gelangen, während er schlief und nichts merkte, indem
sie ganz vorsichtig herankroch. So verblieb sie einige Zeit, bis sie eines Nachts ein
Floh um Gastfreundschaft bat. Sie sagte zu ihm: 'Verbring die Nacht bei uns bei

gutem Blut und in einem weichen Bett!' Der Floh blieb bei ihr. Als dann der Mann
sein Bett aufsuchte, sprang der Floh auf ihn und versetzte ihm einen Stich, der ihn
aufwachen und seinen Schlaf verfliegen ließ. Der Mann stand auf und befahl, sein

Bett zu untersuchen. Man tat das und sah nur die Laus. Sie wurde gefangen und

zerquetscht. Der Floh entkam.

Die Tiere dieser Geschichte leben in ihrer natürlichen Umgebung, dem Bett
eines Mannes. Sie haben ihre natürliche Nahrung, das Blut des Mannes. Sie

zeigen ihre natürlichen Eigenschaften, die Laus kriecht langsam, der Floh
springt, und schließlich ereilt die Laus ein typischer Lausetod, sie wird

46 Bei Ibn al-Muqaffa' durch die Einfügung des Prozesses gegen Dimna und bei dem

Anonymus durch zahlreiche Einzelheiten, vgl. die Einleitungen von Ridwän as-Sayyid
und Gemot Rotter.

47 Vgl. den Anhang der Koranzitate in Giese, Mensch, S. 203-10.
48 Vgl. Mahiri in seinem Vorwort zum K. an-Namir wat-ta 'lab, S. 24, und Smoor, "Allu¬

sion" I, S. 71.
49 Ernst Harder, Kleine arabische Sprachlehre, Neubearb. von Rudi Paret. 10. Aufl. Hei¬

delberg 1964, S. 153-54.
50 Ibn al-Muqafïà', S. 77-78 (Ch.); 72 ('Az.); 124 (AN.) / 78-79.



950 EWALD WAGNER

zerquetscht. Die Anthropomorphisierung erfolgt dadurch, daß die Tiere nach
menschlichen Moralvorstellungen handeln, die Laus gewährt Gastfreundschaft51,

und dadurch, daß sie vernunftbegabt sind, was sich am offensichtlichsten

im Sprechen manifestiert52. Das, was sie in dieser Fabel sagen,
ergibt sich allein aus den Erfordernissen des Handlungsablaufs. Die Laus
predigt nicht indirekt dem Leser.

Die rein menschliche Lehre, wegen derer die Fabel erzählt wird, wird
nicht durch die Anthropomorphisierungen innerhalb der Fabel erreicht,
sondern liegt, wenn sie zu ziehen nicht ganz dem Leser überlassen bleibt,
außerhalb: Entweder in einer angeschlossenen "Moral von der Geschieht"53

oder wie hier und auch sonst meist in Kalîla und Dimna darin, daß die
Fabel eine sich in der Rahmengeschichte ergebende Situation illustriert. In
Bezug auf diese Situation sollen dann die Handlungsträger der
Rahmengeschichte zusammen mit dem Leser belehrt werden54.

Neben diesen "klassischen" Fabeln gibt es in Kaiila und Dimna aber
bereits solche, in denen die Tiere ihren Mittieren Lehren verkünden, die
unmittelbar auf den Leser wirken sollen. Dies geschieht einmal dadurch,
daß sie untereinander mit Weisheiten argumentieren. So verteidigt in der
Geschichte von dem Wolf, dem Raben und dem Schakal mit dem Kamel
und dem Löwen der Löwe seine Sicherheitsgarantie an das Kamel55 mit
den Worten:

Ist dir nicht zu Ohren gekommen, daß, wenn jemand Almosen spendet, dieses

nicht soviel Lohn einträgt, wie wenn jemand einer furchtsamen Seele Sicherheit
gewährt und unschuldiges Blut davor bewahrt, vergossen zu werden?

51 Die Interpretation in Kalîla und Dimna moralisiert auch das Verhalten des Flohs. Die
Geschichte wird dafür angeführt, daß auch ein schwacher Bösewicht mithilfe anderer
ans Ziel kommt. Die Fabel soll aber eher das schicksalhafte Eintreten böser Folgen
auch von guten Handlungen verdeutlichen. Einfügung von nicht ganz passenden
Fabeln, Geschichten und Sprüchen in Argumentationsreihen sind in Kaiila und Dimna
und Löwe und Schakal nicht selten.

52 Vgl. auch Erwin Leibfried, Fabel, 4. Aufl. Stuttgart 1982, S. 25-27.
53 Am Ende der Geschichte von der Ringeltaube, der Ratte, der Gazelle und dem Raben

gibt der Philosoph Bidbä die Lehre seiner Geschichte (Ibn al-Muqaffa', S. 146 ('Az.);
185 (AN.) /155): "Wenn diese Geschöpfe trotz ihrer Kleinheit und Schwäche sich
immer wieder dadurch aus den Fesseln des Untergangs befreien konnten, daß sie sich

aufrichtig liebten, festen Herzens waren und auf einander hörten, wieviel fähiger und

geeigneter zur Verbundenheit miteinander und zu gegenseitiger Hilfe ist dann doch der

Mensch, dem Vernunft und Verstand gegeben sind, dem (die Erkenntnis von) Gut
und Böse eingegeben ist und dem Unterscheidungsvermögen und Erkenntnis gewährt
wurden."

54 Zum Verhältnis von Fabel und Lehre vgl. auch Leibfried, Fabel, S. 24-25.
55 Ibn al-Muqaffa', S. 85-86 (Ch.); 81 ('Az.); 132-33 (AN.) / 87.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 951

Der Rabe antwortet ihm daraufhin:

Was der König sagt, weiß ich sehr wohl. Andererseits aber rettet sich die Familie
durch die Opferung der Einzelperson, der Stamm durch die Opferung der Familie,
die Hauptstadt durch die Opferung des Stammes und der König opfert die Einwohner

der Hauptstadt (zu seiner Rettung.)

Andererseits argumentieren die Tiere der Fabeln des äußeren Rahmens
ihrerseits mit Fabeln. So erzählt in der Geschichte von dem Affen und dem
Schildkröterich der Affe wiederum die Geschichte von dem Löwen, dem
Schakal und dem Esel56. Der eher als Tierepos denn als Fabel einzustufende

Kampf zwischen Eulen und Raben enthält sogar eine große Zahl eingefügter
Fabeln57. Es kommt schließlich sogar vor, daß die "Moral" in die Fabel

inkorporiert und einem Tier als Schlußwort in den Mund gelegt wird. In der
schon genannten Geschichte von dem Affen und dem Schildkröterich geht
letzterer mit den Worten in sich58:

Ein Rechtschaffener bekennt seinen Fehltritt. Wenn er eine Sünde begeht, schämt

er sich nicht, daß er durch Strafe zu richtigem Handeln und Reden geführt wird.
Wenn er in eine schwierige Situation gerät, kann er sich aus ihr durch seinen
Verstand und seine List befreien, wie der Mann, der auf die Erde stürzt und sich
dann beim Aufstehen gerade auf diese stützt.

Ich habe die verschiedenen Argumentationsformen im Innern der Fabel von
Kalîla und Dimna im einzelnen aufgezählt, um zu zeigen, daß bereits in
dem ersten Fabelwerk, das den Arabern bekannt wurde, die Tendenz
bestand, die Fabel nicht mehr nur durch ihre Handlung wirken zu lassen,
sondern auch durch direkte Ansprache des Lesers, indem die Tiere beginnen,

Weisheiten zu verkünden, d.h. sie übernehmen bereits Aufgaben, die
an sich der Rahmenerzähler bzw. der Autor selbst hat. Damit tritt aber eine

Anthropomorphisierung ein, die weit über die Grenzen dessen hinausgeht,
was sonst in der Fabel üblich ist. Die Tiere werden zum König, zum Minister,

zum Weisen usw. Ihre tierischen Eigenschaften spielen in den geistreichen

Gesprächen, die sie führen, über weite Strecken gar keine Rolle mehr.
Eine solche selbst zur Rahmengeschichte gewordene Fabel ist nun auch der
innere Rahmen59 von Kaiila und Dimna, also die Geschichte von dem

56 Ebda, S. 172-74 (Ch.); 181-83 ('Az.); 214-16 (AN.). / 192-95.
57 Ebda, S. 143-66 (Ch.); 147-74 ('Az.); 186-209 (AN.) /157-85.
58 Ebda, S. 174 (Ch.); 183 ('Az.); 216 (AN.) /195.
59 Es sei noch darauf aufmerksam gemacht, daß dieser Rahmen bereits in den alten

indischen Versionen (vgl. Johannes Hertel, Tanträkhyäyika. Die älteste Fassung des



952 EWALD WAGNER

Löwen und dem Stier. Als Fabel soll sie ja zeigen, wie eine Freundschaft
durch die Intrigen eines Lügners zur Feindschaft wird, als Rahmenerzählung

gibt sie aber Gelegenheit, auch zahlreiche andere Lebenssituationen zu
illustrieren und ethische Ratschläge zu erteilen.

Durch diese Transponierung der Einzelfabel in den Rang einer
Rahmenerzählung erklärt sich, daß das, was ich eben als Inhalte der
Fabelauffüllung genannt habe, praktisch identisch ist mit dem, was ich Ihnen
zuvor bereits als Inhalt der Rahmenerzählung aufgezählt hatte.

Dieser Weg von der Einzelfabel zur Rahmenerzählung ist in Kaiila und
Dimna noch nachvollziehbar. Der Anonymus bietet uns dagegen nur noch
die Rahmenerzählung vom Löwen und dem Schakal. Die Fabelfunktion
dieses Rahmens ist im Text nicht mehr angedeutet. Nur der Literaturwissenschaftler

kann sie erschließen, da er das Vorbild60 kennt, nach dem der
Anonymus gearbeitet hat, eben Ibn al-Muqaffa's Kaiila und Dimna-Üher-
setzung.

Was hat diese völlige Loslösung vom Fabelcharakter nun beim Löwen
und Schakal für eine Wirkung auf das Verhalten der handelnden Tiere? Wir
können eine noch stärkere Vermenschlichung, als sie bereits im inneren
Rahmen von Kaiila und Dimna der Fall war, feststellen. Sie wird dadurch
ausgelöst, daß der Autor jetzt noch folgenloser vergessen darf, daß Tiere
handeln. Wenn die Tiere reden, reden sie so, als ob ihr Gegenüber ein
Mensch sei. Sie wollen den anderen nicht mehr mit Fabeln aus ihrem Tier-

Pahcatantra. Aus dem Sanskrit übers, mit Einl. u. Anmm. 1. 2, Leipzig & Berlin 1909;
Nachdr.: Darmstadt 1970, Bd. 2, S. 4-5; Franklin Edgerton, The Panchatantra
reconstructed. An attempt to establish the lost original Sanskrit text ofthe most famous
of Indian story-collections on the basis of the principal extant versions. Text, crit.
apparatus, introd., transi., Vol. 2. New Haven, Conn. 1924 S. 274-76) einen seltsamen
Bruch aufweist. Die Geschichte beginnt im menschlichen Bereich, und der Stier ist
zunächst ein normales Zugtier. Erst in dem Augenblick, da er in das Reich des Löwen
eintritt, wird er zum sprachbegabten Fabeltier. Die Geschichte wird von jetzt an im
Reich des Löwen fortgesetzt. Vom Schicksal des Besitzers des Stiers, der durch eine
Handelsreise beweisen wollte, daß er kein Nichtsnutz sei, erfahren wir nichts mehr,
ebenso wenig von dem des zweiten Stiers, der den Wagen mitzog. François de Blois,
Burzöy's Voyage to India and the origin ofthe Book of Kalilah wa Dimnah. London
1990 S. 23, nennt die Geschichte ob dieses Bruchs "decidedly awkward".

60 Wie ich an anderer Stelle zeigen möchte, ist die direkte Vorlage für den Löwen und den
Schakal übrigens nicht der innere Rahmen von Kaiila und Dimna, also die Geschichte

von dem Löwen und dem Stier, sondern die von Bidbä erst gegen Ende des Werkes
erzählte Geschichte von dem Löwen und dem asketischen Schakal, vgl. Ibn al-Muqaffa',
S. 217-27 (Ch.); 245-59 ('Az.); 234-43 (AN.) / 246-59. In unserem Zusammenhang
spielt das aber keine Rolle.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 953

reich überzeugen, sondern - wie wir gehört haben - mit Anekdoten aus der

arabisch-persischen Geschichte. Das Beispiel für die List, das der Schakal
dem Löwen gegenüber anführt, ist nur im menschlichen Bereich sinnvoll61:

Hast du jemals zwei Heere gesehen, die ohne Waffen aufeinandertreffen? Waffen
sind etwas, was von der List durch Erkenntnis hervorgebracht wird. Der Bogen ist

ja zunächst nur ein nutzloses Stück Holz und das Schwert ein Stück Eisen, das

nicht schneidet. Es müssen erst die Kenntnis und die List hinzukommen, um es zu
einem Schwert zu machen.

Die Tiere werden als Objekt des Menschen gesehen. Der Schakal fährt fort:
"Weißt du nicht, daß man die wilden Tiere mit Feuer jagt? Auch wenn das

Feuer ihnen gar nichts schaden würde, ist es für sie doch so ungewohnt und
ruft bei ihnen solchen Schrecken hervor, daß man sie mit der Hand fangen
kann." Man kann sie mit der Hand fangen, nicht etwa mit den Zähnen
packen. An anderer Stelle lautet der Spruch eines Weisen62: "Das schlimmste

für einen Mann (mar") ist ein Irrtum im Vertrauen."
Die Tiere reden jedoch nicht nur wie Menschen, sie handeln auch wie

Menschen. Der Löwe ist als König bemüht, die sunna des Propheten und
das islamische Recht durchzusetzen; dem weisen Schakal waren die Tage
die liebsten, an denen er mit seinen Gedanken und mit dem Studium seiner
Bücher allein war63; vor seinem Unternehmen gegen den Büffel betet der
Schakal zwei rak'as64. Die Gegner des Schakals schreiben einen Brief im
Namen des Schakals, stecken ihn in einen Umschlag und adressieren ihn an
die Favoritin des Löwen65 usw. Nur in der Szene, in der der Schakal den
Büffel besiegt, erscheinen einige tierische Züge66: Der Schakal erregt durch
Hinken den Jagdinstinkt des Menschen, der Büffel sucht im Schlamm Kühlung

und der Löwe frißt von dem Büffel, allerdings nicht, ohne dem
verendenden Tier noch schnell die Halsschlagadern durchschneiden zu lassen;
denn als guter Muslim frißt der Löwe natürlich nur rituell geschlachtetes
Fleisch.

Die letzte Stufe der Vermenschlichung ist, daß im an sich tierischen
Reich des Löwen Menschen als Handlungsträger auftreten, und zwar nicht
nur als eindringende Jäger, der natürlichen Funktion des Menschen im
Tierreich, sondern auch als Mitglieder der Gesellschaft dieses Reiches. Das

61 Löwe und Schakal, S. 83/77-78.
62 Ebda,S. 144/155.
63 Ebda, S. 43-44/25.
64 Ebda, S. 96/93.
65 Ebda,S. 121/135.
66 Ebda, S. 102-03/105-06.



954 EWALD WAGNER

beginnt damit, daß bei einigen Handlungsträgern die Gattungszugehörigkeit
offen gelassen wird. Bei dem Freund des Schakals, der immer nur sadiq
genannt wird, ist in Analogie zu Kaiila und Dimna noch zu schließen, daß

es sich auch um einen Schakal handelt. Bei dem Kritikaster, der während
der ersten Gespräche des Schakals mit dem Löwen auftritt, können wir
schon nicht mehr sagen, um welche Tierart es sich handelt. Er wird nur als

mu 'tarid bezeichnet67. Dasselbe gilt für den Tadler (lawwäm), der den Schakal

später im Gefängnis besucht68. Bei den Händlern, derer sich die Gegner
des Schakals bedienen, um den Schakal beim König anzuschwärzen, spricht
nichts mehr dafür, daß es sich um Tiere handelt. So heißt es z.B.69: "Sie
hielten Ausschau nach einem Händler und versprachen einem Sklaven, den

er hatte, Geld, so daß er alle Güter und Waren, die der Händler
herbeibrachte, in einer Liste eintrug." Ganz klar wird die Sache bei den Beratern
des Löwen, die er befragt, wie er sich im Falle des Schakals verhalten soll
bzw. die er zu ihm ins Gefängnis schickt. Von dem einen wird gesagt70:

"Nun gab es unter seinen Gefolgsleuten auch einen Mann (ragul), der mit
der Wahrheit befreundet war," und von dem anderen heißt es71: "Es gab
unter seinen Gefolgsleuten einen Mann (ragul), auf dessen Ehrlichkeit, Treue,
Klugheit und Frömmigkeit er vertraute."

Wie ist nun Sahl b. Haruns Panther und Fuchs zwischen Kalüa und
Dimna und Löwe und Schakal einzuordnen? Obwohl das Werk zeitlich
Kaiila und Dimna näher steht, reicht es in der Vermenschlichung der Tiere
fast bis an Löwe und Schakal heran. Zwar sind die Frau und der Freund des
Fuchses auch Füchse, das Individuum, dem der Fuchs auf der Insel
zunächst begegnet, ist ein Wolf, die Heerführer des Panthers sind auch
Panther, als Speise dienen den Raubtieren auf der Insel Gazellen und
Oryxantilopen, und der Wolf charakterisiert den Panther, der die Insel
beherrscht, als "niederträchtig, geizig und engherzig, wie man es von den
Panthern kennt"72, andererseits ist bei den drei Ministern des Panthers die
Gattungszugehörigkeit nicht mehr angegeben, und Korrespondenz und Dialoge

werden wie zwischen Menschen geführt. Vor allem die Examinierung
des Fuchses durch die Minister und den Panther über die menschlichen
Eigenschaften, die den ganzen zweiten Teil des Werkes füllt, ähnelt sehr

67 Ebda, S. 64/56.
68 Ebda,S. 158/171.
69 Ebda, S. 129/143.
70 Ebda, S. 131/144.
71 Ebda,S. 144/155.
72 K.an-Namir,S. 168/44.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 955

dem Examen, dem sich die Sklavin Tawaddud in Tausendundeiner Nacht
unterziehen muß.

Nun könnte man natürlich sagen: Die immer stärker werdende
Vermenschlichung der Tiere bedeute eine Zunahme der Fiktionalität; denn
die Tiere entfernten sich ja immer weiter von ihrem natürlichen Verhalten.
Das ist aber nur rein theoretisch so. In dem Augenblick, in dem sozusagen
die 50%-Grenze überschritten ist, beginnt der Leser die Handlungsträger

nicht mehr von der tierischen Seite, sondern von der menschlichen
her zu betrachten. Dadurch schwindet für ihn die anstößige Fiktionalität
immer weiter und reduziert sich fast auf die Tiernamen der handelnden
Personen.

Wir können also feststellen: In den Vorworten wird der
Entschuldigungsbedarf für das Auftreten vermenschlichter Tiere immer größer; aus
der Auffüllung des Rahmens schwinden Tierfabeln und Tiergeschichten völlig;

der Rahmen selbst wird seines Fabelcharakters gänzlich entkleidet und
die Tiere werden, um mit Luther zu sprechen, zu reinen "Tierwänsten",
unter denen Menschen stecken. Offensichtlich hatte die Abneigung der
arabischen Gebildeten gegen das Fiktionale in der Literatur die Oberhand

gewonnen, so daß sie das Neue, das mit Ibn al-Muqaffa's Kaiila undDimna-
Übersetzung in die arabische Literatur eingedrungen war, so weit
zurückdrängen konnte, daß es kein Skandalon mehr bedeutete.

Vor dem Hintergrund dieses Resultates mag nun auch ein Blick auf
Tausendundeine Nacht nicht ganz uninteressant sein. Wie schon gesagt,
steht Tausendundeine Nacht außerhalb der Literatur der Gebildeten. Für
diese größtenteils mündlich überlieferte Volksliteratur gelten andere Gesetze:

Fiktives wie Dämonen, Feen und Zauberei spielen eine große Rolle. Um
so auffälliger ist es, daß Tierfabeln in der umfangreichen Sammlung nur so

spärlich vertreten sind. Sie kommen nur in drei Blöcken vor, von denen

zwei, nämlich derjenige in der Geschichte von den sieben Wesiren73 und
der in der Geschichte von Gali'äd und seinem Sohn Wird Hän,74 sicherlich
mit den Rahmengeschichten aus dem indisch-persischen Bereich übernommen

wurde. Auch der letzte Block, mit dem Sahrazäd die Bitte des Königs:
"Ich wünsche, daß du mir eine Geschichte aus dem Leben der Vögel
erzählst" erfüllt75, dürfte nach Mia Gerhardt als ganzes in Tausendundeine

73 Littmann, Bd. 4, S. 259-371.
74 Littmann, Bd. 6, S. 7-144.
75 Littmann, Bd. 2, S. 224-88. In der bereits in den Rahmen eingefügten Erzählung von

dem Stier und dem Esel (Bd. 1, S. 27-30) sprechen zwar auch Tiere, aber nicht wie
selbstverständlich die menschliche Sprache, sondern ihre eigene, die ein Mensch wunder-



956 EWALD WAGNER

Nacht eingefügt worden sein76. Littmann nimmt auch für ihn indische
Herkunft an77. Wenn er nicht bereits in der Urform von Tausendundeine Nacht
stand, deren Existenz im arabischen Raum seit der Mitte des 9. Jhdts.

bezeugt ist78, müßte immerhin ein Araber nach diesem Zeitpunkt ihn für
Wert befunden haben, in die Sammlung aufgenommen zu werden. Aber
selbst dann zeigt sich, daß das Interesse der Kompilatoren und damit auch
ihrer Hörer an Fabeln und Tieren äußerst gering war. Wir können uns ganz
dem Urteil von Mia Gerhardt anschließen79:

On the whole collection, this is not much, nor is the average quality of material
and narrative very high. If they had wanted them, the compilers might have taken

more and better fables and animal stories from the numerous at their disposal
But they did not; the fact accentuates, once more, the confirmedly anthropocentric
character ofthe book. It preferably tells about human beings and human experience,
presented as such and for their own sake... It is well in keeping with the dominant
trends of the '1001 Nights' that the fable with its pseudo-animals should be so

sparingly represented.

Der literarische Geschmack der Gebildeten hat einen starken Einfluß auf
Tausendundeine Nacht gehabt. Das gilt für die Form - man denke an
Reimprosa und Gedichteinlagen -, die Präsentation - man denke an die

Bezeugung zahlreicher Geschichten - und den Inhalt - man denke an

barerweise versteht. Hier handelt es sich also weniger um eine Anthropomorphisierung
der Tiere (obwohl der Hahn ganz menschlich rät, der Bauer solle seine neugierige Frau
einmal tüchtig durchprügeln), sondern um ein märchenhaftes Wunder, das dem
Menschen widerfährt. Ähnlich liegt übrigens auch in Süra 27 das Wunder nicht bei den

Tieren, sondern bei Salomo.
76 Gerhardt, Art, S. 352. Nur die Geschichte vom Wolf und dem Fuchs mag nach ihr eine

Ausnahme bilden.
77 Littmann, Bd. 6, S. 721. Gerhardt, Art, S. 353, Anm. 2, ist mit der Zuschreibung der

Herkunft an einen bestimmten Kulturkreis vorsichtiger, bemerkt aber auch, daß die

Einfügungstechnik auf ein indisch-persisches Vorbild hinweisen könnte.
78 Vgl. Nabia Abbott, "A ninth-century Fragment ofthe "Thousand Nights". New light on

the early history ofthe Arabian Nights", Journal of Near Eastern studies 8 (1949):
129-64; vgl. auch Grotzfeld, Erzählungen, S. 11-12.

79 Gerhardt, ^rt, S. 353-54.
80 Ich habe Zweifel daran, daß die Quellen wirklich so zahlreich waren. Zwar kann

Brockelmann, "Fabel" (vgl. o. Anm. 16) eine ganze Reihe von Tierfabeln und
Tiergeschichten oder Anspielungen auf solche primär aus der späteren arfaè-Literatur
zusammenstellen. In Anbetracht des Umfangs dieser Literatur ist das Ergebnis aber eher

dürftig, so daß den Redakteuren von Tausendundeiner Nacht hier sicher keine allzu
reichlich sprudelnde Quelle zur Verfügung stand.



SPRECHENDE TIERE IN DER ARABISCHEN PROSA 957

Übernahmen aus der aJoò-Literatur81. Es scheint, daß die Fiktionsfeindlichkeit

der Gebildeten für die spärliche Repräsentation von Tierfabeln in
Tausendundeine Nacht ebenfalls mitverantwortlich ist. Insofern als Tausendundeine

Nacht ein Abglanz der adab-Literatur ist, bestätigt es also den
Befund der wachsenden Tendenz unter den udabä', sich des für uns so
reizvollen literarischen Mittels, Tieren menschliche Worte in den Mund zu
legen, wieder zu begeben.

81 Vgl. zum Beispiel die Aufsätze von Arthur Schaade, "Zur Herkunft und Urform einiger
Abu Nuuäs-Geschichten in Tausendundeiner Nacht", Zeitschrift der Deutschen

Morgenländischen Gesellschaft 88 (1934): 259-76; "Weiteres zu Abu Nuwäs in 1001

Nacht", Ebda 90 1936): 603-15.




	Sprechende Tiere in der arabischen Prosa

