
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: Adoption et adaptation de l'art occidental dans le monde arabe au
20ème siècle

Autor: Naef, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL
DANS LE MONDE ARABE AU 20ÈME SIÈCLE

Silvia Naef

Introduction

La plupart des non-spécialistes pensent, en entendant le terme d'«art arabe»,
aux miniatures, arabesques et calligraphies qui forment l'art traditionnel du
monde arabo-musulman car, malgré leur quatre-vingts ans d'existence et la
présence d'un nombre important d'artistes arabes en Europe même, les arts
plastiques arabes modernes restent largement inconnus.

Certes, miniatures et calligraphie dans leurs formes traditionnelles sont
encore cultivées mais, de forme d'art qu'elles étaient, elles se sont
transformées en pratique artisanale réservée quasi exclusivement à la décoration
d'objets produits le plus souvent pour les touristes. Alexandra Raeuber,
auteur du texte qui accompagnait le catalogue d'une exposition de calligraphie
organisée par le Musée Rietberg à Zurich en 1979, avait, à cette occasion,
fait une enquête en Egypte sur l'état des arts traditionnels en visitant les

centres de formation de Bayt Sinnäri et Wakälat al-Gûrï au Caire. Déjà à

cette époque, elle constatait que «la décadence dans le domaine artistique,
qui s'est entre-temps répandue dans tout l'Orient et qui aboutit à l'imitation
de l'art occidental, n'a pas épargné l'Egypte1.»

Ceci confirme nos propos, à savoir que les arts traditionnels n'existent
plus en tant que tels. Cette réalité est confirmée à chaque séjour dans le
monde arabe, où il est aisé de constater que l'artisanat ne répond plus aux
besoins réels du marché local, mais uniquement aux exigences des touristes.
D'où, pour reprendre Raeuber, une dominance de l'écriture koufique qui,
par sa géométrie, est probablement plus proche du goût européen. Les arts
traditionnels sont certes encore utilisés dans la décoration de bâtiments
(mosquées, maisons de style traditionnel). La calligraphie, ou du moins
récriture, survit également dans ces panneaux décoratifs, généralement de

production extrême-orientale, qui décorent de nombreuses maisons dans les

pays musulmans. Toutefois, tous ces emplois restent marginaux.

1 Alexandra Raeuber, Islamische Schönschrift, Catalogue d'exposition, Musée Rietberg,
Zurich, 1979, p. 64. Nous traduisons.



924 SILVIA NAEF

Ceci est donc, en gros, la situation des arts musulmans traditionnels
aujourd'hui. Ce qui était un art est devenu un artisanat, distinction toute
nouvelle et inconnue à l'art classique qui était toujours appliqué. Dans un
monde dominé par la production industrielle, les formes plastiques traditionnelles

ont perdu leur raison d'être et ont été remplacées par une conception
nouvelle, d'inspiration occidentale, depuis le début de notre siècle.

Quels furent les facteurs qui conduisirent à cet état de choses? La
domination politique de l'Orient arabe par les puissances occidentales, qui
débuta avec l'expédition napoléonienne en Egypte en 1798, s'étendit
également à la culture. Le 19ème siècle fut, pour la culture arabe, un moment
de grands bouleversements et de remises en question suite au choc provoqué
par le contact avec l'Europe et sa civilisation. La force occidentale fut
analysée par les intellectuels arabes de l'époque non seulement comme
étant le résultat d'une supériorité technique et militaire, mais aussi d'une
avance scientifique et culturelle au sens large. D'où une idée qui allait
dominer tout le 19ème siècle et la première moitié du vingtième: pour
récupérer le retard accumulé, il fallait emprunter à l'Occident son savoir.

Les beaux-arts qui, au siècle passé, se caractérisaient dans le monde
arabe par une production abstraite la plupart du temps (l'art figuratif se
manifestait surtout sous des formes populaires, comme les dessins peints
sur les maisons des pèlerins revenant du hägg dont parle Nerval),2
contrastaient foncièrement avec la conception européenne de l'époque, qui
les voulait figuratifs et réalistes. Cela allait conduire à croire à une absence
d'art tout court3, puis au remplacement des formes traditionnelles par celles
de l'art occidental.

Celui-ci s'était déjà sporadiquement manifesté ici et là dans le monde
arabe; au 17ème siècle, l'émir Fahr al-Dïn, qui avait séjourné en Italie, fit
construire dans la Montagne libanaise un palais à l'italienne, décoré, semble-
t-il, de statues. Toutefois, il était l'œuvre d'artisans venus d'Europe ou

«Par une autre anomalie singulière, il est d'usage au Caire de couvrir de peinture la
maison de tout pèlerin qui vient de faire le voyage de la Mecque, dans l'idée sans doute
de figurer les pays qu'il a vus, car en cette seule circonstance on se permet d'y
représenter des personnages qu'on a de la peine, du reste, à reconnaître pour vivants.»,
Gérard de Nerval, Des arts chez les Orientaux, in: Œuvres complètes, 2 vols., Paris,
1984, vol. II, p. 827.
Cf. notamment la passionnante discussion autour de la capacité des Egyptiens à produire
des œuvres d'art de type occidental publiée deux ans après la fondation de l'Ecole des

Beaux-Arts du Caire: Guillaume Laplagne, Des aptitudes artistiques des Egyptiens
d'après les résultats obtenus à l'Ecole des Beaux-Arts, L'Egypte Contemporaine (Le
Caire), vol. I, no. 3, mai 1910, pp. 432-440.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 925

travaillant sous l'égide de maîtres européens. Au 19ème siècle, le palais des

vice-rois d'Egypte comportait4 des portraits à l'huile de ses maîtres, usage
que la cour ottomane pratiquait déjà depuis trois siècles environ. Le 19ème
siècle vit aussi déferler sur l'Orient (surtout l'Egypte) et le Maghreb toute
une cohorte de peintres orientalistes en cherche d'exotisme. C'est en Egypte
que cette présence allait avoir un impact sur le public local et, en 1891, une
première exposition d'art eut lieu au Caire. Les exposants étaient tous des

étrangers résidant ou de passage en Egypte; les Egyptiens constituaient,
pour l'instant encore, le public. Mais cette première exposition allait être
suivie d'autres qui devaient connaître le même succès. Un public autochtone,
certes très restreint car limité à la cour et à quelques Egyptiens proches des

milieux européens, commençait à se former. Ce serait le sculpteur académique
français Guillaume Laplagne qui aurait poussé le prince Yüsuf Kamäl à

instituer, en 1908, l'Ecole des Beaux-Arts du Caire, la première du genre
dans la région.5 Sa fondation n'était pas uniquement motivée par le goût
nouveau pour l'art occidental, mais aussi par le besoin de former des maîtres
de dessin capables d'enseigner dans les nouvelles écoles laïques. Les
enseignants de l'Ecole étaient, au début, tous Européens, faute d'Egyptiens
capables d'assumer cette tâche. Tous, ils appartenaient à l'école académique
orientaliste. En 1908, une année après la réalisation par Picasso des

Demoiselles d'Avignon, les élèves des Beaux-Arts du Caire apprenaient
ainsi à connaître l'art occidental sous sa forme la plus conservatrice.

Dans les autres pays arabes, il fallut attendre les années trente, quarante
et même cinquante pour que s'organise un véritable enseignement
institutionnalisé. Toutefois, dans les années vingt et surtout trente s'amorça, dans

tous les principaux centres, l'essor d'un mouvement artistique. Phénomène

encore marginal à cette époque, l'art moderne d'inspiration occidentale
allait s'imposer partout jusqu'à devenir de nos jours la seule forme d'art
pratiquée, même dans les pays conservateurs du Golfe.

Gérard de Nerval, Peinture des Turcs, in: Œuvres complètes, 2 vols., Paris, 1984, vol.
II, p. 870.
«Guillaume Laplagne réussit à convaincre le prince [Yüsuf Kamäl] de parrainer les arts
plastiques comme l'avait fait le roi Louis XIV qui réalisa ses espoirs et ses rêves
d'élever le niveau de la création artistique par la mise en oeuvre du conseil de son
ministre de l'intérieur Colbert. C'est ainsi qu'en 1648 il fonda l'Académie des Beaux-
Arts de Paris dont il confia la direction au peintre Charles Le Brun qui venait de rentrer
de Rome où il avait étudié les arts de la Renaissance italienne...», Muhammad Sidql al-
Gabahangî, Ta'nh al-haraka al-fanniyya fiMisr ilä 'am 1945, Le Caire, 1986, p. 13.

Nous traduisons.



926 SILVIA NAEF

On peut, en gros, distinguer deux périodes dans l'art arabe contemporain:
une première période qui s'étend à peu près des débuts du siècle aux années

cinquante et qui est celle de Yadoption, de l'appropriation par les artistes
arabes des techniques et des styles occidentaux, et une deuxième, où les
tentatives d'adapter ces techniques et ces styles à la culture locale dominent
le paysage, une période d?adaptation et de recherche d'identité qui dure

jusqu'à nos jours. Historiquement, ces deux périodes coïncident avec des

phases bien précises de l'histoire et de la pensée arabe: jusqu'à la Deuxième
Guerre mondiale, l'Occident était pour la majorité des intellectuels arabes

un modèle à suivre, à imiter; puis, suite aux libérations nationales, ce modèle
allait être remis en question et parfois refusé pour être remplacé par des
modes culturels où dominait la recherche de Vasäla, d'une authenticité
arabe indépendante, du moins dans l'idée de ses créateurs, de toute influence
extérieure.

1. La période d'adoption

Non seulement le monde arabe ne connaissait pas d'art à l'occidentale,
mais même les arts traditionnels de l'Islam ne s'étaient maintenus, à la fin
du 19ème siècle/début du 20ème, que sous des formes appauvries. Cependant,
quelques auteurs soutiennent la thèse que l'art moderne n'est rien d'autre

que la réactualisation des traditions locales, où certaines formes plastiques
d'avant-garde se seraient exprimées ante litteram: l'Irakien Sâkir Hasan Ä1

Sa'ïd, théoricien et peintre, à qui nous devons une histoire très documentée
des arts plastiques irakiens6 constitue un exemple représentatif de cette
manière de lire l'histoire de l'art moderne. 'Afïf Bahnasï, critique d'art
syrien, considère également que l'art de conception occidentale est ancien
et soutient qu'au Liban notamment, il était déjà pratiqué au 16ème siècle;7
Hamid Sa'ïd, un Egyptien, explique que l'art a toujours existé dans son

pays, sous des formes différentes toutefois, depuis l'âge des Pharaons jusqu'à
nos jours.8 En lisant ces auteurs on ne peut s'empêcher de penser qu'ils
confondent, comme l'Occident l'a longtemps fait, l'art figuratif, voire
occidental avec l'art tout court. Ils répondent à la thèse du 19ème siècle européen

6 Säkir Hasan Ä1 Sa'ïd, Fusûl min ta'rih al-haraka al-tasklliyya al-'iräqiyya, 2 vols.,
Bagdad, 1982-1988, vol. I, pp. 46-47.

7 'Afïf Bahnasï, Ruwwäd al-fann al-haditflal-biläd al- 'arabiyya, Beyrouth, 1985, p. 95.
8 Hamed Said [Hamid Sa'ïd], Contemporary Art in Egypt, Le Caire-Belgrade, 1964, p. 8

(Version anglaise de: Al-fann al-mu 'äsirflMisr, Le Caire-Belgrade, 1964).



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 927

qui faisait des termes d'art et de figuration des synonymes et qui avait
conduit à considérer que les arts de l'Islam, principalement et tendentielle-
ment abstraits, étaient des non-arts. Cependant, le fait que les Arabes aient
pratiqué des formes d'expression artistique ne suffit pas à prouver pas que
les arts plastiques d'aujourd'hui sont issus de la tradition locale.

Car les parcours des artistes arabes du début du siècle montrent bien

que leur source d'inspiration était l'art occidental dans sa forme la plus
académique. Si l'influence de la peinture occidentale était effectivement
perceptible chez des artistes traditionnels ou si certains travaux de calli-
graphes du 19ème siècle peuvent évoquer l'art abstrait du 20ème siècle, il
reste toutefois que tous les témoignages d'époque indiquent une réalité
qu'il nous semble difficile de nier: l'art arabe contemporain naquit comme
imitation de l'art occidental et résultait d'une rupture avec les formes de

l'art traditionnel. Cela s'explique aisément: après la découverte de la supériorité

technique et militaire de l'Occident, le monde musulman traversa une
phase où de nombreuses valeurs occidentales, symboles d'une civilisation
considérée comme supérieure, furent adoptées sans discernement. Cela se
manifestait dans l'application souvent peu réfléchie de lois ou usages
occidentaux dans tous les domaines de la vie, dans l'esprit de rattraper
l'Occident. Le même phénomène peut être observé dans les arts plastiques,
où les artistes arabes des premières décennies de ce siècle intériorisèrent
l'idée occidentale d'une absence d'art en Islam et s'évertuèrent à rattraper
ce «retard».

L'art arabe de la première moitié du siècle fut donc figuratif, académique
et peu original la plupart du temps. Des artistes comme les Egyptiens "Yüsuf
Kämil (1891-1971), Gärib 'Ayyäd (1892-1980), les Libanais Mustafa Farrùh
(1901-1957), Qaysar al-Gumayyil (francisé souvent en César Gemayel)
(1898-1958) ou Habib Surûr (1860-1938), les Irakiens Häfiz al-Durübi (1914-
1991), Akram Sukrî (né en 1910) et 'Atä Sabrî (né en 1913) peignaient des

paysages, parfois des portraits, des scènes folkloriques. Ils étaient les élèves
d'artistes académiques européens, soit qu'ils aient étudié sur place, soit en
Europe. Les révolutions stylistiques qui agitaient l'art occidental de l'époque
ne les touchaient pas, à peine un léger impressionnisme fit-il son apparition.
Aussi semblent-ils pour la plupart très éloignés des préoccupations politiques
ou culturelles de leurs compatriotes. Leurs tableaux montraient une vie
harmonieuse, des villes qui demeuraient traditionnelles et n'étaient pas encore
touchées par les changements des structures sociales et des modes de vie;
ils préféraient les quartiers populaires et les villages aux centres des villes,
trop modernes. De même que leurs maîtres, ils voyaient le côté pittoresque
et exotique de l'Orient, un Orient fait d'hommes fumant le narguilé et de



928 SILVIA NAEF

femmes voilées sorties tout droit des Mille et Une Nuits. Leur style dénotait
le plus souvent une absence de recherche personnelle: il s'agissait d'oeuvres
de bons élèves tout au plus.

Toutefois, quelques personnalités marquantes allaient parvenir à trouver
une voie originale et poser, dès les années vingt, quelques-unes des questions
qui devaient devenir prioritaires dans l'après-guerre, dont celle de l'utilisation
de références culturelles locales. Il sera question ici de Mahmûd Muhtär,
Mahmûd Sa'ïd, Muhammad Nägi pour l'Egypte, et dans une moindre

mesure, Sa'ïd Tahsïn et Tawfìq Täriq pour la Syrie.
Le sculpteur Mahmûd Muhtär (1891-1934), diplômé de l'Ecole des

Beaux-Arts du Caire, fut envoyé compléter sa formation à Paris en 1911.

C'était l'époque où le monde aussi bien que l'Egypte découvraient la civilisation

pharaonique et où le mouvement nationaliste égyptien, qui demandait
le départ des Anglais, se renforçait; de nombreux intellectuels, souhaitant
voir leur pays se développer, redécouvraient les racines antéislamiques de

l'Egypte, considérant l'ère musulmane comme un moment d'arrêt dans

l'évolution de la civilisation du pays.
Dans son œuvre, Muhtär traduisit avec un certain bonheur tous ces

courants: dans sa sculpture, néo-classique à la base, il introduisit des éléments
de la statuaire de l'Egypte ancienne, même si ses paysannes, ses sayh al-
balad étaient parfois un curieux mélange entre la sculpture de l'Europe du
début du siècle et des éléments égyptiens. Il y a, chez Muhtär, un facteur

qui allait revenir avec insistance dans l'art des générations successives: le

recours conscient aux arts anciens du pays, à l'héritage ou turät. Il est
évident que Muhtär n'aurait pu avoir recours à l'héritage arabo-musulman
de son pays: son art étant figuratif, l'art musulman ne lui offrait que de très

rares exemples, alors que celui de l'Egypte pharaonique en abondait; en

outre, son époque était éblouie par les splendeurs de son passé le plus
ancien. L'œuvre la plus connue de Muhtär est le monument appelé Nahdat
Misr (Le réveil de l'Egypte) (1919-1928), qui se trouve devant l'Université
égyptienne au Caire: ici Muhtär réussit à donner corps aux sentiments
nationalistes d'une majorité d'Egyptiens, conférant aux révoltes antianglaises
de 1919 une forme concrète.9 La même attitude trouve son expression dans

les deux monuments à Sa'd Zaglûl élevés à Alexandrie et au Caire entre
1930 et 1932. Il s'agit en quelque sorte des premiers exemples d'art engagé,

politique, dans le monde arabe, mais aussi d'une tentative de combiner l'art
des académies occidentales avec des formes issues du patrimoine local.

9 Cf. Robin Ostie, Modem Egyptian Renaissance Man, Bulletin ofthe School ofOriental
and African Studies, vol. LVII, Part 1, 1994, pp. 184-192.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 929

« i

Ill.no. 1: Mahmud Muhtär (1891-1934), Monument à Sa 'd Zaglül, 1930-32
Frise décorant le socle du monument du Caire (détail).
Alors que la statue de Sa'd Zaglül a été exécutée dans un style purement
académique, les frises décorant le socle du monument cairote sont, comme Nahdat
Misr, nettement inspirées de la statuaire de l'Egypte ancienne.

Le peintre Mahmûd Sa'ïd (1897-1964) était autodidacte: ayant séjourné
longtemps en France et en Italie, il visita les musées, les écoles d'art, mais
dut également avoir eu connaissance des tendances plus récentes de l'art.
Certains de ses tableaux révèlent en effet des structures tabulaires telles

qu'elles étaient utilisées par Malevitch ou les futuristes. Mahmûd Sa'ïd fut
le premier artiste arabe à développer un style personnel, caractéristique, à

une époque où la majorité suivait à la lettre les enseignements des académies.
Ce fut peut-être le fait de ne pas être passé par le moule de l'enseignement
artistique qui permit justement à Sa'ïd d'être plus libre dans son expression.

De même que Sa'ïd, Muhammad Nâgï (1888-1956) fut juriste et
autodidacte: il commença sa carrière en tant qu'impressionniste, puis, après son
séjour en Afrique (Ethiopie), il adopta un style fauve; il fut aussi un des

premiers, dès les années quarante, à prôner la création d'un art national,
d'une école égyptienne.



930 SILVIA NAEF

Après la Première Guerre mondiale et l'expérience du royaume arabe
de Faysal I, les sentiments nationalistes étaient très vifs en Syrie. Toutefois,
la Syrie n'avait pas un héritage artistique ancien aussi riche et connu que
l'Egypte et il était encore trop tôt pour que l'art arabo-islamique fût apprécié

par les artistes locaux formés selon les critères de l'art figuratif; ce fut donc

par le contenu plus que par le style que les peintres essayèrent de donner
une forme à leur attitude patriotique. Dès les années vingt, il se constitua
dans le pays un courant qui allait rester unique dans l'art arabe de cette

époque. En effet, des peintres comme Sa'ïd Tahsïn (1904-1986) ou Tawfïq
Täriq (1875-1940) peignirent, à côté de sujets plus courants tels les paysages
ou les portraits, des tableaux illustrant les grands moments de l'histoire
arabe; il s'agissait, dans un certains sens, d'un «art engagé» de style
académique. Contrairement à Muhtär, qui essayait d'exprimer son egyptianité
par l'utilisation d'éléments formels propres à l'héritage plastique de son

pays, ces artistes syriens situaient leur spécificité locale dans le contenu, un
procédé souvent utilisé plus tard.

¦£i
vw >..

«;^
L -V.%^,

•S*

:^%wvu

111. no. 2: Tawftq Täriq (1875-1940), Le maglis du calife, 1934.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 931

2. La période d'adaptation

L'art de la première moitié du siècle se caractérisait, dans le monde arabe,

par un style conventionnel, académique, où toutefois des personnalités se

démarquaient déjà de la production courante. A partir des années cinquante
un changement décisif se produisit: avec les indépendances, le sentiment
nationaliste se fit plus vigoureux et l'adoption non critique des valeurs
occidentales, ressenties désormais toujours plus souvent comme étant celles
du colonisateur, fut rejetée.

L'affirmation de l'identité nationale devint primordiale et, dans tous les

pays arabes, les artistes réfléchirent à la manière qui leur permettrait de

conjuguer modernité et caractère national et de débarasser l'art de son
empreinte trop occidentale. Il est intéressant d'observer que les modalités
d'exécution (supports - expositions - techniques) ne furent pas remises en
question. Personne ne prônait le retour à la miniature ou à l'arabesque, ni
même à la calligraphie classique. A l'origine de ce changement, il y avait
d'un côté les évolutions de la pensée arabe, de l'autre les transformations
subies par l'art occidental qui avaient conduit à la destruction des canons
esthétiques hérités de la Renaissance, et que les artistes arabes ne découvrirent
qu'après la Deuxième Guerre mondiale. Les artistes arabes s'aperçurent
que l'héritage islamique, avec ses surfaces plates, ses couleurs pures, ses

arabesques, avait joué un rôle dans les évolutions récentes de l'art occidental
et que les arts des anciennes civilisations de la région pouvaient également
répondre aux nouveaux critères qui dominaient. Partout, l'académisme
disparut au profit de formes plus modernes, plus schématisées, moins
réalistes, plus proches au fond des références orientales. Une discussion
théorique fut parallèlement entamée et l'idée de modernité (hadäta) qui
allait désormais dominer le débat artistique fut dès le début, étroitement
associée à celle d'authenticité (asäla). Gawäd Salïm en Irak, Hamid Nadä
et 'Abd al-Hädi al-Gazzär en Egypte, Saliba Douaihy au Liban sont représentatifs

des recherches entamées pendant cette période.
Gawäd Salim (1919-1961) fut à l'Irak ce que Muhtär fut à l'Egypte: le

premier artiste moderne ayant été capable d'exprimer les aspirations nationales

de son pays sans tomber dans un art de propagande comme allaient le
connaître parfois les époques successives, et sans négliger le style au profit
du message. Salïm travailla dans les deux domaines de la peinture et de la
sculpture, tout en avouant sa préférence pour le second. Dans ses tableaux,
il peignait des scènes de ville, du vieux Bagdad plus précisément, en ayant
recours au symbolisme populaire et aux formes caractéristiques de l'art
islamique (croissant et cercle notamment). Le style était fortement schématisé,



932 SILVIA NAEF

les couleurs plates; il s'inspirait du tapis, de l'artisanat populaire, sans

pourtant tomber dans le folklore ou l'art naïf.
Pour célébrer le troisième anniversaire de la Révolution républicaine de

1958, le gouvernement irakien chargea Gawäd Salïm de l'exécution d'un
monument destiné à commémorer l'événement. L'artiste le conçut en tant

que panneau se lisant de droite à gauche (comme les écritures sémitiques),
référence à l'art assyro-babylonien. Il s'agit en effet d'un bas-relief qui,
comme ses ancêtres mésopotamiens, doit être lu et qui raconte une histoire:
celle de la vie en Irak avant et après la révolution. Alors que les personnages
d'avant la révolution sont réels et expriment le plus souvent la douleur (le
martyr, le prisonnier, la pleureuse) mais aussi l'espoir (la mère et l'enfant,
le soldat), l'après est représenté par des concepts abstraits, tels la Liberté,
l'Agriculture, l'Industrie, etc. Une influence de type réalisme socialiste est

perceptible; toutefois, Salïm réussit à rester assez sobre.

I

111. no. 3: Gawäd Salïm (1919-1961), Nasb al-hurriyya (Monument à la liberté), 1962,

Bagdad, Place Tahrîr (détail)

Comme Salïm dans son œuvre picturale, 'Abd al-Hâdï al-Gazzâr (1925-
1965) et Hamid Nadâ (né en 1924) qui se firent connaître dès la fin des

années quarante, eurent recours aux symboles et aux arts populaires; ils
rompirent avec les styles académiques en vigueur en Egypte dans les

décennies précédentes. Al-Gazzâr reprit la riche imagerie de la magie
populaire et des séances de dikr. Dans les années soixante, il allait faire
plusieurs tableaux que l'on pourrait qualifier d'«éducatifs», car ils illustraient
les acquis du nassérisme. Nadâ par contre semble plus proche d'un art naïf
fortement inspiré par l'Egypte ancienne.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 933

rfn

111. no. 4: Hamid Nadä (né en 1924), Le travail dans les champs, 1962

Le cas du Libanais Saliba Douaihy [Salïbâ al-Duwayhï] (1915-1994) est

encore très différent: de peintre de paysages, élève dans les années trente de

l'Académie des Beaux-Arts parisienne, il allait devenir abstrait au cours des
années. En parcourant les tableaux peints à partir des années cinquante, on
voit comment les paysages sont réduits à leurs éléments les plus essentiels,
comment les formes des montagnes, des vallées et des bords de mer du
Liban atteignent le plus haut degré d'abstraction tout en restant perceptibles.
Douaihy expliquait son évolution par la volonté de donner un caractère
oriental à son oeuvre, de la rattacher aux arts traditionnellement pratiqués
dans son pays10. Pour Douaihy, auteur de nombreux vitraux et de fresques

pour des églises maronites au Liban et aux Etats-Unis, l'héritage n'était pas
uniquement islamique, mais s'inspirait également de l'art chrétien oriental
et de l'écriture araméenne. Douaihy voulait être considéré comme oriental,
il cherchait à donner cette connotation à sa peinture. C'est donc par la
forme (les grandes surfaces plates) et les couleurs (des couleurs pures) que
Douaihy arabisait ou mieux orientalisait son oeuvre abstraite.

10 Cf. Al-firâg al-mumtali', Hiwâr ma'a Salîba al-Duwayhi, Mawaqif, no. 61/62, 1991

(?),p. 148.



934 SILVIA NAEF

Ce procédé n'est pas le plus courant parmi les artistes abstraits arabes.

Contrairement à ce que l'on pourrait croire compte tenu de la tradition
musulmane, l'art abstrait (qui s'imposa à partir des années soixante) ne fut
pas facilement accepté par les artistes ou le public arabes. Les raisons en
sont multiples: dans les années soixante et soixante-dix, de nombreux artistes
le refusaient car il voyaient en lui une forme d'art bourgeois, non engagé;
mais, plus généralement, l'abstraction représentait l'aboutissement logique
d'un cheminement de l'art occidental que les artistes arabes n'avaient pas
suivi. Chez le public qui venait d'apprendre à déchiffrer les tableaux figuratifs,

il est probable que les habitudes visuelles ne pouvaient être remises en
question si tôt. Des facteurs qui, liés à la recherche de références esthétiques
dans la culture arabe, allaient conduire de nombreux artistes à utiliser
Vécriture arabe dans leur œuvre abstraite. Les expériences dans ce domaine
sont extrêmement variées et relèvent de conceptions très différentes de l'art:
elles vont de travaux rappelant formellement la calligraphie classique (Nja
Mahdaoui, Hassan Massoudy), à des réalisations proches de l'art moderne
(Kamäl Bulläta, Säkir Hasan Äl Sa'ïd, Husayn Mädi).

Cette forme de peinture qui utilise les lettres arabes est appelée hurüfiyya,
terme rendu parfois en français par lettrisme. Les premières tentatives dans

ce domaine remontent à la fin des années quarante: elles étaient dues aux
Irakiens Madiha 'Umar et Gamïl Hammûdï (souvent francisé en Jamil
Hamoudi) (né en 1924); mais ce fut dans les années soixante-dix que cette
tendance connut une véritable vogue. Les sentiments nationalistes nés avec
l'indépendance se radicalisèrent après la défaite arabe de 1967 et une volonté
de s'émanciper des courants occidentaux par un retour aux sources (ta 'sii)
se manifesta. Le mouvement hurûfl naquit dans ce contexte et doit être
compris par le désir de créer une esthétique arabe moderne. En Irak, Säkir
Hasan Äl Sa'ïd (né en 1926) essaya de donner à cette tendance une base

théorique en fondant en 1973 le groupe Al-Bu'd al-Wàhid (Une Seule
Dimension) qui réunissait les peintres ayant recours aux lettres arabes. En
effet, quoi de plus naturel, pour des artistes recherchant une authenticité
arabe, que l'emploi de l'écriture arabe qui avait été, sous forme de

calligraphie, la principale forme d'expression artistique du monde musulman?
Certes, l'idée d'utiliser l'écriture arabe dans l'art moderne n'est pas née
dans le monde arabe, il suffit de penser à Paul Klee; néanmoins, la tendance

hurûflsemble constituer un point de réconciliation entre l'art moderne abstrait
d'un côté, les artistes et le public arabes de l'autre. Les hurüfiyyün ne sont

pas des calligraphes (hattätün) mais des peintres (rassämün); il ne s'agit pas
pour eux de recourir aux règles de la calligraphie classique; ce sont les

formes des lettres arabes, leurs possibilités plastiques qui les intéressent.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L'ART OCCIDENTAL 935

D'autres tendances pourtant très marquées dans l'art arabe, notamment
un réalisme révolutionnaire fort répandu surtout en Syrie, en Irak et parmi
les artistes palestiniens jusqu'à une époque récente n'ont pas été évoquées
ici, car le but de ce bref aperçu était de montrer comment un art né en tant
qu'emprunt à une culture étrangère cherche à se forger une identité propre.
Aujourd'hui en effet, la plupart des artistes manifestent une volonté expresse
de faire un art enraciné dans ce qu'ils considèrent comme l'héritage local,
qu'il soit antéislamique ou arabo-musulman. Il est devenu difficile de trouver
un artiste qui ne se réclame pas d'une manière ou d'une autre des traditions
locales. Si les artistes arabes ont accepté les moyens d'expression de l'art
occidental, ils sentent néanmoins le besoin de se rattacher à des symboles, à
des formes de leur culture. Chaque artiste a sa manière particulière de

traiter l'héritage, de le comprendre: car en fait, mais cela serait le sujet d'un
autre article, les définitions en sont multiples. L'art arabe d'aujourd'hui
essaie encore de trouver un équilibre entre son origine occidentale et des

formes d'expression plus autochtones; la recherche identitaire reste une
priorité, au point de reléguer parfois au second plan les considérations
plastiques: cela en fait un excellent exemple de l'ambiguïté culturelle souvent
vécue par les cultures non occidentales.

Bibliographie sélective

Il serait trop long d'énumérer l'ensemble des références bibliographiques ayant servi à la
rédaction de cet article; outre ceux qui sont cités en note, nous nous limiterons à indiquer
quelques titres, donnant la priorité aux ouvrages ayant paru en français ou en anglais.

Ali, Wijdan (éd.), Contemporary Artfrom the Islamic World, Londres/Amman, 1989

Azar, Aimé, La peinture moderne en Egypte, Le Caire, 1961

Bahnasï, 'Aflf, Al-fann al-haditfial-biläd al- 'arabiyya, Tunis, 1980

Jabra, Jabra Ibrahim, La peinture contemporaine en Iraq, Bagdad, 1970 (en arabe: Gabrâ,
Gabrâ Ibrahîm, Al-fann al-mu 'äsirfial- 'Iraq, Marhalat al-rasm, Bagdad, sans date)

Kämil, 'Adii, Al-haraka al-taskiiyya al-mu 'äsira fiai- 'Iraq, Marhalat al-ruwwäd, Bagdad,
1980

id., Al-fann al-taskillal-mu'äsirfial-'lräq, Marhalat al-sittmät, Bagdad, 1986

Karnouk, Lilian, Modem Egyptian Art, The Emergence ofa National Style, Le Caire, 1988

Lahoud, Edouard, L'art contemporain au Liban/Contemporary Art in Lebanon, (français/
anglais), Beyrouth/New York, 1974

Lebanon - The Artist's View, 200 Years of Lebanese Painting, Catalogue d'exposition,
Londres, Concourse Gallery, Barbican Centre, 18 avril - 2 juin 1989

Al-Markaz al-taqäft al-duwall bi-1-Hammämät/Al-Ittihäd al-qawml li-1-funün al-taäklliyya
bi-Tünis, Al-Multaqä al- 'arabili-l-anmät al-mu 'äsira li-l-funün al-taskäiyya al- 'arabiyya,
Hammamet, 4-11 septembre 1972, Tunis, 1973



936 SILVIA NAEF

Naef, Silvia, A la recherche d'une modernité arabe - l'évolution des arts plastiques en

Egypte, au Liban et en Irak (à paraître)
Naglb, 'Izz al-Dïn, Fagr al-taswir al-misrl al-hadil, Le Caire, 1985

al-Räwl, Nüri, Ta'ammulätfial-fann al-'iräqlal-hadlt, Bagdad, 1962

Safiyya, Halli, Al-hatt ft al-fann al-ta§klll al-'arabï, Al-Hayät al-taskuiyya (Damas), no. 9,
oct./nov./déc. 1982, pp. 12-22

Salïm, Nizâr, L'art contemporain en Irak, Livre premier, La peinture, Lausanne, 1977

(version arabe: Nizâr Salïm, Al-fann al-'iräqi al-mu'äsir, Lausanne, 1977. Il existe
également une traduction anglaise: Iraq [sic] Contemporary Art, Lausanne, 1977)

Sammüt, Ismâ'ïl, Al-fann al-tasküifiFilastm/Art in Palestine, (arabe/anglais), Kuwait, 1989
al-Sartf, Täriq, Al-fànn al-ta§klll al-mu'äsir ft Süriya, Al-Hayät al-taskäiyya (Damas), no.

17/18, oct./nov./déc. 1984-janv./février/mars 1985, pp. 4-109
UNESCO, Consultation collective sur les problèmes contemporains des arts arabes dans

leurs relations socio-culturelles avec le monde arabe, Hammamet, 1974, rapport
dactylographié


	Adoption et adaptation de l'art occidental dans le monde arabe au 20ème siècle

