Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 3

Artikel: Adoption et adaptation de l'art occidental dans le monde arabe au
20éme siécle

Autor: Naef, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADOPTION ET ADAPTATION DE L’ART OCCIDENTAL
DANS LE MONDE ARABE AU 20EME SIECLE

Silvia Naef

Introduction

La plupart des non-spécialistes pensent, en entendant le terme d’«art arabe»,
aux miniatures, arabesques et calligraphies qui forment I’art traditionnel du
monde arabo-musulman car, malgré leur quatre-vingts ans d’existence et la
présence d’un nombre important d’artistes arabes en Europe méme, les arts
plastiques arabes modernes restent largement inconnus.

Certes, miniatures et calligraphie dans leurs formes traditionnelles sont
encore cultivées mais, de forme d’art qu’elles étaient, elles se sont trans-
formées en pratique artisanale réservée quasi exclusivement a la décoration
d’objets produits le plus souvent pour les touristes. Alexandra Raeuber,
auteur du texte qui accompagnait le catalogue d’une exposition de calligraphie
organisée par le Musée Rietberg & Zurich en 1979, avait, a cette occasion,
fait une enquéte en Egypte sur 1’état des arts traditionnels en visitant les
centres de formation de Bayt Sinnari et Wakalat al-Giri au Caire. Déja a
cette époque, elle constatait que «la décadence dans le domaine artistique,
qui s’est entre-temps répandue dans tout 1’Orient et qui aboutit a I’imitation
de I’art occidental, n’a pas épargné I’Egypte!.»

Ceci confirme nos propos, a savoir que les arts traditionnels n’existent
plus en tant que tels. Cette réalité est confirmée a chaque s€jour dans le
monde arabe, ou il est aisé de constater que 1’artisanat ne répond plus aux
besoins réels du marché local, mais uniquement aux exigences des touristes.
D’ou, pour reprendre Raeuber, une dominance de I’écriture koufique qui,
par sa géométrie, est probablement plus proche du goiit européen. Les arts
traditionnels sont certes encore utilisés dans la décoration de batiments
(mosquées, maisons de style traditionnel). La calligraphie, ou du moins
I’écriture, survit également dans ces panneaux décoratifs, généralement de
production extréme-orientale, qui décorent de nombreuses maisons dans les
pays musulmans. Toutefois, tous ces emplois restent marginaux.

1 Alexandra Raeuber, Islamische Schonschrift, Catalogue d’exposition, Musée Rietberg,
Zurich, 1979, p. 64. Nous traduisons.



924 SILVIA NAEF

Ceci est donc, en gros, la situation des arts musulmans traditionnels
aujourd’hui. Ce qui était un art est devenu un artisanat, distinction toute
nouvelle et inconnue a 1’art classique qui était toujours appliqué. Dans un
monde dominé par la production industrielle, les formes plastiques tradition-
nelles ont perdu leur raison d’étre et ont été remplacées par une conception
nouvelle, d’inspiration occidentale, depuis le début de notre siécle.

Quels furent les facteurs qui conduisirent a cet état de choses? La
domination politique de 1’Orient arabe par les puissances occidentales, qui
débuta avec I’expédition napoléonienne en Egypte en 1798, s’étendit
également a la culture. Le 19¢me siécle fut, pour la culture arabe, un moment
de grands bouleversements et de remises en question suite au choc provoqué
par le contact avec I’Europe et sa civilisation. La force occidentale fut
analysée par les intellectuels arabes de 1’époque non seulement comme
étant le résultat d’une supériorité technique et militaire, mais aussi d’une
avance scientifique et culturelle au sens large. D’ou une idée qui allait
dominer tout le 19¢me siecle et la premiére moitié du vingtiéme: pour
récuperer le retard accumulé, il fallait emprunter a I’Occident son savoir.

Les beaux-arts qui, au siécle passé, se caractérisaient dans le monde
arabe par une production abstraite la plupart du temps (I’art figuratif se
manifestait surtout sous des formes populaires, comme les dessins peints
sur les maisons des pélerins revenant du hagg dont parle Nerval),?
contrastaient foncieérement avec la conception européenne de I’époque, qui
les voulait figuratifs et réalistes. Cela allait conduire a croire a une absence
d’art tout court?, puis au remplacement des formes traditionnelles par celles
de I’art occidental.

Celui-ci s’était déja sporadiquement manifesté ici et la dans le monde
arabe; au 17¢éme siécle, I’émir Fahr al-Din, qui avait séjourné en Italie, fit
construire dans la Montagne libanaise un palais a I’italienne, décor€, semble-
t-il, de statues. Toutefois, il était 1’ceuvre d’artisans venus d’Europe ou

2 «Par une autre anomalie singuliére, il est d’usage au Caire de couvrir de peinture la
maison de tout pelerin qui vient de faire le voyage de la Mecque, dans I’idée sans doute
de figurer les pays qu’il a vus, car en cette seule circonstance on se permet d’y
représenter des personnages qu’on a de la peine, du reste, a reconnaitre pour vivants.»,
Gérard de Nerval, Des arts chez les Orientaux, in: (Euvres complétes, 2 vols., Paris,
1984, vol. II, p. 827.

3 Cf. notamment la passionnante discussion autour de la capacité des Egyptiens a produire
des ceuvres d’art de type occidental publiée deux ans aprés la fondation de I’Ecole des
Beaux-Arts du Caire: Guillaume Laplagne, Des aptitudes artistiques des Egyptiens
d’aprés les résultats obtenus a I’Ecole des Beaux-Arts, L’Egypte Contemporaine (Le
Caire), vol. I, no. 3, mai 1910, pp. 432-440.



ADOPTION ET ADAPTATION DE I’ART OCCIDENTAL 925

travaillant sous 1’égide de maitres européens. Au 19¢éme siécle, le palais des
vice-rois d’Egypte comportait* des portraits a 1’huile de ses maitres, usage
que la cour ottomane pratiquait déja depuis trois siécles environ. Le 19¢me
siecle vit aussi déferler sur 1’Orient (surtout I’Egypte) et le Maghreb toute
une cohorte de peintres orientalistes en cherche d’exotisme. C’est en Egypte
que cette présence allait avoir un impact sur le public local et, en 1891, une
premicre exposition d’art eut lieu au Caire. Les exposants étaient tous des
étrangers résidant ou de passage en Egypte; les Egyptiens constituaient,
pour I’instant encore, le public. Mais cette premiére exposition allait étre
suivie d’autres qui devaient connaitre le méme succés. Un public autochtone,
certes tres restreint car limité a la cour et a quelques Egyptiens proches des
milieux européens, commengcait a se former. Ce serait le sculpteur académique
frangais Guillaume Laplagne qui aurait poussé le prince Yusuf Kamal a
instituer, en 1908, I’Ecole des Beaux-Arts du Caire, la premiére du genre
dans la région.’ Sa fondation n’était pas uniquement motivée par le goit
nouveau pour I’art occidental, mais aussi par le besoin de former des maitres
de dessin capables d’enseigner dans les nouvelles écoles laiques. Les
enseignants de I’Ecole étaient, au début, tous Européens, faute d’Egyptiens
capables d’assumer cette tiche. Tous, ils appartenaient a 1’école académique
orientaliste. En 1908, une année apres la réalisation par Picasso des
Demoiselles d’Avignon, les éléves des Beaux-Arts du Caire apprenaient
ainsi a connaitre 1’art occidental sous sa forme la plus conservatrice.

Dans les autres pays arabes, il fallut attendre les anneés trente, quarante
et méme cinquante pour que s’organise un véritable enseignement institu-
tionnalis¢. Toutefois, dans les années vingt et surtout trente s’amorca, dans
tous les principaux centres, 1’essor d’un mouvement artistique. Phénomeéne
encore marginal a cette époque, I’art moderne d’inspiration occidentale
allait s’imposer partout jusqu’a devenir de nos jours la seule forme d’art
pratiquée, méme dans les pays conservateurs du Golfe.

4 Gérard de Nerval, Peinture des Turcs, in: GEuvres complétes, 2 vols., Paris, 1984, vol.
11, p. 870.

5 «Guillaume Laplagne réussit & convaincre le prince [Yusuf Kamal] de parrainer les arts
plastiques comme P’avait fait le roi Louis XIV qui réalisa ses espoirs et ses réves
d’élever le niveau de la création artistique par la mise en oeuvre du conseil de son
ministre de I’intérieur Colbert. C’est ainsi qu’en 1648 il fonda I’ Académie des Beaux-
Arts de Paris dont il confia la direction au peintre Charles Le Brun qui venait de rentrer
de Rome ou il avait étudié les arts de la Renaissance italienne...», Muhammad Sidqi al-
Gabahangi, Ta’rih al-haraka al-fanniyya fi Misr ila ‘am 1945, Le Caire, 1986, p. 13.
Nous traduisons.



926 SILVIA NAEF

On peut, en gros, distinguer deux périodes dans 1’art arabe contemporain:
une premiere période qui s’étend a peu prés des débuts du siecle aux années
cinquante et qui est celle de ’adoption, de 1’appropriation par les artistes
arabes des techniques et des styles occidentaux, et une deuxieéme, ou les
tentatives d’adapter ces techniques et ces styles a la culture locale dominent
le paysage, une période d’adaptation et de recherche d’identité qui dure
jusqu’a nos jours. Historiquement, ces deux périodes coincident avec des
phases bien précises de I’histoire et de la pensée arabe: jusqu’a la Deuxieme
Guerre mondiale, I’Occident était pour la majorité des intellectuels arabes
un modele a suivre, a imiter; puis, suite aux libérations nationales, ce modele
allait €tre remis en question et parfois refusé pour étre remplacé par des
modes culturels ou dominait la recherche de I’asala, d’une authenticité
arabe indépendante, du moins dans I’idée de ses créateurs, de toute influence
extérieure.

1. La période d’adoption

Non seulement le monde arabe ne connaissait pas d’art a 1’occidentale,
mais méme les arts traditionnels de 1’Islam ne s’étaient maintenus, a la fin
du 19¢me siecle/début du 20eme, que sous des formes appauvries. Cependant,
quelques auteurs soutiennent la thése que 1’art moderne n’est rien d’autre
que la réactualisation des traditions locales, ou certaines formes plastiques
d’avant-garde se seraient exprimées ante litteram: ’Irakien Sakir Hasan Al
Sa‘id, théoricien et peintre, a qui nous devons une histoire trés documentée
des arts plastiques irakiens® constitue un exemple représentatif de cette
mani¢re de lire I’histoire de I’art moderne. ‘Afif Bahnasi, critique d’art
syrien, considere également que ’art de conception occidentale est ancien
et soutient qu’au Liban notamment, il était déja pratiqué au 16éme siécle;’
Hamid Sa‘id, un Egyptien, explique que I’art a toujours existé dans son
pays, sous des formes différentes toutefois, depuis 1’age des Pharaons jusqu’a
nos jours.® En lisant ces auteurs on ne peut s’empécher de penser qu’ils
confondent, comme 1’Occident I’a longtemps fait, 1’art figuratif, voire occi-
dental avec I’art tout court. Ils répondent a la thése du 19¢me siécle européen

6 Sakir Hasan Al Sa‘id, Fusil min ta’rih al-haraka al-taskiliyya al-‘irdgiyya, 2 vols.,

Bagdad, 1982-1988, vol. I, pp. 46-47.

‘Afif Bahnasi, Ruwwdd al-fann al-hadit f al-bilad al-‘arabiyya, Beyrouth, 1985, p. 95.

8 Hamed Said [Hamid Sa‘id], Contemporary Art in Egypt, Le Caire-Belgrade, 1964, p. 8
(Version anglaise de: Al-fann al-mu ‘asir fi Misr, Le Caire-Belgrade, 1964).

~



ADOPTION ET ADAPTATION DE L’ART OCCIDENTAL 927

qui faisait des termes d’art et de figuration des synonymes et qui avait
conduit a considérer que les arts de 1’Islam, principalement et tendentielle-
ment abstraits, étaient des non-arts. Cependant, le fait que les Arabes aient
pratiqué des formes d’expression artistique ne suffit pas a prouver pas que
les arts plastiques d’aujourd’hui sont issus de la tradition locale.

Car les parcours des artistes arabes du début du siécle montrent bien
que leur source d’inspiration était 1’art occidental dans sa forme la plus
académique. Si I'influence de la peinture occidentale était effectivement
perceptible chez des artistes traditionnels ou si certains travaux de calli-
graphes du 19¢me siécle peuvent évoquer I’art abstrait du 20éme siecle, il
reste toutefois que tous les témoignages d’époque indiquent une reéalité
qu’il nous semble difficile de nier: I’art arabe contemporain naquit comme
imitation de 1’art occidental et résultait d’une rupture avec les formes de
I’art traditionnel. Cela s’explique aisément: aprés la découverte de la supério-
rité technique et militaire de 1’Occident, le monde musulman traversa une
phase ou de nombreuses valeurs occidentales, symboles d’une civilisation
considérée comme supérieure, furent adoptées sans discernement. Cela se
manifestait dans 1’application souvent peu réflechie de lois ou usages
occidentaux dans tous les domaines de la vie, dans ’esprit de rattraper
I’Occident. Le méme phénoméne peut étre observé dans les arts plastiques,
ou les artistes arabes des premiéres décennies de ce siécle intériorisérent
I’idée occidentale d’une absence d’art en Islam et s’évertuérent a rattraper
ce «retard».

L’art arabe de la premiére moitié du siécle fut donc figuratif, académique
et peu original la plupart du temps. Des artistes comme les Egyptiens Yusuf
Kamil (1891-1971), Garib ‘Ayyad (1892-1980), les Libanais Mustafa Farriih
(1901-1957), Qaysar al-Gumayyil (francisé souvent en César Gemayel)
(1898-1958) ou Habib Suriir (1860-1938), les Irakiens Hafiz al-Durubi (1914-
1991), Akram Sukri (né en 1910) et ‘Ata Sabri (né en 1913) peignaient des
paysages, parfois des portraits, des sceénes folkloriques. Ils étaient les éléves
d’artistes académiques européens, soit qu’ils aient étudié sur place, soit en
Europe. Les révolutions stylistiques qui agitaient 1’art occidental de 1’époque
ne les touchaient pas, a peine un léger impressionnisme fit-il son apparition.
Aussi semblent-ils pour la plupart trés éloignés des préoccupations politiques
ou culturelles de leurs compatriotes. Leurs tableaux montraient une vie
harmonieuse, des villes qui demeuraient traditionnelles et n’étaient pas encore
touchées par les changements des structures sociales et des modes de vie;
ils préféraient les quartiers populaires et les villages aux centres des villes,
trop modernes. De méme que leurs maitres, ils voyaient le c6té pittoresque
et exotique de 1’Orient, un Orient fait d’hommes fumant le narguilé et de



928 SILVIA NAEF

femmes voilées sorties tout droit des Mille et Une Nuits. Leur style dénotait
le plus souvent une absence de recherche personnelle: il s’agissait d’oeuvres
de bons ¢éleves tout au plus.

Toutefois, quelques personnalités marquantes allaient parvenir a trouver
une voie originale et poser, dés les années vingt, quelques-unes des questions
qui devaient devenir prioritaires dans 1’aprés-guerre, dont celle de I’utilisation
de références culturelles locales. 11 sera question ici de Mahmiid Mubhtar,
Mahmud Sa‘id, Muhammad Nagi pour I’Egypte, et dans une moindre
mesure, Sa‘id Tahsin et Tawfiq Tariq pour la Syrie.

Le sculpteur Mahmiud Muhtar (1891-1934), diplomé de I’Ecole des
Beaux-Arts du Caire, fut envoyé compléter sa formation a Paris en 1911.
C’était I’époque ou le monde aussi bien que I’Egypte découvraient la civilisa-
tion pharaonique et ol le mouvement nationaliste égyptien, qui demandait
le départ des Anglais, se renforgait; de nombreux intellectuels, souhaitant
voir leur pays se développer, redécouvraient les racines antéislamiques de
I’Egypte, considérant 1’ére musulmane comme un moment d’arrét dans
’évolution de la civilisation du pays.

Dans son ceuvre, Muhtar traduisit avec un certain bonheur tous ces
courants: dans sa sculpture, néo-classique a la base, il introduisit des €léments
de la statuaire de I’Egypte ancienne, méme si ses paysannes, ses Sayh al-
balad étaient parfois un curieux mélange entre la sculpture de 1’Europe du
début du siécle et des éléments égyptiens. Il y a, chez Muhtar, un facteur
qui allait revenir avec insistance dans 1’art des générations successives: le
recours conscient aux arts anciens du pays, a I’héritage ou furat. 1l est
évident que Muhtar n’aurait pu avoir recours a 1’héritage arabo-musulman
de son pays: son art étant figuratif, 1’art musulman ne lui offrait que de tres
rares exemples, alors que celui de ’Egypte pharaonique en abondait; en
outre, son époque était éblouie par les splendeurs de son passé le plus
ancien. L’ceuvre la plus connue de Muhtar est le monument appelé Nahdat
Misr (Le réveil de I’Egypte) (1919-1928), qui se trouve devant 1’Université
égyptienne au Caire: ici Muhtar réussit & donner corps aux sentiments
nationalistes d’une majorit¢ d’Egyptiens, conférant aux révoltes antianglaises
de 1919 une forme concréte.” La méme attitude trouve son expression dans
les deux monuments a Sa‘d Zaglal élevés a Alexandrie et au Caire entre
1930 et 1932. Il s’agit en quelque sorte des premiers exemples d’art engage,
politique, dans le monde arabe, mais aussi d’une tentative de combiner I’art
des académies occidentales avec des formes issues du patrimoine local.

9 Cf. Robin Ostle, Modern Egyptian Renaissance Man, Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, vol. LVII, Part 1, 1994, pp. 184-192.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L’ART OCCIDENTAL 929

IIl. no. 1: Mahmud Mubhtar (1891-1934), Monument a Sa‘d Zaglil, 1930-32
Frise décorant le socle du monument du Caire (détail).
Alors que la statue de Sa‘d Zaglul a été exécutée dans un style purement acadé-
mique, les frises décorant le socle du monument cairote sont, comme Nahdat
Misr, nettement inspirées de la statuaire de I’Egypte ancienne.

Le peintre Mahmud Sa‘id (1897-1964) était autodidacte: ayant s€journé
longtemps en France et en Italie, il visita les musées, les écoles d’art, mais
dut également avoir eu connaissance des tendances plus récentes de I’art.
Certains de ses tableaux révélent en effet des structures tubulaires telles
qu’elles étaient utilisées par Malevitch ou les futuristes. Mahmiid Sa‘id fut
le premier artiste arabe a développer un style personnel, caractéristique, a
une époque ou la majorité suivait a la lettre les enseignements des académies.
Ce fut peut-étre le fait de ne pas étre passé par le moule de I’enseignement
artistique qui permit justement a Sa‘id d’étre plus libre dans son expression.

De méme que Sa‘id, Muhammad Nagi (1888-1956) fut juriste et auto-
didacte: il commenga sa carriére en tant qu’impressionniste, puis, apres son
séjour en Afrique (Ethiopie), il adopta un style fauve; il fut aussi un des
premiers, dés les années quarante, a proner la création d’un art national,
d’une école égyptienne.



930 SILVIA NAEF

Apres la Premi¢re Guerre mondiale et 1’expérience du royaume arabe
de Faysal I, les sentiments nationalistes étaient trés vifs en Syrie. Toutefois,
la Syrie n’avait pas un héritage artistique ancien aussi riche et connu que
I’Egypte et il était encore trop tot pour que I’art arabo-islamique fit apprécié
par les artistes locaux formés selon les critéres de I’art figuratif; ce fut donc
par le contenu plus que par le style que les peintres essayerent de donner
une forme a leur attitude patriotique. Dés les années vingt, il se constitua
dans le pays un courant qui allait rester unique dans I’art arabe de cette
époque. En effet, des peintres comme Sa‘id Tahsin (1904-1986) ou Tawfiq
Tariq (1875-1940) peignirent, a coté de sujets plus courants tels les paysages
ou les portraits, des tableaux illustrant les grands moments de 1’histoire
arabe; il s’agissait, dans un certains sens, d’un «art engagé» de style
académique. Contrairement a Muhtar, qui essayait d’exprimer son egyptianité
par I’utilisation d’¢léments formels propres a I’héritage plastique de son
pays, ces artistes syriens situaient leur spécificité locale dans le contenu, un
procédé souvent utilisé plus tard.

I1I. no. 2: Tawfiq Tariq (1875-1940), Le maglis du calife, 1934.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L’ART OCCIDENTAL 931
2. La période d’adaptation

L’art de la premiére moitié du siécle se caractérisait, dans le monde arabe,
par un style conventionnel, académique, ou toutefois des personnalités se
démarquaient déja de la production courante. A partir des années cinquante
un changement décisif se produisit: avec les indépendances, le sentiment
nationaliste se fit plus vigoureux et I’adoption non critique des valeurs
occidentales, ressenties désormais toujours plus souvent comme étant celles
du colonisateur, fut rejetée.

L’affirmation de I’identité nationale devint primordiale et, dans tous les
pays arabes, les artistes réflechirent 4 la maniére qui leur permettrait de
conjuguer modemité et caractére national et de débarasser I’art de son
empreinte trop occidentale. Il est intéressant d’observer que les modalités
d’exécution (supports — expositions — techniques) ne furent pas remises en
question. Personne ne pronait le retour a la miniature ou a ’arabesque, ni
meéme a la calligraphie classique. A I’origine de ce changement, il y avait
d’un coté les évolutions de la pensée arabe, de ’autre les transformations
subies par I’art occidental qui avaient conduit a la destruction des canons
esthétiques hérités de 1a Renaissance, et que les artistes arabes ne découvrirent
qu’apres la Deuxieme Guerre mondiale. Les artistes arabes s’apergurent
que I’héritage islamique, avec ses surfaces plates, ses couleurs pures, ses
arabesques, avait joué un role dans les évolutions récentes de 1’art occidental
et que les arts des anciennes civilisations de la région pouvaient également
répondre aux nouveaux critéres qui dominaient. Partout, 1’académisme
disparut au profit de formes plus modernes, plus schématisées, moins
réalistes, plus proches au fond des références orientales. Une discussion
théorique fut parallélement entamée et 1’idée de modernité (hadata) qui
allait désormais dominer le débat artistique fut dés le début, étroitement
associée a celle d’authenticité (asala). Gawad Salim en Irak, Himid Nada
et ‘Abd al-Hadi al-Gazzir en Egypte, Saliba Douaihy au Liban sont représen-
tatifs des recherches entamées pendant cette période.

Gawad Salim (1919-1961) fut a ’Irak ce que Muhtar fut a I’Egypte: le
premier artiste moderne ayant été capable d’exprimer les aspirations natio-
nales de son pays sans tomber dans un art de propagande comme allaient le
connaitre parfois les époques successives, et sans négliger le style au profit
du message. Salim travailla dans les deux domaines de la peinture et de la
sculpture, tout en avouant sa préférence pour le second. Dans ses tableaux,
il peignait des scénes de ville, du vieux Bagdad plus précisément, en ayant
recours au symbolisme populaire et aux formes caractéristiques de 1’art
islamique (croissant et cercle notamment). Le style était fortement schématisé,



932 SILVIA NAEF

les couleurs plates; il s’inspirait du tapis, de I’artisanat populaire, sans
pourtant tomber dans le folklore ou I’art naif.

Pour célébrer le troisiéme anniversaire de la Révolution républicaine de
1958, le gouvernement irakien chargea Gawad Salim de 1’exécution d’un
monument destiné a commémorer 1’événement. L’artiste le congut en tant
que panneau se lisant de droite a gauche (comme les écritures sémitiques),
référence a ’art assyro-babylonien. Il s’agit en effet d’un bas-relief qui,
comme ses ancétres mésopotamiens, doit étre lu et qui raconte une histoire:
celle de la vie en Irak avant et apres la révolution. Alors que les personnages
d’avant la révolution sont réels et expriment le plus souvent la douleur (le
martyr, le prisonnier, la pleureuse) mais aussi I’espoir (la mére et 1’enfant,
le soldat), I’apres est représenté par des concepts abstraits, tels la Liberte,
I’ Agriculture, I’'Industrie, etc. Une influence de type réalisme socialiste est
perceptible; toutefois, Salim réussit a rester assez sobre.

I1I. no. 3: Gawad Salim (1919-1961), Nasb al-hurriyya (Monument a la liberté), 1962,
Bagdad, Place Tahrir (détail)

Comme Salim dans son ceuvre picturale, ‘Abd al-Hadi al-Gazzar (1925-
1965) et Hamid Nada (né en 1924) qui se firent connaitre deés la fin des
années quarante, eurent recours aux symboles et aux arts populaires; ils
rompirent avec les styles académiques en vigueur en Egypte dans les
décennies précédentes. Al-Gazzar reprit la riche imagerie de la magie
populaire et des séances de dikr. Dans les années soixante, 1l allait faire
plusieurs tableaux que 1’on pourrait qualifier d’«éducatifsy», car ils illustraient
les acquis du nassérisme. Nada par contre semble plus proche d’un art naif
fortement inspiré par I’Egypte ancienne.



ADOPTION ET ADAPTATION DE I’ART OCCIDENTAL 933

[11. no. 4: Hamid Nada (né en 1924), Le travail dans les champs, 1962

Le cas du Libanais Saliba Douaihy [Saliba al-Duwayhi] (1915-1994) est
encore tres différent: de peintre de paysages, €leéve dans les années trente de
I’Académie des Beaux-Arts parisienne, il allait devenir abstrait au cours des
années. En parcourant les tableaux peints a partir des années cinquante, on
voit comment les paysages sont réduits a leurs €éléments les plus essentiels,
comment les formes des montagnes, des vallées et des bords de mer du
Liban atteignent le plus haut degré d’abstraction tout en restant perceptibles.
Douaihy expliquait son évolution par la volonté de donner un caractere
oriental a son oeuvre, de la rattacher aux arts traditionnellement pratiqués
dans son pays'?. Pour Douaihy, auteur de nombreux vitraux et de fresques
pour des églises maronites au Liban et aux Etats-Unis, 1’héritage n’était pas
uniquement islamique, mais s’inspirait également de I’art chrétien oriental
et de I’écriture araméenne. Douaihy voulait étre considéré comme oriental,
il cherchait a donner cette connotation a sa peinture. C’est donc par la
forme (les grandes surfaces plates) et les couleurs (des couleurs pures) que
Douaihy arabisait ou mieux orientalisait son oeuvre abstraite.

10 Cf. Al-firag al-mumtali’, Hiwar ma‘a Saliba al-Duwayhi, Mawagif, no. 61/62, 1991
(7), p. 148.



934 SILVIA NAEF

Ce procédé n’est pas le plus courant parmi les artistes abstraits arabes.
Contrairement a ce que ’on pourrait croire compte tenu de la tradition
musulmane, 1’art abstrait (qui s’imposa a partir des années soixante) ne fut
pas facilement accepté par les artistes ou le public arabes. Les raisons en
sont multiples: dans les années soixante et soixante-dix, de nombreux artistes
le refusaient car il voyaient en lui une forme d’art bourgeois, non engagg;
mais, plus généralement, I’abstraction représentait 1’aboutissement logique
d’un cheminement de I’art occidental que les artistes arabes n’avaient pas
suivi. Chez le public qui venait d’apprendre a déchiffrer les tableaux figura-
tifs, il est probable que les habitudes visuelles ne pouvaient étre remises en
question si tot. Des facteurs qui, liés a la recherche de références esthétiques
dans la culture arabe, allaient conduire de nombreux artistes a utiliser
I’écriture arabe dans leur ceuvre abstraite. Les expériences dans ce domaine
sont extrémement variées et relévent de conceptions trés différentes de ’art:
elles vont de travaux rappelant formellement la calligraphie classique (Nja
Mahdaoui, Hassan Massoudy), a des réalisations proches de I’art moderne
(Kamal Bullata, Sakir Hasan Al Sa‘id, Husayn Madi).

Cette forme de peinture qui utilise les lettres arabes est appelée hurifiyya,
terme rendu parfois en frangais par lettrisme. Les premiéres tentatives dans
ce domaine remontent a la fin des années quarante: elles étaient dues aux
Irakiens Madiha ‘Umar et Gamil Hammiidi (souvent francisé en Jamil
Hamoudi) (n€ en 1924); mais ce fut dans les années soixante-dix que cette
tendance connut une véritable vogue. Les sentiments nationalistes nés avec
I’indépendance se radicalisérent aprés la défaite arabe de 1967 et une volonté
de s’émanciper des courants occidentaux par un retour aux sources (ta 'sil)
se manifesta. Le mouvement hurifT naquit dans ce contexte et doit étre
compris par le désir de créer une esthétique arabe moderne. En Irak, Sakir
Hasan Al Sa‘id (né en 1926) essaya de donner a cette tendance une base
théorique en fondant en 1973 le groupe Al-Bu‘d al-Wahid (Une Seule Di-
mension) qui réunissait les peintres ayant recours aux lettres arabes. En
effet, quoi de plus naturel, pour des artistes recherchant une authenticité
arabe, que I’emploi de 1’écriture arabe qui avait été, sous forme de calli-
graphie, la principale forme d’expression artistique du monde musulman?
Certes, 1’idée d’utiliser I’écriture arabe dans 1’art moderne n’est pas née
dans le monde arabe, il suffit de penser a Paul Klee; néanmoins, la tendance
hurigff semble constituer un point de réconciliation entre 1’art moderne abstrait
d’un cote, les artistes et le public arabes de I’autre. Les hurifiyyin ne sont
pas des calligraphes (kattatiin) mais des peintres (rassamiin); il ne s’agit pas
pour eux de recourir aux reégles de la calligraphie classique; ce sont les
Jformes des lettres arabes, leurs possibilités plastiques qui les intéressent.



ADOPTION ET ADAPTATION DE L’ART OCCIDENTAL 935

D’autres tendances pourtant trés marquées dans 1’art arabe, notamment
un réalisme révolutionnaire fort répandu surtout en Syrie, en Irak et parmi
les artistes palestiniens jusqu’a une époque récente n’ont pas été évoquées
ici, car le but de ce bref apercu était de montrer comment un art né en tant
qu’emprunt a une culture étrangére cherche a se forger une identité propre.
Aujourd’hui en effet, la plupart des artistes manifestent une volonté expresse
de faire un art enraciné dans ce qu’ils considérent comme 1’héritage local,
qu’il soit antéislamique ou arabo-musulman. Il est devenu difficile de trouver
un artiste qui ne se réclame pas d’une maniére ou d’une autre des traditions
locales. Si les artistes arabes ont accepté les moyens d’expression de 1’art
occidental, ils sentent néanmoins le besoin de se rattacher a des symboles, a
des formes de leur culture. Chaque artiste a sa maniére particulicre de
traiter I’héritage, de le comprendre: car en fait, mais cela serait le sujet d’'un
autre article, les définitions en sont multiples. L’art arabe d’aujourd’hui
essaie encore de trouver un équilibre entre son origine occidentale et des
formes d’expression plus autochtones; la recherche identitaire reste une
priorité, au point de reléguer parfois au second plan les considérations plas-
tiques: cela en fait un excellent exemple de ’ambiguité culturelle souvent
vécue par les cultures non occidentales.

Bibliographie sélective

1l serait trop long d’énumérer I’ensemble des références bibliographiques ayant servi a la
rédaction de cet article; outre ceux qui sont cités en note, nous nous limiterons a indiquer
quelques titres, donnant la priorité aux ouvrages ayant paru en frangais ou en anglais.

Ali, Wijdan (éd.), Contemporary Art from the Islamic World, Londres/Amman, 1989

Azar, Aimé, La peinture moderne en Egypte, Le Caire, 1961

Bahnasi, ‘Afif, Al-fann al-had#t fi al-bilad al- ‘arabiyya, Tunis, 1980

Jabra, Jabra Ibrahim, La peinture contemporaine en Iraq, Bagdad, 1970 (en arabe: Gabra,
Gabra Ibrahim, Al-fann al-mu‘Gsir f1 al- ‘Iraq, Marhalat al-rasm, Bagdad, sans date)

Kamil, ‘Adil, Al-haraka al-taskiliyya al-mu ‘asira fi al- ‘Iraq, Marhalat al-ruwwad, Bagdad,
1980

id., Al-fann al-taskilt al-mu ‘asir fi al- ‘Iraq, Marhalat al-sittinat, Bagdad, 1986

Kamouk, Lilian, Modern Egyptian Art, The Emergence of a National Style, Le Caire, 1988

Lahoud, Edouard, L’ art contemporain au Liban/Contemporary Art in Lebanon, (frangais/
anglais), Beyrouth/New York, 1974

Lebanon — The Artist’s View, 200 Years of Lebanese Painting, Catalogue d’exposition,
Londres, Concourse Gallery, Barbican Centre, 18 avril - 2 juin 1989

Al-Markaz al-taqafi al-duwali bi-l-Hammamat/Al-Ittihad al-qawmi li-l-funiin al-taskiliyya
bi-Tunis, Al-Multaqa al- ‘arabi li-I-anmat al-mu ‘Gsira li-I-funiin al-taskiliyya al- ‘arabiyya,
Hammamet, 4-11 septembre 1972, Tunis, 1973



936 SILVIA NAEF

Naef, Silvia, 4 la recherche d’une modernité arabe — 1’évolution des arts plastiques en
Egypte, au Liban et en Irak (a paraitre)

Nagib, ‘Izz al-Din, Fagr al-taswir al-misri al-hadit, Le Caire, 1985

al-Rawi, Nur, Ta ‘ammulat fi al-fann al- ‘iraq1 al-hadit, Bagdad, 1962

Safiyya, Halil, Al-hatt fi al-fann al-taskili al-‘arabi, Al-Hayat al-taskiliyya (Damas), no. 9,
oct./nov./déc. 1982, pp. 12-22

Salim, Nizar, L’art contemporain en Irak, Livre premier, La peinture, Lausanne, 1977
(version arabe: Nizar Salim, Al-fann al-‘iraqi al-mu ‘asir, Lausanne, 1977. 1l existe
également une traduction anglaise: /raq [sic] Contemporary Art, Lausanne, 1977)

Sammﬁt, Isma‘il, Al-fann al-taskili fi Filastin/Art in Palestine, (arabe/anglais), Kuwait, 1989

al-Sarif, Tariq, Al-fann al-tadkili al-mu‘asir fi Sariya, A/-Hayat al-taskiliyya (Damas), no.
17/18, oct./nov./déc. 1984 - janv./février/mars 1985, pp. 4-109

UNESCO, Consultation collective sur les problémes contemporains des arts arabes dans
leurs relations socio-culturelles avec le monde arabe, Hammamet, 1974, rapport
dactylographié



	Adoption et adaptation de l'art occidental dans le monde arabe au 20ème siècle

