
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Die japanische Moderne und die historische Frauenforschung in Japan

Autor: Wöhr, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JAPANISCHE MODERNE UND DIE HISTORISCHE
FRAUENFORSCHUNG IN JAPAN

Ulrike Wöhr, Heidelberg

Die japanische Frauengeschichtsforschung ist nicht etwa dazu da, um die

Vorstellungen, die die Frauenforschung von Frauengeschichte hat, zu

verwirklichen; ihre wichtigste Aufgabe ist es vielmehr, die Erwartungen zu

erfüllen, die die Frauen Japans in sie setzen.1

Dieser programmatische Satz der Historikerin Itö Yasuko richtet sich

gegen die Vereinnahmung der japanischen „Frauengeschichte" (joseishi)
durch die europäisch-amerikanischen Women's Studies, die, so prophezeit
sie, nach der westlichen Historischen Frauenforschung2 auch die japanische
zugrunderichten würden3. Eine solche Befürchtung ist Ausdruck eines
emanzipatorischen Anspruchs, wie er zum Beispiel in den Vorworten der
seit den siebziger Jahren äusserst zahlreich gewordenen Publikationen zur
Geschichte der Frau immer wieder betont wird. Demzufolge sind die
Fragen der Historischen Frauenforschung an die Geschichte Produkt der
gegenwärtigen, alltäglichen Erfahrung der Diskriminierung, und sowohl
ihre Forschungsergebnisse als auch die durch sie entwickelten, neuen Formen
der geschichtlichen Forschung sollen beitragen zur Emanzipation der Frauen
heute4. Deutlicher noch treten die Erwartungen, die sich in Japan mit
Frauengeschichte verbinden, in dem Vorwurf zutage, der den Herausgeberinnen

der 1982 erschienenen und vielfach als epochemachende Leistung
gepriesenen, fünfbändigen Aufsatzsammlung zur „Geschichte der japanischen
Frauen"5 gemacht wurde: Sie hätten die Frauengeschichte zu einer kalten
Wissenschaft erhoben, der alle Leidenschaft verlorengegangen sei.6

i Vgl. Itö 1990. S. 12.

Der Begriff „Historische Frauenforschung" ist, nachdem es an deutschen Universitäten
bereits Professuren mit dem „Schwerpunkt Historische Frauenforschung" gibt (vgl. U.
Bock 1992. S. 33), m.E. soweit etabliert, dass er gross und ohne Anführungszeichen
geschrieben werden kann. „Frauengeschichte" (joseishî) verwende ich in der
Doppeldeutigkeit, die ebenso wie der deutsche auch der japanische Begriff hat: als

Bezeichnung sowohl der historischen Begebenheiten als auch der historischen Forschung.

Vgl. ebd.

Vgl. u.a. die Vor- und/oder Nachworte in Wakita/Hayashi/Nagahara 1987, in Joseishi
sögö kenkyükai 1982 und 1990 und in Sögö joseishi kenkyükai 1992.

Hg. Joseishi sögö kenkyükai 1982.

Joseishi sögö kenkyükai ,Nihon josei seikatsushi' henshü iinkai 1990. S. IV.



452 ULRIKE WÖHR

Das Bild, das sich angesichts der zitierten Ängste und Vorwürfe abzeichnet,
zeigt keineswegs nur die Eigenschaften Historischer Frauenforschung in
Japan - ebenso wie dort war und ist auch in den USA und in Europa die
Frauengeschichte aufs engste mit Frauenbewegung und Feminismus
verknüpft und versteht sich als „»Herausforderung' an sexistische Strukturen
in der Wissenschaft" und als Mittel, „das Wissen von Frauen über sich
selbst zu erweitern".7 Dennoch weist die Historische Frauenforschung in
Japan Besonderheiten struktureller und inhaltlicher Art auf, deren Ursprünge
und Ursachen in der japanischen „Moderne" (kindai)9 zu suchen sind,
genauer: in den etwa drei Jahrzehnten vom Anfang der Taishö-Zeit (1912-
1926) bis zum Beginn des Krieges mit China (1931), die nicht nur
wissenschaftsgeschichtlich, sondern auch als Forschungsgegenstand für die
Frauengeschichte von grosser Bedeutung sind.

Im folgenden sollen zunächst Selbstverständnis und Anspruch der heutigen
Historischen Frauenforschung in Japan untersucht werden, so wie sie sich
vor allem in deren Auseinandersetzung mit der Persönlichkeit und dem
Erbe ihrer „Gründungsmutter", Takamure Itsue (1894-1964), darstellen.
Anschliessend soll anhand einiger neuerer Forschungsansätze gezeigt werden,
welche Funktion der Beschäftigung mit der „Moderne" dabei zukommt.

Bei der Periodisierung der kurzen Geschichte der Disziplin Historische
Frauenforschung - und als solche scheint sie zumindest laut den
Bekräftigungen ihrer Vertreterinnen inzwischen anerkannt9 - werden allgemein
drei Phasen unterschieden: Die erste wird direkt nach dem Zweiten Weltkrieg
angesetzt10 und ist geprägt von der Publikation der »Japanischen Frauengeschichte"

(Nihon no joseishi; 1948) des Historikers Inoue Kiyoshi (geb.
1913) und durch Takamure Itsues Werke zur Geschichte der japanischen
Frauen, worin sie sich - ihre alle Epochen umfassende Josei no rekishi
(„Geschichte der Frau"; 1954-1958)11 ausgenommen - in erster Linie mit

Vgl. G. Bock 1983. S. 22.

Im allgemeinen bezeichnet kindai den Zeitraum von der Meiji-Restauration (1868) bis
zum Ende des Pazifischen Krieges (1945).

Vgl. z.B. Wakita/Hayashi/Nagahara 1987. S. 4.

Allerdings gab es ein erstes, vor allem durch den Einfluss von Engels und Morgan
geprägtes und auf die Themen Mutterrecht und Matrilinearität gerichtetes Interesse an
„Frauengeschichte" bereits vor 1945. Hier sind ausser Takamure vor allem die Namen
Tamagusuku Hajime (1902-1980) und Kita Sadakichi (1871-1939) zu nennen. Den
Höhepunkt dieser Phase der Frauengeschichtsforschung bildete das 1937 von der Rekishi
kyöiku kenkyükai herausgegebene Werk Joseishi kenkyü, zu dessen Autoren u.a. Inoue
Kiyoshi zählte. (Vgl. Wakita 1988. S. 68.)
Takamure Itsue zenshü. Bd. 4 und 5. Für eine Auflistung der wichtigsten Werke



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 453

dem Ehe- und Familiensystem des vormodernen Japan befasst.
Inoue und Takamure begründeten - ohne dass sie sich dessen selbst

bewusst gewesen wären - durch ihre Werke zwei bis in die Gegenwart sich
fortsetzende Strömungen innerhalb der Historischen Frauenforschung. Ilse
Lenz hat in ihrem Referat über Takamure Itsue auf dem Tübinger
Japanologentag 197812 Inoue als Vertreter einer „privatisierenden", additiv die
bisherige Geschichte ergänzenden Frauengeschichte bezeichnet und Takamure

demgegenüber als Vertreterin des Anspruchs, die Geschichte „von der
tatsächlichen Rolle her, die Frauen in der Bewusstseinsbildung, der Produktion

und der Reproduktion einer Gesellschaft im historischen Ablauf erfüllten,
neu zu schreiben".13 Dieses neue Paradigma, das Lenz in der Geschichtsschreibung

Takamures ausgedrückt sieht, entspricht dem in den USA seit
Ende der sechziger, im deutschen Sprachraum seit Mitte der siebziger
Jahre von einer „feministischen Geschichtswissenschaft" formulierten.

In Japan stand die Gegenüberstellung von Inoue und Takamure weniger
im Zusammenhang mit der Diskussion um einen Paradigmenwechsel, sondern
viel konkretere, inhaltliche Fragen standen im Mittelpunkt der Anfang der
siebziger Jahre in Japan geführten, sogenannten „Frauengeschichts-Debatte"
(joseishi ronsÖ),14 die die „zweite Phase" der Historischen Frauenforschung
einleitete. Inoues Name stand dabei für eine Geschichtsschreibung der Elite
(nämlich der Aktivistinnen der Frauenbewegung) und des Fortschritts, wie
ihn eine historisch-materialistische Geschichtsauffassung postuliert. Die
Vertreterinnen und Vertreter der gegnerischen Position, allen voran Murakami

Nobuhiko (1909-1983), beriefen sich häufig auf Takamure Itsue, die
als Begründerin einer Historiographie der Unterdrückung gelten könnte:
Ihr war es daran gelegen, die Unterdrückung der Frau (die sie im Familiensystem

manifestiert sah) bis zu ihren Ursprüngen zurückzuverfolgen und

Takamures zur Geschichte der japanischen Frauen s. Lenz 1978. S. 104, Anm. 11. S.

dort auch eine ausführlichere Darstellung und Kritik von Josei no rekishi.

Lenz 1978. S. 93 f. Ähnlich wie Lenz haben übrigens auch Kano Masanao und Horiba

Kiyoko die Geschichtsschreibung Inoues und Takamures einander gegenübergestellt:
erstere als eine dem gegebenen (historisch-materialistischen) Schema folgende Frauengeschichte,

letztere hingegen als eine aufgrund der Erkennmisse der Frauengeschichte
kreativ die herkömmlichen Periodisierungen durch neue ersetzende (vgl. Kano/Horiba
1977. S. 274. f.). Der Historiker und Mitbegründer der minshüshi („Volksgeschichte")-
Strömung, Kano Masanao, hat übrigens die japanische Frauengeschichtsforschung bereits
als Phänomen der Geistesgeschichte behandelt (s. Kano 1983).

Ebd.: S. 93.

Für eine ausführliche Dokumentation und Interpretation s. Koshö 1987.



454 ULRIKE WOHR

ihre Geschichtlichkeit, ihre Relativität nachzuweisen.15 In Takamures Tradition

steht zum Beispiel Murakamis die Alltagsgeschichte betonende vierbändige

Meiji joseishi („Geschichte der Frauen in der Meiji-Zeit", erschienen
1969-1972), aber auch Ishimure Michikos halblyrisches Werk über die
Leiden der Opfer des Umweltskandals von Minamata.16

Bei näherer Betrachtung sind allerdings die Ansätze von Takamure und
Inoue einander ähnlicher als vermutet: Inoues Geschichtsauffassung, derzu-
folge allein durch die Befreiung vom „amerikanischen Imperialismus" und

vom »japanischen Monopolkapitalismus"17 die Befreiung auch der Frauen
erreicht würde, hat bereits die Historikerin Yoneda Sayoko kritisiert, die
sich in der sogenannten „Frauengeschichts-Debatte" sowohl von Inoue als
auch von Murakami abgrenzte und eine die Frau als handelndes Subjekt in
den Mittelpunkt stellende, „auf die wahre Befreiung der Frau zielende
'Emanzipationsgeschichte'"18 forderte. Auch Takamure vernachlässigt
jedoch die Subjektivität ihres Forschungsgegenstands: Sie lässt es im letzten,
die Moderne betreffenden Teil ihrer Josei no rekishi bei der Hervorhebung
weniger Persönlichkeiten der Frauenbewegung und der Kritik an der Passivität

und dem mangelnden Bewusstsein der japanischen Arbeiterinnen bewenden.

Die allmähliche Verbesserung der Lage der Frauen - für sie untrennbar
verbunden mit der Befreiung vom patriarchalischen Familiensystem -
schreibt sie ebenso wie Inoue dem Wandel objektiver, ausserhalb der
Reichweite der Betroffenen liegender Umstände zu, namentlich der Ablösung
des Feudalismus durch den Kapitalismus seit der Meiji-Restauration.19

15
Vgl. Takamure in Konjaku no uta (1959), zitiert nach Kano 1983. S. 185.

Ishimures bekanntestes Werk zu diesem Thema ist der erste Teil einer Trilogie: Kugai
jödo -waga minamatabyö (1969), als Paradise in the Sea ofSorrow (1990) von Livia
Monnet ins Englische übersetzt.
Die durch ein Werk der Firma Chisso von 1932 bis 1968 bei der Bucht von Minamata
(Kyüshü) ungereinigt ins Meer geleiteten, quecksilberhaltigen Abwässer verursachten
bei schätzungsweise weit über zehntausend Menschen Schädigungen des Zentralnervensystems,

die zu schweren geistigen und körperlichen Behinderungen führen. Beispiellos
in Japan ist die seit Ende der sechziger Jahre aktive Bewegung zur Unterstützung der
Opfer, der auch die Bemühungen zur vollständigen Aufklärung des Umweltskandals
und somit die Bekanntheit der „Minamata-Krankheit" zu verdanken sind. (Vgl. Monnet
1988. S. 3-68.) Zu Takamure Itsues Einfluss auf Ishimure s. z.B. deren in der Takamure
Itsue zasshi von Okt. 1968 bis April 1976 in siebzehn Fortsetzungen erschienene

Biographie Takamures und ihren ebd. (Jan. 1976) erschienenen Artikel „Takamure
Itsue no manazashi".

Inoue 1948. S. 313.

Yoneda 1987 (Orig. 1971). S. 83.

Vgl. Itö Yasukos Kritik der Josei no rekishi (Itö 1988. S. 29 ff.)



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 455

Neben der von Ilse Lenz angeführten Opposition zwischen Inoue und
Takamure und der in der „Frauengeschichts-Debatte" postulierten gibt es
meines Erachtens noch einen dritten Gegensatz, für den die Namen Inoue
und Takamure stehen und der für die Entwicklung der Historischen
Frauenforschung in Japan prägend war. Ein erster Hinweis auf die von mir
hier ins Auge gefassten Zusammenhänge ist die Tatsache der Aktualität
Takamure Itsues, über die seit Beginn der sogenannten „zweiten Phase" der
Historischen Frauenforschung mindestens zwölf Monographien,20 zahlreiche
Aufsätze21 und immerhin eine Sondernummer einer historischen
Fachzeitschrift22 erschienen sind.23 Dass sich das Interesse auf die Person
Takamures konzentriert, wogegen der Mensch und Wissenschaftler Inoue
völlig hinter seinem Werk verborgen bleibt, liegt natürlich zunächst einmal
daran, dass die Gründungsmutter Takamure Itsue den Frauen, die
Frauengeschichte überwiegend betreiben,24 Identifikation ermöglicht
beziehungsweise ihre Abgrenzung herausfordert, und dass die Frau Takamure

Itsue bereits auch zum Forschungsgegenstand der Frauengeschichte
geworden ist.

Noch bedeutender erscheint jedoch die Tatsache, dass Inoue als Absolvent
der Kaiserlichen Universität Tokyo und späterer Professor der Universitäten
Kyoto und Tokyo nicht nur der akademischen Welt, sondern sogar der
Elite der staatlichen Universitäten angehört, während Takamure jener Welt
so fern stand, wie wir es uns nur vorstellen können, denn Frauen waren bis
nach dem Zweiten Weltkrieg von den Hochschulen so gut wie ausgeschlossen
und selbst die Ausbildung in den wenigen Fachhochschulen für Frauen war
auf das Rollenideal der „Guten Ehefrau und Weisen Mutter" (ryösai kenbo)
ausgerichtet. Takamure war Autodidaktin und ihre Wissenschaft begann in
der Einsamkeit ihres sogenannten „Waldhauses" ausserhalb von Tokyo, vor

20 Zum Thema joseishi s. davon vor allem: Kano/Horiba 1977, Köno 1977, Murakami
1977, Nishikawa 1982, Yamashita 1988 a), Köno 1990.

21 Unter anderem erschien 1979 der Sammelband Takamure Itsue ronshü. (Hg. ,Takamure
Itsue ronshü' henshü iinkai).

22 Rekishi hyöron. 455 (März 1988).
23 Bereits in den sechziger Jahren erschienen die Gesamtausgabe der Werke Takamures

und eine „Takamure-Itsue-Zeitschrift" (Takamure Itsue zasshi, 1968-1976), die beide

von ihrem Mann Hashimoto Kenzö herausgegeben wurden.
24 Unter den Hunderten von Frauen, die die fünf seit 1977 abgehaltenen Überregionalen

Konferenzen zur Historischen Frauenforschung (Zenkoku joseishi kenkyü köryü no
tsudoi) besuchten, befanden sich immer nur wenige, vereinzelte Männer. Die Zahl der

von Frauen verfassten Aufsätze in der fünfbändigen Nihon joseishi (Hg. Joseishi sögö

kenkyükai 1982) - nämlich siebenundzwanzig von insgesamt vierundvierzig - nimmt
sich dagegen allerdings sehr wenig aus.



456 ULRIKE WOHR

ihr nur Motoori Norinagas (1730-1803) Kommentar zum Kojiki (Kojikiden,
1798).25 Takamures Frauengeschichte gehört damit einer, seit der Taishö-
Zeit in Japan herausgebildeten, wissenschaftlichen Tradition an, die der
Historiker Kano Masanao als minkangaku - "zivile Wissenschaft"26 bezeichnet

und analysiert hat.
Der Begriff minkangaku impliziert als sein dichotomisches Gegenüber

kangaku bzw. kangaku-akademizumu, womit der „Akademismus" einer
„öffentlichen Wissenschaft" gemeint ist, die seit der Meiji-Zeit nicht nur
die Aufgabe hatte, Wissen und Technik auf westlichen Stand zu bringen,
sondern die auch als elitäre Kaderschmiede diente.27 Von den Schimpfnamen
goyögaku („Wissenschaft zu Diensten der Obrigkeit") und yü'nyügaku
(„importierte Wissenschaft"), die der Volksmund diesem Kristallisationspunkt
von Machtstrategien beilegte, lässt letzterer besonders aufhorchen. Kangaku
steht nämlich, so Kano, auch für „verpflanzte" Wissenschaft und damit für
die gesamte, als fremd und aufoktroyiert empfundene Kultur der japanischen
Moderne, gegenüber der sich die autochthone Kultur zur „Subkultur"
wandle.28 Der minkangaku, die einen Teil dieser Subkultur bildet, ist also
die nativistische und gleichzeitig anti-modernistische Tendenz in die Wiege
gelegt.

Takamure, die sich als Anarchistin in den zwanziger Jahren der Natur
und der Liebe verschrieben hatte und in einem fiktiven,Asien" die Befreiung
von den „modernen" - also fremden, europäischen - Erscheinungen des

Individualismus und der städtischen Konsumgesellschaft suchte, sah es als

Aufgabe der japanischen Frauen, den in die Irre führenden europäischen
Varianten des „Feminismus" (josei shugi) einen „Neuen Feminismus" (shin
joseishugi) entgegenzusetzen.29 Alsbald rechtfertigte sie den sogenannten
Mandschurischen Zwischenfall (1931) als Befreiung der Völker Asiens von
den westlichen Mächten30 und widmete ihre 1938 erschienene „Frauen-

25

27

Vgl. Takamure Itsue zenshü, Bd. 10. S. 244.

Der Begriff minkangaku lehnt sich an die Bezeichnung Ienaga Saburös für die von den
Ideen der „Bewegung für Freiheit und Volksrechte" inspirierte, in der zweiten Hälfte
der Meiji-Zeit entstandene Strömung einer „zivilen Geschichtswissenschaft" - minkan

shigaku - an, sollte aber nicht damit verwechselt werden (vgl. Kano 1983. S. 7; zu
minkan shigaku s. Taranczewski 1990. S. 391 ff.).
Vgl. Kano 1983. S. 8.

Vgl. ebd. S. 8 f.

Vgl. ebd. S. 218.

Vgl. Takamure. „Nihon seishin ni tsuite." Fujo shinbun. 1934 (nach Nagahara 1988.
S. 53).



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 457

geschichte Grossjapans" (Dai Nihon joseishi31) „den Frauen und dem Land
der Ahnen [sokoku]".32

Die Hervorhebung der Besonderheit Japans bei Takamure und ihr Rückgriff

auf Norinagas Werk erinnern nicht nur an die mehr als zwei Jahrhunderte

früher unter ähnlichen Vorzeichen entstandene kokugaku („Nationale
Schule"). Schon Yanagita Kunio (1875-1962), den Kano ebenso wie Takamure
zu den Vertretern der minkangaku zählt, bezeichnete seine Wissenschaft als
shin kokugaku - „Neue Nationale Schule".33 Das bewusst angetretene Erbe
der kokugaku setzt sich sowohl bei Yanagita als auch bei Takamure nicht
nur als Opposition gegen das Fremde und eine dem Menschen entfremdete
Wissenschaft fort, sondern auch in der schöpferischen Konzeption einer
eigenen Wissenschaft -„watakushi, soshite wareware no, gakumon"34 -, die
Antwort gibt auf „die ewige Frage der Menschen: 'Wie sollen wir leben?'"35

Kehren wir zurück in die Gegenwart, genauer: in die Zeit vom Beginn
der achtziger Jahre bis heute, die der „dritten Phase" der Historischen
Frauenforschung entspricht. Der anfangs zitierte Satz Itö Yasukos stammt
von 1990 und erscheint auf den ersten Blick anachronistisch für eine Zeit,
in der selbst in konservativen Kreisen kokusaika - „Internationalisierung" -
auf der Tagesordnung steht. Die Suche der minkangaku nach einer nahbaren,
dem Menschen gemässen Wissenschaft wirft jedoch ein neues Licht auf
jene Befürchtung mancher Japanerinnen, dass der Einfluss der Women's
Studies, einer Wissenschaft, in der die reine „Frauenforschung" zugunsten
der „Geschlechterforschung" (Gender Studies) in den Hintergrund gerückt
ist, ihrer Frauengeschichte schaden könnte. „Geschlechtergeschichte" definiert

sich der Anthropologin Rosaldo zufolge als Geschichte von Beziehungen
zwischen und innerhalb der Geschlechter, die Frauen und Männer in ihrer
Bezogenheit aufeinander versteht,36 und basiert auf der Erkenntnis, dass

Frauen „sich keinen für Minderheiten entwickelten Begriffen einfügen"
Hessen und „die tatsächliche Marginalität von Minderheiten auf die soziale

31 Nach dem Krieg erschien das eigentlich als erster von fünf Bänden einer umfassenden
„Geschichte der japanischen Frau" konzipierte Buch Dai Nihon joseishi lediglich unter
dem Untertitel, Bokeisei no kenkyü, neu (Tokyo: Kôdansha, 1953).

32 Takamure 1938. S. 4. In der Ausgabe von 1953 erscheint diese Widmung relativiert, da
die Autorin in einem veränderten Vorwort ihre eigenen Worte von 1938 nur noch
erläuternd zitiert.

33 Vgl. Kano 1983. S. 217 f.
34 „Meine und unsere Wissenschaft". (Takamure Itsue zenshü. Bd. 4. S. 1.)
35 Ebd.
36 Vgl. Rosaldo 1980. S. 409. S. dazu auch Ogino 1988 (dies ist übrigens der Artikel, an

dem sich die Kritik Itö Yasukos (1990) entzündete.



458 ULRIKE WÖHR

Existenz von Frauen nicht" zutreffe.37 Die Verneinung sozialer Marginalität
des gesamten weiblichen Geschlechts führt zur Kritik an der Marginalisierung
einer „Frauengeschichte", die dabei ist, sich zur „Geschlechtergeschichte"
zu emanzipieren, und zu der Forderung, dass „die Bedeutung der Geschlechter

integraler Bestandteil des historischen Erkenntnisinteresses"38 sein müsse.
Eben diese „Objektivierung" der Frauengeschichte scheint die oben zitierte

Itö Yasuko39 als bedrohlich zu empfinden. Sie selbst ist das Paradebeispiel
einer Autodidaktin und repräsentiert damit viele Hunderte japanischer Frauen,

die den mindestens siebzig40 über ganz Japan verteilten Studiengruppen
zur Frauengeschichte angehören und sich seit 1977 in den von jeweils einer
der lokalen Gruppen organisierten und, deren Möglichkeiten entsprechend,
unregelmässig stattfindenden Überregionalen Konferenzen zur Historischen
Frauenforschung (Zenkoku joseishi kenkyü köryü no tsudoi) zusammenfinden.41

Marginalität ist häufig die Erfahrung, die jene Frauen geprägt
hat und aus der sie andererseits die Motivation für ihre Frauengeschichte
schöpfen. Nicht nur die Aussenseiterposition in der Geschichtswissenschaft,
auch ihre häufige Randlage in der Provinz eines auf die Metropole Tokyo
fixierten Landes42 trägt dazu bei, dass sie sich oft selbst in den Termini
einer Minderheit definieren und Frauengeschichte als „Befreiungsgeschichte"
in die Tradition der Arbeitergeschichte und der „Buraku-Geschichte"
stellen.43

G. Bock 1983. S. 34.

Ebd.

Vgl. den autobiographischen Teil (S. 7-74) in Itö 1992.

1986, als die dritte Konferenz für historische Frauenforschung stattfand, gab es mindestens

achtzig Gruppen (vgl. .Hökokushü' henshü iinkai 1986), Itö listete 1990 neunundsechzig
Gruppen auf (vgl. Itö 1990. S. 190 ff.). Unter deren Mitgliedern sind allerdings meist
auch Akademikerinnen, oft sind es sogar Universitätsprofessorinnen oder -dozentinnen,
die eine solche Gruppe ins Leben gerufen haben und leiten. An 53 von 401 japanischen
Universitäten (die Erhebungsbögen waren an 489 Universitäten gegangen) gab es nach
der neuesten Statistik (vgl. Kokuritsu fujin kyöiku kaikan jöhö köryüka 1991. S. 6) im
Jahr 1990 immerhin 53 auf „Frauengeschichte" lautende Lehrveranstaltungen (26 an
vierjährigen Universitäten und 27 an zweijährigen „Kurzuniversitäten"), davon allerdings
lediglich 8 an öffentlichen (staatlichen oder städtischen) Universitäten, was den ,/ninkan-
Status" der Historischen Frauenforschung auch innerhalb der akademischen Welt bestätigt.

41 Die erste Konferenz in der Präfektur Aichi (1977) hatte knapp 160 (vgl. Itö 1990. S. 6),
die fünfte in Okinawa (1992) bereits 850 Teilnehmerinnen (vgl. Nakano 1993. S. 81).

42 S. dazu z.B. Sektion 4 der vierten Konferenz zur Historischen Frauenforschung:
„Chiiki de no gakushü to joseishi" (dokumentiert in: .Hökokushü' henshü iinkai 1984.
S. 88 ff.) und Yoneda 1992.

43 S. z.B. Itö 1990. S. 5. Übrigens gibt es nicht nur in Japan, sondern z.B. auch unter



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 459

Sowohl die Betonung der Regionalgeschichte als auch der Impetus der
„Veränderung des Hier und Jetzt" - koko wo kaeru44 - hat viele veranlasst,
auf die Verwandtschaft der Frauengeschichte mit der in den sechziger
Jahren entstandenen Strömung der sogenannten „Volksgeschichte" (minshü-
shi)45 hinzuweisen.46 Der wesentliche Unterschied zwischen beiden liegt
meines Erachtens allerdings darin, dass im Fall der minshüshi Dezentralisierung

(des Lebens und der Wissenschaft) und Volksnähe nicht immer
leicht einzulösende Ansprüche einer - obschon dem Akademismus der
kangaku gegenüber kritischen und von dessen Vertretern geschmähten -
akademischen Elite sind,47 während Frauengeschichte nicht wie die
„Volksgeschichte" bloss von denen handelt, für die sie geschrieben wird,48 sondern
zusätzlich auch von denen geschrieben wird, von denen sie handelt und für
die sie bestimmt ist. Frauen schreiben Frauengeschichte für sich selbst, so
wie einst die Autorinnen der Frauenzeitschrift Seitö („Blaustrumpf, 1911-
191649), die als Kristallisationspunkt frühen emanzipatorischen Bewusstseins

gilt, schrieben, um ihr Ich zu befreien und für niemand anderen als für
sich selbst.50

Es ist also kein Zufall, dass die Geschichte der japanischen „Moderne"
den Schwerpunkt der Historischen Frauenforschung seit den siebziger Jahren
bildet,51 und dass die Beschäftigung mit der Seitö und vor allem mit deren
zentraler Figur Hiratsuka Raichö (1886-1971) darin zumindest anfangs
sehr grossen Raum einnahm. Die Tendenz der meisten Werke der historischen

Vertreterinnen der Historischen Frauenforschung in Deutschland Kritikerinnen der
Geschlechtergeschichte als „entpolitisierter Beziehungsgeschichte" (Kuhn 1990. S. 87).
Siehe dazu auch Nagl-Docekal 1993, besonders S. 240.

44 S. z.B. das auf der vierten Konferenz zur Historischen Frauenforschung mehrere kurze
Vorträge überspannende Thema ,„Koko wo kaeru' joseishi no sözö no tame ni", in
.Hökokushü' henshü iinkai 1986. S. 15-33.

45 S. dazu den aufschlussreichen Artikel von Gluck (1978).
46 So z.B. Toyama 1984 und Kano 1989. S. 196 f.
47 Vgl. Gluck (1978. S.33) über Irokawa Daikichi.
48 Vgl. Gluck 1978. S. 26.
49 S. dazu in deutscher Sprache vor allem Neuss 1977.
50 Seitö I, 1 (Sept. 1911). S. 134.
51 So waren z.B. bisher etwa die Hälfte aller Artikel in den seit 1974 jährlich erscheinenden

Sonderheften der historischen Fachzeitschrift Rekishi hyöron zum Thema,.Frauenge¬
schichte" dem Zeitraum der Moderne (kindai) gewidmet; 1969-1972 erschien Murakamis
Meiji joseishi, die erste umfassendere „Frauengeschichte", die sich auf eine Epoche
beschränkte, war Yonedas Kindai Nihon joseishi von 1972 („Mittelalter" und Edo-Zeit
kamen viel später) und die erste Aufsatzsammlung über die Geschichte der Frauen einer
bestimmten Epoche, hiess Onnatachi no kindai (Hg. Kindai joseishi kenkyükai 1978).



460 ULRIKE WÖHR

„Raichö-Forschung" enthüllt einen weiteren wichtigen Aspekt der kindai-
Rezeption: Gegenstand dieser Forschung ist nämlich vor allem Hiratsuka
Raichös sogenannter „Maternalismus" (bosei shugi),52 der in ihrer
Argumentation für staatlichen Mutterschutz53 am deutlichsten zutage tritt.
Maternalismus postuliert die Mutterschaft als eigentlichen Ort sowohl der
Selbstverwirklichung der Frau als auch der Erfüllung ihrer gesellschaftlichen
Aufgabe. Maternalismus ist Ausdruck eines Emanzipationsversuchs auf der
Basis des biologischen Unterschieds der Geschlechter. Er ist - verbunden
mit Matriarchatsvorstellungen - als die Gemeinschaft betonende Ideologie
potentiell kritisch gegenüber der Moderne, aber gerade deshalb von der
Vereinnahmung durch einen totalitären Staat gefährdet.54 Für den
Maternalismus in der Historischen Frauenforschung ist übrigens wiederum
Takamure Itsue mit ihrem Konzept eines kollektiv orientierten „Mutter-Ich"
(boseiga) der Frau und eines „individuellen Ich" (kojinga) des Mannes ein
wichtiges Vorbild,55 aber auch bei den Gegnerinnen einer „Unterdrückungsgeschichte"

im Sinne Takamures spielen bosei („Mutterschaft") und bosei

shugi eine wichtige Rolle.
Yoneda Sayoko zum Beispiel, die bereits zitierte Apologetin einer „wahren

Befreiung der Frau" und Vertreterin einer Frauengeschichte als
„Emanzipationsgeschichte", hat der „Raichö-Forschung" einen bedeutenden Teil
ihrer Publikationen seit den siebziger Jahren gewidmet. In ihren sehr
differenzierten historischen Analysen beurteilt sie die totalitären Tendenzen
Hiratsuka Raichös durchaus kritisch,56 deren Maternalismus aber steht sie

grundsätzlich positiv gegenüber, ja, er ist der eigentliche Angelpunkt ihres

52 In der keinen Vollständigkeitsanspruch erhebenden Literaturliste eines am 18.4.1993 in
der Studiengruppe „Raichö wo yomu kai" (Tokyo) gehaltenen Referats von Ishizaki
Shöko sind zum Thema „Der Matemalismus Hiratsuka Raichös" allein aus den Jahren
1975 bis 1992 über vierzig Buch- und Aufsatztitel aufgeführt. Welch prominente Stellung
das Thema bosei überhaupt in der gegenwärtigen Frauengeschichtsforschung einnimmt,
zeigen z.B. die von Wakita Haruko (1985) herausgegebenen beiden Bände Bosei wo
tou, die 19 Aufsätze von 17 Autorinnen und einem Autor enthalten.
Bosei ist zwar auch bereits in Takamures Werk zur Frauengeschichte das beherrschende

Thema, je näher sie an die Gegenwart heranrückt allerdings weniger als Forschungsgegenstand

denn als Desiderat.
53 Der historische Ort dieser Argumention ist die 1918 beginnende, sogenannte

„Mutterschutzdebatte" (bosei hogo ronsö), an der ausser Hiratsuka Raichö vor allem Yosano

Akiko, Yamakawa Kikue und Yamada Waka beteiligt waren - alles Frauen, die vorher
in der Seitö publiziert hatten. (S. dazu vor allem Köuchi 1984.

54 Vgl. Ueno 1984. S. 105.
55 Takamure Itsue zenshü. Bd. 4. S. 4 f.
56 S. z.B. Yoneda 1985.



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 461

Interesses. Dieses ist offenbar durch Yonedas Konzept einer „wahren
Befreiung der Frau" motiviert. Sie schreibt dazu nämlich:

Es besteht keinerlei Notwendigkeit für die Frau, sich ihr Natürlichstes, die
Mutterschaft, zu versagen. Lasst uns heiraten und auch Kinder gebären, aber dass

wir dadurch Diskriminierungen ausgesetzt sind, die Verbindung zur Gesellschaft

verlieren und zu einem sinnentieerten Leben gezwungen werden, das müssen wir
bekämpfen.57 (Hervorhebung d. Verf.)

In meinen bisherigen Ausführungen erscheint die japanische
Frauengeschichtsforschung der Gegenwart als skeptisch gegenüber einer modernen,
europäischen, von weltanschaulichen Werturteilen angeblich freien Wissenschaft,

der sie subjektive Betroffenheit und die Absicht, die Realität zu
verändern, entgegensetzt, sowie kritisch gegenüber einer zentralistischen
Geschichtsschreibung, der sie durch die Betonung der eigenen, lokalen
Tradition begegnet. Ich habe es bewusst vermieden, zur Charakterisierung
dieser Tendenzen die Kategorien Nativismus und Anti-Modernismus (han
kindai shugi) zu verwenden. Während in der minkangaku tatsächlich
nativistische Ideen die Suche nach einer eigenen, japanischen Wissenschaft
motivierten und auch die minshüshi in den Augen Carol Glucks eine Art
„academic jöi" praktiziert, „repelling the barbarians from the ranks of
Japanese history and historiography",58 ist die Skepsis eines Teils59 der
Japanerinnen, die heute über Frauengeschichte forschen, gegenüber der
konkurrierenden, als „Importkultur"60 aufgefassten Frauenforschung
(Women's Studies/joseigaku) wohl kaum durch Nationalismus begründet.
Was bleibt, ist aber jene Skepsis gegenüber dem Postulat der
„Wertungsfreiheit", zutreffender noch: gegenüber einer - vielleicht falsch verstandenen61

- „Verfassung radikaler Pluralität",62 die auch manche westliche
Wissenschaftlerinnen gegenüber sogenannten „postmodernen" Theorien
argwöhnisch und kritisch sein lässt.

57 Yoneda 1987 (Orig. 1971). S. 82.
58 Gluck 1978. S. 47.
59 Selbstverständlich gibt es auch in Japan Wissenschaftlerinnen, die versuchen, die

theoretischen Errungenschaften der Frauenforschung in die Historische Frauenforschung
mit einzubeziehen. S. dazu neben der bereits genannten Ogino (1988; vgl. auch Anm.
36) Yamashita 1988 b) und als frühes Beispiel Hasegawa 1984.

60 Itö 1990. S. 12.
61

Vgl. z.B. Landweer 1993. Zur Diskussion postmoderner Theorien unter Vertreterinnen
einer „feministischen Wissenschaft" s. auch die Beiträge der Sektion „Feminism and
Postmodernism" des VIth Symposium of the International Association of Women
Phüosophers (IAPh) 1992, in Pellikaan-Engel 1992. S. 131-209.

62 Solle 1993. S. 75.



462 ULRIKE WOHR

Die Hinwendung zu Asien, die bei Takamure Itsue mit anti-westlichen
Ressentiments einherging und zur Rechtfertigung des japanischen
Imperialismus führte, ist heute Teil einer sehr kritischen Auseinandersetzung mit
der modernen Geschichte des eigenen Volkes, für die vor allem der Name
der Historikerin Suzuki Yüko steht. Diese war einst Mitbegründerin einer
kritischen Historiographie der japanischen Frauenbewegung63 und kämpft
heute für die Aufarbeitung der Geschichte der jügun ianfu, der asiatischen
Frauen, die während des Krieges zur Prostitution für die japanische Armee

gezwungen wurden.64

Bezüglich der Dichotomie kindai shugi - han kindai shugi (Modernismus
- Modernekritik) ist bereits wegen der Vieldeutigkeit des Begriffs kindai65

und der Vielfalt von Ideen, die als han kindai vertreten oder identifiziert
werden,66 Vorsicht geboten. Hier kann ich nur darauf hinweisen, dass die
Anwendung dieser Kategorien auf die Frauenbewegung vor 1945 bereits
von japanischen Wissenschaftlerinnen kritisiert und ad absurdum geführt
worden ist, zum Beispiel anhand einer Analyse der auf den ersten Blick
klar als „modern" und „Moderne-feindlich" voneinander abzugrenzenden
Positionen in der seit 1918 von Protagonistinnen der Frauenbewegung
geführten „Mutterschutzdebatte"67 und durch die Aufdeckung überraschender

Parallelen zwischen der „Moderne-feindlichen" Takamure Itsue und
der als Vertreterin eines modernen Individualismus geltenden Yosano Akiko
(1878-1942).68 Für die sich mit dem modernen Japan vor 1945 befassende
Historische Frauenforschung ist die Kategorisierung „modern" - „Modernekritisch"

meines Erachtens ebenso problematisch, wie besonders an der
Position Yonedas deutlich wird: Die Entscheidung für die Frauenbewegung
als Forschungsgegenstand impliziert nicht per se einen modernistischen
Standpunkt, zumal dann, wenn wie bei Yoneda der potentiell
Modernefeindliche Maternalismus ins Zentrum des Interesses rückt. Umgekehrt
geht die Bejahung von Mutterschaft nicht zwangsläufig mit romantischen,
die Moderne verneinenden Mutterrechtsvorstellungen einher. Auch Yoneda,
die die Mutterschaft als das „Natürlichste" für die Frau bezeichnet, ist

63 S. z.B. Suzuki 1986. Als Pionierin einer historischen Kritik der „gesellschaftlichen
Mitwirkung" (shakai sanka) von Frauen während des Krieges gut ausserdem Kano
Mikio (s. dies. 1987).

64 S. z.B. Suzuki 1992. Für einen ausführlicheren Bericht zum Thema „Asien" in der
japanischen Frauengeschichtsforschung s. Wöhr 1993.

65 S. dazu z.B. „Kindai - Moderne", in Yanabu 1991. S. 47-59.
66 S. dazu Miyoshi 1972. S. 123 ff. und Fukuda 1964.
67 Vgl. Ochiai 1989. S. 217 ff. Zur „Mutterschutzdebatte" s. Anm. 53.
68 Vgl. Nagahara 1988. S. 51 ff.



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 463

„modern" insofern, als sie eine Gesellschaft, in der Frauen sich ebenso in
einem Beruf verwirklichen wie Männer, nicht nur in ihre Ideen miteinbezieht,
sondern für erstrebens- beziehungsweise verteidigenswert erachtet.

Viele wichtige und interessante Fragen konnten hier nur angerissen
werden und manche blieben ganz ausgespart, ich hoffe aber, mit dieser
Untersuchung zu der noch jungen Disziplin der Historischen Frauenforschung
beizutragen, zu der von Ilse Lenz im vorletzten Jahr in Berlin angeregten
Beschäftigung mit Wissenschaftsgeschichte in Japan als einem „weiteren
Zugang zum »Denken in Japan'".69

Bibliographie

Bock, Gisela (1983). „Historische Frauenforschung: Fragestellungen und Perspektiven."
Frauen suchen ihre Geschichte. Hg. Karin Hausen. München: Beck. S. 22-60.

Bock, Ulla (Dez. 1992). Frauenforschungsprofessuren an Universitäten in Deutschland.
Hg. Zentraleinrichtung zur Förderung von Frauenstudien und Frauenforschung an der
FU Berlin.

Fukuda Tsuneari (1964). „Kaisetsu. Han kindai no shisö." Han kindai no shisö. Tokyo:
Chikuma shobö. (=Gendai Nihon shisö taikei. 32). S. 7-49.

Gluck, Carol (1978). „The People in History. Recent Trends in Japanese Historiography."
The Journal ofAsian Studies. XXXVIII, 1. S. 25-50.

Hasegawa Hiroko (1984). „Onna, otoko, kodomo no kankeishi ni mukete." Shisö. 719.
S. 28-43.

.Hökokushü' henshü iinkai, Hg (1984). Daisankai zenkoku joseishi kenkyü köryü no
tsudoi hökokushü. Yokohama: Zenkoku joseishi kenkyü köryü no tsudoi jikkö iinkai.

(1986). Daiyonkai zenkoku joseishi kenkyü köryü no tsudoi hökokushü. Matsuyama:
Zenkoku joseishi kenkyü köryü no tsudoi jikkö iinkai.

Inoue Kiyoshi (1948). Nihon no joseishi. Tokyo: San'ichi shobö.
Ishimure Michiko (1969). Kugai jödo -waga minamatabyö. Tokyo: Kôdansha.

(Okt. 1968 - April 1976). „Saigo no hito. Takamure Itsue den." 17 Folgen. Takamure
Itsue zasshi.

(1976). „Takamure Itsue no manazashi." Takamure Itsue zasshi. 30. S. 25-30.
(1990). Paradise in the Sea of Sorrow. Übers. Livia Monnet. Kyoto: Yamaguchi

Publishing House.
Itö Yasuko (1988). „Takamure Itsue no kingendai joseishi." Rekishi hyöron. 455. S.25-39

(1990). „Nihon joseishi kenkyü no genzai, kako, mirai"Mekishi hyöron. 479. S.l-15.
(1992). Joseishi nyümon. Tokyo: Domesu shuppan.

Joseishi sögö kenkyükai, Hg. (1982). Nihon joseishi. 5 Bde. Tokyo daigaku shuppankai.
(1990). Nihon josei seikatsushi. 5 Bde. Tokyo: Tokyo daigaku shuppankai.

Joseishi sögö kenkyükai ,Nihon josei seikatsushi' henshü iinkai (1990). „Kankö ni atatte."
Nihon josei seikatsushi. 5 Bde. Hg. Joseishi sögö kenkyükai. Tokyo: Tokyo daigaku
shuppankai. S. I-VI (d. Bde. 1-5).

69 Lenz 1992. S. 153.



464 ULRIKE WÖHR

Kano Masanao (1983). Kindai Nihon no minkangaku. Tokyo: Iwanami shöten. Iwanami
shinsho kihan. 249).

(1989). Fujin, josei, onna. Joseishi no toi. Tokyo: Iwanami shöten. (=Iwanami
shinsho shin akaban. 58).

Kano Masanao und Horiba Kiyoko (1977). Takamure Itsue. Tokyo: Asahi shinbunsha.
Kano Mikio (1987). Onnatachi no jügo. Tokyo: Chikuma shobö.
Kindai joseishi kenkyükai, Hg. (1978). Onnatachi no kindai. Tokyo: Kashiwa shobö.
Kokuritsu Fujin kyöiku kaikan jöhö köryüka, Hg. (1991). Heisei ninendo kötö kyöiku

kikan ni okeru joseigaku kamen köza kankei jökyö chösa kekka hökoku. Ranzan:
Kokuritsu fujin kyöiku kaikan jöhö köryüka.

Köno Nobuko (1977). Hi no kuni no onna. Takamure Itsue. Tokyo: Shin hyöron.
(1990). Takamure Itsue. Reina no joseishi. Tokyo: Ribropöto.

Koshö Yukiko, Hg. (1987). Shiryö joseishi ronsö. Tokyo: Domesu shuppan.
Köuchi Nobuko, Hg. und Komment. (1984). Shiryö bosei hogo ronsö. Tokyo: Domesu

shuppan.
Kuhn, Annette (1990). „Frauengeschichte - Geschlechtergeschichte. Der Preis der Profes-

sionalisierung." Frauenforschung und Kunst von Frauen. Bd. 2. Feministische Erneuerung

von Wissenschaft und Kunst. Hg. Arbeitsgemeinschaft Interdisziplinäre
Frauenforschung und -Studien. Pfaffenweiler: Centaurus-Verlagsgesellschaft. S. 81-99.

Landweer, Hilge (1993). „Herausforderung Foucault." Die Philosophin. IV, 7. S. 8-18.
Lenz, Ilse (1978). „Takamure Itsues Reflexionen und Forschungen über das frühe japanische

Famüiensystem - Ansätze zu einer Geschichte der Frau?" Referate des IV. Deutschen
Japanologentags in Tübingen. Hg. Fritz Opitz und Roland Schneider. Hamburg: Gesellschaft

für Natur- und Völkerkunde Ostasiens (^Mitteilungen der Gesellschaftfür Natur-
und Völkerkunde Ostasiens. 73). S. 92-105.

(1992). „Vorläufige Vorbemerkungen zu einer Beschäftigung mit Wissenschaftsgeschichte

in Japan." Veröjff". des Jap.-Deutschen Zentrums Berlin. Bd. 14. S. 147-155.

Miyoshi Yukio (1972). Nihon bungaku no kindai to han kindai. Tokyo: Tokyo daigaku
shuppankai.

Murakami Nobuhiko (1969-1972). Meiji joseishi. 4 Bde. Tokyo: Rironsha.
(1977). Takamure Itsue to Yanagita Kunio. Konsei no mondai wo chüshin ni. Tokyo:

Taiwa shobö.
Monnet, Livia (1988). Paradies im Meer des Leidens. Die Minamata-Krankheit im Werk

der Schriftstellerin Ishimure Michiko. Wien. Institut für Japanologie der Universität
Wien. (^Beiträge zur Japanologie. 26).

Nagahara Kazuko (1988). „Takamure Itsue kenkyü ni manabu mono. Senzen, senjiki no
Takamure Itsue ni tsuite." Rekishi hyöron. 455. S. 40-58.

Nagl-Docekal, Herta (1993). „Für eine geschlechtergeschichtiiche Perspektivierung der

Historiographiegeschichte." Geschichtsdiskurs. Bd. 1. Grundlagen und Methoden der
Historiographiegeschichte. Hg. Wolfgang Küttler, Jörn Rüsen und Ernst Schulin.
Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Verlag. S. 233-256.

Nakano Sumiko (1993). .„Daigokai zenkoku joseishi kenkyü köryü no tsudoi' wo oete.
Okinawa kara mirai wo taku joseishi wo." Rekishi hyöron. 517. S. 81-82.

Neuss, Margret (1977). „Die Seitôsha. Der Ausgangspunkt der japanischen Frauenbewegung
in seinen zeitgeschichtlichen und sozialen Bedingungen." Oriens extremus. XVIII. S.

1-66 (Ted I) und S. 137-201 (Ted H).



MODERNE UND HISTORISCHE FRAUENFORSCHUNG 465

Nishikawa Yüko (1982). Mori no ie no miko. Takamure Itsue. Tokyo: Shinchösha.
Ochiai Emiko (1989). Kindai kazoku to feminizumu. Tokyo: Keisö shobö.
Ogino Miho(1988).„Seisa no rekishigaku. Joseishi no saisei no tame m."Shisö 768. S.73-96
Pellikaan-Engel, Maja, Hg. (1992). Against Patriarchal Thinking. A Future without

Discrimination? Amsterdam: VU University Press.

Rosaldo, Michelle Z.(1980). „The Use and Abuse of Anthropology." Signs. V, 3. S.389-417.
Sögö joseishi kenkyükai, Hg. (1992). Nihon josei no rekishi. Sei, ai, kazoku. Tokyo:

Kadokawa shoten. (=Kadokawa sensho. 225).
Solle, Dorothée (1993). „Anything goes." Emma. 3. S. 74-75.
Suzuki Yüko (1986). Feminizumu to senso. Fujin undöka no sensö kyöryoku. Tokyo:

Marujusha.
(1992). Jügun ianfu, naisen kekkon. Tokyo: Miraisha.

Takamure Itsue (1938). Dai Nihon Joseishi. Bokeisei no kenkyü. Tokyo: Köseikaku.
'Takamure Itsue ronshü' henshü iinkai, Hg. (1979). Takamure Itsue ronshü. Tokyo: JCA

shuppan.
Takamure Itsue zenshü (1965-1966). 10 Bde. Hg. Hashimoto Kenzö. Tokyo: Rironsha.
Taranczewski, Detlev (1990). „Einige Aspekte der Rezeption deutscher

Geschichtswissenschaft in Japan." Deutschland-Japan in der Zwischenkriegszeit. Hg. Josef Kreiner
und Regine Mathias. Bonn: Bouvier, 1990. S. 385-402.

Toyama Shigeki (1984). „Watashi ga kitai sura koto." Daiyonkai zenkoku joseishi kenkyü
köryü no tsudoi hökokushü. Hg. .Hökokushü' henshü iinkai. Matsuyama: Zenkoku
joseishi kenkyü köryü no tsudoi jikkö iinkai. S. 1.

Ueno Chizuko (1984). „Ren'ai kekkon ideorogî to bosei ideorogî. feminizumu - sono

kojin shugi to kyödö shugi." Joseigaku nenpö. V. S. 102-110.
Wakita Haruko (1985). Bosei wo tou. Kyoto: Jinbun shoin.
Wakita Haruko (1988). „Takamure Itsue no joseishi ni tsaite".Rekishi hyöron. 455. S.68-70.
Wakita Haruko, Hayashi Reiko und Nagahara Kazuko, Hg. (1987). Nihon joseishi. Tokyo:

Yoshikawa köbunkan.
Wöhr, Ulrike (1993). „Frauen Asiens - Asien der Frauen. Neue Tendenzen der Historischen

Frauenforschung in Japan." Informationen des Akademischen Arbeitskreises Japan.
Minikomi. 1/2. S. 3-5.

Yamashita Etsuko (1988 a). Takamure Itsue ron. ,Haha' no arukeorogi. Tokyo: Kawade
shobö shinsha.

(1988 b). Nihon josei kaihö shisö no kigen. Posuto feminizumu shiron. Tokyo:
Kaimeisha.

Yanabu Akira (1991). Modernisierung der Sprache. Eine kulturhistorische Studie über
westliche Begriffe im japanischen Wortschatz. Übers, und Komment. Florian Coulmas.
München: Iudicium.

Yoneda Sayoko (1972). Kindai Nihon joseishi. 2 Bde. Tokyo. Shin Nihon shuppansha.
(1985). „Hiratsuka Raichö no kokkakan." Rekishigaku kenkyü. 542. S. 31-42.
(1987). „Gendai no fujin undo to joseishi' no kadai. Inoue Kiyoshi ,Nihon joseishi'

wo megutte." Shiryö joseishi ronsö. Hg. Koshö Yukiko. Tokyo: Domesu shuppan. S.

80-100. (Ursprünglich in: Keizai. 83. 1971.)
(1992). „Gyösei to no kankei wo sagura chiiki joseishi." Asahi shinbun (Abendausgabe).

29. Sept. S. 7.


	Die japanische Moderne und die historische Frauenforschung in Japan

