
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: La Donna è mobile : das modan gru als Erscheinung der modernen
Stadtkultur

Autor: Bollinger, Richmod

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DONNA E MOBILE
DAS MODAN GÄRU ALS ERSCHEINUNG DER MODERNEN

STADTKULTUR

Richmod Bollinger, Berlin

Obwohl die Arbeitskraft der Frau für Familien weniger begüterter
Schichten seit jeher unverzichtbar war und Frauen in Japan schon vor
Beginn des 20. Jahrhunderts auch gesamtwirtschaftlich eine bedeutende
Rolle spielten,1 waren sie im öffentlichen Leben doch kaum in Erscheinung
getreten. Das änderte sich nach der Jahrhundertwende, als „berufstätige
Frauen" vor allem auf dem Dienstleistungssektor von sich reden machten.
Diese shokugyö fujin brachten das konventionelle Bild der auf den häuslichen
Bereich beschränkten Frau ins Wanken und sorgten dafür, dass die Diskrepanz
zwischen der Realität und den sozialen und gesetzlichen Normen, also
zwischen der tatsächlichen und der traditionellen Rolle der Frau, verstärkt
in den Blickpunkt der Allgemeinheit rückte. Vereinzelte Anstrengungen,
diese Widersprüche bewusst zu machen, sind zwar bereits von Beginn der
Meiji-Zeit2 an, speziell während der „Liberalen Bürgerrechtsbewegung"3
nachgewiesen, doch erst dem provokanten Charakter der 1911 gegründeten
Seitôsha4 ist es zu verdanken, dass sich die Öffentlichkeit mit den sogenannten
atarashii onna, den „neuen Frauen"5 auseinandersetzte.

i
1

Vgl. „Women in the labor force." Kôdansha Encyclopedia ofJapan, Bd. 8. Tokyo:
Kôdansha International Ltd., 1983; S. 264/265.

2 Meiji-Zeit, 1868-1912.
3 .Liberale Bürgerrechtsbewegung": Jiyû minken undo, 1874-1889.
4 Die Gründung der Seitôsha („Blaustrumpf-Gesellschaft") wird allgemein als Geburtsstunde

des japanischen Feminismus betrachtet. Die Idee einer Zeitschrift von und für
Frauen geht auf den Kritiker und Übersetzer Ikuta Chökö (mit bürgerlichem Namen
Beuta Köji, 1882-1936) zurück. Der Vorschlag wurde von Hiratsuka Raichö (mit bürgerlichem

Namen Hiratsuka Haruko, 1886-1971) aufgegriffen, die zusammen mit vier weiteren
Frauen die Zeitschrift Seitö gründete, die zum erstenmal im September 1911 erschien.
Obwohl die Zeitschrift in erster Linie der Förderung bisher unbekannter literarischer
Talente dienen sollte, musste der Drang zur Selbstverwirklichung zwangsläufig zu
Auseinandersetzungen mit herrschenden Normen führen. Wachsende Kritik seitens der
Öffentlichkeit, interne Konflikte und persönliche Belastungen hatten schliesslich zur Folge,
dass die Herausgabe der Zeitschrift im Frühjahr 1916 eingestellt werden musste. (Vgl.
Margret Neuss. „Die Seitôsha. Der Ausgangspunkt der japanischen Frauenbewegung in
seinen zeitgenössischen und sozialen Bedingungen." Oriens Extremus Jg. 18 (1971),
1-66 und 137-201.)

5 Mehr noch als die Beschäftigung mit literarischen und feministischen Themen führte die



440 RICHMOD BOLLINGER

Zunehmenden individualistischen Tendenzen zum Trotz definierte das

Bürgerliche Gesetzbuch6 die Rolle der Frau allerdings weiterhin im
Zusammenhang mit Konfuzianismus und Ahnenkult als dem ie1 untergeordnet

und betonte die Stellung der patriarchalen Familie als Basis des Staates.

Nicht nur zivilrechtlich, auch verfassungsrechtlich waren Frauen nicht
gleichberechtigt.8 Das Versammlungsgesetz, das 1890 in Reaktion auf die
ersten gewerkschaftlichen und sozialistischen Regungen verschärft wurde,
untersagte Frauen jegliche Teilnahme an politischen Aktivitäten sowie die

Mitgliedschaft in einer Partei. Zwar wurde diese Regelung, die 1900 als

Paragraph 5 in das „Gesetz für öffentliche Sicherheit und Polizeiwesen"9

aufgenommen wurde, 1922 teilweise revidiert in dem Sinn, dass Frauen
wieder aktiv und passiv an politischen Veranstaltungen teilnehmen durften,
doch konnten sie nach wie vor nicht Mitglied einer Partei werden. Und
was das Wahlrecht betraf, so müssten sich Frauen sogar bis nach dem
Zweiten Weltkrieg gedulden,10 als unter dem Oberkommando der Alliierten
beiden Geschlechtern das aktive und passive Wahlrecht beschert wurde.

Auf dem Bildungssektor wurden Frauen ebenfalls benachteiligt. Zwar
profitierten auch Mädchen 1872 von der Verkündung des allgemeinen

Missachtung sozialer Konventionen durch die Mitglieder der Seitôsha dazu, dass ihnen
das Etikett atarashii onna („neue Frauen") angeheftet wurde. Die Betroffenen selbst

interpretierten den Begriff als Ausdruck der Einzigartigkeit und der heroischen
Dimensionen eines neuen Frauentyps, der das existierende Gesellschaftssystem als
frauenfeindlich ablehnt. Dagegen bezeichnete atarashii onna in den Augen der
Öffentlichkeit eine verwöhnte junge Japanerin, die ihren überentwickelten Sexualtrieb in
unverantwortlicher Weise einsetzt, um das japanische Familiensystem zu untergraben
und Mitmenschen zu egoistischen Zwecken zu manipulieren. (Vgl. Sharon L. Sievers.
Flowers in Salt. The Beginnings ofFeminist Consciousness in Modern Japan. Stanford
<Calif.>: Stanford Univ. Press, 1983; S. 175.)
Das Bürgerliche Gesetzbuch trat in vollem Umfang am 16. Juli 1898 in Kraft.

Ie: „Familie", „Haus" (wie in Poes Titel The Fall ofthe House of Usher).

Die Verfassung enthielt sogar eine Klausel, die zum ersten Mal in der japanischen
Geschichte Frauen formal von der Thronfolge ausschloss. (Vgl. Sievers. Flowers in
Salt, Fussn. auf S. 51.)
„Gesetz für öffentliche Sicherheit und Polizeiwesen": Chian keisatsu hö.

In Japan erhielten Männer über fünfundzwanzig 1925 das allgemeine Wahlrecht. Laut
Robins-Mowry kannten Ende des Ersten Weltkriegs nur Schweden, Neuseeland, Australien

und England das Frauenwahlrecht. Die USA folgten 1920. (Vgl. Dorothy Robins-
Mowry. The Hidden Sun. Women of Modern Japan. Boulder <Colo.>: Westview
Press, 1983; S. 62.) In Deutschland durften Frauen zum erstenmal 1919 bei der Wahl
zur Nationalversammlung ihre Stimme abgeben.



DAS MODAN GARU 441

Schulsystems11, doch blieb ihnen die Zulassung zu den prestigeträchtigen
Universitäten in Tokyo und Kyoto verwehrt, so dass bis zum Zweiten
Weltkrieg Privatschulen die Hauptverantwortung für weiterführende Frauenbildung

zu tragen hatten.12 Die Rückwendung auf traditionelle konfuzianische
Tugenden wie Treue und Pflichterfüllung wird deutlich am „Kaiserlichen
Erziehungserlass"13 von 1890, dessen ideologisches Grundmuster bis 1949
bestimmend sein sollte. Demnach diente die japanische Frau dem nationalen
Interesse, indem sie sich als „gute Gattin und kluge Mutter" (ryôsai kembo)14
selbstlos ihrer Familie widmete.

Frauen hatten also im Sinn des japanischen Kaiserreichs weder am
politischen noch am geistigen Leben ihres Landes teilzunehmen. Dagegen ermöglichen

die verhältnismässig liberalen, weltoffenen Zwanziger Jahre als Phase
relativen Wohlstands einen westlich geprägten, konsumorientierten Lebensstil

und lassen eine auf die Gegenwart gerichtete materialistische und
epikureische Ethik entstehen, für die Henry Smith die Bezeichnung „conscientious
consumerism"15 findet. Zahlreiche Frauenzeitschriften, die Anfang Taishö16

ins Leben gerufen werden, bringen ein positives Interesse an der Entfaltung
der Persönlichkeit und Gestaltung der individuellen Umgebung zum
Ausdruck und definieren das eigene Zuhause als Teil des städtischen
Lebensraums.17 Vor allem Tokyo lockt mit dem vielfältigsten und aktuellsten

11 1908 wurde die allgemeine Schulpflicht von vier auf sechs Jahre verlängert.
12 Noch zur Zeit des Zweiten Weltkriegs studierten nur vierzig Frauen an Staatlichen

Universitäten, im Vergleich zu 29.600 Männern. (Vgl. Joy Paulson. „Evolution of the
Feminine Ideal." J. Lebra, J. Paulson und E. Powers, Hg. Women in Changing Japan.
Boulder <Colo.>: Westview Press, 1976, 1-23; S. 16.)

13 „Kaiserlicher Erziehungserlass": Kyöiku chokugo.
14 Die von Nakamura Masanao (1832-1891) geprägte Formel ryösai kembo war zum

erstenmal in einem Artikel der Zeitschrift Meiroku zasshi Nr. 33 von März 1875 erschienen.

(Vgl. Sievers. Flowers in Salt, S. 22.)
15

Henry D. Smith. „Tokyo as an Idea. An Exploration of Japanese Urban Thought Until
1945." Journal ofJapanese Studies 4, 1 (1978), 45-80; S. 70.

16 Taishö-Zeit, 1912-1926.
17 Zu populären Frauenzeitschriften, die noch vor Beginn der Zwanziger Jahre gegründet

wurden, zählen beispielsweise Fujin no tomo („Freund der Frau"), Fujin köron („Revue
der Frau") und Shufu no tomo (.freund der Hausfrau"). Fujin no tomo, bis 1908 Katei
no tomo („Freund des Haushalts"), wurde als älteste Frauenzeitschrift Japans 1903 von
Hani Motoko und ihrem Mann Hani Yoshikazu gegründet und enthält ausser praktischen
Vorschlägen zu Themen wie Gesundheit und Hauswirtschaft auch christlich beeinflusstes

Gedankengut zur Verbesserung der Lebensbedingungen von Frauen. (Vgl. „Fujin no
tomo." Kôdansha Encyclopedia ofJapan, Bd. 2; S. 344.) Robins nennt Fujin no tomo
als eine von etwa zwanzig Frauenzeitschriften, die 1927 herausgegeben wurden. Die



442 RICHMOD BOLLINGER

Angebot an Waren und Möglichkeiten der Freizeitgestaltung. Cafés werden
zum Club des kleinen Mannes,18 und Kinos, Tanzhallen, Sportereignisse
oder einfach die belebten Strassen Tokyos bieten unterhaltsamen Spektakel
und Kulisse zugleich. Gimbura19, ein Bummel durch die Ginza, gehört in
den Jahren zwischen den Weltkriegen zu den beliebtesten Freizeitvergnügen.
Die Grenzen zwischen häuslichem und öffentlichem Leben werden diffuser,
und die Unterschiede zwischen den Geschlechtern, deren Sphären in der

Meiji-Zeit im Dienst nationaler Interessen so sorgfältig getrennt wurden,
verwischen zusehends.20

Ende Taishö erscheint in der Presse erstmals der Begriff modan gäru21,

Ausgabe vom April 1927 umfasste Stellungnahmen zu den folgenden Themenbereichen:

Weltfrieden, Wahlrecht, Erziehung, freie Liebe, Geburtenkontrolle, Schutz der Kinder,
Frauen und die internationale Arbeiterbewegung, Fabrikarbeiterinnen, Frauen in der
Landwirtschaft und berufstätige Frauen und das modan gäru. (Vgl. Robins-Mowry.
The Hidden Sun; S. 56.) Shufu no tomo, 1917 von Ishikawa Takeyoshi gegründet,
bietet eine Mischung aus Literatur und praktischer Lebenshilfe. (Vgl. „Shufu no tomo."
Kôdansha Encyclopedia ofJapan, Bd. 7; S. 181.) Bei der Zeitschrift Fujin kôron, die
1916 vom Verlag Chûô kôron gegründet wurde, lag der Schwerpunkt im Gegensatz zu
anderen Frauenzeitschriften, die sich hauptsächlich mit Fragen aus dem Bereich der
Hausarbeit und Kindererziehung befassten, auf aktuellen Themen, beispielsweise der

Gleichberechtigung. Unter Takanobu Kyösui, der 1927 Herausgeber wurde, wurde das

Niveau der Zeitschrift zunehmend dem Durchschnittsgeschmack angeglichen. (Vgl.,fujin
köron." Kôdansha Encyclopedia ofJapan, Bd. 2; S. 344.)
1911 wurde in der Ginza das erste Café gegründet. Während der aus dem Englischen
stammende Begriff kôhî das Getränk bezeichnete, verstand man unter dem aus dem
Französischen abgeleiteten kafe ein Lokal, wo sich hübsche junge Mädchen um das

Wohl gutsituierter und nicht von ihren Ehefrauen begleiteter Männer kümmerten. (Vgl.
Edward Seidensticker. Low City, High City. Tokyo from Edo to the Earthquake. New
York <NY>: Alfred A. Knopf, 1990; S. 104 und 201.) Ein Abriss der beruflichen
Situation derjokyû, sozusagen die Vorläuferin der hosutesu, findet sich bei Laura
Jackson. „Bar Hostesses." J. Lebra, J. Paulson und E. Powers, Hg. Women in Changing
Japan, 133-156; S. 136/137.

Seidensticker deutet den Begriff gimbura als eine Zusammenziehung aus dem Strassen-

namen Ginza und dem lautmalerischen Ausdruck burabura. (Vgl. Edward Seidensticker.

Tokyo Rising. The City Since the Great Earthquake. New York <NY>: Alfred A.
Knopf, 1990; S. 46.)
Siehe dazu Donald Roden. „Taishö Culture and the Problem of Gender Ambivalence."
J. Thomas Rimer, Hg. Culture and Identity. Japanese Intellectuals during the Interwar
Years. Princeton <NJ>: Princeton Univ. Press, 1990, 37-55.

Silverberg nennt als erste Quelle für die Bezeichnung modan gäru („modern girl") einen
im August 1924 in der Zeitschrift Josei erschienenen Artikel von Kitazawa Shüichi.

(Vgl. Miriam Silverberg. „The Modem Girl as Militant." G. L. Bernstein, Hg. Recreating
Japanese Women, 1600-1945. Berkeley <Calif.>: Univ. of Berkeley Press, 1991, 239-



DAS MODAN GARU 443

später zu moga verkürzt, als Bezeichnung für einen neuen Frauentyp, der
unbekümmert mit bislang geschlechtsspezifischen Ausdrucksformen
experimentiert und in Auftreten und Benehmen das traditionelle Frauenideal
unterläuft. Viele der Texte verweisen auf das auffallend „Moderne" und
„Westliche" im Erscheinungsbild dieser jungen Frauen, dessen
unübersehbarer Wandel in den Augen der meisten Autoren die Dimensionen
einer blossen Modelaune sprengt. Wie zuvor Umhang (manto) und hakama22

der sogenannten atarashii onna23 erregen und beschäftigen jetzt Bubikopf
und westliche Kleidung oder unkonventionelle Formen des Kimono die
Gemüter. Veränderungen im äusseren Erscheinungsbild werden als
Barometer weiblicher Selbsteinschätzung und als Symptome einer
irreversiblen Verschiebung im Verhältnis der Geschlechter zueinander
gedeutet. Das modan gäru gerät ins Kreuzfeuer der Debatte, nicht nur in
der Frage, ob sich Japan auf seine von konfuzianischen Werten geprägten
Traditionen besinnen oder auch auf kulturellem Gebiet dem Westen
nacheifern solle, sondern auch im Diskurs über die Standortbestimmung
des Weiblichen in einer symbolischen Weltordnung, die aus den Fugen zu
geraten droht.24

Trotz der Aufmerksamkeit, die dem Phänomen in den Medien entgegengebracht

wird, bleibt das Bild des modan gäru allerdings seltsam verschwommen,

sein Wesen zwiespältig. Je nach Standpunkt des Betrachters handelt es
sich entweder um das Ideal einer berufstätigen, emotional wie wirtschaftlich
selbständigen modernen Frau, die das traditionelle Frauenbild zugunsten
einer bewussteren und individuelleren Lebensgestaltung ablehnt, oder um
eine rein materialistisch und modisch orientierte, egoistische und narzisstische

jugendliche Konsumentin, Ausdruck einer dekadenten, im Niedergang
begriffenen Gesellschaft. Während die Existenz junger Frauen, die ein
neuartiges Lebenskonzept zu verwirklichen suchen, als statistisch fassbare
Tatsache nachgewiesen ist, handelt es sich bei dem Gegenstand der diskursiven

Reproduktion um eine Fiktion, in der sich vielfältige unterschwellige

266; S.240 und Fn. 4 auf S.241). Dagegen wurde der Begriff laut Öya Söichi von Nii
Itaru geprägt. (Vgl.Öya Söichi. „Hyaku päsento moga." Suzuki S., Hg. Modan gäru no
yûwaku (Modan toshi bungaku II). Tokyo: Heibonsha, 1989, 396-402; Fn.l auf S.397).
Hakama: Eine Art Hosenrock, der von Angehörigen beiderlei Geschlechts zu formalen
Anlässen getragen werden kann.

Vgl. Neuss. „Die Seitôsha." Oriens Extremus; Fussn. auf S. 143.

Zu zeitgenössischen Reaktionen auf den neuen Frauentyp der Zwanziger Jahre in Europa
siehe Friedrich Marcus Huebner, Hg. Die Frau von morgen, wie wir sie wünschen.
Eine Essaysammlung aus dem Jahre 1929. Mit einem Vorwort von Silvia
Bovenschen.Frankfurt/M.: Insel Verlag, 1990.



444 RICHMOD BOLLINGER

Hoffnungen und Ängste kristallisieren. Der äusserst ambivalent eingesetzte
Begriff modan gäru, der in den Jahren nach dem Erdbeben durch Zeitungen
und Zeitschriften geistert, vermag daher häufig mehr über das Weltbild
des betreffenden Autors auszusagen als über das soziologische Phänomen
selbst.

Aufgrund seiner Neuartigkeit und seines provokativen Potentials hat
dieser unkonventionellen Frauentyp jedoch nicht nur eine theoretische
Auseinandersetzung in Gang gesetzt, sondern auch viele Bereiche des kulturellen
Lebens inspiriert. Zeitgenössische Reflektionen finden sich beispielsweise
im Kinofilm, in der Werbung, in der Kunst und in der Literatur. Im
folgenden möchte ich kurz auf drei Beispiele aus der Belletristik zu sprechen
kommen, in denen zwar nicht direkt von einem modan gäru die Rede ist,
doch unverkennbar ein Bild der Frau auf der Schwelle zwischen Tradition
und Moderne entworfen wird.

Heftige Kritik löste Tanizaki Jun'ichirös25 Darstellung der gewinn- und
genusssüchtigen Kindfrau Naomi in seinem in den Jahren 1924/25 veröffentlichten

Roman Chijin no ai16 aus.27 Naomi, die als eine Art Kreuzung aus
Galathea28 und femme fatale ihrem Schöpfer über den Kopf wächst und
schliesslich die konventionelle Geschlechterbeziehung pervertiert, ist als
Vertreterin des sowohl in der japanischen als auch in der europäischen
Geistesgeschichte fest verwurzelten Topos der schönen, unheilbringenden

26

Tanizaki Jun'ichirô, 1886-1965.

Tanizaki Jun'ichirô. „Chijin no ai." Tanizaki Jun'ichirö zenshü, Bd. 10. Tokyo: Chüö
köronsha, 1967, 1-302. In deutscher Übersetzung erschienen als Naomi oder Eine
unersättliche Liebe. Übers. Oscar Beni. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1987. In
englischer Übersetzung erschienen als Naomi. Übers. Anthony H. Chambers. London:
Seeker & Warburg, 1986.

Konservative Stimmen erreichten schliesslich, dass die Veröffentlichung des Roman
Chijin no ai, der ab März 1924 in der Zeitung Osaka asahi erschienen war, im Juni 1924
nach achtundsiebzig Folgen eingestellt werden musste, was etwa zwei Dritteln entsprach.
Erst fünf Monate später konnte die Veröffentlichung in der Zeitschrift Josei fortgesetzt
werden. (Vgl. Tanizaki. Naomi; S. ix/x, Vorwort von Anthony H. Chambers.)
Galathea war das Geschöpf Pygmalions, sagenhafter König von Kypros (Zypern) und
Grossvater des Adonis, nach einer Erzählung Ovids ein misogyner Bildhauer, der sich
in das vom ihm selbst aus Elfenbein geschaffene Abbild einer Jungfrau verliebte. Aphrodite
erfüllte die Statue mit Leben, und er nahm sie zur Frau. Das Motiv ist mehrfach

umgesetzt worden, z.B. in Jean-Jacques Rousseaus Monodrama Pygmalion" (1771),
William Schwenck Gilberts Drama „Pygmalion and Galatea" (1831), Franz von Suppés

Operette„Die schöne Galathée" (1876) und George Bernard Shaws Drama „Pygmalion"
(1912), das als Textvorlage für das Musical „My fair lady" (1956) von Alan Jay Lerner
und Frederick Loewe diente.



DAS MODAN GARU 445

Frau zwar keineswegs eine Erscheinung des 20. Jahrhunderts, doch besteht
das Besondere bei Tanizaki darin, dass er das verführerisch Weibliche, das
die Männer ins Verderben lockt, mit den Charakteristika und Accessoires
des modernen Frauentyps seiner Gegenwart verknüpft.

Auch in Gestalt Yumikos aus Kawabata Yasunaris29 ab 1929 in
Fortsetzungen erschienenen Erzählung Asakusa kurenaidan30 begegnet dem
Leser eine junge Frau, deren Verhalten nicht mit den gängigen Vorstellungen
von Weiblichkeit zu vereinbaren ist. Yumiko, die sich in wechselndem
Rollenspiel gefällt und dem Erzähler mal als maskuline junge Frau, mal als
femininer junger Mann entgegentritt, verkörpert den androgynen Frauentyp
ihrer Zeit. In ihrer Darstellung verbindet sich ein radikal neues weibliches
Selbstverständnis mit unreflektierten Vorstellungen von angeblich ontolo-
gisch verankerten männlichen und weiblichen Eigenschaften. Ihr legt Kawabata

die Worte in den Mund: „Wenn du mich nur genau ansiehst, wirst du
es begreifen. Ich bin keine Frau."31

Wird jedoch das soziologische und das biologische Geschlecht als identisch
gesehen, kann eine Abweichung von der Norm nur als Abnormalität, als
„Unnatur" gewertet werden. Unter den drei weiblichen Hauptfiguren aus
Uno Chiyos32 1935 erschienenen Roman Iro zange33, der allgemein als
Zeitdokument des modan gäru und literarische Quintessenz der Zwanziger
Jahre angesehen wird,34 steht vor allem das Betragen Takaos in krassem
Gegensatz zu gesellschaftlichen Verhaltensmustern und muss in den Augen
des Ich-Erzählers Yuasa „verrückt" (kichigai35), „bizarr" (toppi36) oder
„querköpfig" (amanojaku31) erscheinen. Eine besondere Pikanterie ergibt
sich aus dem Umstand, dass es sich bei Iro zange angeblich um eine

30

32

Kawabata Yasunari, 1899-1972.

Kawabata Yasunari. "Asakusa kurenaidan." Kawabata Yasunari senshü, Bd.I. Tokyo:
Shinchösha, 1956,155-337. In franz. Übersetzung erschienen als Chronique d'Asakusa.
La Bande des ceintures rouges. Übers. Suzanne Rosset. Paris: Albin Michel, 1988.

Kawabata. .Asakusa kurenaidan." Kawabata Yasunari senshü, Bd. 1; S. 185.

Uno Chiyo, geb. 1897.

Uno Chiyo. „Iro zange." Uno Chiyo zenshü, Bd. 3. Tokyo: Chüö köronsha, 1977,
103-315. In englischer Übersetzung erschienen als Confessions ofLove. Übers. Phyllis
Birnbaum. Tokyo: Charles E. Tutüe, 1990. Bei der deutschen Übersetzung, die 1990

unter dem Titel Abendschatten vom Arche Verlag, Zürich, herausgegeben wurde, handelt
es sich eine Sekundärübersetzung aus dem Englischen.

Vgl. z.B. Uno. Confessions ofLove; ix, Vorwort von Phyllis Birnbaum.

Uno. Iro zange; S. 115.

Ibid.; S. 122.

Ibid.; S. 142.



446 RICHMOD BOLLINGER

wahrheitsgetreue Nacherzählung der romantischen Abenteuer des Künstlers
Togo Seiji38 handelt, die Verfasserin aber eine äusserst unkonventionelle
Frau ist, deren Lebensumstände teilweise als charakteristisch für ein modan

gäru gelten könnten. Der Verdacht ist also nicht ganz von der Hand zu
weisen, dass hier eine bewusste Ironisierung durch eine der wenigen
Autorinnen stattfindet, die persönliche Erfahrungen in die öffentliche Diskussion
über das modan gäru hätten einbringen können.

Wie ambivalent der Begriff noch Ende der Zwanziger Jahre gehandhabt
werden kann, wird an dem essayistischen Text Hyaku päsento moga39 von
Öya Söichi40 aus dem Jahr 1930 besonders augenfällig. Im ersten Abschnitt
bezeichnet der für Öya negativ konnotierte Begriff eine junge Frau aus der
schillernden Schar derjenigen, die ihm so unbegreiflich und ein wenig
peinlich sind, also das moga, wie es auch von der Gesellschaft als Mitglied
einer bestimmten Gruppe wahrgenommen wird. Ihm stellt Öya im zweiten
Abschnitt kontrastierende, seiner Ansicht nach moderne Werte gegenüber,
verkörpert durch einen klassenbewussten, den gegenwärtigen
gesellschaftlichen Problemen zugewandten Frauentyp. Und schliesslich ist die
Titelheldin, das „hundertprozentige moga"41 aus dem dritten und letzten
Abschnitt für ihn schlicht ein Produkt und Opfer der von ihm so wenig
geschätzten Ge- genwart und modan gäru in dem Sinn, dass sie von dieser
im übrigen nicht näher charakterisierten Zeitströmung gebeutelt und geprägt
worden ist.

Öya nennt Shinjuku und den Bereich der Ginza als Stadtteile, die bevorzugt
von der „Spezies" moga bevölkert werden, erkennbar an ihren kecken
Nasen und grossen, lebhaften Augen, an Kurzhaarschnitt und eigenwilligen
Varianten japanischer Kleidung. Das typische moga sei fröhlich, heiter,
emotional, intellektuell, raffiniert, wild, kompliziert, primitiv und aufrichtig,42

trage sozusagen auch ein seelisches Make-up, als ob seine gesamte
Erscheinung „vom Gesichtsausdruck über den Bewegungsablauf bis zur
Frequenz der Stimmbänder ein Produkt sorgfältiger Arbeit" sei,43 und
führe in Willkür und totaler Freiheit die unproduktive Existenz eines

38

42

Togo Seiji, 1897-1978.

Öya Söichi. „Hyaku päsento moga." Suzuki S., Hg. Modan gäru no yüwaku(Modan
toshi bungaku II). Tokyo: Heibonsha, 1989, 396-402.

Öya Söichi, 1900-1970.

Öya.„Hyaku päsento moga". Modan gäru no yüwaku; S. 402.

Vgl. ibid.; S. 398.

Ibid.; S. 397.



DAS MODAN GÄRU 447

„Papageien im Käfig"44, eines „Parasiten des Ehemannes auf einem Gebiet,
wo eine derartige parasitäre Existenz erlaubt"45 sei, wobei es sich im Sinn
der gegenwärtigen Konsumphilosophie stets bemüht zeige, ein Maximum
an Reiz und Vergnügen mit einem Minimum an Mühe und Kosten zu
erkaufen.

Die Protagonistin des zweiten Abschnitts, die aus einer wirtschaftlich
schwächeren Region nach Tokyo gekommen ist, hat zunächst als Bedienung
in einem Café gearbeitet und somit die typischen Anfangsstadien eines
modan gäru durchlaufen. Öyas Vorwurf der Unproduktivität trifft sie
jedoch nicht, da sie seit ihrer Heirat zuhause Nebenarbeiten verrichtet, in
einem Geschäft aushilft und die Arbeit ihres Mannes unterstützt, der sich
in der sozialistischen Bewegung engagiert. Obwohl diese Frau kein Make-up
benutzt, sich schlicht kleidet und weder in Erscheinungsbild noch in Sprache
oder Gestik den gängigen Vorstellungen eines modan gäru entspricht, verkörpert

sie für Öya den Typ der modernen Frau dank ihrer tatkräftigen
Mitarbeit in der sozialistischen Bewegung und der Feinfühligkeit und Diskretion,
mit der sie eine Ehekrise bewältigt. Schicksalsergebenheit und duldsame
Resignation sind jedoch keineswegs moderne Eigenschaften, sondern
gehörten seit alters her zum seelischen Rüstzeug von Frauen, die über
Jahrhunderte hinweg durch offen gezeigte Eifersucht eine Ehescheidung
und damit den Verlust ihrer existentiellen Absicherung riskierten. Vor
diesem geistesgeschichtlichen Hintergrund besteht das „Moderne" an der
von öya zum leuchtenden Vorbild erhobenen Ehefrau lediglich in der
Adaption des traditionellen Frauenideals auf gegenwärtige gesellschaftliche
Gegebenheiten und ihre persönliche Situation.

Die siebzehnjährige Frau aus dem dritten und letzten Abschnitt ist für
Öya ein „hundertprozentiges moga", weil sie „vom Sprachgebrauch bis zur
Ideologie äusserst natürlich und hundertprozentig das neue Zeitalter bloss-
stellt"46. Ihre Charakterzüge sind nur schemenhaft skizziert und werden
restlos auf die Einflüsse ihrer Umgebung zurückgeführt. Damit weicht
öya jedoch der eigentlichen Frage nach den Besonderheiten und
Hintergründen des gesellschaftlichen Phänomens moga aus, denn schliesslich ist
in diesem Sinn jede junge Frau ein modan gäru, d.h. nicht mehr und nicht
weniger als ein Kind ihrer Zeit. Der in Öyas Überlegungen enthaltene
Hinweis auf etwas spezifisch „Modernes" in der damaligen Zeitströmung
wird im Text nicht weiter erläutert.

44 Ibid.; S. 399.
45 Ibid.; S. 399.
46 Ibid.; S. 402.



448 RICHMOD BOLLINGER

Lassen Sie mich zum Schluss auf die 1931 verfasste kurze Erzählung
Kiriko no asa41 des Literaturkritikers, Übersetzers und Schriftstellers Itö
Sei48 eingehen, die stilistisch der literaturhistorisch jungen Technik des
stream of consciousness zugeordnet werden kann. Die Erzählung plätschert
ohne besonderen Höhepunkt einher, indem sie in Anlehnung an gesprochene
Rede Kirikos müssig schweifende Gedanken aufzeichnet, die förmlich aus
dem Halbschlaf aufzutauchen scheinen. Längere Passagen, deren einzelne
Elemente assoziativ verbunden und durch Klammern als Kirikos Gedanken
gekennzeichnet sind, wechseln mit knapp, aber präzise abgefassten
„Regieanweisungen". Wollte man den kurzen Text auf der Bühne darstellen, wäre
lediglich eine junge Frau zu sehen, die vor der Kulisse eines teilweise
westlich eingerichteten Zimmers die erste Hälfte des Stücks im Bett zubringt
und schliesslich nach umständlicher Morgentoilette Kaffee und Toast
frühstückt, also im wörtlichen Sinn ein batä kusai modan raifu49 vorführt, ein
Leben mit europäischem Beigeschmack. Auffällig ist die Verwendung von
Fremdwörtern und Produktbezeichnungen. Die junge Kiriko schläft im
Pyjama, pflegt sich mit „Bälz-Wasser"50 und Eau de Cologne, frühstückt
Kaffee und Toast, singt Schlager, tanzt im Theater zu den Rhythmen einer
Jazzband mit Tamburins und Saxophonen und kopiert scheinbar unreflektiert
den Lebensstil, der ihr als zeitgemäss vermittelt wird.

Im Zusammenhang mit der deutlich materialistisch orientierten und
relativ oberflächlichen Lebenseinstellung, wie sie in dem 1931 von Itö Sei
im Alter von sechsundzwanzig Jahren geschriebenen Text Kiriko no asa
zum Ausdruck kommt, drängt sich der Vergleich zu dem 1980 entstandenen
Werk Nantonaku, kurisutaru51 des damals vierundzwanzigjährigen Tanaka
Yasuo auf. Obwohl fast ein halbes Jahrhundert zwischen den beiden
Erzählungen liegt, sind die Parallelen zwischen Itös Kiriko und Tanakas Yuri
verblüffend. Beide sind weder verheiratet noch unter der Kontrolle der

47 Itö Sei. „Kiriko no asa." Suzuki S., UgModan gäru no yüwaku (Modan toshi bungaku
II). Tokyo: Heibonsha, 1989, 88-94.

48 Itö Sei (mit bürgerlichem Namen Itö Hitoshi), 1905-1969.
49 Batä kusai: „Geruch nach Butter". Der Ausdruck bedeutet im übertragenen Sinn u.a.:

Wesüich, europäisch, ausländisch, exotisch, fremdartig.
50 „Bälz-Wasser": Eine vom deutschen Arzt Erwin von Balz (1849-1913) entwickelte

Lotion, die nicht nur als Grundierung für das Make-up, sondern auch zur Reinigung
von Gesicht und Händen dient. (Vgl. Itö. „Kiriko no asa." Modan gäru no yüwaku;
Anm. 2 auf S. 92.)

51 Tanaka Yasuo. Nantonaku, kurisutaru. Tokyo: Kawade shobö, 1981. In deutscher
Übersetzung erschienen als Kristall Kids. Übers, von einer Gruppe Bochumer
Studentinnen unter Leitung von Jürgen Stalph. Frankfurt/M.: S. Fischer Verlag, 1987.



DAS MODAN GARU 449

elterlichen Familie und üben einen Beruf aus, der sie zwar zum weiblichen
Schönheitsideal ihrer Generation erhebt, ihnen aber keine sichere Zukunft
bietet. An die Zukunft denken beide allerdings nur selten. Ihr Fühlen und
Handeln ist ganz auf die Gegenwart gerichtet, wobei sie sich an kurzlebigen
modischen Trends orientieren und tüchtig konsumieren. In ihrem Privatleben
pflegen sie selbständig Männerbekanntschaften und betrachten die Ehe (noch)
nicht als die natürliche und erstrebenswerte Existenzform einer erwachsenen
Frau.

Zwar haben innerhalb von fünfzig Jahren Bezirke mit besseren

Verkehrsverbindungen wie Shinjuku, Shibuya und Ikebukuro Asakusa den

Rang abgelaufen, und auch um die Ginza ist es stiller geworden, seit sich
die städtische Jugend lieber in Roppongi amüsiert und die Ginza Geschäftsleuten

mit wohldotiertem Spesenkonto überlässt. Doch trotz dieser
Schwerpunktverlagerung in den letzten Jahrzehnten hat Tokyo für die
Enkelinnen des moga offenbar nichts an Attraktivität eingebüsst. Suzuki
Sadami notiert: „Die Frauen befreien sich selbst von den Zwängen der
Familie und der Eltern und leben allein in der Grossstadt. Aber [der
Begriff] modan gäru taucht auf, weil es zu einem derartigen Konzept fast
nichts Vergleichbares gibt."521980, also im selben Jahr, in dem Nantonaku,
kurisutaru verfasst wurde, schreibt Gebhard Hielscher: „In der Anonymität
der Grossstädte sehen viele junge Japanerinnen naturgemäss die besten
Chancen, sich von traditionellen Fesseln zu lösen. Hier findet man den Typ
moderne Frau am häufigsten. Andererseits fühlen sich gerade im Wirrwarr
der Millionenstädte viele vom Lande zugereiste Mädchen so verunsichert,
dass sie sich bereitwillig in Verhältnisse einfügen, die ihnen zwar einen
gewissen Halt und Geborgenheit bieten, aber eben auch ihren Status als

Bürger zweiter Klasse zementieren. Die »kleine Freiheit', verhältnismässig
viel Geld und Gelegenheit zum Vergnügen zu haben, lässt sie
Benachteiligungen in Ausbildung, Bezahlung oder Fortkommen vergessen. Recht
unbeschwert geniessen sie die Vorteile des Augenblicks, ohne für ihre
Zukunft vorzusorgen."53

Es sieht fast so aus, als sei die gesellschaftliche Entwicklung stagniert in
dem halben Jahrhundert, das Yuri von Kiriko trennt. Der Rahmen der
sexuellen Freiheit ist zwar weiter gefasst, die Ansprüche sind gestiegen,
das Angebot an Konsumgütern ist vielfältiger, das Tempo modischer
Entwicklungen schneller und das Leben teurer geworden. Und doch scheint

52 Suzuki. „Kaidai." Suzuki S., Hg. Modan gäru no yüwaku (Modan toshi bungaku U).
Tokyo: Heibonsha, 1989, 472-477; S. 472.

53 Gebhard Hielscher. „Die Japanerin. Eine Einführung." G. Hielscher, Hg. Die Frau
(OAG Reihe Japan modern, Bd. 1). Berlin: Erich Schmidt Verlag, 1984, 13-22; S. 14.



450 RICHMOD BOLLINGER

sich in wesentlichen Zügen kaum etwas geändert zu haben ausser der
Tatsache, dass das Lebenskonzept eines moga von der öffentlichen Meinung
nicht mehr als neuartig und modan empfunden wird.

[Eine umfassendere und bebilderte Arbeit über das Thema moga wird demnächst

unter demselben Titel im Harrassowitz-Verlag erscheinen.]


	La Donna è mobile : das modan gāru als Erscheinung der modernen Stadtkultur

