Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zirich (22. -

24. September 1993)

Artikel: Blindheit in Japan : Stigma und Charisma
Autor: Fritsch, Ingrid
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BLINDHEIT IN JAPAN: STIGMA UND CHARISMA
Ingrid Fritsch, Bonn
I

Im Mirz diesen Jahres (1993) wurde in London unter dem Titel The
Great Doctor Yabuhara eine Woche lang das Schauspiel Yabuhara Kengyo
des Dramatikers Inoue Hisashi in japanischer Sprache mit englischen Unter-
titeln aufgefiihrt. Das Stiick, das im Juli 1973 seine Urauffiihrung in Tokyo
erlebte, seitdem in Japan hiufiger gespielt wird und 1990 von der Chijinkai
Theatre Company mit grossem Erfolg auf dem Edinburgh Festival vorgestellt
wurde, hat folgenden Inhalt:'

Aus Geldnot erschligt ein armer Fischhindler Mitte des 18. Jahrhunderts
im nordjapanischen Tohoku-Gebiet einen Blinden, einen sog. zaté,> der
Geld gespart hatte, um in der todo-Berufsorganisation der Blinden zu
einem héheren Rang aufzusteigen. Kurz darauf bringt die Frau des Fisch-
héndlers einen blinden Sohn namens Suginoichi zur Welt. Im Glauben, dies
sei die Vergeltung fiir seine Untat, begeht der Vater Selbstmord. Suginoichi
kommt im Alter von fiinf Jahren zu einem zato-Lehrer und erweist sich als
begabt, doch von &dusserst schlechtem Charakter. Sein gesamter weiterer
Lebensweg ist gekennzeichnet durch Tiicke und Verschlagenheit bis hin zu
mehreren Morden. Als er in Edo schliesslich auch seinen Lehrmeister
Yabuhara Kengy®6 tétet, um an dessen Geld und kengyo-Titel zu kommen,
wird das Verbrechen entdeckt. Die Strafe, die der Shogun-Minister Matsudai-
ra Sadanobu nach Absprache mit dem Philologen Hanawa Hokiichi, einem
herausragenden Mitglied der Blinden-Organisation und ehemaligen Freund
des Suginoichi, verhéingt, ist besonders hart und soll als Abschreckung
gegen die Geldgier und den Luxus der kengyo dienen. Suginoichi wird auf
unvorstellbar grausame Weise erhéngt.

Inoue Hisashi zeigt in den Personen des Suginoichi und Hokiichi zwei
grundsitzlich verschiedene Positionen auf: Wihrend Suginoichi die Personi-

' Inoue, Hisashi: Yabuhara Kengys.Tokyo:Shincho-sha, 1985.

Die Geschichte des Yabuhara Kengy® ist nicht neu. Zuerst wurde sie von rakugo- und
kodan-Erzidhlem iiberliefert, dann im Jahr1900 von Kawatake Shinshichi III zu einem
kabuki-Theaterstiick mit dem Titel Narita dohatsune Yabuhara verarbeitet und 1960 von
Uno Nobuo fiir sein anfangs Shiranui Kengyo, spéter Okitsunami yami shiranui genanntes
kabuki-Stiick nochmals aufgegriffen. Siche Inoue, a.a.O., S.227.

Der Terminus zato bezeichnete einerseits den untersten Rang in der Blindenorganisation
der todo, wird im Volksmund aber auch hiufig als Allgemeinbegriff fiir Blinde gebraucht.



428 INGRID FRITSCH

fizierung des gesellschaftlichen Siindenbocks par excellence darstellt, tut
sich Hokiichi in der Welt der Sehenden als hervorragender Wissenschaftler
und guter Mensch hervor, um Vorurteilen entgegenzuwirken, die ihm als
Behinderten gegeniiber bestehen. Als Blinder, so sagt er, sei er ganz besonders
befihigt, da er iiber ein ausgezeichnetes Gedichnis verfiige und seine Zeit
nicht mit dem Anschauen nichtiger Dinge vertue.?

Besonders befihigt und gut erscheint auch der blinde Zat6ichi, Hauptfigur
der gleichnamigen jidaimono Fernseh-Serie, die seit 20 Jahren ausschnittweise
immer wieder im Kino zu sehen ist. Er ist ein positiver, sympathischer
Held, der hervorragend mit dem Schwert umzugehen weiss, das er in
seinem hohlen Blindenstock versteckt hélt. Jede Folge schliesst mit einem
Kampf, aus dem Zatoichi als Sieger gegen den Bésen hervorgeht.*

1

Spitestens seit der Kamakura-Zeit haben Blinde eine wichtige Rolle in
der japanischen Kultur gespielt. Die Entstehung und Uberlieferung des
Heike monogatari geht auf Blindentradition zuriick, grosse Bereiche der
Musik sowie der Naturheilkiinste wurden von ihnen geprigt, und die Philo-
logie empfing eine unschétzbare Bereicherung durch die 1819 edierte Quel-
lensammlung Gunsho-ruijii des schon erwédhnten Hanawa Hokiichi.

Die, wie es scheint, bis heute faszinierende Ambivalenz, die Blinden
gegeniiber empfunden wird, zeigt sich in zahlreichen Legenden der Volks-
iiberlieferung.” Interessanterweise wurden solche Geschichten auch von
blinden Erzéhlern im Rahmen ihrer Unterhaltungsprogramme vorgetra-
gen.® Vor allem zwei Legendentypen lassen sich unterscheiden:

1. Erzdhlungen, in denen der hilflose, télpelhafte Blinde zum Narren
gehalten wird (und sich in manchen Fillen richt).

2. Geschichten iiber den mit besonderen Kriften begabten Blinden, der
sich als Mittler zwischen Diesseits und Jenseits zum Wohle anderer Menschen
selbst opfert und (manchmal) dafiir spiter vergottlicht wird.

Zur ersten Kategorie gehoren u. a. eine Reihe von sogenannten warai-
banashi-Possen und im weiteren Sinne auch die zato-kyogen Theaterstiicke.

*> Siehe Inoue, a.a.0., S.106.
4 Darsteller des blinden Zatdichi ist der Schauspieler Katsu Shintard.
Siehe Yanagita Kunio: "Ichime koso sono ta". In: Teihon Yanagita Kunio-shii, Bd.S5.

Tokyo: Chikuma-shobo, 1962, S.117-344; und ders.:"Komekura-hoshi". In: Teihon
Yanagita Kunio-shii, Bd.8., Tokyo: Chikuma-shobo, 1967, S.289-314.

¢ Siehe Miyaji, Takehiko:"Hizen-mos6 to mukashi-banashi". In: Mukashi-banashi densetsu
kenkyi 3, 1971, S.54-65.



BLINDHEIT IN JAPAN 429

Die Téduschung kann harmloser Natur sein; man erlaubt sich einen makabren
Scherz mit dem Behinderten; sie kann aber auch einer Ermordung gleich-
kommen und endet dann héufig (wie in dem Theaterstiick Yabuhara Kengyo)
mit dem Fluch des Blinden iiber das Haus und die Nachkommen des
Morders. Ein Beispiel dafiir bietet etwa die Legende Nananin zato, die in
Aichi-ken iiberliefert wird: Sieben Blinde fragen nach dem Weg, sie werden
mutwillig getduscht und stiirzen in einen Abgrund, den man seither "biwa-
Abgrund" (biwabuchi) nennt. Es heisst, alle Nachkommen des Mannes, der
damals die falsche Auskunft gab, hiitten schlechte Augen.’

Nach Inoue Hisashi, der sich fiir seine Vorarbeiten zu Yabuhara Kengyo
niher mit Blindenlegenden des Tohoku-Gebiets beschiftigte, entbehren solche
Uberlieferungen nicht eines realen Hintergrundes. Auf seine Fragen zur
Herkunft hdufig vorkommender Gebietsnamen wie "Zato-Teich", "Biwa-
Abgrund", "Blinden-Tiimpel" oder auch "Kingyd-ike", den er nicht als
"Goldfisch-Teich", sondern als "Kengyo-Teich" versteht, wurde ihm
jedesmal geantwortet: "Da ist frilher einmal aus Versehen ein zato oder
biwa-hoshi hineingestiirzt und ertrunken." Inoue kam bei seinen Recherchen
jedoch zu der I"Jberzeugung, dass es sich dabei nicht um ein unabsichtliches
Hineinfallen handelte, sondern Blinde von Sehenden ins Wasser gestossen
und zum Ertrinkungstod gezwungen wurden. Als Motiv nennt Inoue die
Armut der Dorfbewohner, die auf diese Weise verhindern wollten, dass
ein um Almosen bittender zato, den man ungern abweist, noch ein zweites
Mal wiederkehrt.

Komatsu Kazuhiko stellt in seinem Buch Ijin-ron diese Theorie in einen
allgemeineren Zusammenhang der "Fremdentotungs-Legenden”, die auch
von anderen reisenden Aussenseitern berichtet werden. Seiner Ansicht nach
stellen diese Uberlieferungen Erklidrungsversuche der Dorfbewohner zur
Bewiltigung von Widerspriichen im Inneren ihrer Gemeinschaft dar.®

Unter den Geschichten des mit aussergewohnlichen Fahigkeiten begabten
Blinden, der mit iibernatiirlichen Wesen Kontakt aufnimmt und damit
anderen Menschen hilft, ist besonders folgender, im nordlichen Japan
verbreiteter Sagentypus bekannt:’ Ein blinder Lautenspieler erfreut durch

7 Komatsu, Kazuhiko: Ijin-ron. Tokyd: Seido-sha, °1991 ('1985), S.17.; siehe auch die
Stichworte zatobuchi und gozebuchi in: Inada Ko6ji uv.a.(Hg.): Nihon mukashibanashi
Jiten, Tokyo: Kobundo, 1977, S.384 £. und S.342.

¥ Komatsu, a.a.0., S.85 f.

? Unter dem Titel "Das Schlangenweib von Oritoge" besonders ausfiihrlich dargestellt bei
Bierbiisse, Fritz: Volkserzihlungen aus Nord-Japan. Asian Folklore Studies - Monograph,
No.3., Tokyo: Shirai Press, 1965, S.41-44. Siehe auch Naumann, Nelly: "Yama no
Kami - die japanische Berggottheit". In: Asian Folklore Studies, Vol . XXIII-2, Tokyo,



430 INGRID FRITSCH

seine wunderbare Musik eine Schlangengottheit, die ihm zum Dank unter
dem Siegel der Verschwiegenheit verrit, dass das nahegelegene Dorf iiber-
schwemmt und vernichtet werden soll. Trotz des Gebots, die Ungliicks-
nachricht keinem weiterzusagen, da er sonst sterben miisse, warnt der
Blinde die ahnungslosen Dorfbewohner. Durch eine List gelingt es ihnen,
die Schlange zu vernichten, doch der zato fillt tot um. — Auf die héufige
Verbindung von Blindheit, Wasser und Schlange kann hier leider nicht
niher eingegangen werden.

Eine weniger grausame Variante der Blindenopferung stellt die durch
Lafcadio Hearn so bekannt gewordene Geschichte von Miminashi Hoichi *°
dar, deren Held zur Befriedung und Unterhaltung der unruhigen Totenseelen
des Taira-Klans eine Episode des Heike monogatari erklingen ldsst. Als er
sein Geheimnis verrit, werden ihm von den zornigen Geistern seine Ohren
geraubt. Im Akama-Schrein in Shimonoseki erbaute man erst vor wenigen
Jahren eine Hoichi-Halle, in der eine Figur des Lautenspielers verehrt
wird."

Die Angst vor dem Nicht-Sehenden (der wegen seiner starren oder
haufig geschlossenen Augen auch nicht einsehbar ist), zeigt sich erstmals
im Kojiki (712)'% Falls Prinz Homu-Chi-Wake die Stadt zum Nara- oder
Osaka-Tor verlisst, so lautet das Orakel vor einer Reise , werden ihm eine
blinde und eine lahme Person begegnen; nur ein Seitenausgang gewihrt
eine gliickliche Fahrt. Die Begegnung mit Blinden und Lahmen galt als
schlechtes Omen, sie wurden gemieden und gehasst.

Als Beweis fiir die Verstossung Behinderter in der Frithzeit fiihren
manche japanische Wissenschaftler die im Kojiki"> und Nihongi'* geschil-
derte Aussetzung des ersten, "Hiru-ko" genannten, Kindes von Izanami und
Izanagi an, das die Eltern in einem Schilfboot aufs Meer treiben liessen, da
es einen weichen, missgestalteten Korper wie ein Blutegel (hiru) gehabt
habe.” Auf die Giiltigkeit dieser Interpretation kann hier nicht niher

1964, S.76 f.

' Siehe Hearn, Lafcadio: Kwaidan. Frankfurt a.Main: Riitten &Loening, 1909, S.8-22.

'' Eine Abbildung findet sich in Ubukata, Takashige: ‘Heike monogatari’ no kisé to kozo.
- Mizu no kami to monogatari.-Toky6: Kindai bungei-sha, 1984, S.276.

12" Chamberlain, Basil Hall (Ubers.): The Kojiki. Rutland,Vermont, Tokyd: Charles E.Tuttle
Company, *1988 ('1982), S.238

3 Chamberlain (Ubers.), a.a.0., S.21.

14" Aston, William George (Ubers.): Nihongi. Rutland, Vermont,Tokyd: Charles E.Tuttle
Company, 81988 ('1972), S.15.

15 Zur Diskussion dieser Theorie siche Sugino, Akihiro:"Shogai no bunka bunseki. Nihon
bunka ni okeru 'momoku no paradokusu'. In: Minzoku gaku kenkyu, 54-4, 1990,



BLINDHEIT IN JAPAN 431

eingegangen werden, im allgemeinen wird sie immer dann angefiihrt, wenn
der Entwicklungsprozess der Behindertenmassnahmen - der Fortschritt
vom sozialen Darwinismus der Friihzeit zur modernen Wohlfahrt - heraus-
gestellt werden soll.'

Die ersten karitativen Massnahmen werden Shotoku-taishi zugeschrieben,
der unter Einfluss buddhistischen Gedankengutes im Jahr 593 vier soziale
Einrichtungen er6ffnet haben soll. Mehrfach belegt sind solche Institutionen
jedoch erst fiir die Nara-Zeit."” Hilfsmassnahmen fiir Invaliden und Allein-
stehende finden im Nihongi'® und Shoku-Nihongi® 6fter Erwihnung, und
eine besondere Schutzregelung fiir Behinderte (tokushitsu) gab es
wahrscheinlich schon in der iltesten Gesetzessammlung Taiho-ryo (702).2
Inwieweit diese Verordnungen allgemein zur Anwendung kamen, ist
allerdings fraglich. Es gab damals noch keine Spezialberufe fiir Blinde; sie
wurden als unselbstéindige Invaliden angesehen, die ein armseliges Leben
fithrten.

Wihrend im Zeitalter des ritsu-ryo Rechtssystems zumindest in der
Fiihrungsschicht eine rationalistische Medizin nach chinesischem Vorbild

S.439-463 (bes.S.442 f).

Nach Rosner wird in den chinesischen Quellen Hou-Hanshu und Wei-chih berichtet,
dass in Japan Kranke getotet wiirden, anstatt gepflegt. Er schreibt dazu:"Beides sind
offenkundige Klischeevorstellungen der chinesischen Erfassung von Randvélkern, was
ihre Aussagekraft relativiert”". Siche Rosner, Erhard: Medizingeschichte Japans. Leiden:
Brill-Verlag, 1989, S.10. Nach Scheer/Groce geschah ein routinemissiges Aussetzen
behinderter Kinder in traditionellen, vorindustriellen Gesellschaften dusserst selten, wird
aber immer wieder aus ethnozentristischen Griinden angefiihrt. Siche Scheer, Jessica
und Nora Groce:"Impairment as a Human Constant: Cross-Cultural and Historical
Perspectives on Variation". In: Journal of Social Issues, Vol.44, No.1, 1988, S.23-37.
Zum Legendenmotiv des behinderten Kindes in der japanischen Volksiiberlieferung
siche Komatsu: Das Kind kann als Dimon-Kind (oni-go) gelten, das Ungliick iiber die
Familie bringt und verichtet werden muss, es kann aber auch als Gliicks-Kind (fuku-go,
takara-go), das dem Haushalt Reichtum bringt, besonders willkommen geheissen werden.
Beide Ansichten fanden sich bis in jiingste Zeit in dérflichen Gemeinschaften und
wurden auch praktiziert. Siehe Komatsu, Kazuhiko:"The Dragon Palace Child". In:
Current Anthropology, Vol.28, Number 4, 1987, S.31-39. (bes.S.35f.)

7 Siehe Rosner, a.a.0., S.18 f.
'* Aston (Ubers.), a.a.0., S.384. Die Massnahmen fanden unter der Regierung des Kaisers
Jitd in den Jahren 686 und 687 statt.

" Siehe Zachert, Herbert: Semmyo. Die kaiserlichen Erlasse des Shoku-Nihongi. Berlin:
Akademie-Verlag, 1950, S.54, S.57, S.61. Die Hilfsmassnahmen wurden in den Jahren
707, 708, 725 angeordnet.

X Siehe Tatara, Toshio: 1400 Years of Japanese Social Work - From its Origins through
the Allied Occupation, 552-1952. Diss.(Micr.), Bryn Mawr College, 1975, S.25.

16



432 INGRID FRITSCH

versucht wurde, wandte man sich in der Heian-Zeit einem magischen Aber-
glauben zu, der alle moglichen Leiden auf die Besessenheit durch Geister
zuriickfithrte (mononoke). So berichtet die wohl Anfang des 12. Jahrhunderts
entstandene Chronik Okagami ausfiihrlich iiber die Erblindung des Ex-
Kaisers Sanjo (1011-1016), den keinerlei Massnahmen zu kurieren vermoch-
ten. Man munkelte, so heisst es, dass ein in den Bergen lebender tengu-Dimon
die Erblindung des Kaisers verursacht habe.”

Nach buddhistischer Karma-Auffassung wird Blindheit, besonders wenn
sie angeboren ist, als Folge schuldhafter Verfehlungen in einem friiheren
Leben gedeutet. Beispiele dafiir, dass auch ein Blinder geheilt werden
kann, wenn er in tiefem Glauben nur dem Guten dient, finden sich zuerst
in der um 820 entstandenen setsuwa-Sammlung Nihon-ryoiki.”

I

Seit dem ausgehenden 10. Jahrhundert werden in der Literatur blinde
Lautenspieler (biwa-hoshi) erwidhnt. Als Wanderkiinstler, die in abgaben-
freien Sondersiedlungen lebten und locker mit Tempeln verbunden waren,
trugen sie Erzidhlungen und Balladen vor, leisteten durch Sutrenrezitation
aber auch priesterliche Dienste. Ein wichtiger Aufgabenbereich, der mogli-
cherweise auch zur Entstehung des Heike monogatari als einer Art religitsen
Abgesangs fiir die verstorbenen Kriegsopfer beitrug, war die Befriedung
ruheloser (Toten-)Geister. Sicher waren der unterhaltende (sog. kiinstle-
rische) und der religiose Bereich nicht strikt voneinander getrennt.

Wohl zu Beginn des 14. Jahrhunderts schlossen sich einige dieser biwa-
hoshi, deren Spezialitit die Rezitation des Heike monogatari war, zu einer
"todo-za" genannten, gildenmissigen Organisation zusammen, die bis 1871
bestehen blieb. Wihrend der Edo-Zeit erhielt die t0do-za die monopolistische
Kontrolle iiber die professionelle Ausiibung der von den Instrumenten
koto, shamisen und kokyi getragenen Kammermusik, sowie die ausschlies-
slich von Blinden ausgeiibten Berufe Akupunktur, Moxa-Heilkunst und
Massage. Charakteristisch fiir die Organisation, die durch Sonderrechte
von der Feudalregierung begiinstigt wurde, war eine streng hierarchische,

21 Zitiert in Nakayama, Tard: Nikon majin-shi, Bd.I, Tokyd: Yagi-shoten, Reprint 1976
(1935), S.48 f., siehe auch Yamagiwa, Joseph K.(Ubers.): The ékagami. London:
George Allen and Unwin Ltd., 1967, S.37 ff.

2 Der genaue Titel lautet Nihon-koku gembo zen'aku ryoiki (Berichte iiber wunderbare
Begebenheiten bei der Vergeltung von Gut und Bose im diesseitigen Leben im Lande
Japan), Sieche Bohner, Hermann (Ubers.): Legenden aus der Friihzeit des japanischen
Buddhismus. Nippon-koku-gembo-zenaku-ryo-i-ki. Tokyo, 1934.



BLINDHEIT IN JAPAN 433

bis in Einzelheiten ausgekliigelte Rangordnung, deren einzelne Positionen
erkauft werden mussten. Das System bestand aus insgesamt 73 Stufen,
gegliedert in vier grosse, titelgebende Amtergruppen, die die Bezeichnungen
zato, koto, betto und kengyo trugen. Zentrum der t6do war seit Mitte des
16. Jahrhunderts das Verwaltungshaus (shokuyashiki) in Kyoto. Die todo
war eine weitgehend autonome, eigenwirtschaftliche Organisation, die ihre
Einkiinfte aus dem damals sehr beliebten Hausmusik-Unterricht, aus dem
Spiel zu festlichen Anléssen bei reichen Kaufleuten sowie durch die Erhebung
von teilweise sehr hohen Gebiihren zur Erwerbung eines Gildenranges und
aus Zinsgeschiften bezog. Zudem wurde ihnen von allen daimyo-Hausern
ein festes Reisdeputat gewihrt.

Neben der iiberméchtigen t0do-Organisation, deren Niederlassungen in
ganz Japan verbreitet waren, existierten oder bestehen bis heute andere
blinde Berufsgruppen. In Kyiishi sind es die Jishin-masa, die zur Befriedung
der Erdgottheiten mit biwa-Begleitung Sutren rezitieren, in Niigata die
goze, die noch bis vor wenigen Jahren als Wanderkiinstlerinnen zur shamisen
Lieder sangen und Balladen vortrugen. Wie frilher bei den biwa-hoshi
verbinden sich bei diesen Gruppen kiinstlerische mit religiosen Funktionen
— Jishin-moso betitigen sich manchmal als Legenden- und Balladen-Erzihler,
goze gelten im Volksglauben als mit magischen Kriften behaftet. Auch die
moso und Schamaninnen des Tohoku-Gebiets haben sich in einigen Gegenden
zu reinen Blindengruppen zusammengeschlossen.

Alle diese Organisationen rechtfertigen in "Ursprungslegenden" die
Exklusivitit ihres Gewerbes durch den Hinweis auf einen (gottlichen oder
spéter vergottlichten) Griinder, der als Kulturheros speziell fiir ihre Gruppe
die Mittel zur Lebensbewiltigung bereitstellte - und damit fiir den Einzelnen
trotz der Behinderung eine gesellschaftliche Daseinsberechtigung schuf.
Die edo-zeitlichen Schriften (hdufig shikimoku oder gojomoku genannt), in
denen diese Sagen dokumentiert sind, sollten nicht nur der Feudalregierung,
sondern auch den eigenen Mitgliedern gegeniiber die Rechte und Pflichten
der Organisation deutlich machen und wurden (bzw. werden heute noch)
mindestens einmal im Jahr wéhrend einer Zeremonie allen Mitgliedern
vorgelesen.

Die Berufung auf hochrangige "Ahnen" einer (Handwerks-)Kunst, um
die eigene Stellung zu erhohen, ist in Japan wie auch im mittelalterlichen
Europa nichts ungewdhnliches. Was die Uberlieferungen der Blindengruppen
von anderen unterscheidet, ist die Thematisierung der Behinderung, die
alle Gruppen miteinander verbindet und die der Art der Berufsausiibung
ibergeordnet erscheint.



434 INGRID FRITSCH
v

Im folgenden wird daher eine Deutung versucht, bei der die Legenden
auf ihren allgemeineren, typologischen Kern zuriickgefiihrt werden.

In allen Uberlieferungen ist der/die GriinderIn eine Person hochadliger
Abkunft, die wegen ihrer Blindheit ihren gesellschaftlichen Rang aufgibt.
Falls sie nicht schon iiber besondere Fahigkeiten verfiigt - dies ist nur in
einer Legende der t0do-Organisation der Fall -, so erlernt sie nun - hiufig
durch eine gottliche Fiigung - eine musikalische oder religiose Fertigkeit,
die sie spiter auschliesslich an Blinde weitervermittelt. Aus Dankbarkeit
verleiht der Kaiser besondere Blindenringe und Privilegien.

In stidrker buddhistisch geprigten Legenden muss die an sich unerklérliche
Tatsache, dass ein Prinz oder eine Prinzessin behindert ist, was ja nach der
Karma-Lehre auf ein schuldhaftes Vergehen der kaiserlichen Eltern oder
Ahnen schliessen lassen wiirde, erst begriindet werden. Dies kann etwa da-
durch geschehen, dass man das blindgeborene Kind als Verwandlungskdrper
einer Gottheit (etwa Kamo-daimyGjin oder Myoon-bosatsu) erscheinen lésst,
die zur Erlosung aller Blinden auf die Welt gekommen ist.”> Das Vertrauen
in die kaiserliche Untadeligkeit ist damit wieder hergestellt. Dem Prinzen
wird seine wahre Natur durch eine gottliche Botschaft mitgeteilt, er ldsst
sich die Haare scheren und, ausgeriistet mit Blindenstock und Laute, die er
in einigen Versionen neben seinem Schlaflager findet, geht er mit gottlichem
Schutz auf Wanderschaft. Damit sind unverzichtbare Bestandteile des spateren
zato-Lebens (vor allem der rangniederen Mitglieder), ndmlich Nicht-Sess-
haftigkeit, Tonsur, Blindenstock und ein Dasein als Musiker begriindet und
gerechtfertigt. Den Blinden die Moglichkeit der Berufsausiibung zu nehmen,
hiesse also nicht nur, ihnen die materielle Grundlage im hiesigen Leben zu
entziehen, sondern ihnen auch die Ausfithrung eines gottlichen Auftrags
und damit die Chance zu einer besseren Wiedergeburt zu versagen. Allerdings

2 Hierzu gehoren etwa die Legende der blinden Prinzessin Sagami, die unter goze-Gruppen

iiberliefert wird, sowie die verschiedenen Versionen der Geschichte des Prinzen Komiya,
die unter todo-Mitgliedern kursierte, aber auch - wohl unter t0do-Einfluss - bei mdso in
Kyiishii und im Tohoku-Gebiet verbreitet wurde. Exemplarisch angefiihrt seien hier nur
die folgenden Texte:
"Goze engi". In: Tanikawa Ken'ichi (Hg.):Nihon shomin seikatsu shiryo shiisei, Bd.17
(Minkan geind),Tokyo:San'ichi shobd, 1972, S.249 f.; Ishii, Masami:"'Komiya-taishi
ichidai-ki' no kaidai to honkoku". In:Tokyo gakugei-daigaku chiisei bungaku kenkyu-kai
(Hg.):Chisei bungaku ronso, Bd.7,Tokyo: A-su shuppansha, S.63-80; "Nagazaki
kengyo soden hissho Myoonkd-engi”, enthalten in "Shikimoku-ryakki”. In: Higo-biwa
hozon-kai (Hg.): Higo-biwa, 1991, S.247 -252; "Myoonko-enki", hrsg. von Sakuma,
Jun'ichi, In: Etsusa sosho, (Noshima-shuppan), Bd.8, 1976, S.359-368.



BLINDHEIT IN JAPAN 435

bringt die Erfiillung der Blinden-Bestimmung nicht nur fiir das néchste
Leben Vorteile. Anstrengungen und Einsatz fiir den Beruf kénnen schon
im Diesseits zu Prestigegewinn und offiziell anerkannter Statusverbesserung
filhren, denn der blinde Prinz erhielt zur Belohnung fiir seine Anstrengungen
den kengyo-Titel und begriindete damit die Rangordnung der zato.

Eine wahrscheinlich spitere t6do-Abstammungslegende, die Geschichte
des Saneyasu-shinnd (posthumer Name Amayo no mikoto)*, die im Verwal-
tungszentrum der Organisation entstand und gewissermassen als offizielle
"Vorzeige-Version" propagiert wurde, erscheint dagegen sékularisierter.
Der Prinz verliert im Alter von 28 Jahren seine Sehkraft durch eine
Krankheit, nachdem er bereits eine ausgezeichnete Erziehung und musika-
lische Ausbildung genossen hat, die ihn auch ohne géttliche Hilfe beféhigt,
verschiedene, bereits in Adelskreisen gepflegte Musikstile an seine behin-
derten Leidensgenossen weiterzugeben. Auch er gibt seinen Rang auf, muss
aber nicht zur Tilgung einer Schuld auf Wanderschaft gehen, sondern
bleibt sesshaft und zieht sich zusammen mit blinden Geféhrten in einen
Palast auf dem Land zuriick. Dort betreibt er Musik zur Zerstreung, nicht
zur Erfiillung eines Geliibdes. Die Blindenringe werden erst nach seinem
Tod durch kaiserliche Bestimmung eingerichtet. Diese Legende entsprach
wohl mehr den Bediirfnissen der zu einem gewissen Wohlstand gelangten,
hochgestellten todo-Mitglieder in den Stddten Kyoto und Edo.

Eine andere Moglichkeit, die krankhafte Andersartigkeit des adligen
Berufsgriinders zu erkliren, sind die Motive der Selbstblendung und der
Blendung. So reisst sich etwa der sagenumwobene Taira-Krieger Akushichi-
byoe Kagekiyo, der einigen Hyliga-moso und niederen todo-Mitgliedern als
Begriinder ihrer Tradition galt, nach seiner Gefangennahme selber die
Augen aus, um nicht einem neuen Herrn, ndmlich Yoritomo Minamoto,
dienen zu miissen.”

Kunara-taishi, dessen Geschichte ausfiihrlich im Konjaku-monogatari
geschildert wird, und der als indischer Urahn des moso-Berufs gilt, wird
auf Geheiss seiner eifersiichtigen Stiefmutter geblendet bzw. lisst sich nach
maoso-Version™ in grausamer TAuschung freiwillig blenden, um seine Augen

% Siehe "Todo-yoshi". In: Tanikawa, Ken'ichi (Hg.): Nihon shomin seikatsu shiryé
shusei, Bd.17 (Minkan geinG),Tokyo: San'ichi-shobd, 1972, S.229-241.

®  Ausfiihrlich findet sich die Hyiiga-Legende bei Brauns, David: Japanische Mdrchen und
Sagen. Leipzig: Zentralantiquariat der DDR, Reprint 1974 (1885), S.308-310. Siehe
auch Mukai, Yoshihiki (Motoki?): "Katarimono ni okeru Kagekiyo-zo no tenkai -
Miyazaki ni nokoru Kagekiyo-densetsu”. In: Osaka shiritsu tanki daigaku kyokai (Hg.):
Kenkyii hokoku-shii, Bd.4, Osaka, 1967, S.89-95.

% Siehe "Bussetsu jishin darani-kyd dokusho moso Tendai-shii to naru innen". In: Nihon



436 INGRID FRITSCH

dem vermeintlich kranken kaiserlichen Vater als Medizin darzubringen.
Von dem Ménch Anaritsu erlernt er die Sutrenrezitation und das Lautenspiel.
Dieser Anaritsu, einer der zehn grossen Schiiler des historischen Buddha,
hatte seine Sehkraft verloren, als er in religiosem Ubereifer sieben Tage
und sieben Néchte kein Auge zutat. Aus Mitleid lehrte ihn Shakyamuni das
Erdgottheiten-Sutra (Jishin-kyo) und Myoon-bosatsu unterwies ihn in der
biwa-Kunst. Der Verlust des Augenlichts stellt in diesen Legenden also ein
Opfer (!) dar, das - wenn auch aus einer Tduschung heraus - mehr oder
weniger freiwillig erbracht wird.

Das Problem der durch buddhistisches Gedankengut verursachten negati-
ven Bewertung, die die Blindheit, und damit auch die Person des Berufs-
griinders, zuerst einmal umgibt, wird so auf unterschiedliche Weise bewiltigt.

Als nichstes gilt es, das Stigma der sozialen Abhiingigkeit zu beseitigen,
das Behinderte zu nutzlosen Schmarotzern der Gesellschaft degradiert.
Besonders auffillig wird darauf in einigen Uberlieferungen der Tohoku-
Region hingewiesen, die das Motiv der Blindent6tung einfiihren. So erzéhlt
man sich etwa zur Entstehung des Schamaninnen-Berufs folgendes:*’ Friiher
wurden alle Blinden verbrannt, doch das blindgeborene Edelfrdulein eines
Vasallen in Sendai konnte man nicht umbringen, und sie wurde umsorgt,
bis sie erwachsen war. Da sie aber alleine ein unabhingiges Leben mit
einem eigenen Beruf fithren wollte, zog sie sich zwei Jahre lang auf dem
Haguro-Berg zuriick, betrieb asketische Ubungen und wurde so zur Schama-
nenkunst der Geisterbeschworung fiahig. Darauthin stieg sie vom Berg
herab und unterwies die Blinden, auf dass sie nicht mehr ausgesetzt oder
verbrannt wiirden. Sie liess die entsprechenden Gesetze éndern, und seitdem
koénnen Blinde ein beruhigtes Leben fiihren.

Krasser noch als in anderen Legenden wird hier die Identitit der Blinden
der der Sehenden gegeniibergestellt. Indem sie sich zunichst als eine Gemein-
schaft von Schuldverschworenen bekennen, denen von den Sehenden das
Lebensrecht abgesprochen wurde, bezichtigen sie sich (auch) selbst. Sie
stellen sich als eine gesellschaftliche Grosse dar, die als gefdhrliches Storpo-
tential unter Kontrolle gebracht, bzw. beseitigt werden muss. Effektiver
jedoch als die "von aussen” wirkende Massnahme der Blindenttung, die
keine wirkliche Bewiiltigung des Risikofaktors darstellt und das Ubel nicht
an der Wurzel packt, erweist sich die im Gegenzug von einer blinden
Person selbst vorgebrachte Strategie: Durch die Schaffung eines speziellen
Aufgabenbereichs erhilt Blindheit eine kulturelle Legitimation, die sogar

shomin seikatsu shiryo shusei, Bd.17, a.a.0.,S.225--227.

7 Siehe Ishikawa, Jun'ichird: "Kuchiyose-miko. Iwate-ken Ninohe-chihd ni okeru itako-san
no seitai to denshd". In: Nihon minzoku-gaku 68, Tokyo, 1970, S.38.



BLINDHEIT IN JAPAN 437

von hochster, kaiserlicher Seite anerkannt wird. Der einzelne Sehbehinderte
gewinnt die Moglichkeit zu gesellschaftlicher Teilnahme und sozialer Identi-
fikation. Der von dem Soziologen Erving Goffman® festgestellten Identit:its-
ambivalenz, die fiir Behinderte charakteristisch ist,da sie sich sowohl unter
dem Gesichtspunkt der "normalen" Gesellschaft, als auch unter dem ihrer
abweichenden Leidensgruppe zu sehen haben, wird somit entgegengewirkt.

* In mehreren Legenden schidmen sich der blinde Prinz und seine Angehd-
rigen wegen seiner Andersartigkeit, doch dann gelingt eine Neubewertung,
ein "relabeling”, in deren Verlauf Blindheit nicht mehr als Behinderung,
sondern als positives Qualititsmerkmal erscheint. Ermoglicht wird diese
Umdeutung durch den Kunstgriff der "Selbststigmatisierung".” Das Attribut
sozialer Schuld wird demonstrativ angenommen und bejaht, gilt nun jedoch
nicht mehr als Defekt, sondern als Gnadenzeichen besonderer Vollkommen-
heit. Ein derartiger Umschlag von Stigma in Charisma setzt voraus, dass
die bisherige Praxis fraglich wird und eine Krisensituation entsteht. In den
Legenden geschieht dies durch die Geburt des Prinzen (bzw. der Prinzessin),
der als Blinder eigentlich getitet werden sollte, als Person hochster Abstam-
mung jedoch ausserhalb der Norm steht. Im Sinn des "echten, heroischen -
Helden" trennt er sich voriibergehend von der Welt - er opfert sich, gibt
seinen Rang, sein gesellschaftliches Leben auf und wandert ins Ungewisse -
um mit einem neuen, lebensbringenden Gut und mit neuer sozialer Identitit
zuriickzukehren. Dieses Gut, in Form des exklusiven Blindenberufs, kann
entweder vorher noch nicht existiert haben - wie z.B. die Schamanenkunst
oder die biwa-begleitete Sutrenrezitation der moso - oder es kann sich
sozusagen um "Diebesgut" handeln, welches, wie im Falle von t6do- und
goze-Legenden, von einer sozialen Sphire in eine andere getragen wird:
die eigentlich der Adelsschicht vorbehaltene Kunst des biwa-Spiels etwa
wird nun an Blinde ohne Ansehen ihres Standes weitergegeben. In jedem
Fall ist die Tat des Helden nicht von einmaliger, individueller Bedeutung,
sondern wirkt beispielhaft und prinzipiell: Seither konnen auch Blinde ein

Goffman, Erving:Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschdidigter Identitdt.
Frankfurt:Suhrkamp Verlag, 1967.

Wolfgang Lipp, der diesen Begriff erstmals gebrauchte, definiert ihn folgendermassen:
"Selbststigmatisierung ist immer dann gegeben, wenn Personen oder Personengruppen
sich symbolisch mit Merkmalen identifizieren, die im Bewusstsein von Bezugsgruppen
- an deren Stelle auch die Gesamtgesellschaft treten kann- negativ besetzt sind und
zunichst Abwehr-, ja Verfolgungsreaktionen und Vergeltung hervorrufen miissen.”
Lipp, Wolfgang: Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten. (Schriften zur
Kultursoziologie Bd.1), Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 1985, S.13 f.

% Lipp, a.a.0., S.233.



438 INGRID FRITSCH

beruhigtes Leben fiihren, heisst es - allerdings nur, wenn sie sich zu ihrer
"eigentlichen", d.i. beruflich vorbestimmten, sozialen Identitéit bekennen.
Die "Verwendung" ihrer Behinderung ist streng determiniert. Die Aufgabe
der personlichen Identitdt wird geférdert durch den friihzeitigen Eintritt in
die Organisation als Kind oder Jugendlicher - bei den moso, goze und
Schamaninnen bedeutet dies hédufig Separierung von der elterlichen Familie
- sowie durch legendér begriindete, gruppenstabilisierende Zeremonien,
die Einfiihrung einer Rangordnung mit entsprechend formalisiertem Verhal-
tenskodex und das Tragen eines Kiinstlernamens. Bei den Organisationen
der goze und der Schamaninnen erhilt die Adeptin in einer abschliessenden
Initiationsfeier, die einem Hochzeitsritus nachgebildet ist, eine neue Identitit,
die sie erst dann als erwachsenes, vollwertiges (ichininmae) Mitglied der
Gesellschaft ausweist.

Die Exklusivitidt des Blindenberufes, dessen Ausiibung gewdhnlichen
Sterblichen versagt ist, setzt eine gesellschaftliche Trennung, eine Aussensei-
terposition seiner Tridger voraus, die eine Art magische Autoritét verleiht.
Die Absonderung, die bereits in den Ursprungslegenden mit der Aufgabe
des Adelstitels proklamiert wird, ist ein unverzichtbares Element fiir die
Selbsténdigkeit (und damit Intaktheit) der Behinderten. "Vergessen wird
nicht", schrieb Marcel Mauss in seiner Abhandlung zur Theorie der Magie
(1904), nachdem er sich zur Person des Magiers ge#ussert hat, "dass alle
diese Individuen, Kriippel und Ekstatiker, Nervose und Vagabunden, in
Wirklichkeit Arten sozialer Klassen bilden. Was ihnen magische Fahigkeiten
verleiht, ist nicht so sehr ihr individueller physischer Charakter, als vielmehr
die von der Gesellschaft ihrer ganzen Art gegeniiber eingenommene
Haltung"”' "Wo wir die Magie mit der Ausiibung bestimmter Berufe
verbunden antreffen, (...) besteht kein Zweifel, dass die magischen Krifte
nicht Individuen, sondern Kérperschaften verliehen werden".”

Die Exklusivitit der Blindenberufe wird hinféllig, wenn sie auch von
Nicht-Blinden ausgeiibt werden konnen. Verzichten die Gruppen auf ihr
Odium des Aussergewohnlichen, lassen sie sich zu sehr mit der allgemeinen
Gesellschaft ein, wie etwa die 16do-Organisation, sind sie in ihrer Existenz
gefihrdet. Der einzelne Behinderte jedoch, der nun nicht mehr seine Blindheit
als gesellschaftlich zu nutzendes Markenzeichen vorweisen kann, wird im
freien Wettbewerb leicht zu einem Objekt sozialer Wohlfahrt.

*' Mauss, Marcel: Soziologie und Anthropologie. Bd.1, Miinchen: Carl Hanser Verlag,
1974, S.61.

2 Mauss, a.a.0., S.63.



	Blindheit in Japan : Stigma und Charisma

