
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Blindheit in Japan : Stigma und Charisma

Autor: Fritsch, Ingrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLINDHEIT IN JAPAN: STIGMA UND CHARISMA

Ingrid Fritsch, Bonn

/

Im März diesen Jahres (1993) wurde in London unter dem Titel The
Great Doctor Yabuhara eine Woche lang das Schauspiel Yabuhara Kengyö
des Dramatikers Inoue Hisashi in japanischer Sprache mit englischen Untertiteln

aufgeführt. Das Stück, das im Juli 1973 seine Uraufführung in Tokyo
erlebte, seitdem in Japan häufiger gespielt wird und 1990 von der Chijinkai
Theatre Company mit grossem Erfolg auf dem Edinburgh Festival vorgestellt
wurde, hat folgenden Inhalt:1

Aus Geldnot erschlägt ein armer Fischhändler Mitte des 18. Jahrhunderts
im nordjapanischen Töhoku-Gebiet einen Blinden, einen sog. zatö,2 der
Geld gespart hatte, um in der födö-Berufsorganisation der Blinden zu
einem höheren Rang aufzusteigen. Kurz darauf bringt die Frau des
Fischhändlers einen blinden Sohn namens Suginoichi zur Welt. Im Glauben, dies
sei die Vergeltung für seine Untat, begeht der Vater Selbstmord. Suginoichi
kommt im Alter von fünf Jahren zu einem zatö-Lehrer und erweist sich als

begabt, doch von äusserst schlechtem Charakter. Sein gesamter weiterer
Lebensweg ist gekennzeichnet durch Tücke und Verschlagenheit bis hin zu
mehreren Morden. Als er in Edo schliesslich auch seinen Lehrmeister
Yabuhara Kengyö tötet, um an dessen Geld und kengyö-Titel zu kommen,
wird das Verbrechen entdeckt. Die Strafe, die der Shögun-Minister Matsudaira

Sadanobu nach Absprache mit dem Philologen Hanawa Hokiichi, einem
herausragenden Mitglied der Blinden-Organisation und ehemaligen Freund
des Suginoichi, verhängt, ist besonders hart und soll als Abschreckung
gegen die Geldgier und den Luxus der kengyö dienen. Suginoichi wird auf
unvorstellbar grausame Weise erhängt.

Inoue Hisashi zeigt in den Personen des Suginoichi und Hokiichi zwei
grundsätzlich verschiedene Positionen auf: Während Suginoichi die Personi-

i Inoue, Hisashi: Yabuhara ifen#yö.Tökyö:Shinchö-sha, 1985.
Die Geschichte des Yabuhara Kengyö ist nicht neu. Zuerst wurde sie von rakugo- und
ködan-Erzählem überliefert, dann im Jahrl900 von Kawatake Shinshichi ÜI zu einem
kabuki-Theaterstiick mit dem Titel Narita döhatsune Yabuhara verarbeitet und 1960 von
Uno Nobuo für sein anfangs Shiranui Kengyö, später Okitsunami yami shiranui genanntes
kabuki-Stück nochmals aufgegriffen. Siehe Inoue, a.a.O., S.227.

Der Terminus zatö bezeichnete einerseits den untersten Rang in der Blindenorganisation
der tödö, wird im Volksmund aber auch häufig als Allgemeinbegriff für Blinde gebraucht.



428 INGRID FRITSCH

fizierung des gesellschaftlichen Sündenbocks par excellence darstellt, tut
sich Hokiichi in der Welt der Sehenden als hervorragender Wissenschaftler
und guter Mensch hervor, um Vorurteilen entgegenzuwirken, die ihm als
Behinderten gegenüber bestehen. Als Blinder, so sagt er, sei er ganz besonders

befähigt, da er über ein ausgezeichnetes Gedächnis verfüge und seine Zeit
nicht mit dem Anschauen nichtiger Dinge vertue.3

Besonders befähigt und gut erscheint auch der blinde Zatöichi, Hauptfigur
der gleichnamigen jidaimono Fernseh-Serie, die seit 20 Jahren ausschnittweise
immer wieder im Kino zu sehen ist. Er ist ein positiver, sympathischer
Held, der hervorragend mit dem Schwert umzugehen weiss, das er in
seinem hohlen Blindenstock versteckt hält. Jede Folge schliesst mit einem
Kampf, aus dem Zatöichi als Sieger gegen den Bösen hervorgeht.4

//

Spätestens seit der Kamakura-Zeit haben Blinde eine wichtige Rolle in
der japanischen Kultur gespielt. Die Entstehung und Überlieferung des
Heike monogatari geht auf Blindentradition zurück, grosse Bereiche der
Musik sowie der Naturheilkünste wurden von ihnen geprägt, und die Philologie

empfing eine unschätzbare Bereicherung durch die 1819 edierte
Quellensammlung Gunsho-ruijü des schon erwähnten Hanawa Hokiichi.

Die, wie es scheint, bis heute faszinierende Ambivalenz, die Blinden
gegenüber empfunden wird, zeigt sich in zahlreichen Legenden der
Volksüberlieferung.5 Interessanterweise wurden solche Geschichten auch von
blinden Erzählern im Rahmen ihrer Unterhaltungsprogramme vorgetragen.6

Vor allem zwei Legendentypen lassen sich unterscheiden:
1. Erzählungen, in denen der hilflose, tölpelhafte Blinde zum Narren

gehalten wird (und sich in manchen Fällen rächt).
2. Geschichten über den mit besonderen Kräften begabten Blinden, der

sich als Mittler zwischen Diesseits und Jenseits zum Wohle anderer Menschen
selbst opfert und (manchmal) dafür später vergöttlicht wird.

Zur ersten Kategorie gehören u. a. eine Reihe von sogenannten warai-
banashi-Possen und im weiteren Sinne auch die zatö-kyögen Theaterstücke.

3 Siehe Inoue, a.a.O., S.106.
4 Darsteller des blinden Zatöichi ist der Schauspieler Katsu Shintarô.
5 Siehe Yanagita Kunio: "lenirne kosö sono ta". In: Teihon Yanagita Kunio-shü, Bd.5.

Tokyo: Chikuma-shobö, 1962, S. 117-344; und ders.:"Komekura-höshi". In: Teihon
Yanagita Kunio-shü, Bd.8., Tokyo: Chikuma-shobö, 1967, S.289-314.

6 Siehe Miyaji, Takehiko:"Hizen-mösö to mukashi-banashi". In: Mukashi-banashi densetsu

kenkyü 3, 1971, S.54-65.



BLINDHEIT IN JAPAN 429

Die Täuschung kann harmloser Natur sein; man erlaubt sich einen makabren
Scherz mit dem Behinderten; sie kann aber auch einer Ermordung
gleichkommen und endet dann häufig (wie in dem Theaterstück Yabuhara Kengyö)
mit dem Fluch des Blinden über das Haus und die Nachkommen des
Mörders. Ein Beispiel dafür bietet etwa die Legende Nananin zatö, die in
Aichi-ken überliefert wird: Sieben Blinde fragen nach dem Weg, sie werden

mutwillig getäuscht und stürzen in einen Abgrund, den man seither "biwa-
Abgrund" (biwabuchi) nennt. Es heisst, alle Nachkommen des Mannes, der
damals die falsche Auskunft gab, hätten schlechte Augen.7

Nach Inoue Hisashi, der sich für seine Vorarbeiten zu Yabuhara Kengyö
näher mit Blindenlegenden des Töhoku-Gebiets beschäftigte, entbehren solche
Überlieferungen nicht eines realen Hintergrundes. Auf seine Fragen zur
Herkunft häufig vorkommender Gebietsnamen wie "Zatö-Teich", "Biwa-
Abgrund", "Blinden-Tümpel" oder auch "Kingyö-ike", den er nicht als

"Goldfisch-Teich", sondern als "Kengyö-Tcich" versteht, wurde ihm
jedesmal geantwortet: "Da ist früher einmal aus Versehen ein zatö oder
biwa-höshi hineingestürzt und ertrunken." Inoue kam bei seinen Recherchen
jedoch zu der Überzeugung, dass es sich dabei nicht um ein unabsichtliches
Hineinfallen handelte, sondern Blinde von Sehenden ins Wasser gestossen
und zum Ertrinkungstod gezwungen wurden. Als Motiv nennt Inoue die
Armut der Dorfbewohner, die auf diese Weise verhindern wollten, dass
ein um Almosen bittender zatö, den man ungern abweist, noch ein zweites
Mal wiederkehrt.

Komatsu Kazuhiko stellt in seinem Buch Ijin-ron diese Theorie in einen
allgemeineren Zusammenhang der "Fremdentötungs-Legenden", die auch

von anderen reisenden Aussenseitern berichtet werden. Seiner Ansicht nach
stellen diese Überlieferungen Erklärungsversuche der Dorfbewohner zur
Bewältigung von Widersprüchen im Inneren ihrer Gemeinschaft dar.8

Unter den Geschichten des mit aussergewöhnlichen Fähigkeiten begabten
Blinden, der mit übernatürlichen Wesen Kontakt aufnimmt und damit
anderen Menschen hilft, ist besonders folgender, im nördlichen Japan
verbreiteter Sagentypus bekannt:9 Ein blinder Lautenspieler erfreut durch

Komatsu, Kazuhiko: Ijin-ron.Tökyö: Seidö-sha, 91991 ('1985), S.17.; siehe auch die
Stichworte zatöbuchi und gozebuchi in: Inada Köji u.a.(Hg.): Nihon mukashibanashi
jiten, Tokyo: Köbundö, 1977, S.384 f. und S.342.

Komatsu, a.a.O., S.85 f.

Unter dem Titel "Das Schlangenweib von Oritoge" besonders ausführlich dargestellt bei
Bierbüsse, Fritz: Volkserzählungen aus Nord-Japan. Asian Folklore Studies - Monograph,
No.3., Tokyo: Shirai Press, 1965, S.41-44. Siehe auch Naumann, Nelly: "Yama no
Kami - die japanische Berggottheit". In: Asian Folklore Studies, Vol.XXni-2, Tokyo,



430 INGRID FRITSCH

seine wunderbare Musik eine Schlangengottheit, die ihm zum Dank unter
dem Siegel der Verschwiegenheit verrät, dass das nahegelegene Dorf
überschwemmt und vernichtet werden soll. Trotz des Gebots, die Unglücksnachricht

keinem weiterzusagen, da er sonst sterben müsse, warnt der
Blinde die ahnungslosen Dorfbewohner. Durch eine List gelingt es ihnen,
die Schlange zu vernichten, doch der zatö fällt tot um. - Auf die häufige
Verbindung von Blindheit, Wasser und Schlange kann hier leider nicht
näher eingegangen werden.

Eine weniger grausame Variante der Blindenopferung stellt die durch
Lafcadio Hearn so bekannt gewordene Geschichte von Miminashi Höichil0
dar, deren Held zur Befriedung und Unterhaltung der unruhigen Totenseelen
des Taira-Klans eine Episode des Heike monogatari erklingen lässt. Als er
sein Geheimnis verrät, werden ihm von den zornigen Geistern seine Ohren
geraubt. Im Akama-Schrein in Shimonoseki erbaute man erst vor wenigen
Jahren eine Höichi-Halle, in der eine Figur des Lautenspielers verehrt
wird."

Die Angst vor dem Nicht-Sehenden (der wegen seiner starren oder
häufig geschlossenen Augen auch nicht einsehbar ist), zeigt sich erstmals
im Kojiki (712)12: Falls Prinz Homu-Chi-Wake die Stadt zum Nara- oder
Osaka-Tor verlässt, so lautet das Orakel vor einer Reise werden ihm eine
blinde und eine lahme Person begegnen; nur ein Seitenausgang gewährt
eine glückliche Fahrt. Die Begegnung mit Blinden und Lahmen galt als
schlechtes Omen, sie wurden gemieden und gehasst.

Als Beweis für die Verstossung Behinderter in der Frühzeit führen
manche japanische Wissenschaftler die im Kojikin und NihongiH geschilderte

Aussetzung des ersten, "Hiru-ko" genannten, Kindes von Izanami und
Izanagi an, das die Eltern in einem Schilfboot aufs Meer treiben Hessen, da
es einen weichen, missgestalteten Körper wie ein Blutegel (hiru) gehabt
habe.15 Auf die Gültigkeit dieser Interpretation kann hier nicht näher

10

1964, S.76 f.
Siehe Hearn, Lafcadio: Kwaidan. Frankfurt a.Main: Rütten &Loening, 1909, S.8-22.

Eine Abbildung findet sich in Ubukata,Takashige: 'Heike monogatari' no kisö to közö.
- Mizu no kami to monogatari.-Tökyö: Kindai bungei-sha, 1984, S.276.

Chamberlain, Basil Hall (Übers.): The Kojiki. Rutìand,Vermont, Tokyo: Charles ETuttle
Company, 31988 ('1982), S.238

Chamberlain (Übers.), a.a.O., S.21.

Aston, William George (Übers.): Nihongi. Rutland, Vermont,Tökyö: Charles E.TutÜe

Company, "1988 ('1972), S.15.

Zur Diskussion dieser Theorie siehe Sugino, Akihiro:"Shögai no bunka bunseki. Nihon
bunka ni okeru 'mömoku no paradokusu'. In: Minzoku gaku kenkyü, 54-4, 1990,



BLINDHEIT IN JAPAN 431

eingegangen werden, im allgemeinen wird sie immer dann angeführt, wenn
der Entwicklungsprozess der Behindertenmassnahmen - der Fortschritt
vom sozialen Darwinismus der Frühzeit zur modernen Wohlfahrt - herausgestellt

werden soll.16

Die ersten karitativen Massnahmen werden Shötoku-taishi zugeschrieben,
der unter Einfluss buddhistischen Gedankengutes im Jahr 593 vier soziale
Einrichtungen eröffnet haben soll. Mehrfach belegt sind solche Institutionen
jedoch erst für die Nara-Zeit.17 Hilfsmassnahmen für Invaliden und
Alleinstehende finden im Nihongi™ und Shoku-Nihongi19 öfter Erwähnung, und
eine besondere Schutzregelung für Behinderte (tokushitsu) gab es
wahrscheinlich schon in der ältesten Gesetzessammlung Taihö-ryö (702).20

Inwieweit diese Verordnungen allgemein zur Anwendung kamen, ist
allerdings fraglich. Es gab damals noch keine Spezialberufe für Blinde; sie
wurden als unselbständige Invaliden angesehen, die ein armseliges Leben
führten.

Während im Zeitalter des ritsu-ryö Rechtssystems zumindest in der
Führungsschicht eine rationalistische Medizin nach chinesischem Vorbild

S.439-463 (bes.S.442 f).
16 Nach Rosner wird in den chinesischen Quellen Hou-Hanshu und Wei-chih berichtet,

dass in Japan Kranke getötet würden, anstatt gepflegt. Er schreibt dazu: "Beides sind
offenkundige Klischeevorstellungen der chinesischen Erfassung von Randvölkern, was
ihre Aussagekraft relativiert". Siehe Rosner, Erhard: Medizingeschichte Japans. Leiden:

Brill-Verlag, 1989, S.10. Nach Scheer/Groce geschah ein routinemässiges Aussetzen
behinderter Kinder in traditionellen, vorindustriellen Gesellschaften äusserst selten, wird
aber immer wieder aus ethnozentristischen Gründen angeführt. Siehe Scheer, Jessica
und Nora Grace: "Impairment as a Human Constant: Cross-Cultural and Historical
Perspectives on Variation". In: Journal ofSocial Issues, Vol.44, No.l, 1988, S.23-37.
Zum Legendenmotiv des behinderten Kindes in der japanischen Volksüberlieferung
siehe Komatsu: Das Kind kann als Dämon-Kind (oni-go) gelten, das Unglück über die
Familie bringt und vernichtet werden muss, es kann aber auch als Glücks-Kind (fuku-go,
takara-go), das dem Haushalt Reichtum bringt, besonders willkommen geheissen werden.
Beide Ansichten fanden sich bis in jüngste Zeit in dörflichen Gemeinschaften und
wurden auch praktiziert. Siehe Komatsu, Kazuhiko:"The Dragon Palace Chüd". In:
Current Anthropology, Vol.28, Number 4, 1987, S.31-39. (bes.S.35f.)

17 Siehe Rosner, a.a.O., S. 18 f.
18 Aston (Übers.), a.a.O., S.384. Die Massnahmen fanden unter der Regierung des Kaisers

Jitö in den Jahren 686 und 687 statt.
19 Siehe Zachert, Herbert: Semmyö. Die kaiserlichen Erlasse des Shoku-Nihongi. Berlin:

Akademie-Verlag, 1950, S.54, S.57, S.61. Die Hilfsmassnahmen wurden in den Jahren

707, 708, 725 angeordnet.
20 Siehe Tatara, Toshio: 1400 Years ofJapanese Social Work - From its Origins through

the Allied Occupation, 552-1952. Diss.(Micr.), Bryn Mawr College, 1975, S.25.



432 INGRID FRITSCH

versucht wurde, wandte man sich in der Heian-Zeit einem magischen
Aberglauben zu, der alle möglichen Leiden auf die Besessenheit durch Geister
zurückführte (mononoke). So berichtet die wohl Anfang des 12. Jahrhunderts
entstandene Chronik Ökagami ausführlich über die Erblindung des Ex-
Kaisers Sanjö (1011-1016), den keinerlei Massnahmen zu kurieren vermochten.

Man munkelte, so heisst es, dass ein in den Bergen lebender tengu-D'àmon
die Erblindung des Kaisers verursacht habe.21

Nach buddhistischer Karma-Auffassung wird Blindheit, besonders wenn
sie angeboren ist, als Folge schuldhafter Verfehlungen in einem früheren
Leben gedeutet. Beispiele dafür, dass auch ein Blinder geheilt werden
kann, wenn er in tiefem Glauben nur dem Guten dient, finden sich zuerst
in der um 820 entstandenen setewwa-Sammlung Nihon-ryöiki.72

III

Seit dem ausgehenden 10. Jahrhundert werden in der Literatur blinde
Lautenspieler (biwa-höshi) erwähnt. Als Wanderkünstler, die in abgabenfreien

Sondersiedlungen lebten und locker mit Tempeln verbunden waren,
trugen sie Erzählungen und Balladen vor, leisteten durch Sutrenrezitation
aber auch priesterliche Dienste. Ein wichtiger Aufgabenbereich, der
möglicherweise auch zur Entstehung des Heike monogatari als einer Art religiösen
Abgesangs für die verstorbenen Kriegsopfer beitrug, war die Befriedung
ruheloser (Toten-)Geister. Sicher waren der unterhaltende (sog. künstlerische)

und der religiöse Bereich nicht strikt voneinander getrennt.
Wohl zu Beginn des 14. Jahrhunderts schlössen sich einige dieser biwa-

höshi, deren Spezialität die Rezitation des Heike monogatari war, zu einer
"tödö-za" genannten, gildenmässigen Organisation zusammen, die bis 1871

bestehen blieb. Während der Edo-Zeit erhielt die tödö-za die monopolistische
Kontrolle über die professionelle Ausübung der von den Instrumenten
koto, shamisen und kokyü getragenen Kammermusik, sowie die ausschliesslich

von Blinden ausgeübten Berufe Akupunktur, Moxa-Heilkunst und
Massage. Charakteristisch für die Organisation, die durch Sonderrechte
von der Feudalregierung begünstigt wurde, war eine streng hierarchische,

Zitiert in Nakayama, Taro: Nihon möjin-shi, Bd.I, Tokyo: Yagi-shoten, Reprint 1976

(1935), S.48 f., siehe auch Yamagiwa, Joseph K.(Übers.): The Ökagami. London:
George Allen and Unwin Ltd., 1967, S.37 ff.
Der genaue Titel lautet Nihon-koku gembö zen'aku ryöiki (Berichte über wunderbare
Begebenheiten bei der Vergeltung von Gut und Böse im diesseitigen Leben im Lande

Japan), Siehe Bohner, Hermann (Übers.): Legenden aus der Frühzeit des japanischen
Buddhismus. Nippon-koku-gembö-zenaku-ryö-i-ki.Tökyö, 1934.



BLINDHEIT IN JAPAN 433

bis in Einzelheiten ausgeklügelte Rangordnung, deren einzelne Positionen
erkauft werden müssten. Das System bestand aus insgesamt 73 Stufen,
gegliedert in vier grosse, titelgebende Ämtergruppen, die die Bezeichnungen
zatö, kötö, bettö und kengyö trugen. Zentrum der tödö war seit Mitte des
16. Jahrhunderts das Verwaltungshaus (shokuyashiki) in Kyoto. Die tödö
war eine weitgehend autonome, eigenwirtschaftliche Organisation, die ihre
Einkünfte aus dem damals sehr beliebten Hausmusik-Unterricht, aus dem
Spiel zu festlichen Anlässen bei reichen Kaufleuten sowie durch die Erhebung
von teilweise sehr hohen Gebühren zur Erwerbung eines Gildenranges und
aus Zinsgeschäften bezog. Zudem wurde ihnen von allen daimyö-Häusem
ein festes Reisdeputat gewährt.

Neben der übermächtigen tödö-Organisation, deren Niederlassungen in
ganz Japan verbreitet waren, existierten oder bestehen bis heute andere
blinde Berufsgruppen. In Kyüshü sind es die Jishin-mösö, die zur Befriedung
der Erdgottheiten mit fo'wz-Begleitung Sutren rezitieren, in Niigata die

goze, die noch bis vor wenigen Jahren als Wanderkünstlerinnen zur shamisen
Lieder sangen und Balladen vortrugen. Wie früher bei den biwa-höshi
verbinden sich bei diesen Gruppen künstlerische mit religiösen Funktionen

- Jishin-mösö betätigen sich manchmal als Legenden- und Balladen-Erzähler,
goze gelten im Volksglauben als mit magischen Kräften behaftet. Auch die
mösö und Schamaninnen des Töhoku-Gebiets haben sich in einigen Gegenden
zu reinen Blindengruppen zusammengeschlossen.

Alle diese Organisationen rechtfertigen in "Ursprungslegenden" die
Exklusivität ihres Gewerbes durch den Hinweis auf einen (göttlichen oder
später vergöttlichten) Gründer, der als Kulturheros speziell fiir ihre Gruppe
die Mittel zur Lebensbewältigung bereitstellte - und damit für den Einzelnen
trotz der Behinderung eine gesellschaftliche Daseinsberechtigung schuf.
Die edo-zeitlichen Schriften (häufig shikimoku oder gojömoku genannt), in
denen diese Sagen dokumentiert sind, sollten nicht nur der Feudalregierung,
sondern auch den eigenen Mitgliedern gegenüber die Rechte und Pflichten
der Organisation deutlich machen und wurden (bzw. werden heute noch)
mindestens einmal im Jahr während einer Zeremonie allen Mitgliedern
vorgelesen.

Die Berufung auf hochrangige "Ahnen" einer (Handwerks-)Kunst, um
die eigene Stellung zu erhöhen, ist in Japan wie auch im mittelalterlichen
Europa nichts ungewöhnliches. Was die Überlieferungen der Blindengruppen
von anderen unterscheidet, ist die Thematisierung der Behinderung, die
alle Gruppen miteinander verbindet und die der Art der Berufsausübung
übergeordnet erscheint.



434 INGRID FRITSCH

IV

Im folgenden wird daher eine Deutung versucht, bei der die Legenden
auf ihren allgemeineren, typologischen Kern zurückgeführt werden.

In allen Überlieferungen ist der/die Gründerin eine Person hochadliger
Abkunft, die wegen ihrer Blindheit ihren gesellschaftlichen Rang aufgibt.
Falls sie nicht schon über besondere Fähigkeiten verfügt - dies ist nur in
einer Legende der födö-Organisation der Fall -, so erlernt sie nun - häufig
durch eine göttliche Fügung - eine musikalische oder religiöse Fertigkeit,
die sie später auschliesslich an Blinde weitervermittelt. Aus Dankbarkeit
verleiht der Kaiser besondere Blindenränge und Privilegien.

In stärker buddhistisch geprägten Legenden muss die an sich unerklärliche
Tatsache, dass ein Prinz oder eine Prinzessin behindert ist, was ja nach der
Karma-Lehre auf ein schuldhaftes Vergehen der kaiserlichen Eltern oder
Ahnen schliessen lassen würde, erst begründet werden. Dies kann etwa
dadurch geschehen, dass man das blindgeborene Kind als Verwandlungskörper
einer Gottheit (etwa Kamo-daimyöjin oder Myöon-bosatsu) erscheinen lässt,
die zur Erlösung aller Blinden auf die Welt gekommen ist.23 Das Vertrauen
in die kaiserliche Untadeligkeit ist damit wieder hergestellt. Dem Prinzen
wird seine wahre Natur durch eine göttliche Botschaft mitgeteilt, er lässt
sich die Haare scheren und, ausgerüstet mit Blindenstock und Laute, die er
in einigen Versionen neben seinem Schlaflager findet, geht er mit göttlichem
Schutz auf Wanderschaft. Damit sind unverzichtbare Bestandteile des späteren
zatö-Lebens (vor allem der rangniederen Mitglieder), nämlich Nicht-Sess-
haftigkeit, Tonsur, Blindenstock und ein Dasein als Musiker begründet und

gerechtfertigt. Den Blinden die Möglichkeit der Berufsausübung zu nehmen,
hiesse also nicht nur, ihnen die materielle Grundlage im hiesigen Leben zu
entziehen, sondern ihnen auch die Ausführung eines göttlichen Auftrags
und damit die Chance zu einer besseren Wiedergeburt zu versagen. Allerdings

23 Hierzu gehören etwa die Legende der blinden Prinzessin Sagami, die unter goze-Gruppen
überliefert wird, sowie die verschiedenen Versionen der Geschichte des Prinzen Komiya,
die unter /ödo-Mitgliedern kursierte, aber auch - wohl unter todö-Einfluss - bei mösö in
Kyüshü und im Töhöku-Gebiet verbreitet wurde. Exemplarisch angeführt seien hier nur
die folgenden Texte:
"Goze engi". In: Tanikawa Ken'ichi (Hg.):Nihon shomin seikatsu shiryö shüsei, Bd. 17

(Minkan geinö),Tökyö:San'ichi shobö, 1972, S.249 f.; Ishii, Masami:'"Komiya-taishi
ichidai-ki' no kaidai to honkoku". In:Tokyo gakugei-daigaku chüsei bungaku kenkyü-kai
(Hg.):Chüsei bungaku ronsö, Bd.7,Tökyö: A-su shuppansha, S.63-80; "Nagazaki
kengyö söden hissho Myöonkö-engi", enthalten in "Shikimoku-ryakki". In: Higo-biwa
hozon-kai (Hg.): Higo-biwa, 1991, S.247 -252; "Myöonkö-enki", hrsg. von Sakuma,
Jun'ichi, In: Etsusa sösho, (Noshima-shuppan), Bd.8, 1976, S.359-368.



BLINDHEIT IN JAPAN 435

bringt die Erfüllung der Blinden-Bestimmung nicht nur für das nächste
Leben Vorteile. Anstrengungen und Einsatz für den Beruf können schon
im Diesseits zu Prestigegewinn und offiziell anerkannter Statusverbesserung
führen, denn der blinde Prinz erhielt zur Belohnung für seine Anstrengungen
den kengyö-Titel und begründete damit die Rangordnung der zatö.

Eine wahrscheinlich spätere födö-Abstammungslegende, die Geschichte
des Saneyasu-shinnö (posthumer Name Amayo no mikoto)24, die im
Verwaltungszentrum der Organisation entstand und gewissermassen als offizielle
"Vorzeige-Version" propagiert wurde, erscheint dagegen säkularisierter.
Der Prinz verliert im Alter von 28 Jahren seine Sehkraft durch eine
Krankheit, nachdem er bereits eine ausgezeichnete Erziehung und musikalische

Ausbildung genossen hat, die ihn auch ohne göttliche Hilfe befähigt,
verschiedene, bereits in Adelskreisen gepflegte Musikstile an seine behinderten

Leidensgenossen weiterzugeben. Auch er gibt seinen Rang auf, muss
aber nicht zur Tilgung einer Schuld auf Wanderschaft gehen, sondern
bleibt sesshaft und zieht sich zusammen mit blinden Gefährten in einen
Palast auf dem Land zurück. Dort betreibt er Musik zur Zerstreung, nicht
zur Erfüllung eines Gelübdes. Die Blindenränge werden erst nach seinem
Tod durch kaiserliche Bestimmung eingerichtet. Diese Legende entsprach
wohl mehr den Bedürfnissen der zu einem gewissen Wohlstand gelangten,
hochgestellten födö-Mitglieder in den Städten Kyoto und Edo.

Eine andere Möglichkeit, die krankhafte Andersartigkeit des adligen
Berufsgründers zu erklären, sind die Motive der Selbstblendung und der
Blendung. So reisst sich etwa der sagenumwobene Taira-Krieger Akushichi-
byöe Kagekiyo, der einigen Hyüga-mösö und niederen födö-Mitgliedern als

Begründer ihrer Tradition galt, nach seiner Gefangennahme selber die
Augen aus, um nicht einem neuen Herrn, nämlich Yoritomo Minamoto,
dienen zu müssen.25

Kunara-taishi, dessen Geschichte ausführlich im Konjaku-monogatari
geschildert wird, und der als indischer Urahn des mösö-Berufs gilt, wird
auf Geheiss seiner eifersüchtigen Stiefmutter geblendet bzw. lässt sich nach
mösö-Version26 in grausamer Täuschung freiwillig blenden, um seine Augen

24 Siehe "Tödö-yöshü". In: Tanikawa, Ken'ichi (Hg.): Nihon shomin seikatsu shiryö
shüsei, Bd.17 (Minkan geinö),Tökyö: San'ichi-shobö, 1972, S.229-241.

25 Ausführlich findet sich die Hyüga-Legende bei Brauns, David: Japanische Märchen und

Sagen. Leipzig: Zentralantiquariat der DDR, Reprint 1974 (1885), S.308-310. Siehe
auch Mukai, Yoshihiki (Motoki?): "Katarimono ni okeru Kagekiyo-zö no tenkai -

Miyazaki ni nokoru Kagekiyo-densetsu". In: Osaka shiritsu tanki daigaku kyökai (Hg.):
Kenkyü hökoku-shü, Bd.4, Osaka, 1967, S.89-95.

26 Siehe "Bussetsu jishin darani-kyö dokushö mösö Tendai-shü to naru innen". In: Nihon



436 INGRID FRITSCH

dem vermeintlich kranken kaiserlichen Vater als Medizin darzubringen.
Von dem Mönch Anaritsu erlernt er die Sutrenrezitation und das Lautenspiel.
Dieser Anaritsu, einer der zehn grossen Schüler des historischen Buddha,
hatte seine Sehkraft verloren, als er in religiösem Übereifer sieben Tage
und sieben Nächte kein Auge zutat. Aus Mitleid lehrte ihn Shakyamuni das

Erdgottheiten-Sutra (Jishin-kyö) und Myöon-bosatsu unterwies ihn in der
biwa-Kanst. Der Verlust des Augenlichts stellt in diesen Legenden also ein
Opfer dar, das - wenn auch aus einer Täuschung heraus - mehr oder
weniger freiwillig erbracht wird.

Das Problem der durch buddhistisches Gedankengut verursachten negativen

Bewertung, die die Blindheit, und damit auch die Person des
Berufsgründers, zuerst einmal umgibt, wird so auf unterschiedliche Weise bewältigt.

Als nächstes gilt es, das Stigma der sozialen Abhängigkeit zu beseitigen,
das Behinderte zu nutzlosen Schmarotzern der Gesellschaft degradiert.
Besonders auffällig wird darauf in einigen Überlieferungen der Töhoku-
Region hingewiesen, die das Motiv der Blindentörung einführen. So erzählt
man sich etwa zur Entstehung des Schamaninnen-Berufs folgendes:27 Früher
wurden alle Blinden verbrannt, doch das blindgeborene Edelfräulein eines
Vasallen in Sendai konnte man nicht umbringen, und sie wurde umsorgt,
bis sie erwachsen war. Da sie aber alleine ein unabhängiges Leben mit
einem eigenen Beruf führen wollte, zog sie sich zwei Jahre lang auf dem
Haguro-Berg zurück, betrieb asketische Übungen und wurde so zur
Schamanenkunst der Geisterbeschwörung fähig. Daraufhin stieg sie vom Berg
herab und unterwies die Blinden, auf dass sie nicht mehr ausgesetzt oder
verbrannt würden. Sie liess die entsprechenden Gesetze ändern, und seitdem
können Blinde ein beruhigtes Leben führen.

Krasser noch als in anderen Legenden wird hier die Identität der Blinden
der der Sehenden gegenübergestellt. Indem sie sich zunächst als eine Gemeinschaft

von Schuldverschworenen bekennen, denen von den Sehenden das
Lebensrecht abgesprochen wurde, bezichtigen sie sich (auch) selbst. Sie
stellen sich als eine gesellschaftliche Grösse dar, die als gefährliches Störpotential

unter Kontrolle gebracht, bzw. beseitigt werden muss. Effektiver
jedoch als die "von aussen" wirkende Massnahme der Blindentötung, die
keine wirkliche Bewältigung des Risikofaktors darstellt und das Übel nicht
an der Wurzel packt, erweist sich die im Gegenzug von einer blinden
Person selbst vorgebrachte Strategie: Durch die Schaffung eines speziellen
Aufgabenbereichs erhält Blindheit eine kulturelle Legitimation, die sogar

shomin seikatsu shiryö shüsei, Bd. 17, a.a.O.,S.225—227.
27 Siehe Ishikawa, Jun'ichirô: "Kuchiyose-miko. Iwate-ken Ninohe-chihö ni okeru itako-san

no seitai to denshö". In: Nihon minzoku-gaku 68, Tokyo, 1970, S.38.



BLINDHEIT IN JAPAN 437

von höchster, kaiserlicher Seite anerkannt wird. Der einzelne Sehbehinderte
gewinnt die Möglichkeit zu gesellschaftlicher Teilnahme und sozialer
Identifikation. Der von dem Soziologen Erving Goffman28 festgestellten
Identitätsambivalenz, die für Behinderte charakteristisch ist,da sie sich sowohl unter
dem Gesichtspunkt der "normalen" Gesellschaft, als auch unter dem ihrer
abweichenden Leidensgruppe zu sehen haben, wird somit entgegengewirkt.

In mehreren Legenden schämen sich der blinde Prinz und seine Angehörigen

wegen seiner Andersartigkeit, doch dann gelingt eine Neubewertung,
ein "relabeling", in deren Verlauf Blindheit nicht mehr als Behinderung,
sondern als positives Qualitätsmerkmal erscheint. Ermöglicht wird diese
Umdeutung durch den Kunstgriff der "Selbststigmatisierung".29 Das Attribut
sozialer Schuld wird demonstrativ angenommen und bejaht, gilt nun jedoch
nicht mehr als Defekt, sondern als Gnadenzeichen besonderer Vollkommenheit.

Ein derartiger Umschlag von Stigma in Charisma setzt voraus, dass
die bisherige Praxis fraglich wird und eine Krisensituation entsteht. In den

Legenden geschieht dies durch die Geburt des Prinzen (bzw. der Prinzessin),
der als Blinder eigentlich getötet werden sollte, als Person höchster Abstammung

jedoch ausserhalb der Norm steht. Im Sinn des "echten, heroischen
Helden" trennt er sich vorübergehend von der Welt - er opfert sich, gibt
seinen Rang, sein gesellschaftliches Leben auf und wandert ins Ungewisse -
um mit einem neuen, lebensbringenden Gut und mit neuer sozialer Identität
zurückzukehren. Dieses Gut, in Form des exklusiven Blindenberufs, kann
entweder vorher noch nicht existiert haben - wie z.B. die Schamanenkunst
oder die b/wa-begleitete Sutrenrezitation der mösö - oder es kann sich

sozusagen um "Diebesgut"30 handeln, welches, wie im Falle von tödö- und

goze-Legenden, von einer sozialen Sphäre in eine andere getragen wird:
die eigentlich der Adelsschicht vorbehaltene Kunst des biwa-Spiels etwa
wird nun an Blinde ohne Ansehen ihres Standes weitergegeben. In jedem
Fall ist die Tat des Helden nicht von einmaliger, individueller Bedeutung,
sondern wirkt beispielhaft und prinzipiell: Seither können auch Blinde ein

28

29

30

Goffman, Erving:Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität.
Frankfurt:Suhrkamp Verlag, 1967.

Wolfgang Lipp, der diesen Begriff erstmals gebrauchte, definiert ihn folgendermassen:
"Selbststigmatisierung ist immer dann gegeben, wenn Personen oder Personengruppen
sich symbolisch mit Merkmalen identifizieren, die im Bewusstsein von Bezugsgruppen
- an deren Stelle auch die Gesamtgesellschaft treten kann- negativ besetzt sind und
zunächst Abwehr-, ja Verfolgungsreaktionen und Vergeltung hervorrufen müssen."

Lipp, Wolfgang: Stigma und Charisma. Über soziales Grenzverhalten. (Schriften zur
Kultursoziologie Bd.l), Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 1985, S.13 f.

Lipp, a.a.O., S.233.



438 INGRID FRITSCH

beruhigtes Leben führen, heisst es - allerdings nur, wenn sie sich zu ihrer
"eigentlichen", d.i. beruflich vorbestimmten, sozialen Identität bekennen.
Die "Verwendung" ihrer Behinderung ist streng determiniert. Die Aufgabe
der persönlichen Identität wird gefördert durch den frühzeitigen Eintritt in
die Organisation als Kind oder Jugendlicher - bei den mösö, goze und
Schamaninnen bedeutet dies häufig Separierung von der elterlichen Familie
- sowie durch legendär begründete, gruppenstabilisierende Zeremonien,
die Einführung einer Rangordnung mit entsprechend formalisiertem
Verhaltenskodex und das Tragen eines Künstlernamens. Bei den Organisationen
der goze und der Schamaninnen erhält die Adeptin in einer abschliessenden
Initiationsfeier, die einem Hochzeitsritus nachgebildet ist, eine neue Identität,
die sie erst dann als erwachsenes, vollwertiges (ichininmae) Mitglied der
Gesellschaft ausweist.

Die Exklusivität des Blindenberufes, dessen Ausübung gewöhnlichen
Sterblichen versagt ist, setzt eine gesellschaftliche Trennung, eine
Aussenseiterposition seiner Träger voraus, die eine Art magische Autorität verleiht.
Die Absonderung, die bereits in den Ursprungslegenden mit der Aufgabe
des Adelstitels proklamiert wird, ist ein unverzichtbares Element für die
Selbständigkeit (und damit Intaktheit) der Behinderten. "Vergessen wird
nicht", schrieb Marcel Mauss in seiner Abhandlung zur Theorie der Magie
(1904), nachdem er sich zur Person des Magiers geäussert hat, "dass alle
diese Individuen, Krüppel und Ekstatiker, Nervöse und Vagabunden, in
Wirklichkeit Arten sozialer Klassen bilden. Was ihnen magische Fähigkeiten
verleiht, ist nicht so sehr ihr individueller physischer Charakter, als vielmehr
die von der Gesellschaft ihrer ganzen Art gegenüber eingenommene
Haltung".31 "Wo wir die Magie mit der Ausübung bestimmter Berufe
verbunden antreffen, besteht kein Zweifel, dass die magischen Kräfte
nicht Individuen, sondern Körperschaften verliehen werden".32

Die Exklusivität der Blindenberufe wird hinfällig, wenn sie auch von
Nicht-Blinden ausgeübt werden können. Verzichten die Gruppen auf ihr
Odium des Aussergewöhnlichen, lassen sie sich zu sehr mit der allgemeinen
Gesellschaft ein, wie etwa die tödö-Organisation, sind sie in ihrer Existenz
gefährdet. Der einzelne Behinderte jedoch, der nun nicht mehr seine Blindheit
als gesellschaftlich zu nutzendes Markenzeichen vorweisen kann, wird im
freien Wettbewerb leicht zu einem Objekt sozialer Wohlfahrt.

31
Mauss, Marcel: Soziologie und Anthropologie. Bd.I, München: Carl Hanser Verlag,
1974, S.61.

32 Mauss, a.a.O., S.63.


	Blindheit in Japan : Stigma und Charisma

