
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Rechtsfälle aus Tokugawa Ieyasus letzten Jahren

Autor: Röhl, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RECHTSFÄLLE AUS TOKUGAWA IEYASUS LETZTEN JAHREN

Wilhelm Röhl, Hamburg

Die japanische Rechtsgeschichte vor der Meiji-Restauration lässt sich in
mehrere Blöcke gliedern: ungeschriebenes Recht, ritsu-ryö-Recht, hanjo-
Recht in den shöen und den Latifundien der Tempel und Schreine, Shogunats-
recht in der Kamakura- und Muromachi-Zeit, das Recht in den Teilstaaten
der Sengoku-Periode (bunkoku-hö), das Recht unter dem Edo-bakufu. Bei
dieser Einteilung ist eine Lücke für die Jahrzehnte zu erkennen, in denen
Oda Nobunaga und Toyotomi Hideyoshi die Einigung betrieben, und auch
für die Jahre der Regierung Tokugawa Ieyasus, denn der Beginn der
Tokugawa-Zeit in rechtsgeschichtlicher Hinsicht wird gemeinhin in das

Jahr 1615 gelegt, als das buke-shohatto und das kuge-shohatto verkündet
wurden. Was galt in diesen 40-50 Jahren

Nobunaga hatte 20 der Teilstaaten unter seine Kontrolle gebracht,1
Hideyoshi herrschte praktisch über ganz Japan. Es wäre zu erwarten gewesen,
diese Staatsmänner würden erkennen, dass ein gemeinsames Recht für die
ihrer Herrschaft Unterworfenen die politische Einheit stabilisieren musste.
Sie handelten aber nicht nach solcher Erkenntnis. Nobunaga blieb neben
seinen kriegerischen Unternehmungen keine Zeit, für eine Gesamtrechtsordnung

zu sorgen; ausserdem setzte er auf Herrschaft durch militärische
Gewalt - so lautete die Inschrift (tenkafubü) auf seinemSiegel. Seine
Normsetzung richtete sich nach den Notwendigkeiten des Augenblicks, die
militärisch bestimmt waren. Hideyoshi erliess zwar auch Bestimmungen,
die der politischen Vereinheitlichung dienten; aber diese waren fast
ausschliesslich öffentlich-rechtlichen Charakters oder regelten Status- und
Klassenfragen oder bezogen sich auf einzelne Regionen oder Angelegenheiten.

Rechtskodices, wie sie im Jöei-shiki-moku des Kamakura-bakufu,
im Kenmu-shikimoku des Ashïkaga-bakufu - jeweils mit ihren zahlreichen
Ergänzungsgesetzen - und auch in einigen bunkoku-Gesetzen überliefert
sind, gab es nicht. Erst 1611 und 1612 wurden die daimyö veranlasst, die
Shogunatsgesetze seit Minamoto Yoritomo zu beschwören, während
Hideyoshi 1588 die daimyö nur auf seine eigenen Anordnungen verpflichtet
hatte.2 In diesen Anordnungen findet sich keine Bezugnahme auf früheres
bakufu-Recht, wie sie in Shogunatsgesetzen oft zu lesen war. Wenn Hideyoshi

sich in der Einsicht, dass er nicht shögun war und es ihm deshalb

1

Sansom, George, A History ofJapan 1334-1615, London 1961, S. 310.
2 Text bei Miyake Nagamori, Toyotomi-uji hatto kö, Tokyo 1893, S. 52.



RECHTSFALLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 233

nicht zustehe, bakufu-Recht zu bestätigen, vor einer Bezugnahme scheute,
würde dies von staatsrechtlichem Feingefühl zeugen. Wahrscheinlich sah er
keinen Grand, zum bakufu-Rechl Stellung zu nehmen, weil er mit dem
Rechtszustand zufrieden war: das Shogunatsrecht, dem die bunkoku-Gesetze
grundsätzlich entsprachen, stand seiner Politik nicht im Wege, und im
Bedarfsfall hätte er die Macht gehabt, etwas Abweichendes zu dekretieren.

Die Situation um 1600 war demnach, dass in den einzelnen Landesteilen
die Rechtsvorschriften der sengoku daimyö galten, die in der Tradition des
Jöei-shikimoku und der nach-folgenden bakufu-Gesetzc standen.3 Als Hideyoshi

längst auf dem Höhepunkt seiner Macht war, ergingenjioch 1596 das
bunkoku-Gesetz des Ishida Mitsunari für einen Teil von Omi und 1597
Chösokabe Motochikas 100-Artikel-Gesetz für Tosa.4

Tokugawa Ieyasu, dessen Vorfahren die Grundherrschaft im westlichen
Teil von Mikawa mit Okazaki als Mittelpunkt innehatten, löste die
Abhängigkeit seines angestammten Landes von den Imagawa und erlangte
1564 ganz Mikawa. Hier konnte er sich in ein paar für ihn friedlichen
Jahren um die inneren Angelegenheiten kümmern und die Verwaltung
organisieren. Schon während seines Aufenthalts als Geisel in Sunpu, der
Hauptstadt des Imagawa-Territoriums, hatte er einige Rechtsdokumente
ausgefertigt, die einzelne Angelegenheiten in dem ihm gehörenden Gebiet
um Okazaki betrafen.5 Darunter ist ein 7-Artikel-Gesetz für seine Vasallen
in Okazaki von 1559, das im Geiste des überkommenen buke-Rechts abgefasst
ist.6 Über die Zivilverwaltung in Mikawa wird berichtet, dass Ieyasu
1565 dafür drei Kommissare (bugyö) einsetzte.7 Im übrigen handeln die

3 Dabei kann hier unerörtert bleiben, ob die Gesetze konstitutiven Charakter hatten oder
nur deklaratorischer Natur waren, indem sie das aufzeichneten, was sich in der
Verwaltungs- und Rechtsprechungspraxis herausgebüdet hatte.

4 Jansen, Marius B., "Tosa in the Sixteenth Century: ThelOO Article Code of Chösokabe
Motochika", Oriens Extremus 10. Jg. Heft 1 (April 1963), S. 83-108.

5 Nakamura Köya, Tokugawa Ieyasu monjo no kenkyü, jökan, Tokyo 1958, S. 18-33. -
Bemerkenswert sind die Bestimmungen für den Daizenji in Okazaki. Sie wurden 1556

von Imagawa Yoshimoto erlassen und drei Tage danach zusammen mit einer
Grundstücksstiftung von dem 15jährigen Matsudaira Motonobu Tokugawa Ieyasu)
wiederholt: Yoshimoto war der Herrscher, Ieyasu der Grundherr, der über sein Land
verfügen konnte und dessen Gefolgsleute ihn als Gesetzgeber anerkannten, so dass
Yoshimoto seinen Anordnungen dadurch stärkere Wirksamkeit verschaffen konnte, dass

er sie von Ieyasu bestätigen liess. Nakamura a.a.O., S.21-23.
6 Nakamura (Fn. 5), S. 31.
7 Diese erliessen 1568 nach dem Angriff Ieyasus auf Tötömi und Eroberung einiger

Festungen eine Anordnung, die für Ruhe und Ordnung in den besetzten Gebieten



234 WILHELM ROHL

Urkunden überwiegend von Landzuteilungen und Rechtsbestätigungen an

Tempel und Personen sowie von Bestimmungen für einzelne Örtlichkeiten
oder Angelegenheiten.8 Dabei kommt wiederholt zum Ausdruck, dass die
Regelung aus der früheren Zeit der Imagawa-Herrschaft) fortgelten
solle.9

Wendungen dieser Art lassen darauf schliessen, dass geltende Regelungen
in den neu erworbenen Gebieten jedenfalls nicht in Bausch und Bogen für
unwirksam erklärt und durch neue ersetzt wurden.10 In Mikawa galten,
seitdem das Land unter Imagawa-Herrschaft stand, die beiden für Suruga
und Tötömi erlassenen Gesetze von 1526 und 1553, die als "Imagawa
kanamokuroku" überliefert sind.11 Hier verhielt es sich nicht anders als in
den sonstigen Landesteilen: die bunkoku-Gesetze sowie die Anordnungen
von Nobunaga und Hideyoshi wirkten weiter; nur im einzelnen wurden sie
bei Bedarf durch neue Vorschriften ersetzt. Die grosse Klammer schufen
Ieyasu und Hidetada erst 1611 und 1612, als sie - wie erwähnt - die daimyö
förmlich zur Beachtung des seit Minamoto Yoritomo gesetzten
Shogunatsrechts und zur Befolgung der vom Edo-bakufu erlassenen Normen
anhielten.12

sorgen soüte: "Verboten sind: 1. Gewalttätigkeiten und Unruhestiftung durch wen auch

immer, 2. das Fällen von Bäumen und Bambus in den Wäldern, 3. das Nötigen zum
Kauf von Waren und das Wegtreiben der von den Landleuten gesteüten Stationspferde.
Wer dagegen verstösst, ist streng zu bestrafen."

8 Die Dekrete aus der Mikawa-Zeit finden sich bei Nakamura (Fn. 5), S. 65 ff. Beispiele
für Bestimmungen, die nicht mit Landzuteüungen oder Bestätigungen verbunden waren:
a.a.O. S. 142/143, 145.

9 Z.B.: Eiroku 7/5/13 Bestätigung des Nutzungsrechts an Grundstücken für einen

ehemaligen Lehnsmann der Imagawa "wie von Suruga von Imagawa) besiegelt";
Eiroku 7/8/12 =Bestätigung der Immunität und der Steuerfreiheit für ein Tempelgelände
"wie früher"; Eiroku 8/6/7 Bestätigung des Monopols des Sakurai-Tempels für die
Pügerführung zum Hakusan "wie früher". Auch die Wendung "wie zur Zeit von Sunpu"

Imagawa) kommt vor. Nakamura (Fn.5), S.66, 74, 80, 111.
10 Eine Differenzierung enthält der Erlass von 1569 über die Zunft der Prüfer von Hohlmassen

in Mitsuki (Tötömi), Nakamura (Fn. 5), S. 145-146. Weü in der Sengoku-Zeit die
Masse regional verschieden waren, was viele Schwierigkeiten hervorrief, woüte Ieyasu
nach der Eroberung vonTötömi das dortige Masssystem sogleich unter seine Kontroüe
bringen. Er setzte die Zahl der Hohlmassprüfer auf 12 fest, befreite sie vorübergehend
von Abgaben für öffentliche Bauten und verbot den Verkauf des Gewerbes an andere
als die Massprüfer. Dagegen wurde der Reisgüde erlaubt, das Transportgeschäft "wie
bisher" zu führen.

11 Text in Satö/Ikeuchi/Momose, Chüsei hösei shiryöshü, Bd. 3: Büke kahö I, 2. Aufl.,
Tokyo 1969, S.l 15-134. Übersetzung in NOAG Nr. 85/86, 1959, S. 60-72.

12 Nakamura (Fn. 5), gekan no ichi, Tokyo 1960, S. 662 und 681-686.



RECHTSFÄLLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 235

Einige Rechtsgrundsätze standen am Ende des 16. Jahrhunderts allgemein
fest. Folgende Punkte sind in Gelöbnissen genannt, die kurz vor Hideyoshis
Tod unter den Mächtigen im Lande ausgetauscht wurden:13 bei Cliquenbildung

unter denVasallen eines Herrn, Bittschriften, handgreiflichem
Streitand Zankereien seien diese Taten auch spontan geschehen, ist das
Gesetz selbst dann entschlossen und ohne Parteilichkeit anzuwenden, wenn
es dabei um Eltern und Kinder, Brüder, nahe und feme Verwandte, Freunde
oder Melder des daimyö geht.14

Auch als Inhaber der höchsten Macht, die er bis 1600 auf militärischem
und politischem Wege erlangt hatte, setzte Ieyasu die Gesetzgebung in der
ad-hoc-Weise Nobunagas und Hideyoshis fort. Seine Stellung wurde durch
die Ernennung zum seii-taishögun 1603 verrechtlicht. Mit den
Ernennungsdekreten15 wurde er zum udaijin befördert, zum shögun ernannt,16

13 Nakamura (Fn. 5), chükan, Tokyo 1959, S. 303-308.
14

a) Das Verbot von Gruppenbüdung unter Gefolgsleuten - und auch in anderen Bereichen

- ist in mehreren Sengoku-Gesetzen enthalten: Shingen kahö § 14 (OE 1959, S.217),
Shinkaseishiki § 20 (OE 1960, S 66), Chösokabe Motochika hyakkajö § 86 (OE 1963,
S.107). Hideyoshi verbot den daimyö und shömyö das Eingehen von Bindungen -
Bunroku 4/8/2 (Nakamura (Fn. 13), S.270). Mit dem Zweck dieser Bestimmungen
hing auch die Regel zusammen, dass VasaUen aus der samurai-Klasse zur Eheschliessung
der Zustimmung ihrer Herren bedurften.
b) Kujihen soshö. Soshö bedeutet nicht nur Prozess, sondern auch Eingabe, Petition,
Bittschrift. Gruppenpetitionen (göso) waren seit langem Anzeichen und Ausgangspunkt
für Bauernunruhen; dass sie nicht erlaubt waren, folgt schon aus dem Verbot der
Gruppenbildung. Sie wurden später (1742) ausdrücklich für strafbar erklärt:
Osadamegaki, Bd.2 Nr.28; Ishii Ryösuke, Tokugawa kinreikö, bekkan, Tokyo 1961,
S.71. Einzeleingaben oder gar Klagen unterlagen mehrfachen Beschränkungen, s. Ishii
Ryösuke, Nihon höseishi gaisetsu, Tokyo 1960, S.262, 293, 468, 589.

c) Kenka ryö seibai <ohne Rücksicht darauf, wer bei dem Streit im Recht und im
Unrecht ist, werden beide Streitteüe bestrafo war seit mindestens 1445 (Satö/Dceuchi,
Chüsei hösei shiryöshü, Bd. 2, Tokyo 1957, S.291 Nr.349) eine Grundregel. Kenka
ist der Streit mit Gewaltanwendung. Er entstand oft aus einer verbalen Auseinandersetzung
(köron); deshalb wurde auch diese unter Strafe gesteüt, und der Straftatbestand heisst in
den Quellen meist kenka-köron. Miura Hiroyuki (oder Kaneyuki), "Kenka ryö seibai
hö", in Höseishi no kenkyü, Tokyo 1922, S.947-988; kurze Darstellung: Ishü Ryösuke
(Hrsg.), Nihon höseishi, Tokyo 1959, S. 283-285.

15 Nakamura (Fn. 12), S.305-306.
16 Dieser Ernennung lag zugrunde, dass Ieyasu faktisch der Oberherr der Kriegerklasse

(büke no töryö) geworden war. Toyotomi Hideyoshi war ebenfalls büke no töryö; weü
er aber nicht zum Hause Minamoto gehörte, konnte er nicht Shögun werden. Ishii
Ryösuke (Fn.14 unter c), S.140, meint, dass dem büke no töryö mit der Ernennung
zum Shögun nur eine angemessene Bezeichnung gegeben sei; hiernach ist büke no
töryö die eigentliche Grundlage der Macht.



236 WILHELM ROHL

zum Genji no chöja xl und zum Vorsteher des Junna-in und des Shögaku-in
18 gemacht.19 Damit war seine Kriegerregierang vom Kaiserhof legitimiert.
Der Shogun war zugleich Grandherr aller Tokugawa-eigenen Gebiete mit
mehr als zweieinhalb Millionen koku..

Von rechtlicher Relevanz waren unter diesen Titeln und Positionen der
shögun als büke no töryö und als Chef des bakufu sowie die Grandherrschaft.

Die duale Regierangsweise ab 1605 mit Ieyasu als Ex-Shogun (ögosho)
in Sunpu und Hidetada als Shogun in Edo bringt den Leser der Quellen in
Schwierigkeiten hinsichtlich der Zuordnung der Kompetenzen. Aus den
Aktivitäten der handelnden Würdenträger kann man meistens erkennen,
bei wem und in welcher Funktion sie dienten. Hierzu hat ein japanischer
Historiker in neuester Zeit eine Übersicht vorgelegt.20 Es war Hidetadas
Aufgabe, die Macht im Kantö-Gebiet auszuüben. Ihm standen drei Kantö-
bugyö, vier Edo-toshiyori, zwei Edo-röjü, zwei Edo-machibugyö und ein
Abwesenheitsbeauftragter zur Verfügung. Ieyasu fiel die Staatsführang für
ganz Japan zu. Er organisierte die Beziehungen des bakufu zu den Daimyaten.
Seine ständigen Berater können mit bestimmten Ressorts oder Arbeitsgebieten
in Verbindung gebracht werden. Die Quellen zeigen eine sehr intensive
Zusammenarbeit zwischen Edo und Sunpu auf; nicht nur kamen Ieyasu und
Hidetada häufig zu Besprechungen zusammen, immerfort reisten auch Boten
hin und her. Dabei ist nichtzu übersehen, dass Ieyasu auch in Angelegenheiten
des Shogun das letzte Wort hatte oder eine Entscheidung traf, die das

bakufu dann als Vorschrift erliess. Ein festes System bei dieser
Regierungsweise ist nicht recht zu erkennen.21

Hausoberhaupt der Minamoto. Die Abstammung vom Hause Minamoto war Voraussetzung

für die Ernennung zum Shögun; sie war bei Nobunaga und Hideyoshi nicht
gegeben. Dass der Kaiserhof die Person bestimmte bzw. legitimierte, die die Stellung
des Oberhaupts einnahm, beruhte darauf,dass die Minamoto kaiserücher Herkunft waren.
Dieser Umstand bewirkte zusammen mit dem Hofrang die Möglichkeit der Einflussnahme
auf den Hofadel.

Diese beiden Einrichtungen in Kyoto waren Schulen für junge Prinzen und Söhne hoher

Hofadliger. Der Titel desVorstehers (bettö) wurde ehrenhalber verliehen und war seit
Ieyasu dem Shögun vorbehalten.

Ausserdem erhielt Ieyasu das Recht, in einem Ochsenwagen und mit einer Leibwache in
den Kaiserpalast einzufahren. Dieses Recht war mit seinem Hofrang verbunden.

Fujino Tamotsu, Tokugawa Ieyasu jiten, Tokyo 1990, S.178.

Die Erfahrungen, die Ieyasu in der Verwaltung und als Normgeber in Mikawa gesammelt
hatte, waren von so nachhaltigem Einfluss auf ihn, dass man den Aufbau seines

Regierungsapparates später mit dem Amt eines Dorfschulzen vergüch (Takigawa Masajirö,
Nihon höseishi, Tokyo 1959, S.335). Die Verfeinerung der Struktur begann erst unter
dem 3. Shögun lemitsu.

20



RECHTSFÄLLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 237

Aus der Zeit Ieyasus als ögosho in Sunpu ist eine Reihe von
Rechtsentscheidungen überliefert. Ich muss mich hier auf weniges beschränken
und benutze als Quellen nur das Sunpuki n und das Tödaiki23, und es geht
mir auch nur um Fälle, an deren Behandlung Ieyasu beteiligt war. Dabei
sollen rechtliche Institutionen aufgezeigt werden, die wohl allgemeine Gültigkeit

hatten und jedenfalls die praktischeAnwendung der Leitgedanken sichtbar
machen.

A. Oft beschrieben ist der Fall der beiden Ökubo, Nagayasu und Tadachika.
Der Sachverhalt war kurz folgender: Nagayasu, Sohn eines Schauspielers
und selbst Schauspieler,wurde Samurai und trat in den Dienst Ieyasus, der
ihn zum Kommissar für die Gold- und Silberminen ernannte. Nagayasu
führte in dieser Funktion der Schatzkammer der Tokugawa grosse Mittel
zu, machte sich auch auf anderen Gebieten verdient und hatte eine sehr
einflussreiche Stellung. Er wurde der Gefolgschaft des Schlossherrn von
Odawara, Okubo Tadachika, zugeteilt, dessen Familiennamen er annehmen
durfte. Nach seinem Tod im Juni 1613 stellte sich heraus, dass er in
erheblichem Masse in die eigene Tasche gewirtschaftet hatte. Ieyasu war
ungemein erzürnt, und entsprechend drastisch und weitreichend waren die
Folgen des Vertrauensbrachs:

1) Ieyasu befahl, im ganzen Land bekanntzugeben, dass die Vermögenswerte

des Nagayasu einzuziehen und auszuliefern seien.24

Die Vermögenseinziehung (bosshü) war eine Strafmassnahme, die schon

vor der ritsu-ryö-Zeit verhängt wurde25 und in den ritsu als Nebenstrafe
vorgesehen war.26 Im Jöei-shiki-moku von 1232 erscheint die Einziehung
(hier: des Grundvermögens) als selbständige Strafe.27 So blieb es in den
tsuikahö zum Kenmu-shikimoku ,28 und auch in den bunkoku-Gesetzcn der
Sengoku-Zeit finden sich Bestimmungen dazu.29 Ieyasu drohte diese Strafe

22 Text in Shiseki zassan, Bd.2, Tokyo 1911, S.215-319. Aufzeichnungen in Tagebuchform
aus den Jahren 1611-1615. Als Verfasser gut Hayashi Razan (Döshun) oder Gotö
Mitsutsugu (Shözaburö).
Text in Shiseki zassan (Fn. 22), S. 1-214. Aufzeichnungen in Tagebuchform aus den
Jahren 1532-1569 (kurz) und 1570-1615. Verfasser und Entstehungszeit sind nicht
zuverlässig bekannt

Sunpuki Keichô 17/7 tsugomori
Maki Kenji, Nihon höseishi ron - chöteihö jidai (jökan), Tokyo 1929, S.87.

Ishü Ryösuke, Nihon höseishi gaisetsu (Fn.14 unter b), S.146 und 147 Anm. 2.

Z.B. §§ 13, 14, 15. OE 5.Jg. (1958), S.233.

Siehe Grossberg, Kenneth A., The Laws ofthe Muromachi Bakufu, Tokyo 1981, S.

34 Art.16, S.40 Art.26, S.lll Art.265 (Beispiele).
Beispiele in Kumasaki Wataru, Sengoku-jidai no buke-hösei, Tokyo 1944, S.204 ff.



238 WILHELM ROHL

in einem Militärgesetz von 1590 anlässlich des Feldzuges gegen die Höjö in
Odawara an.30

2) Alle Amtsträger unter Nagayasu wurden der Aufsicht durch daimyö
überstellt.31

Daimyö-azuke konnte als Freiheitsstrafe gegen samurai verhängt werden.
Sie trat an die Stelle einer Gefängnisstrafe, diente aber auch als
Untersuchungshaft für noch nicht verurteilte Täter - dann stand an ihrem Ende
oft der Befehl zum seppuku. Die Massnahme ist hauptsächlich für die
Edo-Periode belegt, es gab sie aber auch schon in der Momoyama-Zeit.32

3) Ebenso wurden die sieben Söhne Nagayasus verschiedenen daimyö in
Obhut gegeben. Ieyasu befahl ihnen, seppuku zu begehen und sandte diesen
Befehl an die Aufsichtspersonen.33

Seppuku, eine Art der Todesstrafe für samurai, wurde im Falle bestehender

daimyö-Obhut gewöhnlich im Haus oder Garten des daimyö vollzogen M

Die Behandlung der Söhne entsprach dem Prinzip der Mithaftung naher
Verwandter enza.35

4) Ieyasu wies die Blindenorganisation36 in Kyoto an, alle 6 oder 7

Obermeister37 aus der Organisation auszuschliessen. Die Organisation hatte
nämlich dem Ökubo Nagayasu, von dem sie Unterstützung erhalten hatte,
den Rang eines Obermeisters verliehen. Das war mit seiner Stellung als
samurai nicht vereinbar, und es kam hinzu, dass die Blinden nach ihren
Regeln ein frugales Leben zu führen hatten, während Nagayasu sich mit
grossem Luxus umgab. Wegen Ieyasus Weisung zogen über 30 Funktionäre
der Blindenorganisation im Spätsommer 1613 nach Sunpu und weiter nach

Edo, um einen Gnadenerweis zu erlangen, aber weder hier noch dort
wurde ihnen verziehen. Erst als im Oktober Matsudaira Masahisa und Gotö
Shözaburö38 sich bei Ieyasu für die Obermeister einsetzten, gewährte Ieyasu

30

33

35

37

Text des Gesetzes in Nakamura (Fn. 5), S.762-764. Teüübersetzung in Sadler, A.L.,
The Maker ofModern Japan - The Life ofTokugawa Ieyasu, London 1937, S. 161-162.

Sunpuki Keichö 18/5/19.

Inoue Kazuo, Chösokabe okitegaki no kenkyü, Köchi 1959.S.488.

Sunpuki und Tödaiki Keichö 18/7/9.

Bekannter Faü: Tod des Asano Naganori 1701 "Chüshingura".

Siehe OE 26Jg. (1979), S. 124 ff.
Tödöza. Der Ursprung geht auf den Prinzen Hitoyasu, 4. Sohn des Ninmyö tennö, im
9. Jahrhundert zurück. Zur Organisation in der mittleren Edo-Zeit s. Ishii Ryösuke,
Zoku Edo-jidai manpitsu, Tokyo 1961, S.235 ff.
Kengyö, der höchste Rang unter den blinden Hofmusikanten. Einer von ihnen war der
Grossmeister (sökengyö).
Matsudaira Masahisa (ursprünglich Ököchi Masahisa, dann Ököchi Masatsuna, dann



RECHTSFALLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 239

ihnen Vergebung.39
5) 1609 war Nakamura Tadakazu, Schlossherr von Yonago in Höki,

ohne Erben gestorben. Das bakufu entsandte zwei Beamte, die den Haushalt
auflösen sollten. Auf ihre Anfrage, was mit den Möbeln geschehen solle,
erhielten sie ein Schreiben eines Edo-toshiyori, die Möbel seien dem Ökubo
Nagayasu zu übergeben. Nach Nagayasus Tod wurde ihnen die Ausführung
dieser Order als Fehlverhalten zur Last gelegt, und Ieyasu bestrafte sie mit
Verstossung. Ein weiterer angeblich Beteiligter starb nach Folterung.40

Dieser Vorgang enthält drei rechtsgeschichtlich erwähnenswerte Punkte:
a) Beim Tod eine» daimyö fiel dessen Lehensbesitz an den Lehensgeber

zurück, der ihn gewöhnlich dem Hauserben wieder zuteilte oder eine
letztwillige Verfügung genehmigte.41 Im buke-Recht war die Verfügungsbefugnis
des Lehensempfängers stark eingeschränkt, weil mit dem Lehensbesitz das
Vasallitätsverhältnis verbunden war. Weil Nakamura Tadakazu42 ohne Erben
gestorben war, wurde das Lehen eingezogen und an Katö Sadayasu vergeben.

b) Die Verstossung (kandö) konnte das Familienband oder das
Gefolgschaftsverhältnis beenden. In der Familie bewirkte die Verstossung den
Ausschluss aus der Eltern-Kind-Beziehung und den Verlust des Erbrechts.43

Im Gefolgschaftswesen hatte die Verstossung die Dienstenthebung und die
Entfernung aus dem Haus des Feudalherrn zur Folge.44

Matsudaira Masatsuna; Hofrang: uemon nojö); s. Nakamura (Fn.12), S.640. Wie Goto
Shözaburö gehörte er zu den wichtigsten Beratern Ie-yasus.

39 Zum Sachverhalt: Sunpuki Keichö 18/6/22,18/8/6,18/9/16, Tödaiki Keichö 18/5/18.
Unter den kengyö, die ausgeschlossen werden soüten, war Takayama Tan'ichi, der sich
mit seiner Fertigkeit, zur ö/vra-Begleitung aus dem Heike monogatari zu rezitieren,
einen Namen gemacht hatte.

40 Zum Sachverhalt: Tödaiki Keichö 18/10/1, auch Sunpu seiji roku Keichö 18/10/13 und
Sunpuki 18/10/13. Bei den Namen der Beteüigten sind die Queüen unterschiedlich.

41 In den Quellen wüd wiederholt berichtet, dass so bedachte Erben bei Ieyasu zur
Dankesvisite erschienen und Geschenke überbrachten.

42 Tadakazu (oder Kazutada), Sohn des um die Toyotomi und Tokugawa verdienten
Nakamura Kazuuji, hatte als Elfjähriger nach dem Tod des Vaters im Jahr 1600 in Höki
175.000 koku erhalten und starb im Alter von 19 Jahren.

43 Diese Massnahme aus elterlicher Gewalt gegenüber einem unbotmässigen Kind ist schon
im nYsM-ryö-Recht erwähnt. Das Jöei shikimoku benutzt in Art. 22 den in Vorschriften
bevorzugten Ausdruck gizetsu. Die famüiäre Verstossung befreite die Eltern von der
Mithaftung für Straftaten des Kindes.

44 Literaturauswahl zu kandö - gizetsu - kyüri - futsü -fukyo (aüe bedeuten: Beziehungen
lösen) und zu den Differenzierungen zwischen ihnen: Miura Hüoyuki (oder Kaneyuki),
"Oyako kankei wo chüshin to shite no kazoku seido", in: Höseishi no kenkyü (Fn.14
unter c), S.544 ff., (Kamakura-Zeit: S.580 ff., Sengoku-Zeit: S.614 ff., Edo-Zeit:
S.624 ff.); Nakada Kaoni, "Tokugawa jidai no shinzokuhö sözokuhö zakkö", in: Höseishi



240 WILHELM ROHL

c) Die Praxis der Folterung lässt sich bis in die Zeit des ungeschriebenen
Rechts zurückverfolgen. Sie sollte ein Geständnis des Tatverdächtigen
herbeiführen, weil für eine strafrechtliche Verurteilung grundsätzlich ein
Geständnis für erforderlich gehalten wurde.45

B. Warum Ökubo Tadachika, der dem Nagayasu seinen Namen gegeben
hatte, in Ungnade fiel, ist nicht klar. Er wurde wohl suspekt, als Nagayasus
Veruntreuungen aufgedeckt waren. Vielleicht auch hatten die mit ihm
verfeindeten Honda Masanobu und Masazumi ihn verleumdet; vielleicht
bestand der Verdacht auf Sympathie mit den christlichen Missionaren,
deren Aktivitäten Ieyasu immer mehr als Gefahr für die innere Ordnung
empfand. Die Ökubo waren im Besitz der stark befestigten Schlösser in
Odawara und Numazu in der für dieTokugawa bedrohlichen Lage zwischen
Edo und Sunpu. Schondeshalb war es wichtig, jeder noch so geringen
Möglichkeit illoyalen Verhaltens dieser Schlossherren vorzubeugen und
ihre Macht auszuschalten.46

Den offiziellen Grand für das Vorgehen gegen Ökubo Tadachika bildete
der Umstand, dass das Haus Ökubo ohne Erlaubnis des bakufu eine
Heiratsverbindung mit dem Haus Yamaguchi eingegangen war. Das lag einige
Jahre zurück und hatte schon 12 Monate zuvor zur Enteignung Yamaguchi
Shigemasas, des Vaters des Bräutigams, geführt. Ökubo Tadachika war der
Adoptivvater der Braut.47

ronshü, Bd.I, Tokyo 1960, S.429 ff. (hier: S.576 ff.); Ishii Ryösuke (Hrsg.) Fn.14
unter c), S.409 ff.

45 Erst 1876 entfiel dieses Erfordernis kraft Gesetzes.
46 Literaturauswahl zum Fall Tadachika: Tokutomi Sohö, Kinsei Nihon kokumin-shi,

Tokugawa Ieyasu, revid. Ausg., Bd.3, Tokyo 1982, S 388 ff. mit Zitaten aus den
Queüen; Sadler (Fn.30), S.254 ff.; Totman, Conrad, Toku-gawa Ieyasu Shogun, 2.Aufl.,
Union City 1990, S. 130 ff.

47 Sunpuki Keichö 1911119, Tödaiki Keichö 18/1/8; Shiryö söran, Hrsg.: Tokyo daigaku
shiryö hensansho, Bd. 14, Tokyo 1955, Keichö 18/1/6. - Yamaguchi Tajima no kami
Shigemasa, Schlossherr von Ushiku in Hitachi, hatte seinen Sohn Shigenobu mit der
Adoptivtochter des Ökubo Tadachika verheiratet, deren Vater Ishikawa Nagato no kami
Yasumichi, Schlossherr von Ögaki in Mino, war. Dieser hatte einen Sohn Tadachikas,
Tadafusa, adoptiert, der nun Ishikawa Tadafusa hiess. Übersicht:
Yamaguchi Shigemasa O Ökubo Tadachika O Ishikawa Yasumichi

I I 4 ,1
Shigenobu Tadafusa O Tochter-

I -*¦

;umic

^^^^™Abstammung, Adoption, ¦¦¦¦¦Heirat, O Bestrafung.
Tödaiki Keichö 18/1/8 sagt, dass man zu Lebzeiten desYasumichi in der Angelegenheit
nichts unternommen habe. Weü Yasumichi 1607 gestorben war, muss die Heirat also



RECHTSFALLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 241

In schnell aufeinanderfolgenden Schritten veranlasste Ieyasu folgendes:
Tadachika wurde auf eine Reise geschickt. Während seiner Abwesenheit
wurde er Verstössen und nach Ömi verbannt; gegen seine Söhne und
Gefolgsleute wurden Straf- bzw. Sicherangsmassnahmen angeordnet; die
Schlösser Odawara und Numazu wurden zerstört.48

Der Fall bietet neben sicherheitspolitischen Aspekten auch Erscheinungen,
die rechtsgeschichtliche Aufmerksamkeit verdienen. Hier ist ebenfalls fast
nur Herkömmliches zu sehen.

1) Die Erlaubnis zur Eheschliessung als Erfordernis entwickelte sich
feudalrechtlich in der Sengoku-Zeit. Im Übergang vom Mittelalter zur
neueren Zeit nahm der Gefolgsherr mehr und mehr Einfluss auf die
persönlichen Angelegenheiten der Gefolgsleute, und das Bestreben,
Gruppenbildungen unter ihnen vorzubeugen, erstreckte sich auch auf
Eheschliessungen. Gesetze aus der Zeit des bunkoku-Rechts verboten Heiraten
nicht nur mit Partnern aus einem anderen Teilstaat,49 sondern auch unter
Personen aus demselben "Haus"50 oder allgemein für samurai ohne
Zustimmung des Gefolgsherrn.51

2) Tadachikas Verstossung erscheint in den Quellen mit verschiedenen
Ausdrücken. Im Tödaiki heisst es "kandö" (s.o.), andere Quellen sprechen
von "kaieki". Dies war im frühen Mittelalter der Amtsverlust. Damit ging
auch das Recht auf das mit dem Amt verbundene Grundstück verloren.
Beide Aspekte finden sich im buke-Recht: der Betroffene wurde seines
Standes als samurai entkleidet, sein Landbesitz wurde (mitunter nur teilweise)
eingezogen.

3) Die Verbannung wird "hairu" genannt, das ist die schon in den ritsu
angedrohte "/-«"-Strafe. Der Verbannte wurde am Verbannungsort unter
Aufsicht gestellt.

schon vorher stattgefunden haben. - Shigemasa verlor sein Lehen im Februar 1613,
auch wurde er unter Hausarrest gesteüt, gewann aber die Gunst des bakufu zurück.

Anmerkung 48 im Anhang

Beispiel: Imagawa kana mokuroku von 1526, § 29.

Yüki-ke shinhatto von 1556, § 23.

U.a. Mogami-ke no okite (um 1594), § 18; Chösokabe Motochika hyakkajö von 1595,
§ 85. Hideyoshi verbot den daimyö mit Gesetz von 1595 (Bunroku 4/8/2) die
Eheschliessung ohne seine Zustimmung, Nakamura (Fn.13) S.270. Ieyasu, der das
Gesetz mitunterzeichnet hatte, verstiess nach Hideyoshis Tod selbst dagegen, indem er
einige seiner Abkömmlinge politisch verheiratete, ohne Hideyoshis Erben, Hideyori, zu
fragen. Inoue (Fn.32), S.245; Sadler (Fn.30), S.185; Tokutomi (Fn.46), Bd.I, Tokyo
1981, S.86, 90.



242 WILHELM ROHL

4) "Tsuihö" ist die Ausweisung aus einem bestimmten Bezirk. Dir Ursprung
liegt in der Zeit des ungeschriebenen Rechts, als die Vertreibung eines
Straftäters das äusserste Mittel war, den Zorn der Gottheit über die Befleckung
zu besänftigen, wenn die gewöhnlichen Zeremonien der Reinigung nicht
ausreichend erschienen. Die Ausweisung gehörte in der Heian-Zeit zur
polizeilichen Praxis der kebiishi-Behörde. Den Charakter einer Strafe erhielt
die Ausweisung unter dem Kamakura-oû&w/w.

Die Massnahmen gegen Tadachikas Söhne werden auch als "kinko" bzw.
"chikkyo" bezeichnet. Kinko traf zwei Söhne. Es war das Festhalten in
einem Gefängnis, das ebenfalls schon in der Altzeit unter dem Namen
"hitoya" praktiziert wurde. Chikkyo wurde gegen einen Sohn und einen
Enkel verhängt, es war das Verbot, das eigene Haus zu verlassen. Diese
Strafe wird erst für die Edo-Zeit bezeugt; sie muss in den ersten Jahren des

Tokugawa-bakufu erfunden worden sein. Die Bestrafung der Söhne und
des Enkels verwirklichte wieder den Rechtsgrandsatz "enza .52

C. Ein Fall sei erwähnt, in dem Ieyasu über Streitigkeiten unter religiösen
Gruppen entschied.

Seit Jahren schwelte eine Fehde zwischen den beiden Parteien der
Yamabushi, Tösan-ha und Honzan-ha.53 Die 7osan-Gruppe gehörte zur
Shingon-Sekte, die Honzan-Gruppe zur Tendai-Sekte. Die Gruppen bestanden
seit mehreren hundert Jahren und hatten sich jeweils regionale
Tätigkeitsbereiche geschaffen. Schon 1603 hatte die 7asan-Grappe eine Beschwerde

gegen die Honzan-Leute beim bakufu erhoben, weil diese sich in eine
Angelegenheit der Tosan-Gruppe eingemischt hatten. Ieyasu entschied, dass

jede Gruppe für sich zu handeln habe. Vier Jahre später ging es um den
Einzug von Gebühren für den Zutritt zum Ornine von Yamabushi aus dem
Kantö-Gebiet. 1609 kam es zu gewalttätigen Auseinandersetzungen zwischen

52 Der Kreis der Mithaftenden war noch weiter gezogen: am 30. November 1613 wurden
Ishikawa Yasunaga, Schlossherr in Matsumoto, und sein Neffe Kazunori enteignet,
weü sie mit Ökubo Nagayasu zusammengewirkt hätten (Shiryö söran Keichöl8/10/19).
Nach Sunpuki Keichö 18/10/19 war dies enza: sie waren mit Ishikawa Yasumichi
verwandt, der durch gegenseitige Adoptionen ihrer Kinder mit Ökubo Tadachika
verbunden war (Fn.47).
Die Namen rühren daher, dass die Gruppen bei ihren PUgerzügen verschiedene Wege
zum Berg Ornine (Nara-ken, Yoshino-Kumano kokuritsu köen) nahmen. Die vom Daigo-
sanböin verwaltete Tösan-ha nahm Yoshino (Nara-ken) zum Ausgangspunkt der
Pügerreise, ging vom Ornine zu den drei Kumano-Schreinen (Kumano sanzan) und
über den Berg Kishü-fujidai (Ryümonzan im Wakayama-ken, Naka-gun) zum
Katsuragiyama (Osaka-fu, an der Grenze zum Wakayama-ken). Die //o/izan-Gruppe
wurde vom Shögoin betreut; sie pügerte auf dem umgekehrten Weg: Katsuragi - Kumano
sanzan - Ornine.



RECHTSFÄLLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 243

beiden Gruppen. Ieyasu entschied wiederum, dass jede Gruppe sich auf
ihre Region zu beschränken habe. Weil der Streit um die Erhebung der
Gebühren und den Zutritt zum Ornine nicht aufhörte, erliess Ieyasu am 9.
Juli 1613 vier Entscheidungen: für jede Gruppe eine über die Gebühren
und eine über den Zutritt zum Ornine.54

Rechtsgeschichtlich ist an diesem Vorgang folgendes von Bedeutung:
1. In welcher Funktion traf Ieyasu die Entscheidungen? Die beschwerdeführende

Partei hatte sich an das bakufu gewandt. Dieses sah keinen Anlass,
sich für unzuständig zu erklären, denn es gab keine andere Instanz: das
Amt des jisha-bugyö im Regierungsapparat wurde erst 1635 eingerichtet.
Dass nicht das bakufu, sondern Ieyasu entschied, konnte seinen Grand
darin haben, dass es sich um eine alljapanische Angelegenheit mit dem
Schwerpunkt ausserhalb des Kantö-Gebiets handelte.55

2. Den Entscheidungen Ieyasus waren Anhörungen von fast 20 Äbten
beider Seiten vorausgegangen, was auf sorgfältige Abwägung der Standpunkte
schliessen lässt.

3. Aufmerksamkeit verdient der Umstand, dass etwa zwei Wochen nach
diesen Entscheidungen Hidetada fast gleichlautende Weisungen in beiden
Punkten (Gebühren und Zutritt) erliess, aber nur an das Sanbö-in, also die
Tösan-Gruppe.56 Das geschah offenbar im Zusammenhang mit einer Bestätigung

(andò) des Tempellandes des Sanbö-in.
4. In der Entscheidung über den Zutritt zum Ornine steht ausser der

Verweisung auf frühere Regelungen auch die Wendung "sujime ni makasete".
Damit sind zwei Prinzipien genannt, die in der ganzen japanischen Rechtsge-

54

55

Zu den SAugendö-Streitigkeiten s. Tsuji Zennosuke, Nihon bukkyöshi, kinsei-hen no
ni, Tokyo 1958, S.205ff. Die Entscheidungen sind abgedruckt in Nakamura (Fn.12),
S.764-767. Hiemach durften die Honzan-yamabushi grundsätzüch keine Gebühren von
der Shingon-Sekte erheben. Sollten jedoch Leute dabei sein, die als Shingon-Mitläufer
nicht nach der buddhistischen Lehre beten, müssten sie Eintritt bezahlen; die
rösan-(Shingon-) Gruppe habe solche Leute aber fernzuhalten. Beide Gruppen soüten
sich beim Zutritt zum Ornine nicht gegenseitig behindern; die Besteigung sei entsprechend
der hergebrachten Übung und nach den Regeln der Vernunft (sujime) zu vollziehen.

Dem dürfte nicht entgegenstehen, dass 1609 auch der Shogun Hidetada dem Shögo-in
in Kyoto (//owzan-Gruppe) eineWeisung über das Tragen von goldenen Schärpen durch
die Yamabushi zugesandt hatte (Nakamura (Fn. 12) S.575). Denn diese Weisung betraf
den Atagoyama in Musashi (Gegend des heutigen Shiba köen in Tokyo) und fiel deshalb

in Hidetadas Wirkungskreis, s.o. im Text zum dualen Regierungssystem.

Nakamura (Fn.12), S.768-769. Dasselbe Verfahren findet sich bei dem gleichzeitig
erlassenen Gesetz für die Shingi-Shingon-Sekte im Kantö-Gebiet (Nakamura a.a.O., S.

767,770), das auf Wunsch des Vertreters der Kantö-Täsa/i-Gruppe zustandegekommen
sein dürfte (Tsuji (Fn.54), S. 213).



244 WILHELM ROHL

schichte wirksam waren: die Achtung vor Präzedenzien und die Berücksichtigung

der "natürlichen Vernunft", die eine Leitlinie von hohem Rang für
die Gesetzgebung und die Rechtsprechung war.57

5. Von den vier Entscheidungen Ieyasus tragen in der schriftlichen
Ausfertigung drei nur sein Signum (gohan, kaö); die für das Sanbö-in bestimmte
Gebührenentscheidung weist Ieyasus rotes Siegel auf.58 Die Siegelung
anstelle des Signums gab der Urkunde ein grösseres Gewicht im Rechtsverkehr;
sie war gewissermassen eine Beglaubigung der Echtheit und Geltung.59

6. Die Entscheidungen bieten schliesslich Anlass zu der Frage, wie sie
sich in ein System obrigkeitlicher Anordnungen einfügen lassen und ob es
ein System überhaupt gab. Die Urkundensammlung von Nakamura60
überschreibt jede der vier Entscheidungen mit "hatto". Die Vorschriftensammlung
Gotöke reijö 61

gibt zwei von ihnen ohne Überschrift wieder; in den Tokugawa

kinreikö62 erscheinen sie als "hanmono" (auch "hanmotsu" gelesen).
Abgesehen von den Landzuweisungs-, -stiftangs- und -bestätigungsurkunden
kommen bei Anordnungen aus Sunpu oder Edo ausser hatto und hanmono
noch andere Ausdrücke vor: sata, oboegaki, kinzei, sadamegaki, okite,
gechi, jöjö. Ob sich beim Stadium der einzelnen Vorschriften Kriterien
finden lassen, die den Gebrauch dieser Vokabeln allgemeingültig erklären
(etwa: Form des Erlasses, Inhalt, Normgeber, Normadressat, Gewichtung),
wäre ein der Bearbeitung würdiges Thema.63

57 Für "sujime" oder "sujimichi" wird auch das Wort "jöri" (noch heute) gebraucht. Im
Recht der büke ist "dori" die vorherrschende Vokabel, die in Ieyasus Entscheidungen
wohl deshalb nicht verwendet wurde, weü sie als Handlungsmaxime speziell die
Lebensregel der samurai bezeichnete, hier aber die yamabushi angesprochen wurden. -
Zu jöri/dori siehe Röhl, Wilhelm, "Jöri moshiku wa dori ni tsuite", in: Hö no riron 12,

Tokyo 1992, S.13-34.
58 Zu Herkunft und Gebrauch der Siegel s. Satö Shin'ichi, Komonjogaku nyümon, 25.

Aufl., Tokyo 1991, S. 180 ff.
59 Das hier benutzte Siegel ist abgebüdet bei Nakamura (Fn. 5), gekan no ni, Anhang

S. 126. Die gesiegelte Ausfertigung wurde dem Abt des Sanböin, Gien, auf dessen

Vorlage erteüt, Tsuji (Fn. 54), S. 213.
60 A.a.O. (Fn. 54).
61 Um 1711. Text in Kinsei hösei shiryö sösho, Bd 2, hrsg. von Ishii Ryösuke, Tokyo

1959, hier: S.50 Nr.87.
62 Zenshü dai go, hrsg. von Ishü Ryösuke, Tokyo 1959, S.63 Nr. 2649.
63 Für die Kamakura-Zeit: Joüon des Longrais,F., Âge de Kamakura, Tokyo / Paris 1950.



RECHTSFÄLLE AUS IEYASUS LETZTEN JAHREN 245

Anhang

Anmerkung 48
Im einzelnen:

a) Vom 15. bis 22. Januar 1614 machte Ieyasu auf der Rückreise von Edo nach Sunpu
in Nakahara, südlich Yokohama an der Küste, Station. Dort trug der 80jährige Baba

Hachiemon dem ögosho Beschuldigungen gegen Tadachika - Dloyaütät und Rebeltion -

vor. Ieyasu nahm diese ernst und kehrte nach Edo zurück. (Im Tödaiki Keichö 18/12/13

und 19/2/2 heisst der Mann Baba Izaemon aus Kai, der wegen einer Straftat in Odawara

unter Aufsicht stand und deshalb vielleicht von Groü gegen den SchlosshermTadachika

erfüüt war; Shiryö söran (Fn.47) Keichö 18/12/6 hier ist von Baba Hachizaemon die

Rede; Tokutomi (Fn.46), S. 389). Wie sehr Ieyasu von dem Vorwurf der Rebellion
beeindruckt war, zeigt sich daran, dass er bei der endgültigen Rückreise nach Sunpu vom
1. bis 9. März 1614 Umwege machte und die Strasse scharf bewachen liess: Sunpuki
Keichö 19/1/27, Tödaiki Keichö 19/1/27.

b) Am 28. Januar 1614 ordnete Ieyasu an, dass Ökubo Tadachika nach Kyoto, Osaka

und Kyüshü reisen soüe, um für die Vertreibung der christlichen Missionare und ihrer

Anhänger zu sorgen. Tadachika reiste am 13. Februar 1614 von Odawara ab (Tödaiki
Keichö 19/1/5). Sein Auftrag hatte, ausser der Entfernung Tadachikas aus Odawara, vieüeicht

auch den Zweck, seine EinsteUung zum Christentum zu testen (Totman (Fn.46 S.132).

c) Nach Beratung mit engen Vertrauten verfügten Ieyasu und Hidetada am 28. Februar

1614 die Verstossung Tadachikas (Tödaiki Keichö 19/1/21: kandö, s. Fn.43 und 44).

Shiryö söran (Fn.47) Keichö 19/1/19 beschreibt die Massnahme als "Tadachika wo kaieki

shi, sonojöchi das zum Schloss gehörende Land) wo bosshü shi..." Dieser Wortgebrauch

zeigt, dass kaieki die Erniedrigung der Person bedeutete und dem kandö ähnlich war,
während bosshü dem Betroffenen das Vermögen entzog. Aber diese Abgrenzung von
kaieki zu bosshü ist nicht immer eingehalten; wenn kaieki für die dingliche "Enteignung"
gebraucht wird, ist jedoch meist zugleich der Verlust von Amt und Vasallitätsbindung
gemeint.

d) Am 1. März 1614 - so Tödaiki Keichö 19/1/21 - beschlossen Ieyasu und Hidetada

die Einziehung des Schlosses Odawara und liessen es von Andò Tsushima no kami Shigenobu

übernehmen. Zugleich erhielten der 3. und der 4. Sohn Tadachikas Arrest (kinko) in

Kawagoe; sie wurden später nach Nanbu (Sannohe) bzw. Tsugaru (Hirosaki) in Mutsu

verbracht; Tsugaru war ein Verbannungsort auch für Christen: Sunpuki Keichö 19/1/26.

Der 6. Sohn und der älteste Enkel bekamen Hausarrest (chikkyo). Der Enkel Ökubo

Tadamoto hatte eineTochter des Okudaira Nobumasa zur Mutter. Nobumasa war mit Ieyasus

Tochter Kamehime verheiratet, so dass familiäre Beziehungen zwischen Ieyasu und Tadamoto

bestanden. Der damals 10 Jahre alte Tadamoto gelangte später zu Amt und Rang und lebte

bis 1670. - Die Gefolgsleute wurden ausgewiesen (tsuihö). Tadachika selbst wurde nach

Ömi verbannt (hairu). Shiryö söran und Sunpuki vermerken diese Ereignisse für den 27.

Februar 1614.



246 WILHELM RÖHL

e) Am 4. März 1614 war Ieyasu auf der Rückreise von Edo nach Sunpu in Odawara.

Laut Sunpuki Keichö 11/1/24 liess er dort von Honda Masanobu, Honda Masazumi, Andö

Naotsugu,Doi Toshikatsu und Andö Shigenobu gemeinsam eine Urkunde siegeln, die
dann Tadachika mitgeteüt wurde. Über den Inhalt der Urkunde sagt das Sunpuki nichts.

Wahrscheinlich handelte es sich um ein Gelübde, wie es hohe Amtsträger des bakufu am
3. April 1614 mit ihrem Blut besiegelten (Nakamura (Fn.12) S.821): jegliche Verbindung
zu Tadachika und seinen Söhnen zu unterlassen.

f) Am 5. März 1614 ordnete Ieyasu die Zerstörung des Schlosses Odawara - mit
Ausnahme des honmaru - an. Der Abbruch wurde von eilends aus Edo und Sunpu herangeführten

Arbeitskräften am 6. März 1614 vorgenommen (Sunpuki Keichö 19/1/25, Tödaiki Keichö

19/1/27).

g) Der Abriss des Schlosses Numazu wurde am 12. März 1614 befohlen.


	Rechtsfälle aus Tokugawa Ieyasus letzten Jahren

