
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Das Myhji-ki als Quelle der mittelalterlichen Sozialgeschichte

Autor: Zöllner, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS MYOHOJI-KI ALS QUELLE DER MITTELALTERLICHEN
SOZIALGESCHICHTE

Reinhard Zöllner, Düsseldorf

In seinem vorzüglichen »Abriss der japanischen Geschichtsschreibung«
unterteilt Ulrich Goch1 die Geschichtswerke in die Gattungen der Annalistik,
historischen Erzählung, Biographie und enzyklopädischen Darstellung.
Lokalgeschichte behandelt er unter den Werken der historischen Erzählung,
und dies auch eher marginal trotz seiner eigenen Feststellung:

Einen grossen, wahrscheinüch sogar den grössten Teü der japanischen Geschichtsschreibung

büden die lokalen Chroniken.2

Am Beispiel der Schlachtenhistorien und Geschichten von Aufständen führt
er aus, dass diese Überlieferungen

von der japanischen Historiographieforschung noch gar nicht zur Kenntnis genommen

worden [sind], sie sind Domäne der Lokal- und Sozialhistoriker.3

Gibt es für einen ausländischen Historiker, der sich mit der japanischen
Geschichte befasst, dennoch einen Grand, sich mit diesem auch in Japan
selbst weithin unbekannten Material auseinanderzusetzen? Ich meine: ja.
Erstens ist die Beschäftigung mit lokalen Traditionen nützlich, um nicht
der in Japan besonders evidenten Gefahr zu erliegen, alles über einen
Kamm zu scheren: Japan ist entgegen aller Propaganda kein homolithischer
Block, Tokyo ist nicht Japan, Reichsgeschichte ist nicht die ganze historische
Wahrheit. Lokal- oder Regionalgeschichte darf allerdings auch nicht
verwechselt werden mit dem Stadium von Rand- oder Minderheitenkulturen
wie den Ainu oder den Ryükyüanern. Ethnisch und kulturell gesehen ist
Regionalgeschichte sehr wohl »mainstream«-Geschichte, weshalb ihre Ergebnisse

- zweitens - für die gesamtjapanische Sozialgeschichte von hoher
Bedeutung sind. Ohne die am konkreten Einzelfall - der Grandherrschaft
A, dem Dorf B, der Stadt C, der Provinz D - erarbeiteten Details können
wir das Gesamtbild gar nicht erkennen. Diese Details wiederum sind -
drittens - oft dermassen gut dokumentiert, dass wir uns mühelos in das

Denken und Treiben der darin handelnden Menschen hineinversetzen können,

i Ulrich Goch: Abriss der japanischen Geschichtsschreibung. München: iudicium 1992

Ebd. 70

Ebd. Gochs Verwendung des Begriffs »Lokalgeschichte« ist problematisch. Ich möchte

unterscheiden zwischen: Lokalgeschichte Geschichte eines Ortes (Dorf, Stadt o.a.),

Regionalgeschichte Geschichte eines Gebietes (Bezirk, Provinz o.a.), Reichs- oder

Nationalgeschichte und Weltgeschichte.



216 REINHARD ZOLLNER

dass wir die Spannung des Lebens nachempfinden und besser verstehen
lernen. Dies ist grundverschieden von den knochentrockenen Erörterungen
konfuzianischer Gelehrter, aber auch von den Anekdoten über grosse Männer,
wie sie in der japanischen Geschichtsschreibung so gem aufgeführt und im
alltäglichen Gebrauch naiv zitiert werden. Zum mehrfachen didaktischen
Gewinn tritt noch der simple Umstand, dass hier mit weitgehend ungenutztem
Material gearbeitet werden kann, dass am Ende also etwas Neues fast in
jedem Fall berichtet werden kann - anders als mit den meisten Themen der

»grossen« Geschichtsschreibung einschliesslich der bei uns so beliebten
Stadien über die deutsch-japanischen Beziehungen oder die Entstehung der
Meiji-Verfassung. Zugegebenermassen ist die Arbeit an regionalen Themen
schwieriger, weil die Quellensuche anstrengender ist, Kontakte zu kompetenten

Lokalhistorikern geknüpft werden müssen und vor allem die Gewichtung
des Allgemeinen und des Besonderen besondere Sorgfalt verlangt - also die
letztlich doch zu stellende Frage, welchen Stellenwert ein regionales
Phänomen im Gesamtkontext einnimmt. Nicht nur hierin zeigen sich
zahlreiche gemeinsame Probleme von biographischer und lokalgeschichtlicher

Forschung; aber die grosse Zahl vorliegender biographischer Stadien
ist doch ein Beweis dafür, dass man diese Probleme lösen kann. Eine
bemerkenswerte Parallele liegt übrigens auch darin, dass Biographen wie
Lokalhistoriker gegenüber ihrem Gegenstand häufig jenen »historischen
Eros« erfahren, der sich beim Lesen der Ploetzschen Weltgeschichte oder
des Kokushi daijiten wirklich nicht zeigen will.

Ohne allzusehr ins Einzelne gehen zu können, möchte ich im folgenden
eine regionale historiographische Quelle vorstellen und demonstrieren,
welcher Reichtum an Material darin verborgen sein kann.

1. Überlieferung und Rezeption

Der Archetyp der zumeist unter dem Namen »Myöhöji-ki« überlieferten
Chronik ist nicht auf uns gekommen. Die älteste vorliegende Handschrift
ist im Besitz des Fuji-Omuro-Sengen-Schreines im Dorf Katsuyama, Bez.
Süd-Tsura, Präf. Yamanashi.4 Sie stammt wahrscheinlich aus der Keichö-
Ära, also der Zeit um 1600.5 Die Kompilatoren der 1814 (Bunka 11)
abgeschlossenen Landeskunde Kai kokushi haben diese, nach ihren Angaben
in zwei Rollen aufgeteilte Handschrift als »Katsuyama-ki« beschrieben und

4 Kadokawa chimei daijiten 19:702; Kai kokushi 111:142 (B. 71)
5 Zusetsu Yamanashi-ken no rekishi. Kawade shobö 1990. 132



A)

(M) K
ca. 1600

O M
1818

m
1826 1851

DAS MYOHOJ1-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 217

Abb. 1

Stemma Codicum des Myöhöji-ki.
(A): Archetyp

(M): Schreibvorlage des Myöhöji-ki
K: Katsuyama-Hs.
O: Oyamada-Hs.

M': Myöhöji-kiroku
k: Kobayashi-Druck

m: Miura-Hs.

zitiert.6 Die Hauptlinie der Überlieferung ist jedoch eine andere. Sie wird
repräsentiert durch den 1902 im Zoku Gunsho ruijü wiederveröffentlichten,
von Kobayashi Masayoshi zuerst 1826 unter dem Titel »Myöhöji-ki« edierten
Text. Dieser Text Kobayashis beruht wiederum auf einer Abschrift, welche
Oyamada Yoshikiyo 1818 von einer Quelle im Besitz eines Shintö-Priesters
in Yoshida (heute Fuji-Yoshida) angefertigt hatte.7 Während Oyamadas
Abschrift noch »Bunshö Eiroku-kan-ki«, also »Chronik der Zeit von Bunshö
bis Eiroku«, hiess und folgerichtig mit dem Jahr 1466 (Bunshö 1) einsetzte
und mit 1561 (Eiroku 4) endete, stellte Kobayashi seiner Edition Einträge
aus anderen Quellen zu den Jahren 1338 (Ryakuö 1) bis 1465 (Kanshö 6)
voran. Wichtiger aber noch ist, dass er als Titel »Myöhöji-ki« wählte und
damit die gesamte Quelle in einen aus dem Text nicht ohne weiteres
ersichtlichen Zusammenhang mit dem Myöhöji-Tempel in Kawaguchi-ko,
Bez. Süd-Tsura in der Provinz Kai (der heutigen Präfektur Yamanashi),8
stellte. Ganz sicher ist der Ursprung der Quelle also in der Region um den

Fuji-Berg herum zu suchen, und zwar im Umkreis buddhistischer Kleriker
der Nichiren-Sekte;9 dafür sprechen die zahlreichen Erwähnungen von

6 Kai kokushi 111:139,111:142,10:143,111:144 (»Katsuyama kyö-ki«), 111:146 f, 111:434

(B. 97) zitiert das »Katsuyama-ki« mit den bekannten Textvarianten zum Myöhöji-ki. In
der QueUenübersicht des Kai kokushi heisst es: »Katsuyama-ki, 2 Bände; im Besitz des

Schreinpriesters des Sengen myöjin des Dorfes Katsuyama im Bezirk Tsuru, Osano
Echigo-no-kami« (zit. n. Shimizu Shigeo/Hattori Harunori: Myöhöji-ki. In: Takeda

shiryö-shö. Jinbutsu öraisha 1968. S. 5-63. Hier S. 7).
7 So berichtet Oyamadas Schüler Suzuki Motoyuki in seinem Werk »Shöin zuihitsu«

(Shimizu/Hattori S. 10).
8 Kadokawa chimei daijiten 19:782; Kai kokushi 111:435 f s.v. Rengesan Myöhöji;

bezeichnenderweise erwähnen die Kompüatoren des Kai kokushi keine Tempelchronik! Erst
die modernen Herausgeber fügen einen Hinweis auf das Myöhöji-ki an.

9 So schon Kobayashi; vgl. Shimizu/Hattori S. 10 und Yada Toshifumi: Sengoku-ki
Kai-no-kuni no kenryoku közö. In: Shibatsuji Shunroku, Hg.: Takeda-shi no kenkyü.



218 REINHARD ZOLLNER

Ereignissen, die mit Einrichtungen dieser Sekte zu tan hatten. So berichtet
gleich der erste Eintrag vom 25. des 10. Monats Bunshö 1 (1466) von dem
Gründervater des »Kuon-Risshö-Tempels in diesem Bezirk« (tögun Kuon
Risshö-ji); allerdings lautet diese Stelle im Katsuyama-ki ganz anders,
nämlich Higashigöri Kyösoku Risshöji, also »Kyösoku Risshö-Tempel im
Ostbezirk«. Da es tatsächlich einen Nichiren-Tempel namens Kyösokuzan
Risshöji im damaligen Ostbezirk (heute Bez. Yamanashi) gibt - der sich
allerdings anders schreibt -,10 ist die Lesung des Katsuyama-ki vorzuziehen,
was den Namen des betroffenen Tempels angeht." Nun ist es ziemlich
leicht, die Schriftzeichen on (töi, also »fem«) und soku (hayai, also »schnell«)
zu verwechseln, vor allem, wenn man von einer handschriftlichen Vorlage
ausgehen muss. Ausserdem liegt »Kuon« im Kontext der Nichiren-Sekte
nahe: Der Kuon-ji ist Hauptteil des von Nichiren gegründeten Tempelberges
Minobu. Schwieriger ist es aber, sich mit tö (ataru) und tö (higashi) zu
irren. Das Katsuyama-ki enthält viel mehr Katakana als das Myöhöji-ki,
nicht nur bei Wörtern wie made12; es schreibt auch hayari statt ryökö13
und dialektale Lesungen wie kekachi statt kikatsu,14 yasoshi statt yasushi.15
Es ist unwahrscheinlich, dass der Kopist des Katsuyama-ki in seiner Vorlage
vorhandene Kanji in Kana umgewandelt hat; der umgekehrte Schluss liegt
für das Myöhöji-ki näher. Nur muss in diesem Fall ein Katakana-tow in der
Vorlage gestanden haben, weil das Kanji für »Osten« in klassischer Schreibung

tou (chines, döng) lautet, während es für ataru dagegen tau (chines,
dang) gelautet hätte. Ein Kana-Kanji-Umwandlungsfehler, wie er bei den
heutigen wäpuro gang und gäbe ist, scheidet in diesem Falle also aus, um
die Variante zu erklären. Warum spricht das Myöhöji-ki von einem Tempel
in »diesem Bezirk«? Handelt es sich vielleicht ursprünglich um eine Chronik
nicht aus Süd-Tsura, sondern aus Yamanashi, die erst später in Süd-Tsura
weitergeführt wurde? Der Risshöji-Tempel findet noch öfter Erwähnung,16
ebenso wie der Köchö-ji in der Provinz Suruga (Präf. Shizuoka),17 ein
Tempel der Nichiren-Sekte, der in der Chronik als »Haupttempel« (honji)

Yoshikawa köbunkan 1984. 151-201. Hier S. 157 f Anm. 6.

Kai kokushi 111:214 (B. 75)

Derselbe Irrtum auch Daiei 8 (Shimizu/Hattori 36).

Vgl. Shimizu/Hattori 14, 36

Vgl. Shimizu/Hattori 16 (hayari und hayaru)

Vgl. Shimizu/Hattori S. 38

Shimizu/Hattori S. 39

Bunshö 1, Bunmei 3, Bunmei 16, Bunmei 18, Eishö 9, Daiei 4, Daiei 8

Bunmei 14, Bunmei 17, Meiö 4, Meiö 5, Eishö 10, Daiei 2, Daiei 5



DAS MYOHÖJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 219

bezeichnet wird.18 Im Jahre 1525 (Daiei 5), so heisst es weiter, sei der
Myöhöji erbaut worden (konryö),19 der allerdings bereits 1500 (Meiö 9)
gestiftet worden sei - und im Zusammenhang mit der Stiftung tö-Myöhöji
genannt wird, also »dieser Myöhö-Tempel«.20 Hier lautet das Katsuyama-ki:
»tö-f?wnpöji«; aber die (Neu-)Stiftang des Myöhöji ist auch urkundlich für
Meiö 9 belegt,21 so dass diesmal die Schreibweise des Myöhöji-ki zu
bevorzugen ist. Die Tempelchronik muss also wenigstens in den Jahren
1466 bis 1500 an einem anderen Ort als dem Myöhöji geführt worden
sein, weil es diesen Tempel bis dahin gar nicht gab; möglicherweise, dies
ist meine Vermutung, von einem Nichiren-Mönch, der aus dem Kyösoku-
Risshöji stammte und später in Tsura an der Gründung des Myöhöji
beteiligt war. Jedenfalls wird der Risshöji nach der Stiftung des Myöhöji
nur noch einmal erwähnt. Der Ausdruck tögun kommt dagegen 1509
(Eishö 6) noch einmal vor - und meint hier eindeutig Tsura.22

Warum aber befindet sich die älteste überlieferte Handschrift dieser
Chronik in einem Shintö-Schrein? Warum berichtet die Chronik einigermas-
sen ausführlich von Ereignissen im Zusammenhang mit Shintö-Schreinen
in der Umgebung von Fuji-Yoshida? Weil die Chronik Nachrichten enthält,
die für beide Seiten, buddhistische Tempel wie Shintö-Schreine, der Region
interessant sein müssten. Sie sind sogar so interessant, dass heutige Historiker
so unterschiedlicher Schulen wie Sugiyama Hiroshi23 und Nagahara Keiji24
sie in ihren Standarddarstellungen der Sengoku-Zeit zitieren.

2. Inhalt

Wer die Geschehnisse der Region, in welcher er lebt, aufzeichnen möchte,
soweit er sie für erinnerangswürdig hält, verfahrt anders als ein Tagebuchschreiber,

aber auch anders als ein Nationalgeschichtsschreiber. Er schreibt
- im Unterschied zum Tagebuch - in der Regel sehr wenig über sich selbst,
schon gar nichts Reflexives, höchstens über Handlungen, an welchen er

Shimizu/Hattori 24 (Eishö 4), 34 (Daiei 2), 35 (Daiei 5), 47 (Tenbun 9)

Ebd. 35

Shimizu/Hattori S. 19

Kadokawa chimei daijiten 19: 782

Shimizu/Hattori 25

Sugiyama Hiroshi: Sengoku daimyö (Chüö köron Nihon no rekishi 11). 1965.105, 147
o

Nagahara Keiji: Sengoku no döran (Shögakkan Nihon no rekishi 14). 1975.56 ff, 111,
133. Ders.: The medieval peasant. In: Kozo Yamamura (Hg.). The Cambridge History
ofJapan 3. 1990.326

20



220 REINHARD ZOLLNER

sich beteiligt oder welche er selbst beobachtet hat.25 Er schreibt auch nur
das Nötigste über Ereignisse, die ausserhalb seines Blickwinkels liegen und
die scheinbar keine grosse Bedeutung für sein eigenes Umfeld haben; für
die Provinz ist die Hauptstadt fem, sind die Namen der »Grossen Politik«
nur Schall und Rauch. Über den Onin-Krieg von 1467 schreibt das Myöhöji-ki
gar nichts, die Ereignisse in der eigenen Provinz vermag es nicht in den
Kontext der grossen politischen Auseinandersetzung zu stellen, 1471 heisst
es lapidar: »In der Provinz Kai bricht eine Fehde aus.«26 Die Regionalchronik
beschränkt sich auf die Überlieferung derjenigen Informationen, die sie
für den räumlich begrenzten Kreis ihrer potentiellen Leser als dauerhaft
wichtig und interessant einstuft. Zwischen Tagebuch und Nationalchronik
nimmt sie eine mittlere Ebene ein, und es ist genau diese mittlere Ebene
der lokalen und regionalen Netzwerke, welche in der Geschichtsforschung
häufig zu kurz kommt. Es ist der Bereich, in dem mit dem rechtlichen
Begriff der Zeit döri herrschen soll, nämlich die oftmals ungeschriebenen
Gepflogenheiten einer Gegend, die das Zusammenleben der Menschen regelten.27

Es ist der Bereich, in dem sich Menschen zuallererst in den »kleinen
Netzwerken der Macht« organisieren, in dem die Gemeinde - in Kai damals
als shu bezeichnet - die wichtigste Form sozialer Organisation darstellt.28

Es ist derjenige Bereich, in welchem die Auswirkungen von Naturkatastrophen

und schlechten Ernten, Preisstürzen und Epidemien genau
überschaut und mit früheren Phänomenen verglichen werden können. Es ist,
alles in allem, derjenige Bereich, welcher für die Menschen jener Zeit
»Gesellschaft« darstellt - nämlich den politischen, wirtschaftlichen, sozialen
und kulturellen Bezugsraum ihres Handelns und Leidens. Über diesen Raum
und seine Geschichte wollen seine Bewohner natürlich zuverlässige
Nachrichten besitzen, um sich darin einrichten zu können.Eine gute Regionalchronik

sollte daher alle Elemente enthalten, die zur Rekonstruktion dieses
Raumes nötig sind.

25 Die drei SteUen im Myöhöji-ki, an der der Verfasser über sich berichtet: »In diesem Jahr

püger(t)e ich (soregashi) zum Haupttempel« (Daiei 5; Shimizu/Hattori 35); »In diesem
Jahre püger(t)e ich zum Haupttempel und wohnte dort bis zum Februar des folgenden
Jahres. In diesem Jahr pügerte ich nach Itö« (Kyöroku 3; ebd. 39); »Als ich in diesem
Jahr zum Haupttempel gepügert war, kam dort zufälüg aus Musashi Kosarugaku an und
führte in Nakazawa Nö auf. Es handelt sich um eine Truppe junger Leute, die sich

Sarugaku nennt. Es war eine unbeschreibüches Spektakel« (Kyöroku 4; ebd. 39 f).
Bunmei 3, Shimizu/Hattori 11

Vgl. Myöhöji-ki, Köji 3, Shimizu/Hattori 60

Vgl. ebd.



DAS MYOHOJl-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 221

2.1 Klima, Natur, Hunger

Das Myöhöji-ki enthält zahlreiche und ausführliche Beobachtungen von
Natarphänomenen (Abb. 2). Himmelszeichen29 werden ebenso beschrieben
wie Erdbeben, Vulkanausbrüche, Regen und Überflutungen, Schnee und
Eis, Hitze und Dürre. Diese Informationen können für alle Bewohner
lebenswichtig sein.

Die häufigen Taifune konnten Tod und Verderben bringen, wie für
1540 (Tenbun 9) geschildert:

Am Abend des 11. Tages des 8. Monats tobte ein Taifun, drei Stunden bües er bis

zur Stunde des Ebers [21-23 h]. An den Ufern des Meeres wurde alles von den

WeUen fortgezerrt, die Häuser in den Bergen wurden von den grossen Bäumen

zerstört, Hauen, Tempel und Schreine blies der Wind aUe um. Von den Häusern

der gemeinen Leute (jige) blieben noch eins von tausend oder zehntausend stehen.

Vögel und Vieh kamen aüe um. Nicht ein grosser Baum blieb auf der Welt noch

übrig. Der Zustand der Welt war unbeschreiblich. Es blieb wirküch nichts mehr

übrig. Selbst den Jözenji-Tempel [in Tsuru] wehte der Wind um. Auch das Torii in
Suwa blies der Wind um. 10.000 Kiefern soü er in Suwa umgeblasen haben!30

In der gebirgigen Region Tsuras ist die Landwirtschaft auch durch
Kälteeinbrüche gefährdet. So heisst es 1515 (Eishö 12):

In diesem Jahr fiel von der Nacht des 12. Tages des 10. Monats an Schnee. Weü
starker Regen und Schnee zugleich fielen, war die Erde stark gefroren, und man
konnte keine Yamswurzeln (imo) graben. Auch hatte man gar keine Zeit, Gemüse

oder ähnliches zu ernten. Weü man es hintansetzte, ist auch das Gemüse sinnlos

verdorben. Da es auch den Yamswurzeln so erging, entstand eine unbeschreibliche

Hungersnot. Das Leid der Bauern war unermesslich. In diesem Jahr sind die
Getreide auf Nass- und Trockenfeldern sowie Kolbenhirse (awa) und Hirse gänzlich
missraten. Hungersnot herrschte. Es war kälter als je zuvor.31

1518 (Eishö 15) war ebenfalls ein besonders schlimmes Jahr:
In diesem Jahr bües am 13. des 7. Monats ein Taifun, und die ganze Aussaat nahm
Schaden. AUes gedieh schlecht. Am 26. des 8. Monats dieses Jahres herrschte
nachts grosser Frost und hörte auch am folgenden Tag nicht auf. ÜberaU herrschte

grosse Not. Im Herbsthandel kostete Reis 66 mon [je shö]. Der [für den Markt im
Binnenland bestimmte] Frachtreis aus der Bergregion in dieser Provinz hat die
Häuser der Bergbauern nicht verlassen. In diesem Bezirk [Tsuru] ist auch nicht ein
Korn Reis gehandelt worden. Die Getreide trugen überhaupt keine Frucht. Bis zum

29 Bunmei 3, Shimizu/Hattori 11

30 Shimizu/Hattori 46
31 Shimizu/Hattori 29



222 REINHARD ZOLLNER

Anzahl

3-

1

Naturkatastrophen

Hunger,
Epidemien

1473 1483 1493 1503 1513 1523 1533 1543 1553
Jahrzehnt

Abb. 2 Naturkatastrophen, Hunger und Epidemien je Jahrzent nach dem Myöhöji-ki

9. Monat hat man nach Farnkraut (warabi) gegraben; doch wurde dieses Jahr nicht
aües warabi ausgegraben; bis zum folgenden 5. Monat hat man gegraben.32

Der Speisezettel der gewöhnlichen Menschen war ohnedies karg; Reis
und die übrigen Getreide und Soja kamen im Herbst auf den Markt. In
normalen Jahren behielten die Bauern davon nur einen kleinen Teil für
sich zurück, um die Aussaat des nächsten Jahres nicht zu gefährden. In
schlechten Jahren allerdings - wenn etwa im Sommer Überschwemmungen
oder Taifune die Ernte vernichteten - konnten sie kaum etwas in den
Handel geben. Die Herbstemte entschied über das Überleben im Winter.
Erst Ende Mai konnte die Gerste geemtet werden, kurz danach die Mungobohne;

in der Zwischenzeit müssten die Wintervorräte reichen, oder man
musste eben nach Kräutern und Wurzeln wie warabi und imo graben, die
auch in der Zeit vor der Herbstemte auf dem Speiseplan standen, so 1551

(Tenbun 20) vom 2. bis 5. Monat.33 Fiel die Herbstemte besonders schlecht

aus, bildete warabi zwangsläufig über Monate die Hauptnahrung, so 1533/4
(Tenbun 2) vom 8. bis zum 4. Monat des folgenden Jahres,34 also neun
geschlagene Monate lang.

32 Shimizu/Hattori 31
33 Shimizu/Hattori 53 f
34 Shimizu/Hattori 42



DAS MYÖHOJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 223

Insgesamt 28mal berichtet die Chronik zwischen 1466 und 1561 von
Hungerjahren, also in 95 Jahren rund jedes dritte Jahr. Die Überlebenden
waren natürlich geschwächt durch die vielen Hungersnöte, weswegen
epidemische Krankheiten verheerende Folgen hatten; Pocken suchten vor allem
die Kinder heim,351552 (Tenbun 23) starben viele Menschen an rätselhaften
Bauchschmerzen.36

Auch die Tierwelt wurde beobachtet, soweit es von Bedeutung schien.
Pferde und Rinder, die für die Landwirtschaft wichtig waren, wurden wie
die Menschen Opfer von Hunger und Epidemien.37 1476 (Bunmei 9) sollen
Hunde überraschend Steine, Bäume und Menschen angefallen und gebissen
haben 38 - vielleicht eine Tollwutepidemie. 1502 (Bunki 2) stiegen Affen
zum Sengen-Schrein von Fuji-Yoshida herab und tollten zwei Tage lang im
Schreinforst umher. Gleichzeitig, wird berichtet, nahmen Füchse Menschengestalt

an, besuchten Menschen in ihren Häusern und frassen sie auf.39

1504 (Eishö 1) sollen in Musashi Ratten eine Frau getötet und die Lebensmittel
in ihrem Haus aufgefressen haben.40 Ein besonderer Vorfall ereignete sich
1518 (Eishö 15) auf dem Berg Fuji:

Am 1. des 6. Monats tobte in diesem Jahr während der kultischen Bergbesteigung

(zenjö) ein unerhörter Sturm. 13 Püger kamen darin augenblicklich ums Leben.

Unterdessen kam aus dem Naiin-Bergheüigtum ein grosser Bär hervor und frass

drei Püger auf. Es gibt Leute, die meinen, dies sei kein Bär gewesen, sondern eine

grosse Dämonengottheit. Weü dies überaus merkwürdig ist, habe ich dies als

Erzählung aufgeschrieben.41

2.2 Fuji-Pilger

Mit dieser Anekdote wird der Blick auf ein Thema von eminenter
Bedeutung für die gesamte Region gelenkt: Die Fuji-Pilger. Zwar heisst es

im Fudoki der Provinz Hitachi (ca. 715) noch: »Auf dem Fuji no yama
fällt ständig Schnee, und man kann ihn nicht besteigen.«42 Im (etwa
gleichzeitigen) Manyöshü galt die auf dem Fuji vermutete Gottheit als

35 Daiei 3, Kyöroku 4, Tenbun 19
36 Shimizu/Hattori 56
37 Entoku 1, Meiö 1, Eishö 14
38 Shimizu/Hattori 12
39 Shimizu/Hattori 21 f
40 Shimizu/Hattori 23
41 Shimizu/Hattori 30
42 Hitachi no kuni fudoki, Tsukuba no köri. In: Nihon koten bungaku taikei 2:41



224 REINHARD ZÖLLNER

Schutzgott Yamatos (hi no moto no Yamato no kuni no shizume).43 Bereits
Mitte des 9. Jahrhunderts entstand mit der Gründung der Asama- oder
Sengen-Schreine in Fujinomiya (Prov. Suruga) und Ichinomiya (Prov.
Kai) die kultische Verehrung der Fuji-Gottheit; sie wurde identifiziert als
Konohanasakuya-hime, das ist die Tochter des Izanagi-Sohnes Öyamazumi
(»Der auf dem hohen Berg wohnt«) und Gattin des Amaterasu-Enkels
Ninigi. Als Urgrossmutter des Kaisers Jinmu ist Konohanasakuya-hime die
direkte göttliche Ahnfrau der japanischen Kaiseifamilie. Der Sengen-Kult
ist also mit dem Kaiserhaus eng verbunden.

Ganz in der Nähe des Sengen-Schreines von Fujinomiya spielte sich
dann 1193 ein Hauptstück der japanischen Literatur ab: als die Soga-Brüder
Jürö und Gorö während einer Jagdveranstaltang des Minamoto Yoritomo
am Fusse des Fuji ihren Erbfeind Kudö Suketsune töteten. Dies ist wohl die
berühmteste Jagd des japanischen Mittelalters geworden.44 Jagdglück wurde
damals übrigens als Beweis der Gunst der Berggottheiten verstanden45 -
die Begegnung mit Berggöttern in Gestalt grosser Tiere galt stets als
schicksalhaft. Deshalb liegt die Deutung des Myöhöji-ki über den Bären-
Dämon, der die Pilger tötete, völlig nahe.

Dass man den Fuji-Berg besteigen kann, weiss schon das Taketori
monogatari; in seinem letzten Kapitel heisst es, ein kaiserlicher Bote namens
Tsuki no Iwakasa habe den Gipfel des Fuji bestiegen, um von dort eine
Rauchbotschaft an die in den Himmel zurückgekehrte Kaguyahime zu senden.

Etwa in derselben Zeit liegen die historischen Anfänge des shugendö der
yamabushi, also derjenigen Religion, welche das Erklimmen von Bergen
und den Dienst an den Berggottheiten pflegt. Die yamabushi sind es im
wesentlichen, welche der Besteigung des Fuji-Berges in der Volksreligion
einen so hohen Stellenwert gesichert haben, wie ihn andernorts das Bad im
Ganges, die Hadsch nach Mekka oder die Fahrt nach Rom einnehmen.

Da auch Nichiren sich im 13. Jahrhundert direkt im Angesicht des Fuji,
auf dem Minobu-Berg, niederliess, besitzen also zahlreiche religiöse
Richtungen seit dem Altertum und Mittelalter eine besondere Sicht des höchsten

Berges Japans: Shintö, esoterischer Buddhismus und das mit beiden
verbundene shugendö, die Nichiren-Sekte. Wie das Myöhöji-ki nun zeigt,
führte dies bereits im 15. und 16. Jahrhundert zu einer Blüte des Wallfahrtswesens

und des Tourismus in der Fuji-Region.

43 Manyöshö319
44 Hierzu Ishü Susumu: Chösei no bushidan Shögakkan Nihon no rekishi 12). Shögakkan

1974.60-70
45 Ebd. 66



DAS MYOHÖJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 225

1496 (Meiö 5) soll Höjö Söun - Herr über die Provinz Sagami - den

Fuji besichtigt haben,46 1523 (Daiei 3) pilgerte Takeda Nobutora - Herr
der Provinz Kai - herbei.47 Im Jahr 1500 (Meiö 9) erwähnt das Myöhöji-ki
erstmals »unzählige Pilger«, die im sechsten Monat zum Fuji kamen. »Wegen
der Wirren im Kantö« seien diese allerdings über Subashiri in Suruga
aufgestiegen statt über Yoshida oder Kawaguchi - also schadeten die
Kriegswirren dem Pilgerbetrieb auf der anderen Bergseite in Kai.48 1539

(Tenbun 8) war dies umgekehrt: Der Krieg zwischen Sagami und Kai
zwang die Pilger, in Shimo-Yoshida Quartier zu suchen. Der Ansturm war
dort so gross, dass man dazu überging, Lagerplätze auszulosen.49 Danach
muss der Pilgerstrom etwas zurückgegangen sein, denn 1548 (Tenbun 17)
hiess es, im sechsten Monat seien so viele Pilger gekommen wie seit zehn
Jahren nicht mehr.50 Ähnlich gut müssen die Jahre 1553 (Tenbun 22),51

1555 (Tenbun 24)52 und 1560 (Eiroku 3) gewesen sein.53 1554 (Tenbun
23) meldeten sich allerdings gar keine Besucher.54 Der Zulauf schwankte
also stark; er hing von äusseren Faktoren ab wie Wetter und politischer
Lage. Deswegen waren auch Nachrichten über die politische Entwicklung
von grosser Bedeutung.

2.3 Die säkulare Deflation

Umgekehrt formuliert, besassen die Fuji-Pilger auch eine grosse Bedeutung

für die lokale Herrschaft. Wir können dies auf dem Umweg über die
Untersuchung der vielleicht spannendsten, im Myöhöji-ki überlieferten Daten
erschliessen.

Das Myöhöji-ki macht nämlich Angaben über die Preisentwicklung für
Agrarprodukte. Nicht in jedem Jahr - die früheste Angabe stammt von
1473 (Bunmei 5) -, nicht immer quantifiziert, ungleichmässig in der Auswahl
des aufgelisteten »Warenkorbes«, inkonsistent in der Berechnungsgrandlage.
Aber immerhin: Die vorhandenen Daten sind brauchbar, »selten und wert-

46

47

48

Shimizu/Hattori 18

Shimizu/Hattori 34

Yada 1984.161

Shimizu/Hattori 40

Shimizu/Hattori 51

Shimizu/Hattori 55

Shimizu/Hattori 58

Shimizu/Hattori 62

Shimizu/Hattori 56. Vgl. Yada 1984.158-165.



226 REINHARD ZÖLLNER

voll« nach dem Urteil Nagahara Keijis.55 Wie sind sie im einzelnen beschaffen?

- Die Preisangaben werden aus der Sicht der Konsumenten gegeben.
Wenn es heisst:

Dieses Jahr sind Kaufen und Verkaufen (urikai) teuer, und unsägüche Hungersnot
herrscht,56

dann ist dies die Perspektive der Käufer, nicht der Händler - die hätten
sich über hohe Gewinne sicher gefreut.

In diesem Frühling finden Kaufen und Verkaufen bei noch höheren Preisen statt als

im letzten Winter. Die Herbsternte fällt zwar gut aus. Doch wegen der Not im
Frühling sind die Leute, die nichts produzieren, trotz des guten Herbstes bis zum
kommenden Frühling noch ärmer dran.57

Nachdem wir diese Verbraucher-Perspektive erkannt haben, können
wir häufige Angaben der Quelle wie »Kaufen und Verkaufen sind gut«58

mit dem ebenfalls häufigen »Kaufen und Verkaufen sind billig«59 gleichsetzen;

der Gegensatz ist »teuer«,60 und als Steigerung bezeichnet »Kaufen
und Verkaufen findet nicht statt«61 katastrophale Marktzustände - allerdings
wohl unabhängig von der Perspektive. Bereits die simple verbale
Klassifizierung nach »billig« oder »teuer« ergibt als Zeitreihe ein erstaunliches
Ergebnis (Abb. 3). Demnach fallen alle notierten Teuerungen und
Handelsengpässe in die Zeit vor 1513; danach wird nur noch von billigen Jahren
berichtet.

- Zu den verbalen Klassifizierungen treten konkrete Preisangaben für
einzelne Güter. Dazu gehören Reis (enthülst - kome - und ungeschält -

momi), Gerste (ömugi), Weizen (komugi), Kolbenhirse (awa) und Hirse
(hie), Soja-(daizu) und Mungobohnen (azuki), gelegentlich auch Salz (shio),
sake, getrocknetes Gemüse und Papier62. Leider werden nicht immer
dieselben Güter angegeben, so dass die Zeitreihen lückenhaft sind; am häufigsten
wird der Preis für enthülsten Reis genannt, danach folgt Soja: Diese beiden
Güter scheinen für die Chronik am interessantesten gewesen zu sein.

55

56

57

58

59

60

61

62

Nagahara 1975.56

1477 (Bunmei 9), Shimizu/Hattori 12. Ähnüch 1483 (Bunmei 15), ebd. 13.

1506 (Eishö 3), Shimizu/Hattori 23

1485-87, 1494, 1497, 1517, 1520, 1525

1493, 1508, 1513-1515, 1522, 1529-1531, 1533, 1540, 1542-43, 1548-49, 1553-54,
1556, 1558-59, 1561

1477, 1483, 1499, 1505-6, 1509

1492, 1512

1492 (Meiö 1), Shimizu/Hattori 17; 1511 (Eishö 8), ebd. 26 f



DAS MYÖHOJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 227

billig 1

Abb. 3

Bilüge und

teure Jahre.

Punktiert:

Jahre mit
Münzauslesen teuer

kein
Handel "2

ct>
cti

in
I—»

KO

(JI
CTI

Die Art der Berechnung schwankt; mal wird angegeben, wie teuer eine
bestimmte Warenmenge ist, in anderen Fällen wiederum, wieviel Ware
man mit einer bestimmten Summe kaufen kann. In der allerersten Angabe
von 1473 (Bunmei 5) heisst es z.B.:

Enthülster Reis kostet 130 mon je shö, Kolbenhirse 70 mon, Gerste 60 mon.63

Später folgen Angaben wie:
In diesem Jahr [kostet] Reis 70, Gerste 60,64

und wir können nur aufgrund der Präzedenz annehmen, dass es sich hier
um Preise in mon je shö handelt.
Unvermittelt folgen dann Angaben wie:

Reis bekommt man bis zum 9. Monat 2 1/2 shö.65

Es wird nicht ausdrücklich gesagt, aber gemeint ist jeweils: Für 100 mon
bekommt man soundsoviel shö. Gelegentlich werden beide Berechnungsarten
sogar gemischt.66 Das zugrundegelegte Mass ist also ein shö; aber welches?
Da in Angaben wie »2 shö 2 hai«,61 »1 shö 1 hai«6% und »6 shö im
4-/fc«-Mass«69 die ungewöhnliche Bezeichnung hai benutzt wird, handelt es
sich offenbar um das in der Region übliche Gunnai-sÄö, welches am Ende

63 Shimizu/Hattori 12
64 1489 (Entoku 1), Shimizu/Hattori 17
65 1513 (Eishö 10), Shimizu/Hattori 27
66 Eishö 13, Eishö 16, Daiei 3
67 Daiei 5, Shimizu/Hattori 35
68 Kyöroku 2, Shimizu/Hattori 37
69 Tenbun 20, Shimizu/Hattori 54



228 REINHARD ZOLLNER

der Edo-Zeit das 2,5fache des Kyöto-shö betrag, also 45 /.70 Ein hai ist ein
Viertel Gunma-shö, also 11,25 l.11

Aus den Angaben lassen sich nun Zahlenreihen erstellen, die Aufschluss
über die Preisentwicklung während fast 100 Jahren erlauben. Um zu vermeiden,

dass eine einzige Ware mit denkbaren, produktspezifischen »Ausreissem«

ein verzerrtes Bild der Preisentwicklung insgesamt ergibt, habe ich
meine Statistik beschränkt auf diejenigen Jahre, für die Angaben über den
Reis- und den Sojabohnenpreis vorliegen. Es sind neun Jahre in dem
Zeitraum von 1504 bis 1554 (Abb. 4).

Obwohl es immer wieder »Ausreisser« gibt, in denen der Preis eines
Produktes ungewöhnlich hoch ist, ähneln sich die Trendkurven beider
Produkte über die Zeit stark; und sie zeigen eine einheitliche Tendenz:
Abwärts. Wir werden, mit den Worten von Kozo Yamamura, Zeugen
einer »säkularen Deflation«.72

mon/shô
100—

Preis so

BO..

152« 1530 15541504 1514 1516 1519 1520

Jahr

g Reis

Soja

Trend von
Soja

— Trend von
Reis

Abb. 4 Entwicklung der Preise für Reis und Sojabohnen in mon/shö nach dem Myöhöji-ki

70 Kai kokushi 1:2.127
71 Kommentar von Shimizu/Hattori S. 35, Anm. 19, und S. 54, Anm. 7.
72 Kozo Yamamura: From Coins to Rice. Journal ofJapanese Studies 14:2, S. 351



DAS MYOHOJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 229

Sehr schnell stellt sich nämlich heraus, dass die Preiskurve mit der
»Hungerkurve« (Abb. 2) nichts zu tan hat: Hunger ist in diesen Jahren
keine Funktion der Marktpreise. Das Myöhöji-ki weiss, warum:

Kaufen ist biltig. Käufer sind rar.73

Kaufen ist leicht, aber es mangelt an Bargeld. AUes ist bilüg.74

AUe trifft die nicht enden wollende Münzknappheit. Der Volksmund nennt sie

»Hunger und Durst nach Münzen« (zeni kekachi).15

Alles ist billig, aber keiner kann kaufen - kein Paradox, sondern praktische
Politik.

2.4 Haben sie umsonst gekämpft?

Die Münzknappheit ist Ergebnis einer bestimmten Herrschaftstechnik:
der Münzauslesen (erizeni). Sie besteht darin, dass der regionale Herrscher
»schlechte Münzen« (akusen) als Zahlungsmittel ausschliessen oder ihren
offiziellen Kurs gegenüber »guten« Münzen festsetzen konnte. 1529 gab es

bereits »gesetzliche Bestimmungen der Provinz Kai über schlechte Münzen«
(Köshö akusen hatto), und der lokale Oberherr der Tsura-Region verlangte
damals, dass ihm die »schlechten« Münzen übergeben werden sollten, welche
die Fuji-Pilger in die Spendenkästen warfen.761565 forderte die Verwaltung
der Provinzherren Takeda den Sengen-Schrein am Fuji-Berg auf, schlechte
Münzen zum Kauf von Gewehrkugeln abzuführen.77 Schlechte Münzen
durften auf den öffentlichen Märkten der Provinz ausdrücklich nicht benutzt
werden78 - die Regional- und Landesherren konnten nach Belieben
Wechselkurse zu den von ihnen akzeptierten Münzen festlegen und sich
dadurch Bargeld beschaffen, das sie in anderen Provinzen ausgeben konnten,
um sich z.B. mit Waffen einzudecken. Denn auch das Myöhöji-ki weiss:

In anderen Provinzen kann man günstig [Geld] eintauschen.79

So entpuppen sich Wallfahrtszentren und überregionale Märkte als höchst
willkommene und billige Devisenquellen für die Herrschaft. Zudem werden

73 Eishö 10 (1513), Shimizu/Hattori 27
74 1514 (Eishö 11), Shimizu/Hattori S. 27
75 1530 (Kyöroku 3), Shimizu/Hattori 38. Derselbe Ausdruck auch Tenbun 2, Tenbun 3,

Tenbun 11, Tenbun 23, Köji 2
76 Kai kokushi 1:2.99 (Eiroku 2)
77 Köfu-shi-shi, shiryö-hen 1:399. 653 f (Eiroku 8)
78 Köshö hatto no snidai 42; vgl. Hayashi Sadao: Shingen hatto no hakkutsu. Shin jinbutsu

öraisha 1980. S. 295-300
79 1515 (Eishö 12), Shimizu/Hattori 28



230 REINHARD ZOLLNER

Passierscheine verkauft, Wegezölle kassiert und die Spendengelder
zwangsverwaltet - wie sich am Fuji und am Minobu, den beiden Zentren religiösen
Lebens in Kai, erweist, ist die Herrschaft über solche Zentren eine Goldgrube.
Aber nur für die Herrscher.

Dies ist nicht das einzige, was das Myöhöji-ki über die herrschaftliche
Struktur seiner Region und Zeit mitteilt. Wir sehen unterschiedliche Bevöl-
kerungsgrappen beschrieben: »Die Menschen« (jinmin) insgesamt treffen
Krankheiten und Naturkatastrophen.80 Es sind aber die »gemeinen Leute«
(jige), die hungern81 oder aus ihren Dörfern fliehen, während die Herren
(tono oder samurai-domo) einander befehden.82 Ihnen erlegt die Herrschaft
Abgaben auf, über welche sie bitter klagen.83 Aber diese gemeinen Leute
sind nicht immer nur die leidenden Subjekte der Geschichte. 1475 können
sie den Herrn von Kawaguchi verjagen.84 Erst danach entsteht in Yoshida
eine städtische Siedlung,85 eine Pilgerstadt eben, die 1554 (Tenbun 23)
bereits 1000 Häuser gezählt haben soll86 und als deren Bewohner wohl
»Mönche, Priester, gemeine Leute und Entlaufene«87 zu gelten haben. Die
Befreiung von der Herrschaft ist nicht auf Dauer; 1496 »besucht« Höjö
Söun Yoshida; 1501 werden seine Leute von Provinzialen aus Kai aus der
Yoshida-Burg geworfen88. Söun hat sich also vordem in Yoshida festgesetzt.
Drei Jahre später wird deutlich, dass die Herrschaft über Yoshida jetzt bei
der Familie Kobayashi liegt,89 Vasallen der regionalen Herrscherfamilie
Oyamada. Als 1510 (Eishö 7) Takeda Nobutora nach heftigen Kämpfen
sich mit den Oyamada einigt und ihr Oberherr wird, atmen alle Menschen
- »gemeine Leute und Samurai« -90 auf und freuen sich: Zu früh, denn
dem Plündern und Brandschatzen im Krieg folgt die herrschaftliche
Ausbeutung im Frieden, ohne dass die äussere Sicherheit verlässlich hergestellt
wäre. Bereits zwei Jahre später berichtet das Myöhöji-ki erstmals von

80 Bunmei 14, Chökyö 2, Chökyö 3, Entoku 1, Eishö 8
81 Eishö 12
82 Eishö 13

83 Tenbun 18, Shimizu/Hattori 53; Tenbun 20, ebd. 54; Tenbun 22, ebd. 55
84 Bunmei 7
85 Bunmei 12: Torii in »Fuji Yoshida«, die erste Erwähnung Yoshidas überhaupt (Shimizu/

Hattori 13); Meiö 3/4: »Yoshida-mura« (ebd. 17 f).
86 Shimizu/Hattori 57
87 Tenbun 22, Shimizu/Hattori 55
88 Bunki 1, Shimizu/Hattori 21
89 Bunki 4, Shimizu/Hattori 22. Vgl. Eishö 4 (ebd. 24).
90 Shimizu/Hattori 26



DAS MYÖHOJI-KI ALS QUELLE DER SOZIALGESCHICHTE 231

Münzauslesen. Ortsansässige kleine Herren usurpieren überdies Rechte der
Kommune: Ein Prozess ums Wasser kann vor dem Gericht der Oyamada
gewonnen werden,91 ein weiterer um einen Brunnen vor dem Gericht der
Landesherren Takeda.92 Um der Unbill (hibun) ihres lokalen Herrn
Kobayashi zu wehren, wenden sich die Leute von Yoshida erneut an die
Oyamada, welche die Sache verschleppen; wiederum gibt das Takeda-Gericht
ihnen Recht.93 Weiter versucht Kobayashi, Hand an den Schreinforst von
Yoshida zu legen, um Bauholz zu erhalten. Widerstand flammt auf, erneut
erhalten die Yoshida-Leute Recht.94

So füllt sich die Chronik mit Berichten vom alltäglichen, unaufhörlichen
Kampf gegen eine räuberische Obrigkeit, als ob nicht der Kampf gegen
eine oft widrige Natur schon genug wäre. Ohne Quellen wie das Myöhöji-ki
wussten wir nicht viel von den Beschwernissen, Niederlagen und kleinen
Triumphen dieser Menschen von Yoshida; ohne das Myöhöji-ki müssten
wir auch an sie Jacob Burckhardts entsetzliche Frage an vergessene Völker
stellen: »Haben sie umsonst gekämpft?«95 Wir wissen zwar nicht, wer uns
diese Berichte überliefert hat; aber wir verdanken den Schreibern die
Möglichkeit, auf Burckhardts Frage zu antworten.

91 Tenbun 2, Shimizu/Hattori 42
92 Köji 2, Shimizu/Hattori 59
93 Ebd.
94 Köji 3 bis Eiroku 2, Shimizu/Hattori 60 f
95 Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart 1978. 265


	Das Myōhōji-ki als Quelle der mittelalterlichen Sozialgeschichte

