
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Michizane und die Kannon von Hase : ergänzende Anmerkungen zum
mittelalterlichen Tenjin-Kult

Autor: Gülberg, Niels J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE

- ERGÄNZENDE ANMERKUNGEN ZUM MITTELALTERLICHEN
TENJIN - KULT -

Niels J. Gülberg, München

Sugawara no Michizane (845-903), Dichter und Staatsmann, dessen
tragisches Ende (Tod im Exil) schon bald nach seinem Ableben für eine reiche
Legendenbildung sorgte, ist in jüngster Zeit auch im Westen zum Gegenstand
japanologischer Stadien geworden. So hat Robert Borgen 1986 eine umfangreiche

Monographie über die Figur des historischen Michizane vorgelegt,
während sich Stanca Scholz 1991 mit den Metamorphosen der Legendenfigur
im Nö-Spiel auseinandersetzte. Unbeachtet blieb jedoch die Verbindung
der Tenjin-Legende mit dem Tempel von Hase, dessen zentrale Verehrungsfigur,

die elfköpfige Kannon, spätestens seit Beginn der Kamakura-Zeit als
"Urständ" (honji) des Tenman Tenjin galt.

A. Die Institutionalisierung des Tenjin-Kultes in Kitano

Die rasche Transformation Michizanes in eine Rachegottheit, befördert
durch zahlreiche Unglücke derer, die sich bei Lebzeiten gegen ihn gestellt
hatten, machte einen Kult notwendig, der zur Besänftigung des Zornigen
führen sollte. Die Gründung eines Tempels im fernen Dazaifu, dem Anrakuji,
die schon gleich nach dem Tod Michizanes im Jahre 905 erfolgte, hatte
sich nämlich als nicht zureichend erwiesen. So wurde im Laufe des 10.
Jahrhunderts in der Nähe der Hauptstadt der Schrein von Kitano gegründet,
der bald zum Zentrum der Tenjin-Verehrung wurde, da ab 976 Michizanes
Nachfahren für den Kult offiziell zuständig waren und ihre Pflicht nicht
vernachlässigten. Über die Gründung des Schreins gibt es zahlreiche
Geschichten, die - wie so häufig bei derartigen Ursprangsiegenden - zwar
vorzüglich datiert sind, aber kritischer Überprüfung kaum standhalten.
Uns soll hier aber nicht der historische Wahrheitsgehalt dieser Geschichten,
sondern ihre Elemente interessieren, da sie zum Teil später im Zusammenhang
mit dem Tempel von Hase wiederbegegnen.

Über die Anfänge des Schreins ist ein "Bericht des Mönches Saichin
vom Kitano-Tempel" (Kitanojisö Saichin kimori) überliefert (Abschriften
um 1220 und aus dem 14. Jahrhundert; siehe MAKABE 1978: 10-12 u.
29f.), demzufolge

1.947 aufgrund eines Orakels durch den siebenjährigen Sohn des
Schreinpriesters Yoshitane aus Hira / Provinz Ömi der Schrein gegründet wird;



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 203

2. 959 der Kanzler zur Rechten Fujiwara no Morosuke eine Götterhalle
errichtet; und

3. 976 Sugawara no Fumitoki als Sippenältester von der Zentralregierang
damit beauftragt wird, ähnlich wie für den Anrakuji in Kyüshü auch für
Kitano Sorge zu tragen.

Niedergeschrieben wurde dieser Bericht angeblich am 29. Tag des sechsten

Monats Eikan 2 (984). Dieses Datum ist nicht ganz ohne Anhalt in der
Geschichtsschreibung, da zu diesem Zeitpunkt Sugawara no Sukemasa (925-
1009) eine Bittschrift für den Anrakuji verfasst hatte (vgl. Kokon chomonjü
1/6). Der Verfasser des Berichtes, der Mönch Saichin (westliche Beobachter
erinnert der Name an Saichö, s. BORGEN 1986: 321 und SCHOLZ 1991:

21), lebte laut eigener Angaben schon vor der Schreingründung mit zwei
anderen Mönchen (Högi und Chinsei) im 'Morgensonnentempel' (Asahidera)
beim Pferdeplatz der Leibgarde zur Rechten, d.i. in Kitano, und wird 976
offiziell zur Amtsführung bestallt. Da er in keinen anderen Quellen erwähnt
wird, lässt sich weder über seine Herkunft noch über seine Schulzugehörigkeit
etwas Sicheres sagen.

Diese Gründung scheint manchen noch nicht früh genug gewesen zu
sein, und so gibt es eine weitere Version, nach der Michizane sich schon
fünf Jahre vorher Tajihi no Ayako, einer armen Frau aus der westlichen
Hälfte der Hauptstadt (traditionell das Armenviertel) eröffnet habe, die
daraufhin ein Provisorium errichtete.

Mit dem allmählichen Verblassen des Rachegeistcharakters wandelte
sich auch der Inhalt des Tenjin-Kultes. Michizane wird zum von den
Literaten verehrten Patron der Schönen Künste, dessen Verehrung sich
positiv auf die eigenen Talente auswirken soll. Er erhält nicht nur postum
hohe Ämter und Ränge (993), sondern auch die Ehre, beginnend im Jahre
1004 mit Ichijö tennö, Ziel kaiserlicher Ausfahrten zu werden. Doch die
erstaunlichste Transformation ist wohl die zur Manifestation des Bodhisattvas
der grossen Barmherzigkeit, Avalokitesvara.

B. Tenjin als 'Herabgelassene Spur' (suijaku) der Kannon

Das berühmte Diktam Jiens, der im Gukanshö (1220 entstanden) über
Michizane schreibt,

"Tenjin ist ohne Zweifel eine Manifestation (kegen) der Kannon; er gedachte, das

Königsgesetz in dieser Zeit des Abnehmenden Gesetzes (matsudai no öbö) aus

nähester Nähe zu beschützen",

ist in der Kamakura-Zeit kein Einzelfall. Da diese Verknüpfung letztlich in
engen Zusammenhang mit der Übertragung des Tenjin-Kultes nach Hase
zu sehen ist, wollen wir hier der Frage nach der Entstehungszeit nachgehen.



204 NIELS J. GULBERG

Problematisch ist wiederum, dass auch in diesem Fall Wahrheit kaum von
Dichtung zu trennen ist. Die früheste Datierung findet sich in einer Version
des Kitano tenjin engi, die im Anrakuji in Kyüshü überliefert worden ist.
Dort wird am Ende, nach dem Bericht über die Ausfahrt Ichijö tennös
nach Kitano, von einer Traumeröffnung Öe no Masahiras (952-1012)
berichtet. Zunächst zitiert der Bericht recht getreu die Anfangszeilen von
Masahiras Opfergebet (saimon) aus dem Jahre 1012 (Kankö 9/6/25), die
jener drei Wochen vor seinem Tod auf dem Krankenbette für die Darbringung
von Opfern am Schrein von Kitano verfasst hatte (enthalten in Honchö
monzui XIII, dt. Übersetzung bei FRIEDRICH 1982: 57), um dann hinzuzufügen,

dass Masahira in der Nacht den Tenjin im Traume sieht, der ihm
verkündet, sein Urständ (honji) sei die Kannon (MAKABE 1978: 158).

"Von dieser Zeit an wurde der Tenjin von Kitano als Herabgelassene Spur der

Kannon bekannt."

Da der honji-suijaku-Glaaben erst im 12. Jahrhundert grössere Verbreitung

fand, dürfte die Traumeröffnung eine Erfindung späterer Zeit sein,
zumal auch die Vergeblichkeit von Masahiras Opfer beim Publikum schon
in Vergessenheit geraten sein muss, um keinen Schatten auf den insbesondere
Krankheiten abwendenden Urständ zu werfen. Ein sicheres Datum der
Verknüpfung von Tenjin und Kannon lässt sich nicht finden, doch ab Ende
des 12. Jahrhunderts mehren sich die Versuche, Michizane mit dem Tempel
von Hase und dessen Kannon zu verbinden.

C. Der Tempel von Hase und die elfköpfige Kannon

In einem Tal gelegen, das vom südlichen Teil der Yamato-Ebene bei
der Stadt Sakurai bis weit in Richtung Ise führt, ist der Tempel von Hase
heute als Haupttempel der auf Kakuban (1095-1143) zurückgehenden Buzan-
Schule des Shingon-Buddhismus bekannt. Zur Buzan-Schule gehört der
Tempel jedoch erst seit 1587, vorher war er zunächst Zweigtempel des

Tödaiji in Nara, ging dann 990 (vgl. Tödaiji betta shidai) in Besitz des

Köfukuji über und wurde mit der Gründung des Daijö'in im Jahr 1087
innerhalb der Organisation des Köfukuji dem letzteren als Zweigtempel
zugeordnet. Der Wechsel des Besitzes vom Tödaiji zum Köfukuji hatte zur
Folge, dass sich nicht nur die Schulzugehörigkeit (von der Kegon- zur
Hossö-Schule) änderte, sondern auch die Zuwendungen des Regentenhauses
der Fujiwara, die den Köfukuji als ihren Haustempel betrachteten, von nun
an die Regel wurden. (Pilgergänge zum Hasedera waren zwar schon seit
Beginn der Heian-Zeit in Mode, doch erst mit Fujiwara no Yorimichis
Besuch im Jahre 1012 setzte ein intensiverer Kontakt des Regentenhauses ein.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 205

Im Jahr 1024 zog sich Fujiwara no Michinaga für sieben Tage zur Klausur
in den Tempel von Hase zurück).

Direkte Kontakte des historischen Sugawara no Michizane zum Tempel
von Hase lassen sich zwar nicht eindeutig nachweisen, die Legende verknüpft
ihn aber umso enger mit dem Tempel. So soll Michizane etwa der Autor
des Hasedera engi mon (auch: "Hasedera engi"; vgl. GShR 24: 454-462)
sein. Das Hasedera engi mon, nach dem Kolophon von Michizane vorgeblich
im Jahre 896 (Kanpyö 8/2/10) niedergeschrieben, berichtet von der Gründung
des Tempels, die auf einen kaiserlichen Erlass Tenmu tennös (reg. 673-686)
hin von dem Heiligen Dömyö vom Gufukuji betrieben worden sein soll.
Ausführlich befasst sich der Text mit dem Heiligen Tokudö, dem Gründer
der Kannon-Halle. Inhaltlich ist das nicht ganz neu, da bereits Minamoto
no Tamenoris Sanbö ekotoba von 984 davon berichtet hat (vgl. KAMENS
1988: 320ff). Aufgrund der zitierten Werke hatte schon der Kokugaku-
Gelehrte Ban Nobutomo (1773-1846) die Echtheit der Zuschreibung
bezweifelt; heute geht man von einer Entstehungszeit in der zweiten Hälfte
des 12. Jahrhunderts aus.

Michizanes Hasedera engi mon war eine der wichtigen Quellen für das
Hasedera reigenki (ZGShR 27/2: 179ff), einer Sammlung von
Mirakelerzählungen, die zwischen 1200 und 1209 entstand. Das Hasedera reigenki
bindet erstmals Michizane vollständig in den eigenen Kult ein. Geschichte 8

des ersten Buches berichtet von einer Traumeröffnung, in der Michizanes
Grossvater Kiyotada ihm erscheint und verkündet, in Potalaka, dem
legendären Paradies der Kannon im Süden, wiedergeboren zu werden, falls
Michizane in Hase für ihn das Lotossutra lesen lasse, woraufhin Michizane
am Jahrestag des Todes des Grossssvaters 898 (Shötai 1/10/27; Fehler für
17?) nach Hase pilgert, um dessen Wunsch zu erfüllen.

Neben dieser biographischen Legitimation berichtet die elfte Geschichte
des ersten Buches von der Manifestation des Tenjin in Hase und der Gründung
eines eigenen Tenjin-Schreines, den Yoki Tenmangü (ZGShR 27/2: 206ff):

Zur Regierungszeit des Kaisers Suzaku lebt in Hase der Vorsteher der Götterhalle

Takemaro, der, obgleich Laie, wie ein Mönch die Gebote einhält. In der Nacht des

18. Tages des neunten Monats, Tengyö 9 (946) wird ihm vor der Kannon-HaUe im
Traum eröffnet, dass eine Gottheit, die sich 'Grossmächtige Wunderwirkende
Gottheit' (daiiken no kami) nennt, die Kannon von Hase treffen möchte. Zwei

Tage später kommt ein alter Mann von sechzig Jahren an Takemaros Haus vorbei

und Takemaro erkennt in ihm die sich im Traum offenbarte Gottheit. Er folgt dem

Mann und wird Zeuge, wie jener sich zum Schrein der Schutzgottheit von Hase,

Takikura gongen, begibt und sich dieser als "Ich bin der Kanzler zur Rechten im
wiridichen zweiten Rang, die HimmelerfüUende Himmelsgottheit, Sugawara N.N."
vorsteUt und bekennt, die Kannon von Hase treffen zu woUen. Durch die grundlose



206 NIELS J. GULBERG

Verbannung ins Dazaifu habe er nämlich ein böses Herz erweckt und anderen

Menschen Schaden zugefügt, weshalb ihn jetzt die schuldige Verstrickung belaste.

Die bisherige Schutzgottheit überlässt ihm daraufhin bereitwülig die Gegend des

Tempels und zieht sich selbst tief in die Berge zurück, nachdem sie Tenjin einen

grossen Kiefernbaum als Wohnstätte zugewiesen hat. Der Name für die neue

Wohnstätte leitet sich von der Anweisung der Schutzgottheit her: "Unterhalb jenes

Kiefernbaums ist als Gipfel der Mandala der Ursachen ein rechter Boden, um von
den Irrtümern abzustehen und das Gute zu praktizieren (danwaku shüzen no yokiji
nari)". In den ersten drei Jahren noch ohne eigenes Gebäude, errichtet Takemaro

im siebten Monat des Jahres 948 unter dem Kiefernbaum ein Schatzhaus. Der

Bericht von der Gründung schliesst ab mit der Feststellung: "Überhaupt ist die

Gottheit von Kitano eine Manifestation (kegen) der elfköpfigen Kannon".

Bemerkenswert an dieser Ursprangsgeschichte ist die Datierung, die
wohl absichtlich etwa neun Monate vor der durch Saichin beschriebenen

Orakelverkündung für den Schrein von Kitano angesetzt wurde. Da der
neue Schrein, dessen Existenz vor dem Hasedera reigenki nicht belegbar
ist, in Konkurrenz zu dem in Kitano tritt, muss ihm eine Tradition verpasst
werden, die ehrwürdiger erscheinen kann. Diese Ursprangsgeschichte findet
im Mittelalter grössere Verbreitung. Sie findet sich z.B. als 9. Geschichte
des dritten Buches in der setsuwa-Sammhing Sankoku denki (um 1407) und
wird in einer Version des Wörterbuchs Iroha jiruishö zitiert. Eine eigenständige

Version aus der Muromachi-Zeit ist unter dem Titel Kanshin Hasezan

yögö ki überliefert. Diese Version verdient auch deshalb Beachtung, da sie
den Mönch Saichin, über den frühere Quellen nichts zu berichten wussten,
vor seiner Tempelgründung in Kitano zunächst in Hase eine Traumeröffhung
haben lässt, um damit den Vorrang des eigenen Tenjin-Kultes herauszustreichen

(ZGShR 3/1: 335):
"Zur Regierungszeit des Kaisers Murakami [reg. 946-967] lebte der Mönch Saichin.

Er erlangte einen wunderbaren Traum, in dem ein göttliches Wesen sich ihm

offenbarte, worauf er von Chikushi aus herkam und zum Tempel von Hase pügerte.

Dort verweüte er in der Kannon-Halle. Hoffnungsvoll wartete er sieben Tage und

sieben Nächte, denn er wollte aus der Nähe den Grossbarmherzigen Bodhisattva

lebendigen Leibes sehen. Als sich die Frist der sieben Tage erfüllt hatte, kam aus

dem Schatzhaus her eine Stimme, die ein japanisches Gedicht vortrug, welches

lautete:

Kakuraku no Der Buddha des

Hatsuse no fera no Tempels im verborgen gelegenen

hotoke koso Tal von Hase

Kitano no kami to manifestierte sich als

arawarenikeri die Gottheit von Kitano.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 207

Anhand dieses Gedichtes erkannte Saichin, dass der Urständ der Sugawara-Gottheit
(kanshin) die elfköpfige Kannon ist. Schliesslich erreichte [Saichin] den Pferdeplatz
der Leibgarde zur Rechten bei der Hauptstadt und er und Ayako von der Siebten

Querstrasse errichteten mit vereinten Kräften den Schrein für die Gottheit von
Kitano. Nebenan nahm er in einer Grashütte seine Wohnstatt. Diese wird einfach

'Morgensonnentempel' genannt."

Die elfköpfige Kannon, die in den genannten Quellen als Urständ (honji)
des Tenjin erwähnt wird, ist eine der zahlreichen Erscheinugsformen des
Bodhisattva Avalokitesvara, die ikonographisch von hindhuistischen Gottheiten

beeinflusst ist und insbesondere in den Schulen des esoterischen
Buddhismus verehrt wird. Ihren Namen hat sie von den elf zusätzlichen Köpfen,
die um den Hauptkopf angeordnet sind: am Scheitel ein Kopf des Tathâgata;
zur Stirnseite drei milde lächelnde Bodhisattvamasken; zur linken Seite die
drei sog. "Zornesaugenmasken", die Übel abwehren sollen; zur rechten
Seite drei gestrenge Gesichter mit nach oben weisenden Eckzähnen, die den
Menschen zum Praktizieren des Guten anhalten sollen; und auf der Rückseite
ein in Gelächter ausbrechendes Gesicht, das die schlechten Taten der Menschen
tadeln soll. Die Anfange der Verehrung der elfköpfigen Kannon in Japan
lassen sich bis in das frühe achte Jahrhundert zurückverfolgen, und obwohl
die Verehrung in ganz Japan verbreitet ist, war seit Beginn der Heian-Zeit
die Kannon des Tempels von Hase das herausragendste und am meisten
verehrte Beispiel. Aus diesem Grand ist die Annahme berechtigt, auch bei
nicht explizit auf Hase bezogenen Aussagen über den vergöttlichten Michizane,

sofern er mit der elfköpfigen Kannon in Verbindung gebracht wird,
einen Zusammenhang mit dem Tempel von Hase zu unterstellen. (Die
elfköpfige Kannon ist im mittelalterlichen Tenjin-Kult zwar der häufigste,
nicht aber einzige "Urständ". Unter anderem werden auch die Kuse Kannon
und Tamonten, der Glücksgott Vaisravana, genannt.)

Die Symbiose von Tenjin und Kannon, wohl weniger aus Wesensverwandtschaft

als aus Machtinteressen einer bestimmten Partei geboren, fand zahlreiche

Ausdrucksformen.So birgt die 1259 entstandene Tenjin-Figur des Yoki
Tenmangü, ein sog. "Zorniger Tenjin", im Inneren ein kleines Modell der
Kannon von Hase (vgl.SHIMONAKA 1981:421). Das Mittelalter lässt Michizane

zum Autor eines dreiteiligen Jüichimen kannon köshiki werden (Text
siehe KITANO BUNSÖ 1: 154ff.), obwohl letzteres wohl erst nach 1200
entstanden ist (s. GÜLBERG 1994). Michizane soll auch eigenhändig ein
Bildnis der elfköpfigen Kannon gemalt haben, das in Anotsu/Ise aufbewahrt
wird (Angabe n.TANAKA 1914b:35). Auch in der Tenjin-Verehrung fand
der Urständ seinen festen Platz, wobei dem Schrein von Kitano, ungeachtet
der Förderung der Konkurrenz, eine wesentiiche Rolle zukommt.



208 NIELS J. GÜLBERG

D. Tenjin köshiki

Die häufigste Form der mittelalterlichen Tenjin-Verehrung waren die
sogenannten Tenjin kö. Wenn man von Tenjin kö spricht, ist zu beachten,
dass es sich um einen zweideutigen Begriff handelt: zum einen meint es
eine besondere, ursprünglich rein buddhistische, liturgische Form (die sog.
köshiki, vgl. dazu GÜLBERG 1993), zum anderen Bünde von Gläubigen,
die sich zur gemeinsamen Tenjin-Verehrung zusammengeschlossen hatten.
Von den Tenjin kö im ersteren Sinne sind uns im wesentlichen nur die
liturgischen Texte überliefert, während für die Bünde NAGAJIMA 1944

Quellenmaterial aus dem 14. und 15. Jahrhundert zusammengetragen hat.
Bei den köshiki handelt es sich um eine Form der buddhistischen Liturgie,

die ihre Anfänge im späten 10. Jahrhundert (Genshin und sein Schüler
Kakuchö) hat, aber vor allem im 12. und 13. Jahrhundert ihre höchste
Blüte erlebte. Ein köshiki ist zwar chinesisch notiert, wird aber japanisch
gelesen und ist so auch für den Laien verständlich, insbesondere da die
Lesung des Textes vor bestimmtem Publikum und in regelmässigen Abständen

(meist monatlich) erfolgt. Der Verehrungsgegenstand (honzon) ist in der
Regel eine Buddha- oder Bodhisattvafigur, bzw. ein Schulgründer, die auf
einem Rollbild abgebildet sind, welches im Zentrum der Zeremonie steht.
Der Text der Lesung wird in einem melodischen Rezitativ vorgetragen und
wird, sofern es sich um einen mehrteiligen Text handelt, jeweils von einem
Chor buddhistischer Preislieder in chinesischer Sprache unterbrochen.

Die Zahl der Tenjin köshiki ist schwer abschätzbar, da die Erforschung
der köshiki-Überlieferung noch in den Anfängen steckt, doch lassen sich
vier verschiedene Texte identifizieren. Bei zweien handelt es sich um
relativ kurze einteilige Texte, von denen einer durch die Aufnahme in die
Sammlung des Zoku gunsho ruijü (maki 57) grösseren Bekanntheitsgrad
erreicht hat, bei den restlichen Texten um einen dreiteiligen und einen
fünfteiligen Text. Die Entstehungszeiten dieser Texte sind weitgehend
unbekannt (nur der fünfteilige Text, ein Werk des Sugawara no Tamenaga,
1158-1246, ist nach Selbstaussage des Autors im Darlegungsteil, hyöbyaku,
im Sommer des Jahres Genkyü 1, d.i.1204, datierbar). Da aber in der
Entwicklungsgeschichte der köshiki die sogenannten jingi köshiki, d.i. Lesungen,
die den shintoistischen Erd- und Himmelsgottheiten gewidmet sind, erst ab
Ende des zwölften Jahrhunderts aufkommen (Jökeis [1155-1213] köshiki
für den Kasuga gongen und Jiens [1155-1225] Sanno köryakushiki gehören
zu den frühesten Beispielen), ist es sicherlich nicht falsch, die Entstehung
der Tenjin itö im 13. Jahrhundert zu vermuten. Gestützt wird diese Vermutung
unter anderem dadurch, dass der Zoku gunsho ruijü-Text in anderen



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 209

Überlieferungen bis auf das frühe 14. Jahrhundert zurückverfolgbar ist
(die Abschrift aus dem Manju'in in Kyoto ist auf das Jahr 1318 datiert;
vgl. UDAKA 1990).

Mit zumindest vier Texten sind die Tenjin kö neben den Sanno köshiki
die grösste Gruppe unter den jingi köshiki, was sicherlich auf die grosse
Verbreitung des Tenjin-Kultes in ganz Japan zurückzuführen ist. Da es an
konkreten Beschreibungen über den Ablauf der Lesungen fehlt, lassen sich
darüber nur Vermutungen aussprechen; die Forschung hat sich bisher
ausschliesslich auf die Äusserungen Sugawara no Tamenagas verlassen,
ohne diese jedoch durch anderweitiges Material zu untermauern. Im
Darlegungsteil von Tamenagas Tenjin köshiki (Texte in KITANO BUNSÖ 1,

265 ff., MAKABE 1978, 311 ff. u.a.) heisst es gegen Ende:
"Um daher die Macht der Himmelerfüllenden Himmelsgottheit zu schmücken, wurde

vom Sommer des Jahres Genkyü 1 [1204] an damit begonnen, in dem Schrein im
Norden der Hauptstadt allmonatlich am achtzehnten Tag eine Versammlung einzurichten.

Auf dem Platz der Lesung vor der Heüigen Halle versammelt sich aUe Welt
und zieht die Wahrheit des einzigen Herzens heran. Bisweüen gibt es einen Ling
lun [legendärer Musiker und Instrumentenbauer zur Zeit des Gelben Kaisers; vgl.
die Frühlings- und Herbstannalen], der Blas- und Saiteninstrumente spielt, bisweüen

gibt es einen Yao t'iao [eigentlich 'tief, elegant' etc.; hier in Entsprechung zu Ling
lun als Personenname aufgefasst?], der Gesang und Tanz veranstaltet. Bisweüen

gibt es auch einen Menschen, der die Worte der Literaten dichtet und diese übersendet

Und bisweüen gibt es einen Kameraden, der nur um des Lauschens und der

Freudigen Nachfolge willen dorthin gepügert ist. Die Aufnahme durch die Erlauchte

Gottheit steht ausser Zweifel, die Wünsche und Hoffnungen aUer Menschen werden

jeweils erfüüt. Nun aber ist das Alter (rekisü) des gegenwärtigen Heüigen Herrschers

[Tsuchimikado tennö] ohne Begrenzung, die Wünsche des Exkaisers [Gotoba'in]
sind aüe erfüüt. (...)"

Demnach musste ab dem Sommer 1204 allmonatlich am 18. Tag ein
Tenjin kö im Schrein von Kitano abgehalten worden sein. Den weiteren
Angaben zufolge wurde die Lesung von der Aufführung höfischer Instrumentalmusik

(gagaku), von Gesang und Tanz (wohl im Stil der saibara) und
von Gedichtsgaben (den sog. höraku, Opfergaben an die Gottheit) begleitet.

Die fünfteilige Lesung aus dem Jahr 1204 ist vermutlich das älteste
unter den Tenjin kö-Werken. Bemerkenswert ist, dass mit Tamenaga der
damals grösste Gelehrte aus dem Haus der Sugawara unternimmt, eine für
den Tenjin-Kult neue Gattung zu erschliessen. Natürlich gehörte es seit 976
zu den offiziellen Aufgaben der Sugawara, für die Tenjin-Verehrung in
Kitano Sorge zu tragen, und so scheint es nur selbstverständlich, dass die
Verehrungsform der köshiki, die sich Ende des 12. Jahrhunderts zu einer
modehaften Massenerscheinung entwickelt hatte, in den Kult integriert



210 NIELS J. GÜLBERG

wurde. Die Begleitung einer Lesung durch höfische Instrumentalmusik ist
keine Neuerung, sondern findet sich erstmals in dem 1114 entstandenen

Junji öjö köshiki, das die üblichen buddhistischen Preislieder (gäthä) durch
höfische saibara-Lieder mit neuen Texten ersetzt hat (vgl. dazu GÜLBERG
1993: 264). Diese kangenkö, Lesungen mit Instrumentalmusik, sind zwar
nicht die Regel, doch unter den Tenjin kö anscheinend häufiger gewesen,
da es auch im Darlegungsteil der dreiteiligen Lesung heisst (nur
handschriftlich überliefert; Gyosan sösho 90, No. 097, undatiert):

"Daher soü hier ob der aümonatlichen, unabänderlichen Befleissigung eine von
Musik (gigaku) begleitete Vorlesung dargelegt werden (...)".

Problematischer ist die Angabe, dass die Lesung von Gesang und Tanz

begleitet wurde. Zwar legt etwa die Verwendung von saibara-Melodien
nahe, dass wie bei der höfischen Inszenierung nicht nur gesungen, sondern
auch getanzt wurde, doch fehlt es derzeit noch an genügendem Belegmaterial.
Für die shari kö, d.i. Lesungen, in denen eine Buddhareliquie im Zentrum
steht, die das damalige Regentenhaus zwischen 1195 und 1212 veranstaltete,
hat Tani Tomoko kürzlich nachgewiesen, dass es bei dieser Gelegenheit
auch Tanzaufführangen gab (TANI 1992, besonders die Tabelle S. 35f.).
Allerdings hat bei den shari kö schon relativ früh eine Sonderentwicklung
insbesondere hinsichtlich des Zeremonienablaufs eingesetzt, so dass die
Angaben nicht ohne weiteres auf andere Lesungen übertragbar sind. Die
Gedichtsgaben, zum Teil in Form von eigens veranstalteten Gedichtwettstreiten,

sind hingegen zahlreich belegt. Insbesondere für die Tenjin kö
werden im 14. Jahrhundert renga-Wettstreite die Regel, so dass Michizane
schliesslich zum Patron der renga-Dichter wurde.

Die Angaben Tamenagas, so ausführlich sie auch sind, sind jedoch nicht
ganz unproblematisch. Das beginnt schon mit der Angabe über die regelmässige

Abhaltung der Lesung in Kitano. In zeitgenössischen Quellen fehlt es

an entsprechenden Belegen, obwohl eine Veranstaltung im oben aufgezeigten
Ausmass sicherlich als gesellschaftliches Ereignis Aufsehen erregt hätte.
Die Datierung auf den achtzehnten Tag eines Monats ergibt sich durch den

liturgischen Kalender, der den achtzehnten Tag als Tag der Kannon (des
Bodhisattva Avalokitesvara) bestimmt. Von literarischer Seite her ist im
Jahre Genkyü 1 (1204) ein "Gedichtwettstreit für den Schrein von Kitano"
(Kitano no miya utaawase) beim Exkaiser belegbar (Ietakashü No. 2812,
No. 2951), der am elften Tag des elften Monats stattfand ("Guhishö",
Nihon kagaku taikei 4; Text des Gedichtwettstreits in Shinpen kokka taikan
5). Es gibt aber keine direkten Hinweise auf eine Verwendung der Gedichte
als Opfergaben bei einer Lesung. Auf den achtzehnten Tag des siebten
Monats fällt der Genkyü 2 (1205) veranstaltete "Gedichtwettstreit zum



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 211

Regenbitten am Kitano-Schrein" (Kitano no yashira ki'u onutaawase)
(Meigetsuki, Gotoba'in gyoshü; Fuga wakashö No. 1694 datiert irrtümlich
auf Genkyü 1). Dies ist das einzige Ereignis, das auf den genannten Tag
fällt (der im gleichen Jahr veranstaltete "Gedichtwettstreit chinesischer und
japanischer Gedichte", Genkyü shika awase, an dem sich auch Sugawara no
Tamenaga als Dichter beteiligte, fand am fünfzehnten Tag des sechsten
Monats statt), allerdings ist in diesem Fall das Datum wohl wetterbedingt.
Falls nicht neues Material, das erst zu entdecken wäre, die Angaben bestätigt,
ist nicht auszuschliessen, dass die Darstellung der Lesung in Tamenagas
Text zwar vom Autor derart geplant war, letztlich aber die Verwirklichung
scheiterte.

Obwohl ursprünglich für den Kitano-Schrein geschrieben, hat das Werk
Tamenagas grössere Verbreitung gefunden. Die Shintö taikei-Ausgabe beruht
auf einer Handschrift des Sanbö'in / Daigoji in Kyoto, weitere Handschriften
sind im Ninnaji, Kyoto, und im Saidaiji in Nara zu finden (Angaben nach
INUI 1992a: 241). Diese Tempel stehen alle in der Tradition des esoterischen
Buddhismus; dagegen war der Kitano-Schrein bis in die Meiji-Zeit hinein
von den Tendai-Buddhisten des Hiei-zan dominiert.

In allen der bisher bekannten Tenjin kö wird der Tenjin-Kult mit dem
Kannonglauben verbunden. Das in Zoku gunsho ruijü enthaltene einteilige
Tenjin köshiki ist in dieser Hinsicht noch am undeutlichsten, da die Über-
lieferangsstafe reichlich zersetzt ist. Dort heisst es (ZGShR 3/1: 42):

"Fragt man nach seinem Urständ, so ist es bisweüen die Grossbarmherzige Kannon

(daiji daihi Kanjizai son), bisweüen ist es der Beschützer des Buddha-Gesetzes

Vaisravana [mon, 'Tor', steht wohl für mon, 'hören']."
In der ältesten Überlieferangsstafe desselben Textes, die bislang bekannt

ist, dem Manju'in-Manuskript von 1318, hiess es noch an entsprechender
Stelle (UDAKA 1990: 59):

"Überhaupt lässt sich seine wunderwirkende göttliche Kraft nicht ausloten. Er
manifestierte sich nämlich als Entsprechung (öke) der elfköpfigen Kannon und

zeigte das geeignete Mittel (höben) der grossen Barmherzigkeit. Oh! Die Wolke des

Urstandes ist düster, obwohl sie im Reinen Land des Südbergs [=Potalaka] weüt;
der Mond der Herabgelassenen Spur ist hell und leuchtet ewig im Schrein von
Kitano."

Die Lesung wird mit dem im Mittelalter mit grossen Variationen der
Schlusszeile beliebten Preislied abgeschlossen:

Sein ursprünglicher Leib, die Kanzeon,

verweüt beständig in Potalaka,

doch um die unerlösten Lebewesen hinüberzuführen,

zeigte und manifestierte er sich als die HimmelerfuUende Gottheit.

In einer weiteren Lesung, dem Tenmangü tökanshiki, wird nicht nur im



212 NIELS J. GÜLBERG

Text die Gleichsetzung mit der Kannon explizit gemacht (vgl. KITANO
BUNSÖ 1: 269: "weil er heimlich die Bodhisattva Avalokitesvara war,
verehrte er die Erhabene Grossbarmherzige"), sondern auch anagrammatisch
dem "Heil der Himmelerfüllenden Himmelsgottheit; die im Herzen gehegten
Wünsche werden gewiss erfüllt" (Namo Tenman daijizai tenjin shinchü
shogan kettei enman) der Kopfzeile in der Fusszeile ein "Mein Leben
anvertrauend, verneige ich mich mit dem Scheitel vor dem
grossbarmherzigen Bodhisattva, der elfköpfigen Kannon" (kimyö chörei daiji
daihi jüichimen kanzeon bosatsu) entgegengesetzt.

Das dreiteilige Tenjin köshiki, von dem bisher nur eine handschriftliche
Überlieferung bekannt ist, die in der berühmten s/iöwyö-Sammlung des

Shörin'in in Ohara bei Kyoto, dem Gyosan sösho, aufgenommen wurde,
erklärt im ersten Teil die "Herabgelassene Spur" (suijaku no so wo akasu),
im zweiten Teil dessen Urständ (honji no myödö wo akasu) und im dritten
die Notwendigkeit der Verdienstübertragung (ekö hotsugan ni itasü). Neben
dem zuvor genannten Preislied, das den ersten Teil abschliesst, heisst es im
zweiten Abschnitt über den Urständ:

"Wenn man tief danach forscht, dann ist [die Gottheit] die Entsprechung (öyÖ) des

AUgemeinen Tores (fumon) des Vairocana; wenn man in der Nähe danach fragt, so

ist er die Manifestation des Bodhisattva Avalokitesvara. Nun, Avalokitesvara ist
der Mähasattva, der Buddha-Anwärter [eka-jäti pratibaddha] des Reinen Landes

des Friedlichen Aufwachsens, der freigiebige Spender der Säha-Welt. Das

grossbarmherzige Gelöbnis des Icchantika übertrifft an Kraft des Wunsches die der

anderen Bodhisattvas."

Und am Ende werden in einer griffigen Formel, die auch Tamenagas
Lesung kennt, Amida, Kannon und Tenjin gleichgesetzt:

"Überdies, da das Erlangen der Frucht (katokü) und die Merkmale der Ursache

(inso) ursprüngüch eines ist, ist Amitâbha sogleich Avalokitesvara, Avalokitesvara

sogleich Amitâbha; und da Urständ und Herabgelassene Spur ursprüngüch nicht-zwei

sind, ist Avalokitesvara sogleich die Himmelsgottheit und die Himmelsgottheit
sogleich Avalokitesvara. Der Schutz der Drei Heiligen [sanshö; Amitâbha,
Avalokitesvara und Tenjin?] ist vertrauenseinflössend, und kein Zweifel daran

besteht, dass die Hoffnungen und Wünsche für dieses und das nächste Leben

(nisei no kigan) in Erfüüung gehen."

In Tamenagas fünfteiliger Lesung, von der Entstehungszeit her den
anderen vorausgehend, sind alle erwähnten Elemente versammelt: die
ausdrückliche Gleichsetzung mit der elfköpfigen Kannon (vgl. insbesondere
den zweiten Teil, "Preis des Urstandes, der Kannon" honji Kannon wo
sanzü), das Preislied ("Sein ursprünglicher Leib") und die Formel von der
Identität Amitâbhas, Avalokitesvaras und des Tenjin.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 213

Obwohl von den Quellen her nur bis zum Jahr 1200 zurückverfolgbar,
ist die Gleichsetzung Michizanes mit der Kannon von Hase schon so sehr

ausgeprägt, dass die Legende sicherlich einige Zeit des Reifens hinter sich
gebracht hat. Die vollständige Integration in den Tenjin-Kult auch in Kitano
zeigt, dass die Konkurrenz durch den neuen Schrein in Hase nicht als
bedrohlich empfunden wurde. Da die Ursprünge dieser Entwicklung sich
einer Nachprüfung entziehen, lassen sich auch über die Gründe dafür nur
Vermutungen aufstellen. Sicherlich war der oben genannte Wechsel der
Zugehörigkeit des Hasedera vom Tödaiji zum Köfukuji einer der Gründe
für eine neue Orientierung.

Bibliographie

BORGEN 1986. Borgen, Robert, Sugawara no Michizane and the Early Heian Court,
Harvard East Asian Monographs 120, Cambridge & London: Harvard University
Press, 1986

FRIEDRICH 1982. Friedrich, Michael, "Die Opfergebete (saibun) im Honchö-monzui",
in: Nachrichten der Geseüschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens/Hamburg
Nr. 131-132, 1982, S.47-62

GShR. Hanawa Hokinoichi (Hg.), Gunsho ruijü, 29 Bde u. 1 Indexbd., Tokyo: Zoku
gunsho ruijü kanseikai, 31959/60

GÜLBERG 1993. Gülberg, Niels, "Buddhist Ceremonials (köshiki) of Medieval Japan
and their Impact on Literature", in: Taishö daigaku sögö bukkyö kenkyüjo nenpö
No. 15, März 1993, S. 268-254

GÜLBERG 1994. Gülberg, Niels, "Tenjin shinkö to Hasedera - Iwayuru Tenjin saku
'Jüichimen kannon köshiki' o megutte -", in: Taishö daigaku sögö bukkyö kenkyüjo
nenpö No. 16, März 1994 (im Druck)

HASEDERA 1992. Söhonzan Hasedera (Hg.), (Kögyö daishi happyakugojünen goenki
kinen) Hasedera meihö ten, o.O.: Sankei shinbunsha 1992

HAYASHTYA 1983. Hayashiya Tatsusaburö, "Tenjin shinkö no henreki", in: Murayama
Shüichi (Rg.), Tenjin shinkö, Minshü shükyoshi sösho Bd. 4, Tokyo (Yüsankaku
shuppan) 1983, S.225-239

INUI 1992a. Inui Katsumi, Chüsei kayö no sekai, Tokyo: Kindai bungei sha, 1992

INUI 1992b. Inui Katsumi, "Jikkinshö to Sugawara Michizane no setsuwa", in: Wayö
kokubun kenkyü No. 27, März 1992, S. 18-24

KAMENS 1988. Kamens, Edward, The Three Jewels. A Study and Translation of
Minamoto Tamenori's Sanböe, Michigan Monograph Series in Japanese Studies

Bd.2, Ann Arbor 1988
KASAI 1973. Kasai Masaaki, Tenjin engi no rekishi, Füzoku bunkashi sensho 10,

Tokyo: Yüsankaku shuppan, 1973
KITANO BUNSÖ 1/2. "Kitano bunsö jö/ge", in: Yoshimi Suketane/ Kitano jinja shamujo

(Hg.), Kitano shi Bd. 2/3, Tokyo: Kokugakuin daigaku shuppanbu, 1910



214 NIELS J. GÜLBERG

KOMATSU 1991. Komatsu Shigemi (Hg.), Kitano tenjin engi, (Zoku) Nihon no emaki
Bd. 15, Tokyo: Chüö köronsha, 1991

KOMATSU 1992. Komatsu Shigemi (Hg.), Matsuzaki tenjin engi, (Zoku) Nihon no
emaki Bd. 22, Tokyo: Chüö köronsha, 1992

KURITA 1911. Kurita Tsutomu, "Kannon köshiki", in: Myöchiriki No. 6, Juni 1911, S.

21

MAKABE 1978. Makabe Toshinobu (Eri.), Shintö taikei. Jinja hen Bd. 11. Kitano,
Tokyo: Shintö taikei hensankai, 1978

MAKABE 1984. Makabe Toshinobu, Tenjin shinkö no kisoteki kenkyü, Tokyo 1984

NAGAJIMA 1944. Nagajima Fukutarö, "Tenjinkö to höraku renga", in: Kokugakuin
zasshi Bd. 10 (6) (No. 597), September 1944, S. 5-9,13

SCHOLZ 1991. Scholz, Stanca, Aspekte des mittelalterlichen Synkretismus im Büd des

Tenman Tenjin im Nö, Münchener Ostasiatische Studien 59, Stuttgart: Franz Steiner

Verlag, 1991

SHIMAUCHI 1992. Shimauchi Keiji, "Denshö no Michizane zö", in: Kokubungaku.
Kaishaku to kyözai no ken-kyü Bd. 37 (12), Oktober 1992, S. 74-79

SHIMOMURA 1979. Shimomura Kunihiro, "'Jikkinshö' to Sugawara Tamenaga - Tame-

naga, Chömei, Akikane no köryü ni furete -", in: Mitani Ei'ichi, Kunizaki Fumimaro
u. Kubota Jun (Hg.), (Nishio Köichi kyöju teinen kinen ronshü) Ronsan. Setsuwa

to setsuwa bungaku, Kasama sösho 125, Tokyo: Kasama shoin 1979, S. 329-342
SHIMONAKA 1981. Shimonaka Kunihiko (Hg.), Nihon rekishi chimei taikei 30: Nara

ken no chimei, Tokyo: Heibonsha, 1981

TANAKA 1914a/b. Tanaka Kaiö, "Kankö no kannon shinkö (1/2)", in: Myöchiriki No.
38, Februar 1914, S. 28-31 u. No. 39, März 1914, S. 30-35

TANI 1992. Tani Tomoko, "Kujöke no sharikö to waka", in: Chüsei bungaku No. 37,
Juni 1992, S. 29-38

TSUJI 1979. Tsuji Hidenori, "Hasedera ni miru Tenjin shinkö", in: ders., Hasedera shi

no kenkyü (Kodai sangaku ji'in no kenkyü 1), Tokyo: Gannandö shöten, 1979, S.

241-273
UDAKA 1990. Udaka Ryötetsu, "Shinshutsu no Ryükan saku 'Tendai shodaishi köshiki'

ni tsuite", in: Taishö daigaku kenkyü kiyö (Bukkyögakubu, Bungakubu) No. 75,
Februar 1990, S. 57-80

YAMAZAKI 1979. Yamazaki Makoto, "Kan daifugyö Tamenaga den shökö", in: Kokugo
kokubun Bd. 48 (7) (No. 539), Juli 1979, S. 48-61

ZGShR. Hanawa Hokinoichi u. Ota Töshirö (Hg.), Zoku gunsho ruijü, 33 Bde u. 3

Zusatzbde., Tokyo: Zoku gunsho ruijü kanseikai, 31957-1959


	Michizane und die Kannon von Hase : ergänzende Anmerkungen zum mittelalterlichen Tenjin-Kult

