Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zirich (22. -

24. September 1993)

Artikel: Michizane und die Kannon von Hase : ergdnzende Anmerkungen zum
mittelalterlichen Tenjin-Kult

Autor: Gulberg, Niels J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE
— ERGANZENDE ANMERKUNGEN ZUM MITTELALTERLICHEN
TENIJIN - KULT -

Niels J. Giilberg, Miinchen

Sugawara no Michizane (845-903), Dichter und Staatsmann, dessen tragi-
sches Ende (Tod im Exil) schon bald nach seinem Ableben fiir eine reiche
Legendenbildung sorgte, ist in jiingster Zeit auch im Westen zum Gegenstand
japanologischer Studien geworden. So hat Robert Borgen 1986 eine umfang-
reiche Monographie iiber die Figur des historischen Michizane vorgelegt,
wihrend sich Stanca Scholz 1991 mit den Metamorphosen der Legendenfigur
im NoO-Spiel auseinandersetzte. Unbeachtet blieb jedoch die Verbindung
der Tenjin-Legende mit dem Tempel von Hase, dessen zentrale Verehrungs-
figur, die elfkopfige Kannon, spitestens seit Beginn der Kamakura-Zeit als
"Urstand" (honji) des Tenman Tenjin galt.

A. Die Institutionalisierung des Tenjin-Kultes in Kitano

Die rasche Transformation Michizanes in eine Rachegottheit, befordert
durch zahlreiche Ungliicke derer, die sich bei Lebzeiten gegen ihn gestellt
hatten, machte einen Kult notwendig, der zur Besénftigung des Zornigen
fiihren sollte. Die Griindung eines Tempels im fernen Dazaifu, dem Anrakuji,
die schon gleich nach dem Tod Michizanes im Jahre 905 erfolgte, hatte
sich namlich als nicht zureichend erwiesen. So wurde im Laufe des 10.
Jahrhunderts in der Nihe der Hauptstadt der Schrein von Kitano gegriindet,
der bald zum Zentrum der Tenjin-Verehrung wurde, da ab 976 Michizanes
Nachfahren fiir den Kult offiziell zustindig waren und ihre Pflicht nicht
vernachlissigten. Uber die Griindung des Schreins gibt es zahlreiche
Geschichten, die - wie so haufig bei derartigen Ursprungslegenden - zwar
vorziiglich datiert sind, aber kritischer Uberpriifung kaum standhalten.
Uns soll hier aber nicht der historische Wahrheitsgehalt dieser Geschichten,
sondern ihre Elemente interessieren, da sie zum Teil spéter im Zusammenhang
mit dem Tempel von Hase wiederbegegnen.

Uber die Anfinge des Schreins ist ein "Bericht des Monches Saichin
vom Kitano-Tempel" (Kitanojiso Saichin kimon) iiberliefert (Abschriften
um 1220 und aus dem 14. Jahrhundert; siche MAKABE 1978: 10-12 u.
29f.), demzufolge

1. 947 aufgrund eines Orakels durch den siebenjidhrigen Sohn des Schrein-
priesters Yoshitane aus Hira / Provinz Omi der Schrein gegriindet wird;



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 203

2. 959 der Kanzler zur Rechten Fujiwara no Morosuke eine Gotterhalle
errichtet; und

3. 976 Sugawara no Fumitoki als Sippeniiltester von der Zentralregierung
damit beauftragt wird, dhnlich wie fiir den Anrakuji in Kyushi auch fiir
Kitano Sorge zu tragen.

Niedergeschrieben wurde dieser Bericht angeblich am 29. Tag des sechsten
Monats Eikan 2 (984). Dieses Datum ist nicht ganz ohne Anhalt in der
Geschichtsschreibung, da zu diesem Zeitpunkt Sugawara no Sukemasa (925-
1009) eine Bittschrift fiir den Anrakuji verfasst hatte (vgl. Kokon chomonju
I/6). Der Verfasser des Berichtes, der Ménch Saichin (westliche Beobachter
erinnert der Name an Saicho, s. BORGEN 1986: 321 und SCHOLZ 1991:
21), lebte laut eigener Angaben schon vor der Schreingriindung mit zwei
anderen Monchen (Hogi und Chinsei) im 'Morgensonnentempel’ (Asahidera)
beim Pferdeplatz der Leibgarde zur Rechten, d.i. in Kitano, und wird 976
offiziell zur Amtsfiihrung bestallt. Da er in keinen anderen Quellen erwihnt
wird, ldsst sich weder iiber seine Herkunft noch iiber seine Schulzugehérigkeit
etwas Sicheres sagen.

Diese Griindung scheint manchen noch nicht friih genug gewesen zu
sein, und so gibt es eine weitere Version, nach der Michizane sich schon
fiinf Jahre vorher Tajihi no Ayako, einer armen Frau aus der westlichen
Hilfte der Hauptstadt (traditionell das Armenviertel) eréffnet habe, die
daraufhin ein Provisorium errichtete.

Mit dem allméhlichen Verblassen des Rachegeistcharakters wandelte
sich auch der Inhalt des Tenjin-Kultes. Michizane wird zum von den
Literaten verehrten Patron der Schénen Kiinste, dessen Verehrung sich
positiv auf die eigenen Talente auswirken soll. Er erhélt nicht nur postum
hohe Amter und Riinge (993), sondern auch die Ehre, beginnend im Jahre
1004 mit Ichijo tenno, Ziel kaiserlicher Ausfahrten zu werden. Doch die
erstaunlichste Transformation ist wohl die zur Manifestation des Bodhisattvas
der grossen Barmherzigkeit, Avalokitesvara.

B. Tenjin als ‘'Herabgelassene Spur’ (suijaku) der Kannon

Das beriihmte Diktum Jiens, der im Gukansho (1220 entstanden) iiber
Michizane schreibt,
"Tenjin ist ohne Zweifel eine Manifestation (kegen) der Kannon; er gedachte, das
Konigsgesetz in dieser Zeit des Abnehmenden Gesetzes (matsudai no obo) aus
néhester Nihe zu beschiitzen",
ist in der Kamakura-Zeit kein Einzelfall. Da diese Verkniipfung letztlich in
engen Zusammenhang mit der Ubertragung des Tenjin-Kultes nach Hase
zu sehen ist, wollen wir hier der Frage nach der Entstehungszeit nachgehen.



204 NIELS J. GULBERG

Problematisch ist wiederum, dass auch in diesem Fall Wahrheit kaum von
Dichtung zu trennen ist. Die fritheste Datierung findet sich in einer Version
des Kitano tenjin engi, die im Anrakuji in Kyushi iiberliefert worden ist.
Dort wird am Ende, nach dem Bericht iiber die Ausfahrt Ichijo tennos
nach Kitano, von einer Traumerdffnung Oe no Masahiras (952-1012)
berichtet. Zunichst zitiert der Bericht recht getreu die Anfangszeilen von
Masahiras Opfergebet (saimon) aus dem Jahre 1012 (Kanko 9/6/25), die
jener drei Wochen vor seinem Tod auf dem Krankenbette fiir die Darbringung
von Opfern am Schrein von Kitano verfasst hatte (enthalten in Honcho
monzui X111, dt. Ubersetzung bei FRIEDRICH 1982: 57), um dann hinzuzu-
fiigen, dass Masahira in der Nacht den Tenjin im Traume sieht, der ihm
verkiindet, sein Urstand (honji) sei die Kannon (MAKABE 1978: 158).
"Von dieser Zeit an wurde der Tenjin von Kitano als Herabgelassene Spur der
Kannon bekannt."

Da der honji-suijaku-Glauben erst im 12. Jahrhundert grossere Verbrei-
tung fand, diirfte die Traumeréffnung eine Erfindung spiterer Zeit sein,
zumal auch die Vergeblichkeit von Masahiras Opfer beim Publikum schon
in Vergessenheit geraten sein muss, um keinen Schatten auf den insbesondere
Krankheiten abwendenden Urstand zu werfen. Ein sicheres Datum der
Verkniipfung von Tenjin und Kannon lésst sich nicht finden, doch ab Ende
des 12, Jahrhunderts mehren sich die Versuche, Michizane mit dem Tempel
von Hase und dessen Kannon zu verbinden.

C. Der Tempel von Hase und die elfkopfige Kannon

In einem Tal gelegen, das vom siidlichen Teil der Yamato-Ebene bei
der Stadt Sakurai bis weit in Richtung Ise fiihrt, ist der Tempel von Hase
heute als Haupttempel der auf Kakuban (1095-1143) zuriickgehenden Buzan-
Schule des Shingon-Buddhismus bekannt. Zur Buzan-Schule gehort der
Tempel jedoch erst seit 1587, vorher war er zunichst Zweigtempel des
Todaiji in Nara, ging dann 990 (vgl. Todaiji betto shidai) in Besitz des
Kofukuji iiber und wurde mit der Griindung des Daijo'in im Jahr 1087
innerhalb der Organisation des Kofukuji dem letzteren als Zweigtempel
zugeordnet. Der Wechsel des Besitzes vom Todaiji zum Kofukuji hatte zur
Folge, dass sich nicht nur die Schulzugehorigkeit (von der Kegon- zur
Hosso-Schule) dnderte, sondern auch die Zuwendungen des Regentenhauses
der Fujiwara, die den Kofukuji als ihren Haustempel betrachteten, von nun
an die Regel wurden. (Pilgerginge zum Hasedera waren zwar schon seit
Beginn der Heian-Zeit in Mode, doch erst mit Fujiwara no Yorimichis Be-
such im Jahre 1012 setzte ein intensiverer Kontakt des Regentenhauses ein.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 205

Im Jahr 1024 zog sich Fujiwara no Michinaga fiir sieben Tage zur Klausur
in den Tempel von Hase zuriick).

Direkte Kontakte des historischen Sugawara no Michizane zum Tempel
von Hase lassen sich zwar nicht eindeutig nachweisen, die Legende verkniipft
ihn aber umso enger mit dem Tempel. So soll Michizane etwa der Autor
des Hasedera engi mon (auch: "Hasedera engi"; vgl. GShR 24: 454-462)
sein. Das Hasedera engi mon, nach dem Kolophon von Michizane vorgeblich
im Jahre 896 (Kanpyo 8/2/10) niedergeschrieben, berichtet von der Griindung
des Tempels, die auf einen kaiserlichen Erlass Tenmu tennos (reg. 673-686)
hin von dem Heiligen Domyo vom Gufukuji betrieben worden sein soll.
Ausfiihrlich befasst sich der Text mit dem Heiligen Tokudd, dem Griinder
der Kannon-Halle. Inhaltlich ist das nicht ganz neu, da bereits Minamoto
no Tamenoris Sanbo ekotoba von 984 davon berichtet hat (vgl. KAMENS
1988: 320ff). Aufgrund der zitierten Werke hatte schon der Kokugaku-
Gelehrte Ban Nobutomo (1773-1846) die Echtheit der Zuschreibung
bezweifelt; heute geht man von einer Entstehungszeit in der zweiten Hilfte
des 12. Jahrhunderts aus.

Michizanes Hasedera engi mon war eine der wichtigen Quellen fiir das
Hasedera reigenki (ZGShR 27/2: 179ff), einer Sammlung von Mirakel-
erzdhlungen, die zwischen 1200 und 1209 entstand. Das Hasedera reigenki
bindet erstmals Michizane vollstindig in den eigenen Kult ein. Geschichte 8
des ersten Buches berichtet von einer Traumer6ffnung, in der Michizanes
Grossvater Kiyotada ihm erscheint und verkiindet, in Potalaka, dem
legendiren Paradies der Kannon im Siiden, wiedergeboren zu werden, falls
Michizane in Hase fiir ihn das Lotossutra lesen lasse, woraufhin Michizane
am Jahrestag des Todes des Grossssvaters 898 (Shotai 1/10/27; Fehler fiir
17?) nach Hase pilgert, um dessen Wunsch zu erfiillen.

Neben dieser biographischen Legitimation berichtet die elfte Geschichte
des ersten Buches von der Manifestation des Tenjin in Hase und der Griindung
eines eigenen Tenjin-Schreines, den Yoki Tenmangi (ZGShR 27/2: 206ff):

Zur Regierungszeit des Kaisers Suzaku lebt in Hase der Vorsteher der Gotterhalle
Takemaro, der, obgleich Laie, wie ein Ménch die Gebote einhilt. In der Nacht des
18. Tages des neunten Monats, Tengy6 9 (946) wird ihm vor der Kannon-Halle im
Traum eroffnet, dass eine Gottheit, die sich 'Grossmichtige Wunderwirkende
Gottheit' (daiiken no kami) nennt, die Kannon von Hase treffen mochte. Zwei
Tage spiiter kommt ein alter Mann von sechzig Jahren an Takemaros Haus vorbei
und Takemaro erkennt in ihm die sich im Traum offenbarte Gottheit. Er folgt dem
Mann und wird Zeuge, wie jener sich zum Schrein der Schutzgottheit von Hase,
Takikura gongen, begibt und sich dieser als "Ich bin der Kanzler zur Rechten im
wirklichen zweiten Rang, die Himmelerfiillende Himmelsgottheit, Sugawara N.N."
vorstellt und bekennt, die Kannon von Hase treffen zu wollen. Durch die grundlose



206 NIELS J. GULBERG

Verbannung ins Dazaifu habe er nimlich ein béses Herz erweckt und anderen
Menschen Schaden zugefiigt, weshalb ihn jetzt die schuldige Verstrickung belaste.
Die bisherige Schutzgottheit iiberlédsst ihm daraufhin bereitwillig die Gegend des
Tempels und zieht sich selbst tief in die Berge zuriick, nachdem sie Tenjin einen
grossen Kiefernbaum als Wohnstitte zugewiesen hat. Der Name fiir die neue
Wohnstiitte leitet sich von der Anweisung der Schutzgottheit her: "Unterhalb jenes
Kiefernbaums ist als Gipfel der Mandala der Ursachen ein rechter Boden, um von
den Irrtiimern abzustehen und das Gute zu praktizieren (danwaku shiizen no yoki ji
nari)". In den ersten drei Jahren noch ohne eigenes Gebiude, errichtet Takemaro
im siebten Monat des Jahres 948 unter dem Kiefernbaum ein Schatzhaus. Der
Bericht von der Griindung schliesst ab mit der Feststellung: "Uberhaupt ist die
Gottheit von Kitano eine Manifestation (kegen) der elfkopfigen Kannon".
Bemerkenswert an dieser Ursprungsgeschichte ist die Datierung, die
wohl absichtlich etwa neun Monate vor der durch Saichin beschriebenen
Orakelverkiindung fiir den Schrein von Kitano angesetzt wurde. Da der
neue Schrein, dessen Existenz vor dem Hasedera reigenki nicht belegbar
ist, in Konkurrenz zu dem in Kitano tritt, muss ihm eine Tradition verpasst
werden, die ehrwiirdiger erscheinen kann. Diese Ursprungsgeschichte findet
im Mittelalter grossere Verbreitung. Sie findet sich z.B. als 9. Geschichte
des dritten Buches in der setsuwa-Sammlung Sankoku denki (um 1407) und
wird in einer Version des Worterbuchs Iroha jiruisho zitiert. Eine eigenstin-
dige Version aus der Muromachi-Zeit ist unter dem Titel Kanshin Hasezan
yogo ki iiberliefert. Diese Version verdient auch deshalb Beachtung, da sie
den Moénch Saichin, iiber den friihere Quellen nichts zu berichten wussten,
vor seiner Tempelgriindung in Kitano zunéchst in Hase eine Traumerdffnung
haben ldsst, um damit den Vorrang des eigenen Tenjin-Kultes herauszu-
streichen (ZGShR 3/1: 335):
"Zur Regierungszeit des Kaisers Murakami [reg. 946-967] lebte der Ménch Saichin.
Er erlangte einen wunderbaren Traum, in dem ein goéttliches Wesen sich ihm
offenbarte, worauf er von Chikushi aus herkam und zum Tempel von Hase pilgerte.
Dort verweilte er in der Kannon-Halle. Hoffnungsvoll wartete er sieben Tage und
sieben Nichte, denn er wollte aus der Nihe den Grossbarmherzigen Bodhisattva
lebendigen Leibes sehen. Als sich die Frist der sieben Tage erfiillt hatte, kam aus
dem Schatzhaus her eine Stimme, die ein japanisches Gedicht vortrug, welches

lautete:
Kakuraku no Der Buddha des
Hatsuse no terano  Tempels im verborgen gelegenen
hotoke koso Tal von Hase

Kitano no kami to manifestierte sich als
arawarenikeri die Gottheit von Kitano.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 207

Anhand dieses Gedichtes erkannte Saichin, dass der Urstand der Sugawara-Gottheit
(kanshin) die elfkdpfige Kannon ist. Schliesslich erreichte [Saichin] den Pferdeplatz
der Leibgarde zur Rechten bei der Hauptstadt und er und Ayako von der Siebten
Querstrasse errichteten mit vereinten Kriften den Schrein fiir die Gottheit von
Kitano. Nebenan nahm er in einer Grashiitte seine Wohnstatt. Diese wird einfach
'Morgensonnentempel' genannt."

Die elfkopfige Kannon, die in den genannten Quellen als Urstand (honyji)
des Tenjin erwidhnt wird, ist eine der zahlreichen Erscheinugsformen des
Bodhisattva Avalokitesvara, die ikonographisch von hindhuistischen Gotthei-
ten beeinflusst ist und insbesondere in den Schulen des esoterischen Bud-
dhismus verehrt wird. Thren Namen hat sie von den elf zusitzlichen Képfen,
die um den Hauptkopf angeordnet sind: am Scheitel ein Kopf des Tathagata;
zur Stirnseite drei milde lichelnde Bodhisattvamasken; zur linken Seite die
drei sog. "Zornesaugenmasken", die Ubel abwehren sollen; zur rechten
Seite drei gestrenge Gesichter mit nach oben weisenden Eckzihnen, die den
Menschen zum Praktizieren des Guten anhalten sollen; und auf der Riickseite
ein in Gelichter ausbrechendes Gesicht, das die schlechten Taten der Menschen
tadeln soll. Die Anfinge der Verehrung der elfkdpfigen Kannon in Japan
lassen sich bis in das friihe achte Jahrhundert zuriickverfolgen, und obwohl
die Verehrung in ganz Japan verbreitet ist, war seit Beginn der Heian-Zeit
die Kannon des Tempels von Hase das herausragendste und am meisten
verehrte Beispiel. Aus diesem Grund ist die Annahme berechtigt, auch bei
nicht explizit auf Hase bezogenen Aussagen iiber den vergoéttlichten Michi-
zane, sofern er mit der elfképfigen Kannon in Verbindung gebracht wird,
einen Zusammenhang mit dem Tempel von Hase zu unterstellen. (Die
elfkopfige Kannon ist im mittelalterlichen Tenjin-Kult zwar der hiufigste,
nicht aber einzige "Urstand". Unter anderem werden auch die Kuse Kannon
und Tamonten, der Gliicksgott Vaisravana, genannt.)

Die Symbiose von Tenjin und Kannon, wohl weniger aus Wesensverwandt-
schaft als aus Machtinteressen einer bestimmten Partei geboren, fand zahlrei-
che Ausdrucksformen.So birgt die 1259 entstandene Tenjin-Figur des Yoki
Tenmangu, ein sog. "Zorniger Tenjin", im Inneren ein kleines Modell der
Kannon von Hase (vgl. SHIMONAKA 1981:421). Das Mittelalter lidsst Michi-
zane zum Autor eines dreiteiligen Jizichimen kannon koshiki werden (Text
siche KITANO BUNSO 1: 154ff.), obwohl letzteres wohl erst nach 1200
entstanden ist (s. GULBERG 1994). Michizane soll auch eigenhiindig ein
Bildnis der elfképfigen Kannon gemalt haben, das in Anotsu/Ise aufbewahrt
wird (Angabe n.TANAKA 1914b:35). Auch in der Tenjin-Verehrung fand
der Urstand seinen festen Platz, wobei dem Schrein von Kitano, ungeachtet
der Forderung der Konkurrenz, eine wesentliche Rolle zukommt.



208 NIELS J. GULBERG
D. Tenjin koshiki

Die haufigste Form der mittelalterlichen Tenjin-Verehrung waren die
sogenannten Tenjin k6. Wenn man von Tenjin ko spricht, ist zu beachten,
dass es sich um einen zweideutigen Begriff handelt: zum einen meint es
eine besondere, urspriinglich rein buddhistische, liturgische Form (die sog.
koshiki, vgl. dazu GULBERG 1993), zum anderen Biinde von Gliubigen,
die sich zur gemeinsamen Tenjin-Verehrung zusammengeschlossen hatten.
Von den Tenjin ké im ersteren Sinne sind uns im wesentlichen nur die
liturgischen Texte iiberliefert, wihrend fiir die Biinde NAGAJIMA 1944
Quellenmaterial aus dem 14. und 15. Jahrhundert zusammengetragen hat.

Bei den kashiki handelt es sich um eine Form der buddhistischen Liturgie,
die ihre Anfinge im spéten 10. Jahrhundert (Genshin und sein Schiiler
Kakucho) hat, aber vor allem im 12. und 13. Jahrhundert ihre hochste
Bliite erlebte. Ein kdshiki ist zwar chinesisch notiert, wird aber japanisch
gelesen und ist so auch fiir den Laien verstindlich, insbesondere da die
Lesung des Textes vor bestimmtem Publikum und in regelmissigen Abstiinden
(meist monatlich) erfolgt. Der Verehrungsgegenstand (honzon) ist in der
Regel eine Buddha- oder Bodhisattvafigur, bzw. ein Schulgriinder, die auf
einem Rollbild abgebildet sind, welches im Zentrum der Zeremonie steht.
Der Text der Lesung wird in einem melodischen Rezitativ vorgetragen und
wird, sofern es sich um einen mehrteiligen Text handelt, jeweils von einem
Chor buddhistischer Preislieder in chinesischer Sprache unterbrochen.

Die Zahl der Tenjin koshiki ist schwer abschitzbar, da die Erforschung
der koshiki-Uberlieferung noch in den Anfingen steckt, doch lassen sich
vier verschiedene Texte identifizieren. Bei zweien handelt es sich um
relativ kurze einteilige Texte, von denen einer durch die Aufnahme in die
Sammlung des Zoku gunsho ruiji (maki 57) grosseren Bekanntheitsgrad
erreicht hat, bei den restlichen Texten um einen dreiteiligen und einen
fiinfteiligen Text. Die Entstehungszeiten dieser Texte sind weitgehend unbe-
kannt (nur der fiinfteilige Text, ein Werk des Sugawara no Tamenaga,
1158-1246, ist nach Selbstaussage des Autors im Darlegungsteil, Ayobyaku,
im Sommer des Jahres Genkyi 1, d.i.1204, datierbar). Da aber in der Ent-
wicklungsgeschichte der koshiki die sogenannten jingi koshiki, d.i. Lesungen,
die den shintoistischen Erd- und Himmelsgottheiten gewidmet sind, erst ab
Ende des zwolften Jahrhunderts aufkommen (Jokeis [1155-1213] koshiki
fiir den Kasuga gongen und Jiens [1155-1225] Sanno koryakushiki gehdren
zu den frithesten Beispielen), ist es sicherlich nicht falsch, die Entstehung
der Tenjin ko im 13. Jahrhundert zu vermuten. Gestiitzt wird diese Vermutung
unter anderem dadurch, dass der Zoku gunsho ruiji-Text in anderen



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 209

Uberlieferungen bis auf das frithe 14. Jahrhundert zuriickverfolgbar ist
(die Abschrift aus dem Manju'in in Kyoto ist auf das Jahr 1318 datiert;
vgl. UDAKA 1990).

Mit zumindest vier Texten sind die Tenjin k6 neben den Sanno koshiki
die grosste Gruppe unter den jingi koshiki, was sicherlich auf die grosse
Verbreitung des Tenjin-Kultes in ganz Japan zuriickzufiihren ist. Da es an
konkreten Beschreibungen iiber den Ablauf der Lesungen fehlt, lassen sich
dariiber nur Vermutungen aussprechen; die Forschung hat sich bisher
ausschliesslich auf die Ausserungen Sugawara no Tamenagas verlassen,
ohne diese jedoch durch anderweitiges Material zu untermauern. Im Darle-
gungsteil von Tamenagas Tenjin koshiki (Texte in KITANO BUNSO 1,
265 ff.,, MAKABE 1978, 311 ff. u.a.) heisst es gegen Ende:

"Um daher die Macht der Himmelerfiillenden Himmelsgottheit zu schmiicken, wurde
vom Sommer des Jahres Genkya 1 [1204] an damit begonnen, in dem Schrein im
Norden der Hauptstadt allmonatlich am achtzehnten Tag eine Versammlung einzurich-
ten. Auf dem Platz der Lesung vor der Heiligen Halle versammelt sich alle Welt
und zieht die Wahrheit des einzigen Herzens heran. Bisweilen gibt es einen Ling
lun [legendirer Musiker und Instrumentenbauer zur Zeit des Gelben Kaisers; vgl.
die Friihlings- und Herbstannalen], der Blas- und Saiteninstrumente spielt, bisweilen
gibt es einen Yao t'iao [eigentlich 'tief, elegant’ etc.; hier in Entsprechung zu Ling
lun als Personenname aufgefasst?], der Gesang und Tanz veranstaltet. Bisweilen
gibt es auch einen Menschen, der die Worte der Literaten dichtet und diese iibersendet.
Und bisweilen gibt es einen Kameraden, der nur um des Lauschens und der
Freudigen Nachfolge willen dorthin gepilgert ist. Die Aufnahme durch die Erlauchte
Gottheit steht ausser Zweifel, die Wiinsche und Hoffnungen aller Menschen werden
jeweils erfiillt. Nun aber ist das Alter (rekisit) des gegenwiirtigen Heiligen Herrschers
[Tsuchimikado tennd] ohne Begrenzung, die Wiinsche des Exkaisers [Gotoba'in]
sind alle erfiillt. (...)"

Demnach miisste ab dem Sommer 1204 allmonatlich am 18. Tag ein
Tenjin k6 im Schrein von Kitano abgehalten worden sein. Den weiteren
Angaben zufolge wurde die Lesung von der Auffiihrung hofischer Instrumen-
talmusik (gagaku), von Gesang und Tanz (wohl im Stil der saibara) und
von Gedichtsgaben (den sog. horaku, Opfergaben an die Gottheit) begleitet.

Die fiinfteilige Lesung aus dem Jahr 1204 ist vermutlich das ilteste
unter den Tenjin ko-Werken. Bemerkenswert ist, dass mit Tamenaga der
damals grosste Gelehrte aus dem Haus der Sugawara unternimmt, eine fiir
den Tenjin-Kult neue Gattung zu erschliessen. Natiirlich gehorte es seit 976
zu den offiziellen Aufgaben der Sugawara, fiir die Tenjin-Verehrung in
Kitano Sorge zu tragen, und so scheint es nur selbstverstindlich, dass die
Verehrungsform der koshiki, die sich Ende des 12. Jahrhunderts zu einer
modehaften Massenerscheinung entwickelt hatte, in den Kult integriert



210 NIELS J. GULBERG

wurde. Die Begleitung einer Lesung durch hofische Instrumentalmusik ist
keine Neuerung, sondern findet sich erstmals in dem 1114 entstandenen
Junji 6jo koshiki, das die iiblichen buddhistischen Preislieder (gatha) durch
hofische saibara-Lieder mit neuen Texten ersetzt hat (vgl. dazu GULBERG
1993: 264). Diese kangenko, Lesungen mit Instrumentalmusik, sind zwar
nicht die Regel, doch unter den Tenjin ko anscheinend hiufiger gewesen,
da es auch im Darlegungsteil der dreiteiligen Lesung heisst (nur hand-
schriftlich iiberliefert; Gyosan sosho 90, No. 097, undatiert):

"Daher soll hier ob der allmonatlichen, unabénderlichen Befleissigung eine von

Musik (gigaku) begleitete Vorlesung dargelegt werden (...)".

Problematischer ist die Angabe, dass die Lesung von Gesang und Tanz
begleitet wurde. Zwar legt etwa die Verwendung von saibara-Melodien
nahe, dass wie bei der hofischen Inszenierung nicht nur gesungen, sondern
auch getanzt wurde, doch fehlt es derzeit noch an geniigendem Belegmaterial.
Fiir die shari ko, d.i. Lesungen, in denen eine Buddhareliquie im Zentrum
steht, die das damalige Regentenhaus zwischen 1195 und 1212 veranstaltete,
hat Tani Tomoko kiirzlich nachgewiesen, dass es bei dieser Gelegenheit
auch Tanzauffiihrungen gab (TANI 1992, besonders die Tabelle S. 35f.).
Allerdings hat bei den shari ko schon relativ friih eine Sonderentwicklung
insbesondere hinsichtlich des Zeremonienablaufs eingesetzt, so dass die
Angaben nicht ohne weiteres auf andere Lesungen iibertragbar sind. Die
Gedichtsgaben, zum Teil in Form von eigens veranstalteten Gedichtwett-
streiten, sind hingegen zahlreich belegt. Insbesondere fiir die Tenjin ko
werden im 14. Jahrhundert renga-Wettstreite die Regel, so dass Michizane
schliesslich zum Patron der renga-Dichter wurde.

Die Angaben Tamenagas, so ausfiihrlich sie auch sind, sind jedoch nicht
ganz unproblematisch. Das beginnt schon mit der Angabe iiber die regelmis-
sige Abhaltung der Lesung in Kitano. In zeitgendssischen Quellen fehlt es
an entsprechenden Belegen, obwohl eine Veranstaltung im oben aufgezeigten
Ausmass sicherlich als gesellschaftliches Ereignis Aufsehen erregt hitte.
Die Datierung auf den achtzehnten Tag eines Monats ergibt sich durch den
liturgischen Kalender, der den achtzehnten Tag als Tag der Kannon (des
Bodhisattva Avalokitesvara) bestimmt. Von literarischer Seite her ist im
Jahre Genkyi 1 (1204) ein "Gedichtwettstreit fiir den Schrein von Kitano"
(Kitano no miya utaawase) beim Exkaiser belegbar (letakashii No. 2812,
No. 2951), der am elften Tag des elften Monats stattfand ("Guhisho",
Nihon kagaku taikei 4; Text des Gedichtwettstreits in Shinpen kokka taikan
5). Es gibt aber keine direkten Hinweise auf eine Verwendung der Gedichte
als Opfergaben bei einer Lesung. Auf den achtzehnten Tag des siebten
Monats fillt der Genkyi 2 (1205) veranstaltete "Gedichtwettstreit zum



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 211

Regenbitten am Kitano-Schrein" (Kitano no yashira ki'u onutaawase)
(Meigetsuki, Gotoba'in gyoshii; Fuga wakashé No. 1694 datiert irrtiimlich
auf Genkyu 1). Dies ist das einzige Ereignis, das auf den genannten Tag
féllt (der im gleichen Jahr veranstaltete "Gedichtwettstreit chinesischer und
japanischer Gedichte", Genkyii shika awase, an dem sich auch Sugawara no
Tamenaga als Dichter beteiligte, fand am fiinfzehnten Tag des sechsten
Monats statt), allerdings ist in diesem Fall das Datum wohl wetterbedingt.
Falls nicht neues Material, das erst zu entdecken wire, die Angaben bestiitigt,
ist nicht auszuschliessen, dass die Darstellung der Lesung in Tamenagas
Text zwar vom Autor derart geplant war, letztlich aber die Verwirklichung
scheiterte.

Obwohl urspriinglich fiir den Kitano-Schrein geschrieben, hat das Werk
Tamenagas grossere Verbreitung gefunden. Die Shinto taikei-Ausgabe beruht
auf einer Handschrift des Sanb6'in / Daigoji in Kyoto, weitere Handschriften
sind im Ninnaji, Kyoto, und im Saidaiji in Nara zu finden (Angaben nach
INUI 1992a: 241). Diese Tempel stehen alle in der Tradition des esoterischen
Buddhismus; dagegen war der Kitano-Schrein bis in die Meiji-Zeit hinein
von den Tendai-Buddhisten des Hiei-zan dominiert.

In allen der bisher bekannten Tenjin ko wird der Tenjin-Kult mit dem
Kannonglauben verbunden. Das in Zoku gunsho ruijii enthaltene einteilige
Tenjin koshiki ist in dieser Hinsicht noch am undeutlichsten, da die Uber-
lieferungsstufe reichlich zersetzt ist. Dort heisst es (ZGShR 3/1: 42):

"Fragt man nach seinem Urstand, so ist es bisweilen die Grossbarmherzige Kannon
(daiji daihi Kanjizai son), bisweilen ist es der Beschiitzer des Buddha-Gesetzes
Vaisravana [mon, 'Tor', steht wohl fiir mon, 'héren']."

In der iltesten Uberlieferungsstufe desselben Textes, die bislang bekannt
ist, dem Manju'in-Manuskript von 1318, hiess es noch an entsprechender
Stelle (UDAKA 1990: 59):

"Uberhaupt lisst sich seine wunderwirkende gottliche Kraft nicht ausloten. Er
manifestierte sich ndmlich als Entsprechung (oke) der elfkopfigen Kannon und
zeigte das geeignete Mittel (hoben) der grossen Barmherzigkeit. Oh! Die Wolke des
Urstandes ist diister, obwohl sie im Reinen Land des Siidbergs [=Potalaka] weilt;
der Mond der Herabgelassenen Spur ist hell und leuchtet ewig im Schrein von
Kitano."

Die Lesung wird mit dem im Mittelalter mit grossen Variationen der

Schlusszeile beliebten Preislied abgeschlossen:
Sein urspriinglicher Leib, die Kanzeon,
verweilt bestiindig in Potalaka,
doch um die unerlosten Lebewesen hiniiberzufiihren,
zeigte und manifestierte er sich als die Himmelerfiillende Gottheit.
In einer weiteren Lesung, dem Tenmangi tokanshiki, wird nicht nur im



212 NIELS J. GULBERG

Text die Gleichsetzung mit der Kannon explizit gemacht (vgl. KITANO
BUNSO 1: 269: "weil er heimlich die Bodhisattva Avalokitesvara war,
verehrte er die Erhabene Grossbarmherzige"), sondern auch anagrammatisch
dem "Heil der Himmelerfiillenden Himmelsgottheit; die im Herzen gehegten
Wiinsche werden gewiss erfiillt" (Namo Tenman daijizai tenjin shinchiu
shogan kettei enman) der Kopfzeile in der Fusszeile ein "Mein Leben
anvertrauend, verneige ich mich mit dem Scheitel vor dem gross-
barmherzigen Bodhisattva, der elfkopfigen Kannon" (kimyo chorei daiji
daihi juichimen kanzeon bosatsu) entgegengesetzt.

Das dreiteilige Tenjin koshiki, von dem bisher nur eine handschriftliche
Uberlieferung bekannt ist, die in der beriihmten shomyo-Sammlung des
Shorin'in in Ohara bei Kyoto, dem Gyosan sosho, aufgenommen wurde,
erklirt im ersten Teil die "Herabgelassene Spur" (suijaku no so wo akasu),
im zweiten Teil dessen Urstand (honji no myodo wo akasu) und im dritten
die Notwendigkeit der Verdienstiibertragung (eko hotsugan ni itasu). Neben
dem zuvor genannten Preislied, das den ersten Teil abschliesst, heisst es im
zweiten Abschnitt iiber den Urstand:

"Wenn man tief danach forscht, dann ist [die Gottheit] die Entsprechung (oyo) des
Allgemeinen Tores (fumon) des Vairocana; wenn man in der Nihe danach fragt, so
ist er die Manifestation des Bodhisattva Avalokite§vara. Nun, Avalokitesvara ist
der Mahasattva, der Buddha-Anwirter [eka-jati pratibaddha] des Reinen Landes
des Friedlichen Aufwachsens, der freigiebige Spender der Saha-Welt. Das
grossbarmherzige Gelobnis des Icchantika iibertrifft an Kraft des Wunsches die der
anderen Bodhisattvas."

Und am Ende werden in einer griffigen Formel, die auch Tamenagas
Lesung kennt, Amida, Kannon und Tenjin gleichgesetzt:

"Uberdies, da das Erlangen der Frucht (kafoku) und die Merkmale der Ursache
(inso) urspriinglich eines ist, ist Amitabha sogleich Avalokitesvara, Avalokitesvara
sogleich Amitabha; und da Urstand und Herabgelassene Spur urspriinglich nicht-zwei
sind, ist Avalokitesvara sogleich die Himmelsgottheit und die Himmelsgottheit
sogleich Avalokite§vara. Der Schutz der Drei Heiligen [sanshd; Amitabha,
Avalokitesvara und Tenjin?] ist vertrauenseinfléssend, und kein Zweifel daran
besteht, dass die Hoffnungen und Wiinsche fiir dieses und das niichste Leben
(nisei no kigan) in Erfiillung gehen."

In Tamenagas fiinfteiliger Lesung, von der Entstehungszeit her den
anderen vorausgehend, sind alle erwihnten Elemente versammelt: die aus-
driickliche Gleichsetzung mit der elfkdpfigen Kannon (vgl. insbesondere
den zweiten Teil, "Preis des Urstandes, der Kannon" honji Kannon wo
sanzu), das Preislied ("Sein urspriinglicher Leib") und die Formel von der
Identitit Amitabhas, Avalokitesvaras und des Tenjin.



MICHIZANE UND DIE KANNON VON HASE 213

Obwohl von den Quellen her nur bis zum Jahr 1200 zuriickverfolgbar,
ist die Gleichsetzung Michizanes mit der Kannon von Hase schon so sehr
ausgeprigt, dass die Legende sicherlich einige Zeit des Reifens hinter sich
gebracht hat. Die vollstindige Integration in den Tenjin-Kult auch in Kitano
zeigt, dass die Konkurrenz durch den neuen Schrein in Hase nicht als
bedrohlich empfunden wurde. Da die Urspriinge dieser Entwicklung sich
einer Nachpriifung entziehen, lassen sich auch iiber die Griinde dafiir nur
Vermutungen aufstellen. Sicherlich war der oben genannte Wechsel der
Zugehorigkeit des Hasedera vom Todaiji zum Kofukuji einer der Griinde
fiir eine neue Orientierung.

Bibliographie

BORGEN 1986. Borgen, Robert, Sugawara no Michizane and the Early Heian Court,
Harvard East Asian Monographs 120, Cambridge & London: Harvard University
Press, 1986

FRIEDRICH 1982. Friedrich, Michael, "Die Opfergebete (saibun) im Honch6-monzui”,
in: Nachrichten der Gesellschaft fiir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens/Hamburg
Nr. 131-132, 1982, S.47-62

GShR. Hanawa Hokinoichi (Hg.), Gunsho ruijii, 29 Bde u. 1 Indexbd., Tokyd: Zoku
gunsho ruijii kanseikai, 31959/60

GULBERG 1993. Giilberg, Niels, "Buddhist Ceremonials (kdshiki) of Medieval Japan
and their Impact on Literature”, in: Taisho daigaku sogo bukkyd kenkyiijo nenpd
No. 15, Mirz 1993, S. 268-254

GULBERG 1994. Giilberg, Niels, "Tenjin shinko to Hasedera - Iwayuru Tenjin saku
‘Jaichimen kannon koshiki' o megutte -", in: Taisho daigaku s6go bukkyo kenkyiijo
nenpd No. 16, Mirz 1994 (im Druck)

HASEDERA 1992. Schonzan Hasedera (Hg.), (KOogyo daishi happyakugojiinen goenki
kinen) Hasedera meiho ten, 0.0.: Sankei shinbunsha 1992

HAYASHIYA 1983. Hayashiya Tatsusaburd, "Tenjin shinkd no henreki”, in: Murayama
Shiichi (Hg.), Tenjin shinko, Minshii shiikkyoshi sosho Bd. 4, Toky6 (Yiisankaku
shuppan) 1983, S.225-239

INUI 1992a. Inui Katsumi, Chusei kayo no sekai, Tokyo: Kindai bungei sha, 1992

INUI 1992b. Inui Katsumi, "Jikkinsho to Sugawara Michizane no setsuwa", in: Wayo
kokubun kenkyti No. 27, Mirz 1992, S. 18-24

KAMENS 1988. Kamens, Edward, The Three Jewels. A Study and Translation of
Minamoto Tamenori's Sanbde, Michigan Monograph Series in Japanese Studies
Bd.2, Ann Arbor 1988

KASAI 1973. Kasai Masaaki, Tenjin engi no rekishi, Fiizoku bunkashi sensho 10,
Tokyo: Yusankaku shuppan, 1973

KITANO BUNSO 1/2. "Kitano bunsd jo/ge", in: Yoshimi Suketane/ Kitano jinja shamujo
(Hg.), Kitano shi Bd. 2/3, Tokyo: Kokugakuin daigaku shuppanbu, 1910



214 NIELS J. GULBERG

KOMATSU 1991. Komatsu Shigemi (Hg.), Kitano tenjin engi, (Zoku) Nihon no emaki
Bd. 15, Tokyo: Chuo koronsha, 1991

KOMATSU 1992. Komatsu Shigemi (Hg.), Matsuzaki tenjin engi, (Zoku) Nihon no
emaki Bd. 22, Tokyo: Chuo koronsha, 1992

KURITA 1911. Kurita Tsutomu, "Kannon koshiki", in: Myochiriki No. 6, Juni 1911, S.
21

MAKABE 1978. Makabe Toshinobu (Erl.), Shint taikei. Jinja hen Bd. 11. Kitano,
Tokyo: Shintd taikei hensankai, 1978

MAKABE 1984. Makabe Toshinobu, Tenjin shinko no kisoteki kenkyiu, Tokyo 1984

NAGAJIMA 1944. Nagajima Fukutard, "Tenjinko to horaku renga”, in: Kokugakuin
zasshi Bd. 10 (6) (No. 597), September 1944, S. 5-9,13

SCHOLZ 1991. Scholz, Stanca, Aspekte des mittelalterlichen Synkretismus im Bild des
Tenman Tenjin im NO, Miinchener Ostasiatische Studien 59, Stuttgart: Franz Steiner
Verlag, 1991 ,

SHIMAUCHI 1992. Shimauchi Keiji, "Denshd no Michizane z3", in: Kokubungaku.
Kaishaku to ky6zai no ken-kyii Bd. 37 (12), Oktober 1992, S. 74-79

SHIMOMURA 1979. Shimomura Kunihiro, "Jikkinshd' to Sugawara Tamenaga - Tame-
naga, Chomei, Akikane no koryi ni furete -", in: Mitani Ei'ichi, Kunizaki Fumimaro
u. Kubota Jun (Hg.), (Nishio K6ichi kyoju teinen kinen ronshii) Ronsan. Setsuwa
to setsuwa bungaku, Kasama sdsho 125, Tokyo: Kasama shoin 1979, S. 329-342

SHIMONAKA 1981. Shimonaka Kunihiko (Hg.), Nihon rekishi chimei taikei 30: Nara
ken no chimei, Tokyo: Heibonsha, 1981

TANAKA 1914a/b. Tanaka Kaio, "Kanko no kannon shinké (1/2)", in; Myochiriki No.
38, Februar 1914, S. 28-31 u. No. 39, Mirz 1914, S. 30-35

TANI 1992. Tani Tomoko, "Kujoke no shariko to waka", in: Chiisei bungaku No. 37,
Juni 1992, S. 29-38

TSUIJI 1979. Tsuji Hidenori, "Hasedera ni miru Tenjin shink5", in: ders., Hasedera shi
no kenkyi (Kodai sangaku ji'in no kenkyu 1), Tokyo: Gannando shoten, 1979, S.
241-273

UDAKA 1990. Udaka Ryotetsu, "Shinshutsu no Ryiikan saku 'Tendai shodaishi koshiki'
ni tsuite”, in: Taishd daigaku kenkyi kiyo (Bukkydgakubu, Bungakubu) No. 75,
Februar 1990, S. 57-80

YAMAZAKI 1979. Yamazaki Makoto, "Kan daifugyd Tamenaga den shoko", in: Kokugo
kokubun Bd. 48 (7) (No. 539), Juli 1979, S. 48-61

ZGShR. Hanawa Hokinoichi u. Ota Toshird (Hg.), Zoku gunsho ruiji, 33 Bde u. 3
Zusatzbde., Tokyo: Zoku gunsho ruiji kanseikai, 31957-1959



	Michizane und die Kannon von Hase : ergänzende Anmerkungen zum mittelalterlichen Tenjin-Kult

