
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Kulturbringer in der Ainu-Mythologie

Autor: Tary, bayashi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE

Öbayashi Taryö, Tokyo

Die Kultur der Ainu nimmt eine wichtige Stellung in der Erforschung
der Kulturgeschichte Nordjapans ein. Vielen Themen ist allerdings bisher
noch nicht gebührend Aufmerksamkeit geschenkt worden. Ein solches Thema
stellen Kultarbringer bzw. Kultarheroen in der Ainu-Mythologie dar. Die
vorliegende Arbeit ist ein Versuch, an Hand von zwei Beispielen Hauptzüge
der Kultarbringer der Ainu zu umreissen. Ich beschränke mich hier auf
die Ainu von Hokkaidö, da es hier bessere Materialsammlungen gibt, als
dies im Falle der Ainu auf Sachalin und den Kurilen der Fall ist.

1. Okikurumi

Wir kennen einige Kultarbringer in der Ainu-Mythologie, von denen
Okikurumi der bekannteste ist. Er wird oft mit Aioina-kamui und Ainurak-
kur gleichgesetzt (Kinda'ichi 1944: 230-233; 1993a: 276-277; 1993b: 299).
Man kann aber annehmen, dass dies ursprünglich drei verschiedene Gottheiten

waren, die erst später zu einer einzigen verschmolzen sind.
Es wird erzählt, dass Okikurumi vom Himmel stammte und von dort

zur Erde herabstieg. Als Kotankara-kamui, „der Gott, der das Land machte",
die Menschenwelt erschuf, kam es zum Streit unter den Himmelsgöttern,
wer das Land regieren sollte. Okikurumi war der aussichtsreichste Kandidat,
hatte jedoch eine Reihe von Prüfungen durchzumachen, ehe er zur Erde
herabsteigen konnte. Als letzte Prüfung erzählte man obszöne Geschichten

und begleitete diese mit unzüchtigen Gebärden. Da konnte Okikurumi

sich nicht mehr beherrschen und lachte. So bestand er diese Prüfung
nicht.

Unzufrieden mit diesem Ergebnis, entschloss er sich, heimlich zur Erde
hinabzugehen. Dabei dachte er, dass es zwar viele Fische und Tiere auf der
Erde gäbe, aber kein Getreide. So stahl er eine Handvoll Körner der
/i/e-Hirse und versteckte sie in einer Ritzwunde, die er sich am Unterschenkel
beibrachte. Als er das Himmelstor verliess, rief ein Hund: „Okikurumi
läuft mit den gestohlenen hie-Kömem davon !" Voll Wut warf ihm Okikurumi
Asche in das Maul und schalt ihn: „Ab nun sollst Du nicht mehr sprechen
können Geh' zur Erde hinunter und hilf mir bei der Hirschjagd !" Daher
kann der Hund nicht mehr sprechen und hilft den Ainu bei der Jagd. Aus
diesem Grunde füttern die Ainu Hunde auch niemals mit A/e-Hirse (Kinda'ichi
1944: 211-212; 1993b: 291-292).



196 OBAYASHITARYO

Okikurumi brachte den Ainu nicht nur die Kömer der /t/e-Hirse, sondern
auch eine stattliche Reihe von Geräten und Einrichtungen wie z.B. das

Bärenzeremoniell, /naw-Kultstäbe, attush-Kleidwig, Selbstschussfallen,

Harpunen, Spiesse zum Fischfang, Bogen und Pfeil, Köcher, Netz, Webstuhl
und Juwelen (Kinda'ichi 1944: 395; 1993b; 294). Darum betrachten die
Ainu das Zeitalter Okikurumis als das goldene Zeitalter des Ainu-moshir,
d.h. des „Ainu-Landes". Nach verschiedenen heilbringenden Tätigkeiten
verliess Okikurumi jedoch das Ainu-Land und kehrte zum Himmel zurück,
da er des schlechten Benehmens der Ainu überdrüssig wurde. Besonders
die folgenden drei Vergehen werden hervorgehoben: Erstens war die hie-
Hirse, die Okikurumi vom Himmel brachte, eine Wunderhirse, von der
einige Kömer genügten, um einen Topf voll Speise zuzubereiten. Einmal
aber wagte ein Ainu zu zählen, wieviele Körner im Topf waren und
beleidigte damit die Gottheit. Zweitens schuf Okikurumi das Pfeilgift aus
dem Akonit. Ursprünglich verfolgte ein damit bestrichener Giftpfeil von
selbst das Wild. Später missbrauchten jedoch die Ainu den Giftpfeil und
einer liess den Pfeil sogar einen Hirsch verfolgen, den er vor drei oder
vier Tagen gesehen hatte. Da verlor das Pfeilgift die Zauberkraft. Drittens
half Okikurumi den Ainu während einer Hungersnot, indem er seine Schwester

verteilen liess, was er selbst gejagt und gefischt hatte. Ein unanständiger
Ainu versuchte jedoch Okikurumis Schwester ins Haus zu ziehen, um zu
sehen, wie schön sie war, ohne jedoch die Fleischgabe zu nehmen. Aus
diesen Gründen verliess Okikurumi das Ainu-Land. Trotzdem besucht er
es noch gelegentlich. Gewöhnlich gibt er den Menschen durch das Donnern
seine Gegenwart kund, wenn sie am Ufer des Saru-Flusses in der Provinz
Hidaka Bäume fallen, um waw-Kultstäbe herzustellen (Kinda'ichi 1944:
227-229; 1993b: 298-299).

Okikurumi tritt oft mit Samai-un-kur, seinem älteren Bruder, zusammen
auf (z.B. Kinda'ichi 1993a: 277, 355-360). Samai-un-kur heisst „der Mann,
der an der Seite steht" (Kinda'ichi 1944: 234; 1993b: 302). Westlich von
Shizunai, Hidaka, gilt Okikurumi als klug und Samai-un-kur als dumm,
während es sich östlich von Shizunai umgekehrt verhält. Es seien hier nur
einige Beispiele angeführt. In Hidaka, West-Hokkaidö, hat Samai-un-kur
eine böse Zunge, obwohl er älter ist als Okikurumi und daher besseres
Benehmen haben sollte. Wenn Samai-un-kur mit seinem Bruder in den
Wald oder zum Meer geht, begeht er immer Fehler, indem er mit seinen
unhöflichen Bemerkungen böse Gottheiten in Wut bringt. Umso mehr hebt
sich dagegen die Klugheit Okikuramis davon ab.

Gewöhnlich gelten die beiden als Brüder, aber eine Sage schreibt ihnen
verschiedene Herkunft zu: Samai-un-kur soll früher ein Teufel gewesen



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 197

sein, der mit Okikurumi bei seiner Herabkunft um die Ainu-Insel stritt.
Samai-un-kur wurde besiegt und eine Hälfte von ihm wurde dann zu einem
grossen kinapo-Fisch (Sonnenfisch, Mola mola Linn.), die andere zu einem
Menschen (Kinda'ichi 1944: 234-235; 1993b: 302). Femer erzählt man
z.B. in Usu, dass ein kesorap-Vogel (ein pfauen-ähnlicher mythischer Vogel;
Chili 1976a: 217) auf einem mtfoscw-Kultzaun von Okikurumi singt und
reiche Ernte ankündigt, während der Vogel auf dem Kultzaun von Samai-
un-kur schlechte Ernte bedeutet. Im Osten von Hokkaidö spielt nun Samai-
un-kur die bessere Rolle. In Memuro, Tokachi, z.B. gelang es Samai-un-kur,
Kranichnestlinge in einem Eibischbaum zu fangen, während Okikirima
(eine Dialektform von Okikurumi) die selbe Aufgabe misslang. In Tokachi
spielt Samai-un-kur überhaupt die Hauptrolle, die im Saragebiet im Westen
Aioina-kamui bzw. Okikurumi vorbehalten ist (Yoshida 1948: 125-126).

Wir wissen leider über Samai-un-kur weniger als über Okikurumi. Auf
jeden Fall benehmen sich Okikurumi und Samai-un-kur wie Menschen und
sie sind nicht unverletzlich. Ein kamui-yukar (Epos) aus Oshamanbe, Provinz
Oshima, schildert, wie diese beiden mit zwei Brüdern des Ankergottes zum
Fischfang auf das Meer hinausruderten und von Repun-kamui-ekasi (dem
grossen Herrn des Meeres) verschluckt, vom Ankergott jedoch gerettet
wurden (Yoshida 1948: 124-125).

Die Herkunft des Kultarheros Okikurumi ist noch nicht erschlossen.
Wir haben wohl Anhaltspunkte in den von ihm den Ainu gebrachten
Kulturelementen, die jedoch in zwei verschiedene Richtungen weisen: Einmal
nach Südwesten, von wo die hie-Hirse herkommt, die von den Ainu im
westlichen Teil von Hokkaidö (westlich von Tokachi) seit mehr als tausend
Jahren angebaut wird. Höchstwahrscheinlich wurde diese Hirseart ebenso
wie andere Getreidearten von Honshu her eingeführt, wo sie früher viel
angebaut wurden. Dazu kommt noch, dass das Mythologem des Kömer-
Diebstahls mit dem störenden Hund auch in Honshu in ganz ähnlicher
Fassung verbreitet ist, allerdings meist als eine Ursprungsmythe von Gerste
(Obayashi 1964: 433-435, 440-448). Andere Elemente weisen dagegen
nach dem Norden: Wie bereits Kinda'ichi (1944: 395; 1993b: 518-520)
ausgeführt hat, stammen sie meist aus Sachalin und dem Amurland, so z.B.
das Bären-Zeremoniell, der Selbstschuss, Juwelen usw. So ist also anzunehmen,

dass zur Gestaltung des Okikurami-Zyklus Kultarströmungen nicht
nur aus dem Südwesten sondern auch aus dem Norden beitragen.

2. Zwei Besucherinnen beim Häuptling von Uraspet

Einen anderen Fall der Kultarbringer stellen eine Frau und ein Mädchen
dar, die der Überlieferung nach den Häuptling von Uraspet (Urai-ush-pet)



198 OBAYASHITARYO

besuchten. Nach einer Sage in Horobetsu, Provinz Iburi, war der Häuptling
von Uraspet ein bedeutender Mann, der einträchtig mit seiner Frau zusammen
lebte. Eines Tages kam ihm ein seltsames Gerücht zu Ohren: Eine kleine
Frau mit einem Mädchen aus dem Osten besuche die Häuptlinge in verschiedenen

Dörfern. Jedesmal borgten die Frauen je eine Holzschale und
versteckten sich. Wenn sie wieder hervortraten, waren die Schalen mit
Exkrementen gefüllt, die sie den Häuptlingen zum Essen anboten. Weigerten
diese sich, die ekelerregenden Speisen zu sich zu nehmen, so überhäuften
sie die Frauen voller Zorn mit Schimpfworten.

Bald kamen die beiden Frauen auch zum Häuptling von Uraspet. Nach
einem Gespräch baten sie, so wie man ihm berichtet hatte, um Holzschalen.
Nach einer Weile kamen sie mit den gefüllten Schalen zurück. Der Inhalt
der Schalen sah zwar schmutzig aus, roch aber recht appetitlich. Der
Häuptling entschied sich, die Speisen zu probieren. Sie schmeckten ihm
sehr gut, deshalb teilte er sie auch mit seiner Frau. In dieser Nacht
übernachteten die Besucherinnen bei ihm. Sie erschienen ihm im Traum
und enthüllten ihre Identität: die Frau war Lilie (ubayuri) und das Mädchen
Knoblauch (gyöja-ninnikü). Sie wollten den Menschen den Nahrangswert
von Lilienzwiebeln und Knoblauch lehren. Sie seien zufrieden und dankbar
dafür, dass sie endlich einen Häuptling getroffen hätten, der sie mit Vergnügen
aufass. Dann verschwanden sie. Die Frau des Häuptlings hatte den gleichen
Traum.

Der Häuptling erzählte den Dorfleuten von diesem Ereignis. So lernten
die Ainu Lilienzwiebel und Knoblauch zu essen und verehrten ihn aus
Dankbarkeit. Dies erzählte der Häuptling von Uraspet selbst (Chili 1976b:
200-202; Sarashina 1976,1: 150).

Diese Geschichte enthält ein Motiv, das uns an die Ogetsuhime-Mythe in
der japanischen Reichschronik Kojiki (verfasst 712 n.Chr.) erinnert: die
beiden Frauen gaben dem Häuptling ihre Exkremente zu essen. Als Susanoo

vom Himmel verbannt wurde, kam er zur Göttin Ögetsuhime und bat sie

um Speisen. Da nahm sie allerhand leckere Dinge aus Nase, Mund und
After, richtete daraus allerlei her und bot es ihm dar. Währenddessen stand
Susanoo dabei und beobachtete ihre Handlungen. Er war der Meinung, dass
sie ihm schmutzige Dinge darbot und tötete die Göttin sofort. Aus dem
Körper der getöteten Gottheit entstanden verschiedene Dinge: die Seidenraupe
in ihrem Kopfe, Reiskörner in ihren beiden Augen, die awa-Hirse in ihren
beiden Ohren, die azuki-Bohne in ihrer Nase, die Gerste in ihrer Scham
und die grosse Bohne in ihrem Hintem. Die Gottheit Kamimusubi liess all
diese Dinge nehmen und als Samen verwenden (Florenz 1919: 41-42).
Diese Mythe von der Entstehung der Kulturpflanzen stellt ein Beispiel des



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 199

von Adolf Jensen (1966) so bezeichneten Hainuwele-Mythologems dar (vgl.
z.B. Karow 1964).

Im Unterschied zum japanischen Mythos spricht jedoch die Ainu-Sage
nicht vom Ursprung der Kulturpflanzen, sondern vom Beginn der Nutzung
der essbaren Wildpflanzen. In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen,
dass der Ort Uraspet in Ost-Hokkaidö jenseits der einstigen Bodenbaugrenze
liegt. Auf jeden Fall gehört die Sage zur Gattung der sogenannten
„Häuptlingsgeschichten", einer Gattung der oralen Literatur bei den Ainu, die
nach Ishizawa in der Zeit von der Mittel- zur Spät-Edo-Periode, also
hauptsächlich im 18. und dem beginnenden 19. Jahrhundert, zur Blüte
gekommen sein soll (Ishizawa 1964). Es kann also angenommen werden,
dass die Sage erst in dieser Zeit in ihrer heutigen Form herausgebildet
wurde, was allerdings die Möglichkeit nicht ausschliesst, dass ihre Vorformen
schon lange vorher bei den Ainu bekannt waren. Obwohl mir kein Zwischenglied

bekannt ist, neige ich zur Auffassung, dass die Ainu-Sage mit der
japanischen Mythe irgendwie verwandt ist.

3. Hauptzüge der Kulturbringer

In mancher Hinsicht stehen die Besucherinnen beim HäupÜing von Uraspet
in Kontrast zu Okikurumi. Erstens ist Okikurumi ein „Sakraler Besucher"
(marebito, vgl. Slawik 1959), der in vertikaler Richtung vom Himmel
herab erscheint, während die Frauen in horizontaler Richtung auftreten.
Zweitens verschafft Okikurumi den Ainu eine Kulturpflanze durch Diebstahl,
die Frauen dagegen zwei essbare Wildpflanzen durch eine biologische
Funktion. Drittens ist der Sitz von Okikurumi in Hidaka, Südwest-Hokkaidö,
der des Häuptlings von Uraspet dagegen in Kitami, Nordost-Hokkaidö.

Dieser Kontrast sollte uns aber über die Gemeinsamkeiten beider
Überlieferungen nicht hinwegtäuschen. Erstens gehören beide zu „Sakralen
Besuchern", die von einer Anderen Welt, von Aussen in die Menschenwelt
kommen, um den Bewohnern Segen zu geben. Zweitens bezieht sich dieser

Segen unter anderem auf die Erschliessung neuer Nahrungsquellen, gleichgültig
ob es sich um Kulturpflanzen oder Wildpflanzen handelt. Drittens

treten die Kulturbringer oft paarweise auf, so Okikurumi und sein Bruder
Samai-un-kur und die Lilien-Frau mit dem Knoblauch-Mädchen. Zu bemerken

ist, dass ein Paar jeweils aus Angehörigen des gleichen Geschlechts

besteht, also als Braderpaar oder als Frau und Mädchen auftritt. Ferner
besteht ein Paar aus gegensätzlichen Personen, einem klugen und einem
dummen Bruder und einer erwachsenen Frau und einem minderjährigen
Mädchen.

Das paarweise Auftreten der Ainu-Kultarbringer erinnert uns an die



200 OBAYASHITARYO

altjapanischen Kulturbringer Ökuninushi und Sukunabikona. Wie ihre Namen
zeigen, sind sie der „Grosse Herr der Erde" und der „Kleine Herr der
Erde". Nach Kojiki und Nihonshoki machten sie nämlich das Land von
Izumo urbar. Nach einer Überlieferung stand Sukunabikona auch mit der
awa-Hirse in Beziehung: er verschwand vom Lande indem er von einem
Hirsehalm weggeschnellt wurde (Florenz 1919: 56-58, 171-173; vgl.
Öbayashi 1990: 182-191).

In diesem Zusammenhang ist es interessant zu beobachten, dass einige
Sagengestalten aus den nördlichen Gegenden der japanischen Hauptinsel
Honshu den altjapanischen wie den Ainu-Kultarbringern ähneln, obwohl
man sie nicht als richtige Kulturbringer bezeichnen kann. Der sagenhafte
Ahne der matagi-Tàger war einer von zwei Brüdern, Banji und Banzaburö
mit Namen, die jedoch oft nicht mehr als zwei getrennte Personen sondern
als eine einzige, Banjibanzaburö, aufgefasst werden. Nach einer geläufigen
Sage trafen die Brüder die Berggöttin im Wald als sie sich gerade bei der
Entbindung eines Kindes befand. Ein Bruder half ihr dabei, der andere
aber weigerte sich zu helfen. Der hilfsbereite Bruder gewann die Gunst
der Göttin und wurde zum Ahnen der Jäger-Gruppe (Yanagita 1963: 180-
190).

Zu bemerken ist noch, dass die sagenhaften Herren der Lachse jeden
Herbst den Fluss hinaufziehen sollen. Sie heissen Sake no Ösuke und Sake

no Kösuke, d.h. „der grosse Lachs" und „der kleine Lachs" (Öbayashi
1992). Manche der hier genannten Züge finden wir auch bei den
nordamerikanischen Indianern, ein Phänomen, das eine eingehende vergleichende
Untersuchung lohnen würde.

Bibliographie

Chili Mashiho: 1976a. Bekkan 1: Bunrui Ainu-go Jiten. Shokubutsu-hen / Döbutsu-hen.
Döbutsu-hen. Tokyo: Heibonsha.
1976b. Bekkan 1: Bunrui Ainu-go Jiten. Shokubutsu-hen/Döbutsu-hen.
Shokubutsu-hen. Tokyo: Heibonsha.

Florenz, Karl: 1919. Die historischen QueUen der Shinto-Religion. Quellen der Religi¬
onsgeschichte Gruppe 9. Göttingen: Vanderhock & Ruprecht.

Ishizawa, Tetsu: 1964. Uwepeker (Shüchödan) kara mita Ainu Minzoku no Rekishi. In:
Hokkai Shidan, 9: 3-16.

Jensen, Adolf EUegard: 1966. Die getötete Gottheit. Weltbüd einer frühen Kultur. Urban-
Bücher 90. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag.

Karow, Otto: 1964. Die Tötung der Nahrungsgöttin und die Entstehung der Nutzpflanzen
in der japanischen Mythologie. In: Festschrift für Ad. E. Jensen, I: 279-283.
München: Klaus Renner Verlag.



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 201

Kinda'ichi Kyösuke: 1944. Ainu no Kenkyü. 3. Aufl. Tokyo: Yashima Shobö.
1993a. Zenshü, Bd. 11 : Ainu Bungaku V. Tokyo: Sanseidö.
1993b. Zenshü, Bd. 12: Ainu Bungaku, Minzokugaku. Tokyo: Sanseidö.

Öbayashi Taryö: 1964. Das Motiv des Körner-Diebstahls in Ostasien. In: Festschrift für
Ad. E. Jensen, U: 433-459. München: Klaus Renner Verlag.
1990. Nihon Shinwa no Kigen. Tokyo: Tokuma Shöten.
1992. Kita-Taiheiyö-chiiki no Shinwa to Girci ni okeru Sake. In: Hokkaidöritsu
Hoppö Minzoku Hakubutsukan Kenkyü-kiyö, 1: 11-16.

Sarashina Genzö und Sarashina Hikaru: 1976. Kotan Seibutsu-ki, 2. Tokyo: Hösei Daigaku
Shuppan-kyoku.

Slawik, Alexander: 1959. Zum Problem des „Sakralen Besuchers" in Japan. In: Ostasiatische
Studien (Deutsche Akademie für Orientforschung, Veröffentlichung Nr. 48): 196-
207. Berlin: Akademie-Verlag.

Yanagita Kunio: 1963. Kami o tasuketa hanashi. In: Teihon Yanagita Kunio Shü. Bd. 12:

163-166. Tokyo: Chikuma Shobö.
Yoshida Iwao: 1948. Ainu no Densetsu ni tsuite. In: Sapporo Chüö Hösökyoku (Hg.):

Henkyö Hokkaidö: 117-153. Sapporo: Hoppö Shoin.


	Kulturbringer in der Ainu-Mythologie

