Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zirich (22. -

24. September 1993)

Artikel: Kulturbringer in der Ainu-Mythologie
Autor: Tary, bayashi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE
Obayashi Taryo, Tokyo

Die Kultur der Ainu nimmt eine wichtige Stellung in der Erforschung
der Kulturgeschichte Nordjapans ein. Vielen Themen ist allerdings bisher
noch nicht gebiihrend Aufmerksamkeit geschenkt worden. Ein solches Thema
stellen Kulturbringer bzw. Kulturheroen in der Ainu-Mythologie dar. Die
vorliegende Arbeit ist ein Versuch, an Hand von zwei Beispielen Hauptziige
der Kulturbringer der Ainu zu umreissen. Ich beschrinke mich hier auf
die Ainu von Hokkaid0, da es hier bessere Materialsammlungen gibt, als
dies im Falle der Ainu auf Sachalin und den Kurilen der Fall ist.

1. Okikurumi

Wir kennen einige Kulturbringer in der Ainu-Mythologie, von denen
Okikurumi der bekannteste ist. Er wird oft mit Aioina-kamui und Ainurak-
kur gleichgesetzt (Kinda’ichi 1944: 230-233; 1993a: 276-277; 1993b: 299).
Man kann aber annehmen, dass dies urspriinglich drei verschiedene Gottheiten
waren, die erst spiter zu einer einzigen verschmolzen sind.

Es wird erzihlt, dass Okikurumi vom Himmel stammte und von dort
zur Erde herabstieg. Als Kotankara-kamui, ,,der Gott, der das Land machte®,
die Menschenwelt erschuf, kam es zum Streit unter den Himmelsgottern,
wer das Land regieren sollte. Okikurumi war der aussichtsreichste Kandidat,
hatte jedoch eine Reihe von Priifungen durchzumachen, ehe er zur Erde
herabsteigen konnte. Als letzte Priifung erzéhlte man obszone Geschich-
ten und begleitete diese mit unziichtigen Gebirden. Da konnte Okiku-
rumi sich nicht mehr beherrschen und lachte. So bestand er diese Priifung
nicht.

Unzufrieden mit diesem Ergebnis, entschloss er sich, heimlich zur Erde
hinabzugehen. Dabei dachte er, dass es zwar viele Fische und Tiere auf der
Erde gibe, aber kein Getreide. So stahl er eine Handvoll Koérner der
hie-Hirse und versteckte sie in einer Ritzwunde, die er sich am Unterschenkel
beibrachte. Als er das Himmelstor verliess, rief ein Hund: ,,Okikurumi
lauft mit den gestohlenen hie-K6rnern davon !*“ Voll Wut warf ihm Okikurumi
Asche in das Maul und schalt ihn: ,,Ab nun sollst Du nicht mehr sprechen
konnen ! Geh’ zur Erde hinunter und hilf mir bei der Hirschjagd ! Daher
kann der Hund nicht mehr sprechen und hilft den Ainu bei der Jagd. Aus
diesem Grunde fiittern die Ainu Hunde auch niemals mit hie-Hirse (Kinda’ichi
1944: 211-212; 1993b: 291-292).



196 OBAYASHI TARYO

Okikurumi brachte den Ainu nicht nur die Korner der hie-Hirse, sondern
auch eine stattliche Reihe von Geriiten und Einrichtungen wie z.B. das
Birenzeremoniell, inau-Kultstibe, attush-Kleidung, Selbstschussfallen, Har-
punen, Spiesse zum Fischfang, Bogen und Pfeil, Kocher, Netz, Webstuhl
und Juwelen (Kinda’ichi 1944: 395; 1993b; 294). Darum betrachten die
Ainu das Zeitalter Okikurumis als das goldene Zeitalter des Ainu-moshir,
d.h. des ,,Ainu-Landes“. Nach verschiedenen heilbringenden Titigkeiten
verliess Okikurumi jedoch das Ainu-Land und kehrte zum Himmel zuriick,
da er des schlechten Benehmens der Ainu iiberdriissig wurde. Besonders
die folgenden drei Vergehen werden hervorgehoben: Erstens war die hie-
Hirse, die Okikurumi vom Himmel brachte, eine Wunderhirse, von der
einige Korner geniigten, um einen Topf voll Speise zuzubereiten. Einmal
aber wagte ein Ainu zu zdhlen, wieviele Korner im Topf waren und
beleidigte damit die Gottheit. Zweitens schuf Okikurumi das Pfeilgift aus
dem Akonit. Urspriinglich verfolgte ein damit bestrichener Giftpfeil von
selbst das Wild. Spiter missbrauchten jedoch die Ainu den Giftpfeil und
einer liess den Pfeil sogar einen Hirsch verfolgen, den er vor drei oder
vier Tagen gesehen hatte. Da verlor das Pfeilgift die Zauberkraft. Drittens
half Okikurumi den Ainu wihrend einer Hungersnot, indem er seine Schwe-
ster verteilen liess, was er selbst gejagt und gefischt hatte. Ein unanstéindiger
Ainu versuchte jedoch Okikurumis Schwester ins Haus zu ziehen, um zu
sehen, wie schon sie war, ohne jedoch die Fleischgabe zu nehmen. Aus
diesen Griinden verliess Okikurumi das Ainu-Land. Trotzdem besucht er
es noch gelegentlich. Gewohnlich gibt er den Menschen durch das Donnern
seine Gegenwart kund, wenn sie am Ufer des Saru-Flusses in der Provinz
Hidaka Bdume fédllen, um inau-Kultstibe herzustellen (Kinda’ichi 1944:
227-229; 1993b: 298-299).

Okikurumi tritt oft mit Samai-un-kur, seinem dlteren Bruder, zusammen
auf (z.B. Kinda’ichi 1993a: 277, 355-360). Samai-un-kur heisst ,,der Mann,
der an der Seite steht (Kinda’ichi 1944: 234; 1993b: 302). Westlich von
Shizunai, Hidaka, gilt Okikurumi als klug und Samai-un-kur als dumm,
wihrend es sich ostlich von Shizunai umgekehrt verhilt. Es seien hier nur
einige Beispiele angefiihrt. In Hidaka, West-Hokkaido, hat Samai-un-kur
eine bdse Zunge, obwohl er ilter ist als Okikurumi und daher besseres
Benehmen haben sollte. Wenn Samai-un-kur mit seinem Bruder in den
Wald oder zum Meer geht, begeht er immer Fehler, indem er mit seinen
unhoflichen Bemerkungen bose Gottheiten in Wut bringt. Umso mehr hebt
sich dagegen die Klugheit Okikurumis davon ab.

Gewohnlich gelten die beiden als Briider, aber eine Sage schreibt ihnen
verschiedene Herkunft zu: Samai-un-kur soll friiher ein Teufel gewesen



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 197

sein, der mit Okikurumi bei seiner Herabkunft um die Ainu-Insel stritt.
Samai-un-kur wurde besiegt und eine Hilfte von ihm wurde dann zu einem
grossen kinapo-Fisch (Sonnenfisch, Mola mola Linn.), die andere zu einem
Menschen (Kinda’ichi 1944: 234-235; 1993b: 302). Ferner erzihlt man
z.B. in Usu, dass ein kesorap-Vogel (ein pfauen-dhnlicher mythischer Vogel;
Chiri 1976a: 217) auf einem nusasan-Kultzaun von Okikurumi singt und
reiche Ernte ankiindigt, wihrend der Vogel auf dem Kultzaun von Samai-
un-kur schlechte Ernte bedeutet. Im Osten von Hokkaido spielt nun Samai-
un-kur die bessere Rolle. In Memuro, Tokachi, z.B. gelang es Samai-un-kur,
Kranichnestlinge in einem Eibischbaum zu fangen, wihrend Okikirima
(eine Dialektform von Okikurumi) die selbe Aufgabe misslang. In Tokachi
spielt Samai-un-kur iiberhaupt die Hauptrolle, die im Sarugebiet im Westen
Aioina-kamui bzw. Okikurumi vorbehalten ist (Yoshida 1948: 125-126).

Wir wissen leider iiber Samai-un-kur weniger als iiber Okikurumi. Auf
jeden Fall benehmen sich Okikurumi und Samai-un-kur wie Menschen und
sie sind nicht unverletzlich. Ein kamui-yukar (Epos) aus Oshamanbe, Provinz
Oshima, schildert, wie diese beiden mit zwei Briidern des Ankergottes zum
Fischfang auf das Meer hinausruderten und von Repun-kamui-ekasi (dem
grossen Herrn des Meeres) verschluckt, vom Ankergott jedoch gerettet
wurden (Yoshida 1948: 124-125).

Die Herkunft des Kulturheros Okikurumi ist noch nicht erschlossen.
Wir haben wohl Anhaltspunkte in den von ihm den Ainu gebrachten
Kulturelementen, die jedoch in zwei verschiedene Richtungen weisen: Einmal
nach Siidwesten, von wo die hie-Hirse herkommt, die von den Ainu im
westlichen Teil von Hokkaido (westlich von Tokachi) seit mehr als tausend
Jahren angebaut wird. Hochstwahrscheinlich wurde diese Hirseart ebenso
wie andere Getreidearten von Honshii her eingefiihrt, wo sie friiher viel
angebaut wurden. Dazu kommt noch, dass das Mythologem des Kérner-
Diebstahls mit dem stérenden Hund auch in Honshi in ganz dhnlicher
Fassung verbreitet ist, allerdings meist als eine Ursprungsmythe von Gerste
(Obayashi 1964: 433-435, 440-448). Andere Elemente weisen dagegen
nach dem Norden: Wie bereits Kinda’ichi (1944: 395; 1993b: 518-520)
ausgefiihrt hat, stammen sie meist aus Sachalin und dem Amurland, so z.B.
das Biren-Zeremoniell, der Selbstschuss, Juwelen usw. So ist also anzuneh-
men, dass zur Gestaltung des Okikurumi-Zyklus Kulturstrémungen nicht
nur aus dem Siidwesten sondern auch aus dem Norden beitrugen.

2. Zwei Besucherinnen beim Hauptling von Uraspet

Einen anderen Fall der Kulturbringer stellen eine Frau und ein Médchen
dar, die der Uberlieferung nach den Hiuptling von Uraspet (Urai-ush-pet)



198 OBAYASHI TARYO

besuchten. Nach einer Sage in Horobetsu, Provinz Iburi, war der Hauptling
von Uraspet ein bedeutender Mann, der eintréchtig mit seiner Frau zusammen
lebte. Eines Tages kam ihm ein seltsames Geriicht zu Ohren: Eine kleine
Frau mit einem Médchen aus dem Osten besuche die Hauptlinge in verschie-
denen Dorfern. Jedesmal borgten die Frauen je eine Holzschale und ver-
steckten sich. Wenn sie wieder hervortraten, waren die Schalen mit
Exkrementen gefiillt, die sie den Hauptlingen zum Essen anboten. Weigerten
diese sich, die ekelerregenden Speisen zu sich zu nehmen, so iiberhéuften
sie die Frauen voller Zorn mit Schimpfworten.

Bald kamen die beiden Frauen auch zum Hauptling von Uraspet. Nach
einem Gesprich baten sie, so wie man ihm berichtet hatte, um Holzschalen.
Nach einer Weile kamen sie mit den gefiillten Schalen zuriick. Der Inhalt
der Schalen sah zwar schmutzig aus, roch aber recht appetitlich. Der
Hauptling entschied sich, die Speisen zu probieren. Sie schmeckten ihm
sehr gut, deshalb teilte er sie auch mit seiner Frau. In dieser Nacht
ibernachteten die Besucherinnen bei ihm. Sie erschienen ihm im Traum
und enthiillten ihre Identitét: die Frau war Lilie (ubayuri) und das Midchen
Knoblauch (gyoja-ninniku). Sie wollten den Menschen den Nahrungswert
von Lilienzwiebeln und Knoblauch lehren. Sie seien zufrieden und dankbar
dafiir, dass sie endlich einen Héuptling getroffen hiitten, der sie mit Vergniigen
aufass. Dann verschwanden sie. Die Frau des Héuptlings hatte den gleichen
Traum.

Der Hiuptling erzihlte den Dorfleuten von diesem Ereignis. So lernten
die Ainu Lilienzwiebel und Knoblauch zu essen und verehrten ihn aus
Dankbarkeit. Dies erzihlte der Hauptling von Uraspet selbst (Chiri 1976b:
200-202; Sarashina 1976,1: 150).

Diese Geschichte enthilt ein Motiv, das uns an die Ogetsuhime-Mythe in
der japanischen Reichschronik Kojiki (verfasst 712 n.Chr.) erinnert: die
beiden Frauen gaben dem Héuptling ihre Exkremente zu essen. Als Susanoo
vom Himmel verbannt wurde, kam er zur Géttin Ogetsuhime und bat sie
um Speisen. Da nahm sie allerhand leckere Dinge aus Nase, Mund und
After, richtete daraus allerlei her und bot es ihm dar. Wihrenddessen stand
Susanoo dabei und beobachtete ihre Handlungen. Er war der Meinung, dass
sie ihm schmutzige Dinge darbot und tétete die Gottin sofort. Aus dem
Kérper der getiteten Gottheit entstanden verschiedene Dinge: die Seidenraupe
in ihrem Kopfe, Reiskémer in ihren beiden Augen, die awa-Hirse in ihren
beiden Ohren, die azuki-Bohne in ihrer Nase, die Gerste in ihrer Scham
und die grosse Bohne in ihrem Hintern. Die Gottheit Kamimusubi liess all
diese Dinge nehmen und als Samen verwenden (Florenz 1919: 41-42).
Diese Mythe von der Entstehung der Kulturpflanzen stellt ein Beispiel des



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 199

von Adolf Jensen (1966) so bezeichneten Hainuwele-Mythologems dar (vgl.
z.B. Karow 1964).

Im Unterschied zum japanischen Mythos spricht jedoch die Ainu-Sage
nicht vom Ursprung der Kulturpflanzen, sondern vom Beginn der Nutzung
der essbaren Wildpflanzen. In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen,
dass der Ort Uraspet in Ost-Hokkaido jenseits der einstigen Bodenbaugrenze
liegt. Auf jeden Fall gehort die Sage zur Gattung der sogenannten ,,Haupt-
lingsgeschichten®, einer Gattung der oralen Literatur bei den Ainu, die
nach Ishizawa in der Zeit von der Mittel- zur Spit-Edo-Periode, also
hauptséchlich im 18. und dem beginnenden 19. Jahrhundert, zur Bliite
gekommen sein soll (Ishizawa 1964). Es kann also angenommen werden,
dass die Sage erst in dieser Zeit in ihrer heutigen Form herausgebildet
wurde, was allerdings die Moglichkeit nicht ausschliesst, dass ihre Vorformen
schon lange vorher bei den Ainu bekannt waren. Obwohl mir kein Zwischen-
glied bekannt ist, neige ich zur Auffassung, dass die Ainu-Sage mit der
japanischen Mythe irgendwie verwandt ist.

3. Hauptziige der Kulturbringer

In mancher Hinsicht stehen die Besucherinnen beim Héuptling von Uraspet
in Kontrast zu Okikurumi. Erstens ist Okikurumi ein ,,Sakraler Besucher*
(marebito, vgl. Slawik 1959), der in vertikaler Richtung vom Himmel
herab erscheint, wihrend die Frauen in horizontaler Richtung auftreten.
Zweitens verschafft Okikurumi den Ainu eine Kulturpflanze durch Diebstahl,
die Frauen dagegen zwei essbare Wildpflanzen durch eine biologische
Funktion. Drittens ist der Sitz von Okikurumi in Hidaka, Siidwest-Hokkaido,
der des Hauptlings von Uraspet dagegen in Kitami, Nordost-Hokkaido.

Dieser Kontrast sollte uns aber iiber die Gemeinsamkeiten beider Uber-
lieferungen nicht hinwegtiuschen. Erstens gehoren beide zu ,,Sakralen
Besuchern®, die von einer Anderen Welt, von Aussen in die Menschenwelt
kommen, um den Bewohnern Segen zu geben. Zweitens bezieht sich dieser
Segen unter anderem auf die Erschliessung neuer Nahrungsquellen, gleichgiil-
tig ob es sich um Kulturpflanzen oder Wildpflanzen handelt. Drittens
treten die Kulturbringer oft paarweise auf, so Okikurumi und sein Bruder
Samai-un-kur und die Lilien-Frau mit dem Knoblauch-Médchen. Zu bemer-
ken ist, dass ein Paar jeweils aus Angehérigen des gleichen Geschlechts
besteht, also als Bruderpaar oder als Frau und Midchen auftritt. Ferner
besteht ein Paar aus gegensitzlichen Personen, einem klugen und einem
dummen Bruder und einer erwachsenen Frau und einem minderjdhrigen
Maidchen.

Das paarweise Auftreten der Ainu-Kulturbringer erinnert uns an die



200 OBAYASHI TARYO

altjapanischen Kulturbringer Okuninushi und Sukunabikona. Wie ihre Namen
zeigen, sind sie der ,,Grosse Herr der Erde* und der ,Kleine Herr der
Erde“. Nach Kojiki und Nihonshoki machten sie nimlich das Land von
Izumo urbar. Nach einer Uberlieferung stand Sukunabikona auch mit der
awa-Hirse in Beziehung: er verschwand vom Lande indem er von einem
Hirsehalm weggeschnellt wurde (Florenz 1919: 56-58, 171-173; vgl.
Obayashi 1990: 182-191).

In diesem Zusammenhang ist es interessant zu beobachten, dass einige
Sagengestalten aus den nordlichen Gegenden der japanischen Hauptinsel
Honshu den altjapanischen wie den Ainu-Kulturbringern édhneln, obwohl
man sie nicht als richtige Kulturbringer bezeichnen kann. Der sagenhafte
Ahne der matagi-Jager war einer von zwei Briidern, Banji und Banzaburd
mit Namen, die jedoch oft nicht mehr als zwei getrennte Personen sondern
als eine einzige, Banjibanzabur0, aufgefasst werden. Nach einer gelidufigen
Sage trafen die Briider die Berggdottin im Wald als sie sich gerade bei der
Entbindung eines Kindes befand. Ein Bruder half ihr dabei, der andere
aber weigerte sich zu helfen. Der hilfsbereite Bruder gewann die Gunst
der Géttin und wurde zum Ahnen der Jager-Gruppe (Yanagita 1963: 180-
190).

Zu bemerken ist noch, dass die sagenhaften Herren der Lachse jeden
Herbst den Fluss hinaufziehen sollen. Sie heissen Sake no Osuke und Sake
no Kosuke, d.h. ,,der grosse Lachs“ und ,,der kleine Lachs* (Obayashi
1992). Manche der hier genannten Ziige finden wir auch bei den nord-
amerikanischen Indianern, ein Phinomen, das eine eingehende vergleichende
Untersuchung lohnen wiirde.

Bibliographie

Chiri Mashiho: 1976a. Bekkan 1: Bunrui Ainu-go Jiten. Shokubutsu-hen / Dobutsu-hen.

Dabutsu-hen. Tokyo: Heibonsha.
- 1976b. Bekkan 1: Bunrui Ainu-go Jiten. Shokubutsu-hen/Ddbutsu-hen. Shoku-

butsu-hen. Tokyo: Heibonsha.

Florenz, Karl: 1919. Die historischen Quellen der Shinto-Religion. Quellen der Religi-
onsgeschichte Gruppe 9. Gottingen: Vanderhock & Ruprecht.

Ishizawa, Tetsu: 1964. Uwepeker (Shiichodan) kara mita Ainu Minzoku no Rekishi. In:
Hokkai Shidan, 9: 3-16.

Jensen, Adolf Ellegard: 1966. Die getétete Gottheit. Weltbild einer friihen Kultur. Urban-
Biicher 90. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag.

Karow, Otto: 1964. Die Totung der Nahrungsgéttin und die Entstehung der Nutzpflanzen

in der japanischen Mythologie. In: Festschrift fiir Ad. E. Jensen, I: 279-283.
Miinchen: Klaus Renner Verlag.



KULTURBRINGER IN DER AINU-MYTHOLOGIE 201

Kinda’ichi Kyosuke: 1944. Ainu no Kenkyi. 3. Aufl. Toky6: Yashima Shobd.
- 1993a. Zenshu, Bd. 11: Ainu Bungaku V. Tokyo: Sanseido.
- 1993b. Zenshi, Bd. 12: Ainu Bungaku, Minzokugaku. Tokyo: Sanseido.
Obayashi Taryd: 1964. Das Motiv des Komer-Diebstahls in Ostasien. In: Festschrift fiir
Ad. E. Jensen, II: 433-459. Miinchen: Klaus Renner Verlag.
- 1990. Nihon Shinwa no Kigen. Tokyd: Tokuma Shoten.
- 1992. Kita-Taiheiyo-chiiki no Shinwa to Girei ni okeru Sake. In: Hokkaidoritsu
Hopp6 Minzoku Hakubutsukan Kenkyui-kiyo, 1: 11-16.
Sarashina Genzd und Sarashina Hikaru: 1976. Kotan Seibutsu-ki, 2. Tokyo: Hosei Daigaku
Shuppan-kyoku.
Slawik, Alexander: 1959. Zum Problem des ,,Sakralen Besuchers* in Japan. In: Ostasiatische
Studien (Deutsche Akademie fiir Orientforschung, Veréffentlichung Nr. 48): 196-
207. Berlin: Akademie-Verlag.
Yanagita Kunio: 1963. Kami o tasuketa hanashi. In: Teihon Yanagita Kunio Sha. Bd. 12:
163-166. Tokyo: Chikuma Shobo.
Yoshida Iwao: 1948. Ainu no Densetsu ni tsuite. In: Sapporo Chiic Hosokyoku (Hg.):
Henkyo Hokkaido: 117-153. Sapporo: Hoppo Shoin.



	Kulturbringer in der Ainu-Mythologie

