Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zirich (22. -

24. September 1993)

Artikel: "Was uns die Laute erzahlt..." : zur lllustration mit musikalischen Mitteln
im Chikuzenbiwa

Autor: Guignard, Silvain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"WAS UNS DIE LAUTE ERZAHLT..."
ZUR ILLUSTRATION MIT MUSIKALISCHEN MITTELN IM
CHIKUZENBIWA

Silvain Guignard, Kyo6to-Osaka

Die Vertonung des Heike monogatari, das sogenannte heikyoku, war fiir
die japanische Geschichte der Vokalmusik wihrend Jahrhunderten von
weitreichender Bedeutung. IThr Prinzip beruht auf einem baukastenartigen
System von Rezitationstypen und Zwischenspielen. Ein Kapitel des Epos
wurde also nicht eigentlich komponiert, sondern eher arrangiert: Man
wihlte fiir eine Passage den adidquaten Rezitationstyp mit - in der Regel -
dazugehdrendem Zwischenspiel. Diese Gestaltungsweise steht im Kontrast
zum sogenannten Durchkomponieren, d.h. der individuellen Vertonung,
die musikalisch geschmeidiger ist, da hier Musik direkter auf literarische
Inhalte reagiert und sie mit eigenen Mitteln nachzeichnet, als bei prifixierten
vokalen und instrumentalen Pattern.

Das viersaitige chikuzenbiwa, das in der Mitte der Meijizeit auf der
Basis des biwa-Spiels von blinden Priestern (moso) in Nord-Kytisha entstand,
folgte technisch gesehen im Prinzip noch der Vertonungsweise des heikyoku.
Doch bei der Schaffung des Genres war auch eine shamisen-Spielerin
(Yoshida Takeko) massgeblich beteiligt, und der Griinder der gréssten
chikuzenbiwa-Schule (Tachibana Chijo) war ein Talent mit vielen musik-
praktischen Fiahigkeiten, die auch Kenntnisse des satsumabiwa aus Siid-
Kyushu mit einschlossen. Diese vielverzweigte Ausgangsbasis fiihrte zu
einer wesentlichen Umgestaltung und Neuinterpretation des komposito-
rischen Baukastensystems.

In der Taisho-Zeit, als das fiinfsaitige chikuzenbiwa entwickelt wurde
(1920), spaltete sich das Genre in eine Haupt- und eine Zweigschule auf,
die beide heute noch bestehen. In der Hauptschule (asahikai) trat mit dem
auch in westlicher Musik ausgebildeten dritten Schuloberhaupt das Durch-
komponieren in den Vordergrund. Eine Studie dariiber wire durchaus
reizvoll, doch hier soll das Repertoire der Zweigschule (tachibanakai), das
aus Vertonungen in der traditionellen Weise mit prifabrizierten Melodien
und Instrumentalpattern besteht, genauer betrachtet werden.

Meine Frage nach der Darstellung mit instrumentalen Mitteln basiert
auf dem Bewusstsein vom musikalischen Ausdruck der chikuzenbiwa-Spieler.
Nakamura Kyokuen, die beste Spielerin aus Fukuoka, dem Geburtsort des
chikuzenbiwa, erklédrte mir einmal den prinzipiellen Unterschied zwischen
satsumabiwa und chikuzenbiwa folgendermassen: Wenn in einem Stiick von



146 SILVAIN GUIGNARD

einem Krieger die Rede sei, so male das satsumabiwa das Kanji fiir takeshi
R, gebe also gleichsam eine musikalische Kalligraphie. Im chikuzenbiwa
miisse man aber den Ritter vor Augen haben, am besten in Aktion - z. B.
wenn er davonreitet, oder wenn er ein stolzes Licheln zeigt, oder wenn er
sich beim Saketrinken vergniigt.

In diesem Aufsatz handelt es sich um den Versuch, das Repertoire der
instrumentalen Zwischenspiele im chikuzenbiwa nach dem Mass ihres illustra-
tiven Potentials in 10 Kategorien einzuteilen. In die untersten Kategorien
sollen jene Pattern gehoren, die gar keinen musik-programmatischen Gehalt
aufweisen, und in die obersten jene, die ganz eindeutig einen Inhalt nach-
zeichnen.

Die Zwischenspiele der 1. Kategorie haben einen rein musikalisch imma-
nenten Sinn. Das Wort "Zwischenspiel” ist dabei etwas hochgegriffen, da
es sich um instrumentale Einwiirfe handelt, die in erster Linie die technische
Aufgabe haben, dem Siénger die Tonhohe der nachfolgenden Zeile zuzu-
spielen. Endet eine Vokalzeile beispielsweise auf dem 1. Ton des Tonsystems
und soll der Sénger bei der nichsten Zeile auf dem 3. Ton weiterfahren, so
reisst er diesen neuen Ton mit dem Plektrum kurz an. Solche Singerhilfen,
die bis zu vier Schldge umfassen konnen, sind die haufigsten im Repertoire
und sind in der Notation nur mit dem Namen der zu greifenden Biinde
angegeben, haben also keine eigentlichen Titel.

Die Zwischenspiele der 2. Kategorie, deren kiirzeste Stiicke nicht viel
mehr Schlige als jene der 1. Kategorie aufweisen, werden ban (%) genannt.
Sie sind durch eine kleine Kadenzfloskel charakterisiert. Es gibt 18 ban -
also ichiban, niban etc. Keines dieser ban kann inhaltlich einigermassen
gesichert dingfest gemacht werden. Sie dienen nur als kleine melodische
"Moments musicaux" zwischen zwei gesungenen Zeilen.

Die 3. Kategorie besteht ebenfalls aus einer Nummern-Reihe. Die Num-
mern heissen gé (&), und es gibt 24 von ihnen - ichigd, nigo etc. Ausserlich
sind sie kaum von den ban zu unterscheiden; im Prinzip differiert nur die
Kadenzformel geringfiigig. Doch die go haben in der Regel ansatzweise
einen affektiven Gehalt. Sie werden beim Ausdruck leiser Trauer eingesetzt.
Einen ganz eindeutig festgelegten Charakter hat das 5. go; es wird ausnahmslos
fir den Ausdruck von Melancholie verwendet. Was zeichnet dieses
Zwischenspiel vor andern aus? Um darauf eine Antwort zu geben, muss
man zumindest kurz eine Bemerkung zum Tonsystem machen: Das Tonsystem
hat einen Grundton - nennen wir ihn "e". Dieser hat einen Trabanten, der
einen Halbton héher liegt, das "f". Als Gegenpol zu dem Grundton "e"
fungiert eine Quint héher das "h", ebenfalls mit einem Trabanten versehen,
der einen Halbton hoher liegt, dem "c". Diese Halbtonschritte werden oft



"WAS UNS DIE LAUTE ERZAHLT..." 147

mit Emotionen aufgeladen, sie kénnen geradezu schmachtend wirken, was
fiir das erwihnte 5. go zutrifft. Es besteht prinzipiell aus nichts anderem
als aus einer Repetition mehrerer "c", die sich endlich ins "h" auflésen und
es gefiihlvoll umspielen. Danach wird der Trabant "f" mehrmals ange-
schlagen, um sich schliesslich in den Grundton "e" aufzulésen.

Die Gravitation, die der Grundton und sein Gegenpol besitzen, wird am
besten in den dariiber liegenden Halbténen fiihlbar, die unméglich selbstiindig
auftreten konnen. Der Sinn ihrer Existenz erfiillt sich nur in ihrer
Hinwendung zu den beiden Hauptstiitzen des Tonsystems. Diese system-
immanente Kraftspannung wird also ausgeniitzt, um eine seelische
darzustellen.

Die 4. Kategorie, ebenfalls noch ohne illustrativen Titel, umfasst die
sogenannten seme, d.h. Kampfpattern. Sie haben entweder das Ordnungs-
zeichen ché (T), oder sie weisen den Namen des Bunds auf, um dem
Spieler den Griff in Erinnerung zu bringen, mit dem das Zwischenspiel
beginnt. In ihnen wird vor allem durch Tempo, durch schnelle
Repetitionsschlége iiber alle Saiten und kraftvolle Schlige auf die unterste
leere Saite dramatische Wirkung erzielt. Der Gebrauch der ersten leeren
Saite geht auf die Spieltechnik des als ménnlich geltenden satsumabiwa
zuriick. Das viersaitige urspriingliche chikuzenbiwa hatte sozusagen diese
erste leere Saite noch nicht. Sie wurde dem Instrument in Anlehnung an
das satsumabiwa erst spiter, als es zum fiinfsaitigen biwa erweitert wurde,
hinzugefiigt. Damit gewannen die seme-Zwischenspiele an viriler Ausdrucks-
kraft.

In meiner Systemskizze also gelten diese seme-Pattern im Vergleich zu
den go-Zwischenspielen der 3. Kategorie als eine neue Gruppe, da jedes
von ihnen unmissverstindlich dem klar begrenzten Ausdrucksbereich von
"Kampf", "Aktion", "kraftvolles Geschehen" etc. angehort. In sich selbst
ist die Gruppe noch weiter differenziert. Es gibt Zwischenspiele, die immer
bei einer speziellen Thematik eingesetzt werden, wie etwa jenes, in dem
vom Schlachtengeheul, das die umliegenden Berge zum Drohnen bringt,
die Rede ist. Im grossen Ganzen sind die seme aber austauschbar.

Die folgenden Kategorien 5-10 zeichnen sich durch inhaltliche Titel aus.
Die Titel der 5. bis 8. Kategorie sind dabei nur dem Spieler, nicht aber
dem uneingeweihten Rezipienten bewusst. Mit diesen Titeln wird eine
semantische Ebene ins Spiel gebracht, die zu Vielfalt und Mehrschichtigkeit
im Ausdruck fiihrt. In der 5. Kategorie verpflichten die betreffenden
Zwischenspiele zu nichts weiter als zu einer gewissen Atmosphire. Zu
dieser Kategorie gehéren die meisten lyrischen Zwischenspiele. Sie haben
im fiinfsaitigen Repertoire in der Mehrzahl Blumennamen (im viersaitigen
waren es Vogelnamen). Pattern wie "Kamelie", "Mohn", "Dahlie”, "Sonnen-



148 SILVAIN GUIGNARD

blume" und dergleichen mochten wohl fiir den Komponisten Klangbilder
vorstellen, aber analytisch ist ihnen ausser vagen Assoziationen keine struktu-
relle Verbindlichkeit nachzuweisen.

Als 6. Kategorie miisste man jene Zwischenspiele bezeichnen, die iiber
das Atmospharische hinaus, das ihnen der Blumentitel verleiht, jeweils als
Kommentar auf einen spezifischen Inhalt von gesungenem Text fixiert
sind. Das Zwischenspiel Yamabuki (Kerrie) etwa tritt immer dann auf,
wenn von einer Person die Rede ist, die sich konzentriert, die angestrengt
nachdenkt. Da in diesem Zwischenspiel die mittleren und unteren Register
des Tonraums verwendet werden, entsteht ein Eindruck von Sinnieren.

In der 7. Kategorie kommt zu dieser Ebene die symbolische des Blumen-
namens hinzu. Wenn Yamabuki diesbeziiglich noch unbelastet ist, so kann
dies von Sakura nicht behauptet werden. Sakura hat einen Ausdruck von
beschaulicher Fréhlichkeit. Meistens wird es auch fiir die Beschreibung
eines vergniiglichen Zusammenseins verwendet. Da auch in den Balla-
dentexten hin und wieder von den sakura-Bliiten die Rede ist, féllt hier
eine interessante Beziehung von konkretem Zwischenspiel-Titel und dem
gleichnamigen Objekt im Gesangstext auf: Ist in einer Ballade von sakura
selber die Rede, so kommt das Sakura-Pattern nicht zur Anwendung. In
Magaki Heikuro z.B. ist das Pfliicken eines sakura-Zweigs thematisch, doch
man spielt nach der Zeile, in der yamazakura besungen wird, das
Zwischenspiel "Weisse Chrysantheme" und nicht Sakura. Genau dasselbe
ist in Rashomon und in anderen Stiicken der Fall. Es spricht fiir den
Kunstsinn des Schopfers der Gattung, dass man sich vor solch simplen
Zuordnungen scheut.

Sakura ist die Blume der Blumen. Das Zwischenspiel ist das lingste
aller lyrischen Pattern. Nun ist es Brauch, dass in einer Ballade oft nur der
Beginn, das Zentrum oder das Ende eines Zwischenspiels verlangt wird.
Das gilt auch fiir das Sakura-Zwischenspiel; doch ist es seltsam, dass in
keiner einzigen Ballade des gesamten Repertoires das integrale Sakura
verlangt wird. Alle Einzelteile werden hier und dort verwendet - kaum
eine Ballade kommt ohne abgekiirztes Sakura-Pattern aus - nirgends aber
spielt man es einmal in seiner kompletten Form. Ich glaube nicht, dass das
Problem seine Linge ist - an dem Begriff sakura hingt eben zu viel, als
dass man alles auf einmal sagen konnte. Hier also bestimmt der deskriptive
Titel nicht nur die inhaltlich determinierte Plazierung innerhalb des
Balladentexts, sondern ebenso die Art der Verwendung des Zwischenspiels.

Zur 8. Kategorie sollte man jene Zwischenspiele zdhlen, die zum
Symbolgehalt hinzu nun auch noch musikalisch-strukturell einen Inhalt
widerspiegeln. Dazu gehort etwa Suisen (Narzisse). Es ist ausschliesslich



"WAS UNS DIE LAUTE ERZAHLT..." 149

mit dem Topos seppuku verkniipft. Sicher ist die Blume Narzisse als solche
in der japanischen Kultur nicht so stark symbolisch belastet wie etwa
sakura. Aber das Weiss der Bliite bildet wohl einen Konnex mit dem
weissen Kleid desjenigen, der sich rituell umbringt. Und die Blume bliiht
im friihen Friihling, was einen Zusammenhang mit der ehrenvollen
Selbstentleibung schafft. Zudem bricht man eine Narzisse nicht, sondern
man schneidet sie mit einem Messer, so wie sich eben derjenige, der
seppuku begeht, den Bauch aufschneidet.

Zu dieser Ebene des Symbolgehalts, den die Blume als solche mit sich
bringt, kommt ein rein musikalischer: In "Narzisse" wird zweimal ein Ton
angeschlagen (Tritonus iiber dem oberen Grundton des Tonsystems), der
sonst praktisch in keinem andern Zwischenspiel vorkommt. Fiir den Kenner
klingt dieser Ton wie eine Dissonanz. Mit Geschmack und Gefiihl vorge-
tragen, wirkt er fiir den eingeweihten Rezipienten wie ein Schock, ver-
gleichbar einem falschen Ton in einem Dur-Moll-Stiick.

Bei der 9. Kategorie handelt es sich um reine Tonmalerei. Da wiire z.B.
das Pattern Jindaiko ("'die grosse Kriegstrommel") zu erwéhnen. Hier wird
der farbliche Unterschied zwischen der 1. und 3. Saite, die beide zwar
gleich gestimmt, aber ungleich dick sind, ausgeniitzt. Eine langsame Beschleu-
nigung von Repetitionen hat eine machtvolle Wirkung. Auch derjenige, der
mit dem Idiom des chikuzenbiwa nicht vertraut ist, wird bestimmt unmittelbar
Assoziationen mit einer Trommel haben.

Ein anderes Beispiel ist eine Gruppe von Stiicken mit dem Titel Gagaku.
Gagaku nimmt unter den japanischen Musikgenres strukturell insofern eine
Sonderstellung ein, als es ganz streng in 4-Taktgruppen (wenn man so
sagen darf) geordnet ist. Auf jede 1. Zihlzeit des Taktes, mit dem eine
neue 4-Taktgruppe beginnt, bringt die grosse Trommel einen kriftigen
Schlag. Das koto hat neben den melodiefiihrenden Blasinstrumenten als
einziges Ensemblemitglied ein kleines melodisches Motiv. Der Rhythmus
dieses feststehenden Patterns ist: lang - kurz - kurz. Genau dieses daktylische
Mass iibernimmt nun auch das Zwischenspiel Gagaku im chikuzenbiwa.
Seine regelmissigen Schlige iiber alle Saiten illustrieren die Schlige der
grossen Trommel des gagaku, wihrend die angerissenen Tone wohl das
Zupfen des koto imitieren.

Als letzte, 10. Kategorie, muss man Zitate anfiihren, da diese nun kaum
mehr eine Spur der Anverwandlung, wie sie noch in der 9. Kategorie
erkennbar ist, aufweisen. Haufigstes Zitat ist das mit /mayo betitelte Kuroda
bushi, eine volkstiimliche Melodie aus Kyiishii, die in ganz Japan bekannt
ist. Eher neueren Datums ist die Verwendung der Melodie von Rokudan,
das seine Wirkung nie verfehlt, da es d a s koto-Stiick ist, das jeder kennt.



150 SILVAIN GUIGNARD

Ich fasse zusammen:

Das chikuzenbiwa als eine spéte Bliite der japanischen Musikgeschichte
strebt im Prinzip eine deskriptive Vertonung von Balladentexten an. Es
handelt sich dabei nicht um einen stets prisenten Naturalismus; vielmehr
spielt das Genre im instrumentalen Bereich mit diversen Stufen der
Denomination eines Inhalts - in meiner Systemskizze sind es mindestens
acht. Bei meinen Uberlegungen spielen neben der Plazierung im Text die
Dimension der musikalischen Struktur und die Dimension der Zwischen-
spiel-Titel die wichtigsten Rollen. Ein hoher Grad an konkreter Aus-
sagekraft wird demnach erreicht, wenn das Tonsystem so angewendet wird,
dass es aus sich selbst heraus eine Aussage liefert. Wenn diese Kompo-
nente sich mit dem Inhalt eines Titels und eventuell dessen Symbolgehalt
verbindet, wird fiir den Kenner ein Héchstmass an realistischer Tonmalerei
erreicht.

Zu diesen zwei Dimensionen muss nun aber unbedingt noch jene der
Avuffiihrungspraxis hinzukommen. Sie ist eine Dimension, die bei derartigen
musikologischen Untersuchungen gern ausser acht gelassen wird. Es ist
nun aber so, dass beim biwa schon nur ein einzelner Schlag, je nachdem,
ob er hart oder weich, ob er mit oder ohne kontrolliertes Nachschwingen
der Saite (yoin) produziert wird, einen ganz unterschiedlichen Ausdrucks-
gehalt aufweist. Handelt es sich um eine ganze Folge von Ténen, so kann
ihr Ausdruck durch Tempo, durch generelle Spielhaltung (wie "angriffig"
oder "weich"), durch Akzentuierung sowie durch kleine Verzierungen
modifiziert werden. Mit Ausnahme der Pattern, die zur 9. und 10. Kategorie
gehoren, ist ein gewisser Spielraum der Zuordnung von Text und
instrumentaler Aussage vorhanden, den ein Spieler virtuos ausniitzen kann,
um die Beziehung von gesungener Zeile und einem instrumentalen
Kommentar zwingend erscheinen zu lassen. Diese Flexibilitit ist vor allem
dann gefragt, wenn eine Ballade in gekiirzter Form - was fast die Regel
der Auffiihrungspraxis ist - dargeboten wird. Erfolgt der Schnitt nac h
einem Zwischenspiel, so ist er nicht problematisch. Gewisse Zwischenspiele
leiten aber musikalisch perfekt in die folgende Zeile iiber, und so springt
man nicht selten von einer fertig gesungenen Textzeile direkt in das
Zwischenspiel, das vor der gewiinschten Textfortsetzung steht. Nun zeichnet
ja, wie erwihnt, normalerweise ein Zwischenspiel den Inhalt der voran-
gehenden Textzeile instrumental nach. Hier ist nun auch das Geschick des
Interpreten gefordert, das Zwischenspiel ausdrucksmassig so zu modifizieren,
dass es als Kommentar auf die Textzeile passt, die es - kraft der Kiirzung -
instrumental zu illustrieren gilt.

Diese Systemskizze hat noch viele unscharfe Aspekte, sie bedarf vor



"WAS UNS DIE LAUTE ERZAHLT..." 151

allem auch einer methodisch besseren Grundlage. Man miisste genau
auseinanderhalten, was ins Bewusstsein des Spielers und was in jenes des
Rezipienten gelangt. Auf diese Unterscheidung verzichtet wurde hier erstens
vor allem deshalb, weil es sich beim chikuzenbiwa-Publikum, wie bei
vielen andern japanischen traditionellen Kiinsten, um ein Kennerpublikum
handelt: Das traditionelle biwa-Publikum besteht aus ehemaligen oder noch
aktiven biwa-Spielern und ist deshalb kein Konzert-Publikum im westlichen
Sinn. Der zweite Grund fiir die Vereinfachung ist die Plastizitit einer
solchen Darstellung. Eine differenziertere ist fiir eine umfangreiche Schrift
iiber das chikuzenbiwa geplant.



	"Was uns die Laute erzählt..." : zur Illustration mit musikalischen Mitteln im Chikuzenbiwa

