
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: "Was uns die Laute erzählt..." : zur Illustration mit musikalischen Mitteln
im Chikuzenbiwa

Autor: Guignard, Silvain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"WAS UNS DIE LAUTE ERZÄHLT..."
ZUR ILLUSTRATION MIT MUSIKALISCHEN MITTELN IM

CHIKUZENBIWA

Silvain Guignard, Kyöto-Ösaka

Die Vertonung des Heike monogatari, das sogenannte heikyoku, war für
die japanische Geschichte der Vokalmusik während Jahrhunderten von
weitreichender Bedeutung. Ihr Prinzip beruht auf einem baukastenartigen
System von Rezitationstypen und Zwischenspielen. Ein Kapitel des Epos
wurde also nicht eigentlich komponiert, sondern eher arrangiert: Man
wählte für eine Passage den adäquaten Rezitationstyp mit - in der Regel -
dazugehörendem Zwischenspiel. Diese Gestaltungsweise steht im Kontrast
zum sogenannten Durchkomponieren, d.h. der individuellen Vertonung,
die musikalisch geschmeidiger ist, da hier Musik direkter auf literarische
Inhalte reagiert und sie mit eigenen Mitteln nachzeichnet, als bei präfixierten
vokalen und instrumentalen Pattern.

Das viersaitige chikuzenbiwa, das in der Mitte der Meijizeit auf der
Basis des biwa-Spiéls von blinden Priestern (mösö) in Nord-Kyüshü entstand,
folgte technisch gesehen im Prinzip noch der Vertonungsweise des heikyoku.
Doch bei der Schaffung des Genres war auch eine shamisen-Spiélerin
(Yoshida Takeko) massgeblich beteiligt, und der Gründer der grössten
chikuzenbiwa-Schule (Tachibana Chijö) war ein Talent mit vielen
musikpraktischen Fähigkeiten, die auch Kenntnisse des satsumabiwa aus Süd-
Kyüshü mit einschlössen. Diese vielverzweigte Ausgangsbasis führte zu
einer wesentlichen Umgestaltung und Neuinterpretation des kompositorischen

Baukastensystems.
In der Taishö-Zeit, als das fünfsaitige chikuzenbiwa entwickelt wurde

(1920), spaltete sich das Gerne in eine Haupt- und eine Zweigschule auf,
die beide heute noch bestehen. In der Hauptschule (asahikai) trat mit dem
auch in westlicher Musik ausgebildeten dritten Schuloberhaupt das
Durchkomponieren in den Vordergrund. Eine Studie darüber wäre durchaus
reizvoll, doch hier soll das Repertoire der Zweigschule (tachibanakai), das

aus Vertonungen in der traditionellen Weise mit präfabrizierten Melodien
und Instrumentalpattern besteht, genauer betrachtet werden.

Meine Frage nach der Darstellung mit instrumentalen Mitteln basiert
auf dem Bewusstsein vom musikalischen Ausdruck der chikuzenbiwa-SpiélcT.
Nakamura Kyokuen, die beste Spielerin aus Fukuoka, dem Geburtsort des

chikuzenbiwa, erklärte mir einmal den prinzipiellen Unterschied zwischen
satsumabiwa und chikuzenbiwa folgendermassen: Wenn in einem Stück von



146 SILVAIN GUIGNARD

einem Krieger die Rede sei, so male das satsumabiwa das Kanji für takeshi

Ä, gebe also gleichsam eine musikalische Kalligraphie. Im chikuzenbiwa
müsse man aber den Ritter vor Augen haben, am besten in Aktion - z. B.
wenn er davonreitet, oder wenn er ein stolzes Lächeln zeigt, oder wenn er
sich beim Saketrinken vergnügt.

In diesem Aufsatz handelt es sich um den Versuch, das Repertoire der
instrumentalen Zwischenspiele im chikuzenbiwa nach dem Mass ihres illustrativen

Potentials in 10 Kategorien einzuteilen. In die untersten Kategorien
sollen jene Pattern gehören, die gar keinen musik-programmatischen Gehalt
aufweisen, und in die obersten jene, die ganz eindeutig einen Inhalt
nachzeichnen.

Die Zwischenspiele der 1. Kategorie haben einen rein musikalisch
immanenten Sinn. Das Wort "Zwischenspiel" ist dabei etwas hochgegriffen, da

es sich um instrumentale Einwürfe handelt, die in erster Linie die technische

Aufgabe haben, dem Sänger die Tonhöhe der nachfolgenden Zeile
zuzuspielen. Endet eine Vokalzeile beispielsweise auf dem 1. Ton des Tonsystems
und soll der Sänger bei der nächsten Zeile auf dem 3. Ton weiterfahren, so
reisst er diesen neuen Ton mit dem Piektrum kurz an. Solche Sängerhilfen,
die bis zu vier Schläge umfassen können, sind die häufigsten im Repertoire
und sind in der Notation nur mit dem Namen der zu greifenden Bünde
angegeben, haben also keine eigentlichen Titel.

Die Zwischenspiele der 2. Kategorie, deren kürzeste Stücke nicht viel
mehr Schläge als jene der 1. Kategorie aufweisen, werden ban (#) genannt.
Sie sind durch eine kleine Kadenzfloskel charakterisiert. Es gibt 18 ban -
also ichiban, niban etc. Keines dieser ban kann inhaltlich einigermassen
gesichert dingfest gemacht werden. Sie dienen nur als kleine melodische
"Moments musicaux" zwischen zwei gesungenen Zeilen.

Die 3. Kategorie besteht ebenfalls aus einer Nummern-Reihe. Die Nummern

heissen gö (^), und es gibt 24 von ihnen - ichigö, nigö etc. Äusserlich
sind sie kaum von den ban zu unterscheiden; im Prinzip differiert nur die
Kadenzformel geringfügig. Doch die gö haben in der Regel ansatzweise
einen affektiven Gehalt. Sie werden beim Ausdruck leiser Trauer eingesetzt.
Einen ganz eindeutig festgelegten Charakter hat das 5. gö; es wird ausnahmslos

für den Ausdruck von Melancholie verwendet. Was zeichnet dieses

Zwischenspiel vor andern aus? Um darauf eine Antwort zu geben, muss
man zumindest kurz eine Bemerkung zum Tonsystem machen: Das Tonsystem
hat einen Grundton - nennen wir ihn "e". Dieser hat einen Trabanten, der
einen Halbton höher liegt, das "f. Als Gegenpol zu dem Grundton "e"
fungiert eine Quint höher das "h", ebenfalls mit einem Trabanten versehen,
der einen Halbton höher liegt, dem "c". Diese Halbtonschritte werden oft



"WAS UNS DIE LAUTE ERZÄHLT..." 147

mit Emotionen aufgeladen, sie können geradezu schmachtend wirken, was
für das erwähnte 5. gö zutrifft. Es besteht prinzipiell aus nichts anderem
als aus einer Repetition mehrerer "c", die sich endlich ins "h" auflösen und
es gefühlvoll umspielen. Danach wird der Trabant "f ' mehrmals
angeschlagen, um sich schliesslich in den Grundton "e" aufzulösen.

Die Gravitation, die der Grundton und sein Gegenpol besitzen, wird am
besten in den darüber liegenden Halbtönen fühlbar, die unmöglich selbständig
auftreten können. Der Sinn ihrer Existenz erfüllt sich nur in ihrer
Hinwendung zu den beiden Hauptstützen des Tonsystems. Diese
systemimmanente Kraftspannung wird also ausgenützt, um eine seelische
darzustellen.

Die 4. Kategorie, ebenfalls noch ohne illustrativen Titel, umfasst die
sogenannten seme, d.h. Kampfpattern. Sie haben entweder das Ordnungszeichen

chö (T), oder sie weisen den Namen des Bunds auf, um dem
Spieler den Griff in Erinnerung zu bringen, mit dem das Zwischenspiel
beginnt. In ihnen wird vor allem durch Tempo, durch schnelle
Repetitionsschläge über alle Saiten und kraftvolle Schläge auf die unterste
leere Saite dramatische Wirkung erzielt. Der Gebrauch der ersten leeren
Saite geht auf die Spieltechnik des als männlich geltenden satsumabiwa
zurück. Das viersaitige ursprüngliche chikuzenbiwa hatte sozusagen diese
erste leere Saite noch nicht. Sie wurde dem Instrument in Anlehnung an
das satsumabiwa erst später, als es zum fünfsaitigen biwa erweitert wurde,
hinzugefügt. Damit gewannen die seme-Zwischenspiele an viriler Ausdruckskraft.

In meiner Systemskizze also gelten diese .seme-Pattern im Vergleich zu
den gö-Zwischenspielen der 3. Kategorie als eine neue Gruppe, da jedes
von ihnen unmissverständlich dem klar begrenzten Ausdrucksbereich von
"Kampf", "Aktion", "kraftvolles Geschehen" etc. angehört. In sich selbst
ist die Gruppe noch weiter differenziert. Es gibt Zwischenspiele, die immer
bei einer speziellen Thematik eingesetzt werden, wie etwa jenes, in dem
vom Schlachtengeheul, das die umliegenden Berge zum Dröhnen bringt,
die Rede ist. Im grossen Ganzen sind die seme aber austauschbar.

Die folgenden Kategorien 5-10 zeichnen sich durch inhaltliche Titel aus.
Die Titel der 5. bis 8. Kategorie sind dabei nur dem Spieler, nicht aber
dem uneingeweihten Rezipienten bewusst. Mit diesen Titeln wird eine
semantische Ebene ins Spiel gebracht, die zu Vielfalt und Mehrschichtigkeit
im Ausdruck führt. In der 5. Kategorie verpflichten die betreffenden
Zwischenspiele zu nichts weiter als zu einer gewissen Atmosphäre. Zu
dieser Kategorie gehören die meisten lyrischen Zwischenspiele. Sie haben
im fünfsaitigen Repertoire in der Mehrzahl Blumennamen (im viersaitigen
waren es Vogelnamen). Pattern wie "Kamelie", "Mohn", "Dahlie", "Sonnen-



148 SILVAIN GUIGNARD

blume" und dergleichen mochten wohl für den Komponisten Klangbilder
vorstellen, aber analytisch ist ihnen ausser vagen Assoziationen keine strukturelle

Verbindlichkeit nachzuweisen.
Als 6. Kategorie musste man jene Zwischenspiele bezeichnen, die über

das Atmosphärische hinaus, das ihnen der Blumentitel verleiht, jeweils als
Kommentar auf einen spezifischen Inhalt von gesungenem Text fixiert
sind. Das Zwischenspiel Yamabuki (Kerrie) etwa tritt immer dann auf,
wenn von einer Person die Rede ist, die sich konzentriert, die angestrengt
nachdenkt. Da in diesem Zwischenspiel die mittleren und unteren Register
des Tonraums verwendet werden, entsteht ein Eindruck von Sinnieren.

In der 7. Kategorie kommt zu dieser Ebene die symbolische des Blumennamens

hinzu. Wenn Yamabuki diesbezüglich noch unbelastet ist, so kann
dies von Sakura nicht behauptet werden. Sakura hat einen Ausdruck von
beschaulicher Fröhlichkeit. Meistens wird es auch für die Beschreibung
eines vergnüglichen Zusammenseins verwendet. Da auch in den
Balladentexten hin und wieder von den sakura-Blüten die Rede ist, fallt hier
eine interessante Beziehung von konkretem Zwischenspiel-Titel und dem
gleichnamigen Objekt im Gesangstext auf: Ist in einer Ballade von sakura
selber die Rede, so kommt das Sa&wra-Pattern nicht zur Anwendung. In
Magaki Heikurö z.B. ist das Pflücken eines sakura-Zv/eigs thematisch, doch
man spielt nach der Zeile, in der yamazakura besungen wird, das

Zwischenspiel "Weisse Chrysantheme" und nicht Sakura. Genau dasselbe
ist in Rashömon und in anderen Stücken der Fall. Es spricht für den
Kunstsinn des Schöpfers der Gattung, dass man sich vor solch simplen
Zuordnungen scheut.

Sakura ist die Blume der Blumen. Das Zwischenspiel ist das längste
aller lyrischen Pattern. Nun ist es Brauch, dass in einer Ballade oft nur der
Beginn, das Zentrum oder das Ende eines Zwischenspiels verlangt wird.
Das gilt auch für das Sa&Mra-Zwischenspiel; doch ist es seltsam, dass in
keiner einzigen Ballade des gesamten Repertoires das integrale Sakura
verlangt wird. Alle Einzelteile werden hier und dort verwendet - kaum
eine Ballade kommt ohne abgekürztes Sa£wra-Pattern aus - nirgends aber
spielt man es einmal in seiner kompletten Form. Ich glaube nicht, dass das

Problem seine Länge ist - an dem Begriff sakura hängt eben zu viel, als
dass man alles auf einmal sagen könnte. Hier also bestimmt der deskriptive
Titel nicht nur die inhaltlich determinierte Plazierung innerhalb des
Balladentexts, sondern ebenso die Art der Verwendung des Zwischenspiels.

Zur 8. Kategorie sollte man jene Zwischenspiele zählen, die zum
Symbolgehalt hinzu nun auch noch musikalisch-strukturell einen Inhalt
widerspiegeln. Dazu gehört etwa Suisen (Narzisse). Es ist ausschliesslich



"WAS UNS DIE LAUTE ERZÄHLT..." 149

mit dem Topos seppuku verknüpft. Sicher ist die Blume Narzisse als solche
in der japanischen Kultur nicht so stark symbolisch belastet wie etwa
sakura. Aber das Weiss der Blüte bildet wohl einen Konnex mit dem
weissen Kleid desjenigen, der sich rituell umbringt. Und die Blume blüht
im frühen Frühling, was einen Zusammenhang mit der ehrenvollen
Selbstentleibung schafft. Zudem bricht man eine Narzisse nicht, sondern
man schneidet sie mit einem Messer, so wie sich eben derjenige, der
seppuku begeht, den Bauch aufschneidet.

Zu dieser Ebene des Symbolgehalts, den die Blume als solche mit sich
bringt, kommt ein rein musikalischer: In "Narzisse" wird zweimal ein Ton
angeschlagen (Tritonus über dem oberen Grundton des Tonsystems), der
sonst praktisch in keinem andern Zwischenspiel vorkommt. Für den Kenner
klingt dieser Ton wie eine Dissonanz. Mit Geschmack und Gefühl
vorgetragen, wirkt er für den eingeweihten Rezipienten wie ein Schock,
vergleichbar einem falschen Ton in einem Dur-Moll-Stück.

Bei der 9. Kategorie handelt es sich um reine Tonmalerei. Da wäre z.B.
das Pattern Jindaikö ("die grosse Kriegstrommel") zu erwähnen. Hier wird
der farbliche Unterschied zwischen der 1. und 3. Saite, die beide zwar
gleich gestimmt, aber ungleich dick sind, ausgenützt. Eine langsame Beschleunigung

von Repetitionen hat eine machtvolle Wirkung. Auch derjenige, der
mit dem Idiom des chikuzenbiwa nicht vertraut ist, wird bestimmt unmittelbar
Assoziationen mit einer Trommel haben.

Ein anderes Beispiel ist eine Gruppe von Stücken mit dem Titel Gagaku.
Gagaku nimmt unter den japanischen Musikgenres strukturell insofern eine

Sonderstellung ein, als es ganz streng in 4-Taktgruppen (wenn man so

sagen darf) geordnet ist. Auf jede 1. Zählzeit des Taktes, mit dem eine
neue 4-Taktgruppe beginnt, bringt die grosse Trommel einen kräftigen
Schlag. Das koto hat neben den melodieführenden Blasinstrumenten als

einziges Ensemblemitglied ein kleines melodisches Motiv. Der Rhythmus
dieses feststehenden Patterns ist: lang - kurz - kurz. Genau dieses daktylische
Mass übernimmt nun auch das Zwischenspiel Gagaku im chikuzenbiwa.
Seine regelmässigen Schläge über alle Saiten illustrieren die Schläge der

grossen Trommel des gagaku, während die angerissenen Töne wohl das

Zupfen des koto imitieren.
Als letzte, 10. Kategorie, muss man Zitate anführen, da diese nun kaum

mehr eine Spur der Anverwandlung, wie sie noch in der 9. Kategorie
erkennbar ist, aufweisen. Häufigstes Zitat ist das mit Imayö betitelte Kuroda
bushi, eine volkstümliche Melodie aus Kyüshü, die in ganz Japan bekannt
ist. Eher neueren Datums ist die Verwendung der Melodie von Rokudan,
das seine Wirkung nie verfehlt, da es das koto-Stück ist, das jeder kennt.



150 SILVAIN GUIGNARD

Ich fasse zusammen:
Das chikuzenbiwa als eine späte Blüte der japanischen Musikgeschichte

strebt im Prinzip eine deskriptive Vertonung von Balladentexten an. Es
handelt sich dabei nicht um einen stets präsenten Naturalismus; vielmehr
spielt das Genre im instrumentalen Bereich mit diversen Stufen der
Denomination eines Inhalts - in meiner Systemskizze sind es mindestens
acht. Bei meinen Überlegungen spielen neben der Plazierung im Text die
Dimension der musikalischen Struktur und die Dimension der
Zwischenspiel-Titel die wichtigsten Rollen. Ein hoher Grad an konkreter
Aussagekraft wird demnach erreicht, wenn das Tonsystem so angewendet wird,
dass es aus sich selbst heraus eine Aussage liefert. Wenn diese Komponente

sich mit dem Inhalt eines Titels und eventuell dessen Symbolgehalt
verbindet, wird für den Kenner ein Höchstmass an realistischer Tonmalerei
erreicht.

Zu diesen zwei Dimensionen muss nun aber unbedingt noch jene der
Aufführungspraxis hinzukommen. Sie ist eine Dimension, die bei derartigen
musikologischen Untersuchungen gern ausser acht gelassen wird. Es ist
nun aber so, dass beim biwa schon nur ein einzelner Schlag, je nachdem,
ob er hart oder weich, ob er mit oder ohne kontrolliertes Nachschwingen
der Saite (yoin) produziert wird, einen ganz unterschiedlichen Ausdrucksgehalt

aufweist. Handelt es sich um eine ganze Folge von Tönen, so kann
ihr Ausdruck durch Tempo, durch generelle Spielhaltung (wie "angriffig"
oder "weich"), durch Akzentuierung sowie durch kleine Verzierungen
modifiziert werden. Mit Ausnahme der Pattern, die zur 9. und 10. Kategorie
gehören, ist ein gewisser Spielraum der Zuordnung von Text und
instrumentaler Aussage vorhanden, den ein Spieler virtuos ausnützen kann,
um die Beziehung von gesungener Zeile und einem instrumentalen
Kommentar zwingend erscheinen zu lassen. Diese Flexibilität ist vor allem
dann gefragt, wenn eine Ballade in gekürzter Form - was fast die Regel
der Aufführungspraxis ist - dargeboten wird. Erfolgt der Schnitt nach
einem Zwischenspiel, so ist er nicht problematisch. Gewisse Zwischenspiele
leiten aber musikalisch perfekt in die folgende Zeile über, und so springt
man nicht selten von einer fertig gesungenen Textzeile direkt in das

Zwischenspiel, das vor der gewünschten Textfortsetzung steht. Nun zeichnet
ja, wie erwähnt, normalerweise ein Zwischenspiel den Inhalt der
vorangehenden Textzeile instrumental nach. Hier ist nun auch das Geschick des

Interpreten gefordert, das Zwischenspiel ausdrucksmässig so zu modifizieren,
dass es als Kommentar auf die Textzeile passt, die es - kraft der Kürzung -
instrumental zu illustrieren gilt.

Diese Systemskizze hat noch viele unscharfe Aspekte, sie bedarf vor



"WAS UNS DIE LAUTE ERZÄHLT..." 151

allem auch einer methodisch besseren Grundlage. Man musste genau
auseinanderhalten, was ins Bewusstsein des Spielers und was in jenes des

Rezipienten gelangt. Auf diese Unterscheidung verzichtet wurde hier erstens

vor allem deshalb, weil es sich beim chikuzenbiwa-Publikum, wie bei
vielen andern japanischen traditionellen Künsten, um ein Kennerpublikum
handelt: Das traditionelle ò/vra-Publikum besteht aus ehemaligen oder noch
aktiven foVa-Spielern und ist deshalb kein Konzert-Publikum im westlichen
Sinn. Der zweite Grund für die Vereinfachung ist die Plastizität einer
solchen Darstellung. Eine differenziertere ist für eine umfangreiche Schrift
über das chikuzenbiwa geplant.


	"Was uns die Laute erzählt..." : zur Illustration mit musikalischen Mitteln im Chikuzenbiwa

