
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Yoshimoto Takaaki als "semantischer Alchimist" : Literaturtheorie und
Literaturkritik zwischen Dialektik und Differenz

Autor: Ophüls-Kashima, Reinold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YOSHIMOTO TAKAAKI ALS "SEMANTISCHER ALCHIMIST"-
LITERATURTHEORIE UND LITERATURKRITIK ZWISCHEN

DIALEKTIK UND DIFFERENZ

Reinold Ophüls-Kashima, Berlin

Mit dem Namen Yoshimoto Takaaki, oft auch Yoshimoto Ryümei
gelesen, wird in Japan die Vorstellung einer schillernden, auffälligen und
eigenwilligen Persönlichkeit der japanischen Kulturszene nach dem Zweiten
Weltkrieg verknüpft. Die Werke und Schriften dieses 1924 geborenen
Autors sind nur schwer in eine Schublade einzuordnen, und die Versuche,
Yoshimoto mit einem Etikett zu versehen, scheitern meist an der
Widersprüchlichkeit seiner Person. Dieses enfant terrible unter den japanischen
Geistesgrössen der Gegenwart fällt schon durch die Vielfältigkeit seiner
Fragestellungen und Themengebiete auf. Yoshimoto Takaaki kann mit gutem
Grund sowohl als Dichter wie auch als Philosoph, sowohl als Literatur-
und Kulturkritiker wie auch als Literaturtheoretiker bezeichnet werden.
Dieser japanische Denker befasst sich mit Fragestellungen u.a. aus den
Bereichen der Ethnologie, der Sprachwissenschaft, der Kulturgeschichte
Japans, der Psychologie und der Welt der Medien. Seine Beschäftigung mit
der Literatur beschränkt sich nicht nur auf einige wenige Autoren, sondern
umfasst die gesamte klassische Literatur Japans, u.a. das Genji monogatari
(ca. 1010)1 und die Gedichte Minamoto Sanetomos (1192 - 1219)2, und
schliesst auch eine Fülle modemer Schriftsteller mit ein. Hie und da diskutiert
Yoshimoto auch literarische Werke westlicher Autoren. Auch die
weltanschauliche Haltung Yoshimotos scheint nur schwer greifbar, obwohl er zu
dezidierten politischen Kommentaren neigt.

Dementsprechend vielfältig sind auch die Bilder, die von Yoshimoto
Takaaki in der überaus reichen japanischen Sekundärliteratur gezeichnet
werden. Aus der Perspektive der 70er Jahre beschreiben Kritiker wie
Isoda Köichi3 und Kan Takayuki4 den jungen Dichter und Literaturkritiker
Yoshimoto, der sich im Kontext der Demokratischen Literaturbewegung
der 50er und frühen 60er Jahre bewegt und zusammen mit jungen Marxisten
wie Takei Teruo (1927 -) gegen das Primat der Politik, sprich gegen die

Yoshimoto, Takaaki: Genji monogatari ron. Tokyo: Yamato shobö, 1982.
2 Yoshimoto, Takaaki: "Minamoto Sanetomo". In: ders.: Yoshimoto Takaaki zenchosaku-

shü (zoku) 6. Tokyo: Keisö shobö, 1978.
3 Vgl.: Isoda, Köichi: Yoshimoto-Takaaki-ron. Tokyo: Shinbisha, 1971.
4 Vgl.: Kan, Takayuki: Yoshimoto-Takaaki-ron. Tokyo: Daisan bunmeisha, 1973.



YOSHIMOTO TAKAAKI ALS "SEMANTISCHER ALCHIMIST" 127

Führungsrolle der Kommunistischen Partei, und für die Autonomie der
Literatur eintritt5, sich in der Ampo-Bewegung gegen den amerikanischjapanischen

Sicherheitsvertrag in den Jahren 1959 und 1960 auf Seiten des
trotzkistischen Flügels des Studentenverbandes zengakuren engagiert, und
auf die Studentenrevolte Ende der 60er Jahre grossen geistigen Einfluss
ausübt. In den 60er und 70er Jahren entsteht auch der Mythos vom einsamen,
unbestechlichen und autonomen japanischen Denker Yoshimoto, der u.a.
von Yoshida Kazuaki6 bis heute verbreitet wird. Yoshimoto selbst beschreibt
die Rolle des Intellektuellen als die eines kritischen und notwendig einsamen
Geistes7. Von dieser Position aus übt Yoshimoto oft scharfe Kritik an
jeglicher Form politischen Engagements von Seiten japanischer Schriftsteller
und polemisiert u.a. heftig gegen die japanische Anti-Atom-Bewegung8.

Schliesslich existiert auch noch das Bild von Yoshimoto Takaaki als

Zeitgeist-Autor der 80er Jahre, der seine Freunde und Feinde schockiert,
indem er sich den neuen, populären philosophischen Richtungen des
französischen Poststrukturalismus zuwendet und überraschend positive Worte
über Phänomene wie die Mode oder die Fernsehwerbung verliert.9

Ist Yoshimoto Takaaki nun ein einsamer und unbestechlicher Geist, der
die von ihm propagierte Autonomie des Denkens verkörpert? Oder handelt

5 Vgl. u.a.: Shea, George Tyson: Leftwing Literature in Japan. A BriefHistory ofthe
Proletarian Literary Movement. Tokyo: Hösei-University Press, 1964. S. 375 - 427;
Ophüls, Reinold: "Politik und Literatur - Sata Ineko als politische Schriftstellerin in der
Demokratischen Literaturbewegung von 1945 bis 1966". In: Deutsches Institut für
Japanstudien der Phüipp-Franz-von-Siebold-Stiftung (Hg.): Japanstudien. München:
Iudicium, 1990. S. 297 - 319.

6 Vgl. u.a.: Yoshida Kazuaki: Yoshimoto Takaaki ron. Tokyo: Parorusha, 1986; und
ders.: Yoshimoto Takaaki ron zoku. Tokyo: Parorusha, 1990.

7 Vgl: Yoshimoto, Takaaki: Jiritsu no shisöteki kyoten. Tokyo: Tokuma shöten, 1966.

Vgl. dazu auch: Hosaka, Kazuo: "Gengo ni totte bi to wa nani ka - über Yoshimoto
Takaakis Hauptwerk". In: Irmela Hijiya-Kirschnereit und Jürgen Stalph (Hg.): Bruno
Lewin zu Ehren, Festschrift aus Anlass seines 65. Geburtstages. Band 1 : Japan: Sprach-
und literaturwissenschaftliche Beiträge. Bochum: Brockmeyer, 1989. S. 139 - 141.

8
Vgl. dazu u.a. Yoshimoto, Takaaki: "Masu imëji ron". In: Yoshimoto Takaaki zenshüsen
7. Tokyo: Yamato shobö, 1988. S. 267 - 285; ders.: "Hankaku" iron. Tokyo: Fukaya
söshosha, 1989.

9 Eine anschauliche Beschreibung dieser Wirkung auf die Leser des Weiks findet sich in:
Fukutomi, Tadakazu (1985): "Masu imëji to iu höhö". In: Watanabe, Makoto (Hg.):
Yoshimoto Takaaki barianto. Tokyo: Hokusösha. S. 269 - 281. Eine umfassende Beschäftigung

mit Yoshimoto Takaaki aus der Perspektive der 80er Jahre findet sich u.a. in
Kamiyama, Mutsumi: Yoshimoto Takaaki ronkö. Tokyo: Shinchösha, 1988 Tokyo:
Daisan bunmeisha, 1973, und in: Washida, Koyata: Yoshimoto Takaaki ron - sengo
shisöshi no kenshö. Tokyo: San'ichi shobö, 1990.



128 REINOLD OPHÜLS-KASHIMA

es sich bei ihm eher um einen Denker, der sich jeder neuen geistigen Mode
zuwendet? Eine Untersuchung nicht seiner inhaltlichen Positionen, sondern
seines methodischen Vorgehens vermag zum Teil diese Widersprüche zu
klären und den Blick auf ein ganz anderes Bild Yoshimoto Takaakis, den
des "semantischen Alchimisten", zu öffnen. Der Begriff der "semantischen
Alchemie"10 ist dem Werk Elementare Literatur und generative Diskursanalyse

des Germanisten und Diskursanalytikers Jürgen Link entlehnt, der
ihn für alltagssprachliche Verfahren der Textkonstruktion verwendet.

Yoshimoto hat es in seinem 1983 erschienenen Werk Masu imëji ron
[Abhandlung zu den Massenbildern]11 als eine Rolle der Intellektuellen
bezeichnet, Wissen unter den Massen zu verbreiten12. Diese Charakterisierung

kann auch auf den Autor selbst angewendet werden, da er nur
selten eigene philologische Untersuchungen oder empirische Forschungen
unternimmt, sondern die Texte vieler unterschiedlicher Autoren interpretiert,

einzelne Elemente daraus in seine Modelle integriert und somit
Erkenntnisse und Gedanken aus verschiedenen Fachgebieten weiter verbreitet.
Yoshimoto erreicht mit seinen Werken ein breites intellektuelles Publikum.
Sein methodisches Vorgehen kann in drei Schritte zerlegt werden:

Zuerst erfolgt der Schritt der Übertragung oder Übersetzung.13 Yoshi-

10
Jürgen Link verwendet den Ausdruck "Universum der semantischen Alchemie" (Link,
Jürgen: Elementare Literatur und generative Diskursanalyse. München: Wilhelm Fink,
1983:10) als einen Sammelbegriff für Texte, die nicht im Rahmen von Spezialdiskursen
entstehen, sondern auf elementar-literarische Verfahren (ebd.) aus dem Bereich des

Interdiskurses zurückgreifen (zum Begriff des Interdiskurses vgl. Anm. 13).

Yoshimoto, Takaaki: "Masu imëji ron". In: Yoshimoto Takaaki zenshüsen 7. Tokyo:
Yamato shobö, 1988.

Ebd.: S. 267 - 285.

Die hier als Übersetzung bezeichnete Methode besteht in der Übertragung einzelner
Aussagen entweder eines Spezialdiskurses wie z.B. der Psychologie, der Linguistik
oder der Phüologie oder eines z.B. religiösen Diskurses, der einer vergangenen
Diskursformation angehört, in etwas, was hier im Anschluss an den Germanisten Jürgen
Link Interdiskurs genannt werden kann. Jürgen Link unterscheidet zuerst allgemein
Spezialdiskurse, für die als Prototyp die Naturwissenschaften gewählt werden, von den

Interdiskursen, in denen vor allem mit Hufe elementarer literarischer Strukturen wie der

Metapher, dem Symbol und der Narration Bausteine verschiedener Diskurse aneinander

gekoppelt und in ein allgemein verständliches System integriert werden. Der Diskurs
des Alltags ist demnach ein elementarer Interdiskurs, während die Religion, die Politik
und die Literatur als verschiedene Beispiele eines elaborierten, institutionalisierten
Interdiskurses genannt weiden. Yoshimotos Texte markieren nicht selten die Grenze zwischen
den Spezialdiskursen und den verschiedenen Interdiskursen und dienen somit der
Popularisierung neuer Denkansätze. Vgl. dazu: Link, Jürgen: Elementare Literatur und generative

Diskursanalyse. München: Wilhelm-Fink-Verlag, 1983.



YOSHIMOTO TAKAAKI ALS "SEMANTISCHER ALCHIMIST" 129

moto entnimmt meist einzelne Bausteine oder Elemente entweder aus
spezialisierten Diskursen wie der Philosophie, der Psychologie oder der
Ethnologie oder aus historischen Diskursformationen, oder anders gesagt,
aus umfassenden geistigen Systemen vergangener Zeiten, und überträgt
diese in seine Diskurse der Literaturkritik, des Essay oder der theoretischen
Abhandlungen. Zur Veranschaulichung soll hier ein Beispiel für diese Art
von Übersetzung gegeben werden. Yoshimoto versucht in dem Werk Mirai
no Shinran [Der Shinran der Zukunft]14 eine Übertragung der Begriffe
seidö nojihi [heilige Barmherzigkeit] und jödo nojihi [Barmherzigkeit des
Reinen Landes] des Begründers der jödo shinshü, Shinran (1173 - 1262),
zu leisten. Die Begriffe "heilige Barmherzigkeit" und "Barmherzigkeit des

Reinen Landes", die im Rahmen des religiösen Diskurses des Buddhismus
der frühen Kamakura-Zeit (1192 - 1333) von Shinran entworfen wurden,
werden von Yoshimoto in die Alltagssprache des heutigen Japans übersetzt.
So wird der religiöse Begriff der "heiligen Barmherzigkeit" mit "aktuelles
moralisches Problem" wiedergegeben. Ein solches stellt für den Autor das

Rauchen dar. Dieses wirft nach Yoshimoto medizinische Fragen (inwieweit
schadet das Rauchen?), juristische (sollte das Rauchen partiell verboten
werden?) und soziale Probleme (kann ich meinen Kollegen bitten, mit dem
Rauchen aufzuhören?) auf, die der Kategorie der "heiligen Barmherzigkeit"
zugerechnet werden15 (ebd.: S. 129 - 132). Diese aktuellen Fragen berühren
aber nicht die grundsätzliche Frage, warum der Mensch seit Urzeiten zu
Rauschmitteln greift. (Zitat)

Wenn das so ist, dann kann die Frage, wieso der Mensch sich kurzen Vergnügungen,
Genuss- und Rauschmitteln hingibt, nur als "ewiges" Problem, als eine Frage, die

im Wesen des Menschen versteckt ist, gelöst werden, und es ist ein Fehler, [das

Rauchen][...]gesetzlich verbieten oder am Arbeitsplatz untersagen zu wollen. Mit
anderen Worten, dies ist nach meinem Dafürhalten eine Frage, die Shinran als

"Barmherzigkeit des reinen Landes" bezeichnete.16

Yoshimoto macht hier den Versuch, Begriffe, die im Rahmen der
Diskursformation des Buddhismus der frühen Kamakura-Zeit entstanden, in das

Alltagsdenken des heutigen Japans zu übertragen.
Mit dem Schritt der Übersetzung geht bei Yoshimoto nun oft die

Konstruktion eines eigenen Modells einher, für das der Autor auf einzelne
übersetzte Bausteine aus anderen Systemen zurückgreift.

Dieses methodische Vorgehen soll in der für den Vortrag gebotenen

14 Yoshimoto Takaaki: Mirai no Shinran. Tokyo: Shunjüsha, 1990.
15 Ebd.: S. 129 - 132.

" Ebd.: S. 133.



130 REINOLDOPHULS-KASHIMA

Kürze am Beispiel seines vielleicht wichtigsten, sicherlich aber ehrgeizigsten
Werks zur Literaturtheorie erläutert werden. Es handelt sich um das 1965
erschienene Gengo ni fotte bi to wa nani ka [Was ist das Schöne für die
Sprache]17, in Folge mit Gengo ni fotte abgekürzt, das in Japan viel zu dem
Ruf Yoshimotos, ein unabhängiger und einsamer Denker zu sein, beigetragen
hat. Mit dieser Arbeit unternimmt Yoshimoto den Versuch, nicht nur das

Wesen der sprachlichen Ästhetik zu erfassen, sondern auch die Geschichte
der japanischen Literatur in ihrer Totalität zu beschreiben sowie universelle
Gesetzmässigkeiten der literarischen Entwicklung zu entdecken. Dabei überträgt

Yoshimoto zentrale Kategorien des ersten Bandes des ökonomischen
Hauptwerks von Karl Marx (1818-1883), Das Kapital (1867)18, in den
Diskurs der Literaturtheorie.

Bekanntlich spaltet Karl Marx im Kapital die Kategorie des Warenwertes
in die Dichotomie von Gebrauchswert und Tauschwert auf. Der Gebrauchswert

verkörpert den konkreten Nutzen eines Gegenstandes für das einzelne
Subjekt, während hingegen der Tauschwert den gesellschaftlichen Wert
einer Ware im Warenaustausch auf dem Markt darstellt. Das dialektische
Spannungsverhältais zwischen beiden Wertformen führt nach Marx mit
zur Genese der Ware und in einem langen historischen Prozess zur Entstehung
des Geldes und der kapitalistischen Warenproduktion.

Yoshimoto konstruiert für die Sprach- und Literaturtheorie nun ebenfalls
ein genetisches und dialektisches Modell. Er übersetzt die ökonomische
Kategorie des Gebrauchswertes in den sprachphilosophischen Begriff des

jiko hyöshutsu, des Selbstausdrucks, und die Kategorie des Tauschwerts in
shiji hyöshutsu, in Referenzausdruck19. Der sprachliche Selbstausdruck
ermöglicht es dem einzelnen Menschen, seinen persönlichen Gefühlen und
Empfindungen Ausdruck zu verleihen, während der Referenzausdruck die
Verbindung zwischen dem Subjekt und der objektiven Aussenwelt herstellt.

17 Yoshimoto Takaaki: "Gengo ni totte bi to wa nani ka". In: ders.: Yoshimoto Takaaki
zenchosakushü 6. Tokyo: Keisö shobö, 1983. 10. Aufl. (1972)

18 Marx, Karl Heinrich: Das Kapital. Band 1. In: MEW 21. Berlin: Dietz, 1961.
19 Yoshimoto Takaaki schlägt als deutsche Übersetzung tat jiko hyöshutsu "Selbstaus-

drückung" vor; vgl. Yoshimoto Takaaki: "Gengo ni totte bi to wa nani ka". In: ders.:
Yoshimoto Takaaki zenchosakushü 6. Tokyo: Keisö shobö, 1983. 10. Aufl. (1972). S.
19. Für den Komplementärbegriff shiji hyöshutsu verwendet Hosaka Kazuo den Terminus

"Indikativausdrückimg"; vgl.: Hosaka, Kazuo: Gengo-ni totte bi-to-wa nani ka - über
Yoshimoto Takaakis Hauptwerk. In: Irmela Hijiya-Kirschnereit und Jürgen Stalph (Hg.):
Bruno Lewin zu Ehren, Festschrift aus Anlass seines 65. Geburtstages. Bandi: Japan:
Sprach-und literaturwissenschaftliche Beiträge. Bochum: Brockmeyer, 1989. S. 111.
Zum besseren Verständnis für den Zuhörer werden in diesem Vortrag als Übersetzung
die Begriffe "Selbstausdruck" und "Referenzausdruck" verwendet.



YOSHIMOTO TAKAAKI ALS "SEMANTISCHER ALCHIMIST" 131

Durch den Referenzausdruck kann der Mensch auf die realen Gegenstande
verweisen.

Diese beiden Kategorien, Selbstausdruck und Referenzausdruck, stehen
bei Yoshimoto wie Gebrauchswert und Tauschwert bei Marx in einem
dialektischen Spannungsverhältnis zueinander. Dieses erzeugt die Dynamik,
die zu einem Entwicklungsprozess führt, in dem nicht nur die menschliche
Sprache, sondern auch die Kunst der Sprache, also die Literatur, entsteht.
Der Autor verzichtet dabei nicht auf den Versuch, sich die Genese der
Sprache konkret vorzustellen, und vermittelt dies dem Leser von Gengo ni
totte mit dem schönen Bild einer Urhorde von Jägern und Sammlern, die
eines Tages zum ersten Mal das Meer erblickt und vor Begeisterung ein
"u" ausstösst20. Dieses "u" soll zuerst eine zufällige Form des Selbstausdrucks
sein, welches die Gefühle der Menschen angesichts des überwältigenden
Eindrucks der ungeheuren Wasserfläche wiedergibt. Erst nach einem langen
historischen Prozess entstehe mit der regelmässigen Äusserung dieses Lautes
allmählich der abstrakte Begriff des Wortes umi, des Meeres, der sowohl
Selbstausdruck als auch Referenzausdruck in sich vereinige.

Die Dialektik von "Selbstausdruck" und "Referenzausdruck" führt nach
Yoshimoto auch zur Genese der drei literarischen Genres, wobei erstens
die Lyrik den Ausdruck subjektiver Gefühle, zweitens die Prosa die
Darstellung von menschlichen Charakteren und sozialer Interaktion und
drittens das Drama die Kombination von beidem ermögliche21. Die Abfolge
ihrer Entstehung, so der Autor, stelle eine gesetzmässige Notwendigkeit
dar und sei universell gültig.

Karl Marx lässt im Kapital auf die historische Genese der Ware ein
dialektisches, synchrones Modell folgen, in dem die kapitalistische
Warenproduktion in Zyklen verläuft22. Nach jeder Krise kommt es zu einer
Wachstumsphase, in der sich Widersprüche auftürmen, die sich in einer
erneuten Krise entladen. Auf ähnliche Weise beschreibt Yoshimoto die
Entwicklung der modernen Literatur in Japan als einen zyklischen Prozess

von Krise und Entfaltung, der durch die Dialektik von watai, dem Redestil,
und bungakutai, dem literarischen Stil, angetrieben wird23. Der Redestil
einer Epoche knüpfe an die Alltagssprache an, um neue Themen und

20 Yoshimoto Takaaki: "Gengo ni totte bi to wa nani ka". In: ders.: Yoshimoto Takaaki
zenchosakushü 6. Tokyo: Keisö shobö, 1983. 10. Aufl. (1972). S. 43f.

21 Ebd.: S. 335 - 534.

Jürgen Link: "marx denkt zyklologisch. mit Überlegungen über den status von Ökologie
und 'fortschritt' im materialismus". In: kultuRRevolution (Bochum), 1983, 4: 23 - 28.

Yoshimoto, Takaaki: "Gengo ni totte bi to wa nani ka". In: ders.: Yoshimoto Takaaki
zenchosakushü 6. Tokyo: Keisö shobö, 1983. 10. Aufl. (1972). S. 156 - 334.

22



132 REINOLD OPHÜLS-KASHIMA

Fragestellungen aufzugreifen, während der literarische 'Stil die künstlerische
Verselbständigung der literarischen Sprache verkörpere. Der Autor
beschreibt den inhärenten, gesetzmässigen Prozess eines Aufstiegs vom
Redestil zum literarischen Stil innerhalb einer Epoche. Diese kontinuierlich
aufsteigende Entwicklungstendenz werde zum Ende eines Zeitabschnittes
hin mit neuen gesellschaftlichen und kulturellen Bedingungen konfrontiert,
gerate dadurch in eine Krise und gehe in ein neues literarisches Zeitalter
über. Eine dieser Epochen war nach Yoshimoto die Zeit der 20er Jahre, in
der das subjektive Bewusstsein des einzelnen durch die Standardisierung
und Homogenisierung des modernen Kapitalismus bedroht worden sei.
Sowohl die "Neoperzeptionisten" der Shinkankakuha als auch die Vertreter
der Proletarischen Literaturbewegung haben dem Autor zufolge auf
verschiedene Weise den Versuch unternommen, dieses bedrohte "Ich" wieder
zu stabilisieren. Als Beispiele für den Redestil der 20er Jahre nennt Yoshimoto
die späten Werke von Tanizaki Jun'ichirô (1886 - 1965) und die Literatur
der jungen Miyamoto (Chüjö) Yuriko (1899 - 1951). Der literarische Stil
in dieser Epoche wird dem Autor zufolge u.a. von Schriftstellern wie dem

späten Akutagawa Ryünosuke (1982 - 1927), Kawabata Yasunari (1899 -
1972) und Nakano Shigeharu (1902 - 1979) vertreten.

Yoshimoto übersetzt somit die grundlegenden Kategorien des Kapitals
von Karl Marx, die Dialektik von Gebrauchswert und Tauschwert, die
Genese der Ware und die krisenhaften Zyklen der kapitalistischen
Warenproduktion in ein Modell der Literatur, das aus der Dialektik von
Selbstausdruck und Referenzausdruck, der Genese der drei literarischen Genres
und der Abfolge von krisenhaften Zyklen in der modernen Literatur Japans
besteht. In dieses Schema hinein werden nun in einem dritten Schritt
eklektisch eine Vielzahl von linguistischen und philologischen Erkenntnissen
anderer Autoren integriert.

Yoshimoto unterscheidet prinzipiell zwischen dem Marxschen Denken
selbst und der marxistischen Theorie. Er beruft sich explizit auf Marx,
wenn er die marxistische Vorstellung vom Primat der sozialökonomischen
Basis gegenüber dem Überbau in der Widerspiegelungsthese verwirft und
dagegen eine unabhängige, autonome Stellung der Kunst und der Literatur
behauptet. Wichtiger als der Realitätscharakter der Literatur sei, so der
Gedanke Yoshimotos, ihr subjektiver und autonomer Charakter.

Den Leser von Gengo ni totte mag erstaunen, wie wenig die Übertragung
des dialektischen und genetischen Modells auf die Literaturtheorie neue
Erkenntnisse im Detail erzeugt. Letztlich bleibt, bei genauerem Hinsehen,
wenig von einer radikalen Unabhängigkeit dieses Denkers. Vielmehr
erscheint Yoshimoto hier als semantischer Alchimist, der in einer originellen



YOSHIMOTO TAKAAKI ALS "SEMANTISCHER ALCHIMIST" 133

Adaption des in den 50er und 60er Jahren dominierenden marxistischen
Zeitgeistes ein universelles, historisch-genetisches und dialektisches Modell
der Ästhetik und der Literatur schafft, darin die verschiedensten Bausteine
unterschiedlicher Theorien und philologischer Arbeiten verwendet und
eine Fülle von Beispielen anführt.

Yoshimotos Methodik mit ihren drei Schritten der Übersetzung, der
Konstruktion eines eigenen Modells und der eklektischen Integration eignet
sich hervorragend zur Aufnahme und Verarbeitung neuer geistiger
Strömungen. Daher nimmt es nicht wunder, dass sich Yoshimoto zu Beginn der
80er Jahre vom marxistischen und historisch-universalistischen Zeitgeist
der 50er und 60er abwendet und sich neuen geistigen Strömungen zuwendet.

In dem 1983 veröffentlichten Masu imëji ron [Abhandlung zu den
Massenbildern]24 wird daher nicht ganz zufällig der Einfluss des
französischen Poststrukturalismus sichtbar, der in den 70er und 80er Jahren in
Japan zunehmend übersetzt und rezipiert wurde25. Der inhaltliche Unterschied

zwischen Gengo ni totte und Masu imëji ron könnte kaum grösser
sein. Statt der Hochkultur und der elaborierten Literatur wird nun die
Massenkultur von Yoshimoto in den Mittelpunkt gerückt. Der Autor analysiert

Texte aus verschiedenen Textsorten wie z.B. Kriminalromane, Comics,
Lieder, feministische Lyrik, Kurzgeschichten, Unterschriftenlisten gegen
die Atombombe und sogar Werbespots. Während Gengo ni totte die Literatur
in den Rahmen einer universellen, dialektischen und gesetzmässigen
Literaturhistorie stellt, ist der Ansatz von Masu imëji ron radikal synchron: in
ihm wird in 12 Abhandlungen ein Gesamtbild der Gegenwart entworfen,
in dem gleichwohl die einzelnen Teile keine notwendigen Bestandteile
einer einheitlichen Komposition bilden. Statt der dialektischen Totalität der
Geschichte wird in Masu imëji ron dem Zufall, der Heterogenität und der
Pluralität des genzai [Jetzt] der Vorrang eingeräumt. Yoshimoto übersetzt
vor allem den Schlüsselbegriff des französischen Poststrukturalismus, die

24 ders.: "Masu imëji ron". In: Yoshimoto Takaaki zenshüsen 7. Tokyo: Yamato shobö,
1988. S. 239 - 507.

25 Ein Beispiel für einen solchen Einfluss des französischen Poststrukturalismus wäre das

erfolgreiche Werk Chikara to közö von Asada Akira (Asada Akira: Chikara to közö.
Tokyo: Keisö, 1983), in dem er die Kerngedanken einer Reihe französischer Denker
der Gegenwart erläutert. Den Einfluss Michel Foucaults in Japan belegen u.a. eine
Reihe von publizierten Gesprächen zwischen dem Autor und japanischen Wissenschaftlern
und Denkern, wie u.a das Gespräch zwischen Yoshimoto Takaaki und Michel Foucault
1978 (Yoshimoto Takaaki: "Sekai ninshiki no höhö". In: Yoshimoto Takaaki zentaidanshü
6. Tokyo: Seidosha, 1987 - 1989. S. 219 - 248. Vgl. auch: Yoshimoto Takaaki und
Foucault, Michel: "Gespräch zwischen Yoshimoto Takaaki und Michel Foucault in
Tokyo 1978". Übers, von Reinold Ophüls. In: kultuRRevolution (Essen) 22: 8 (1990).



134 REINOLD OPHÜLS-KASHIMA

Differenz26, mit sa'i und macht ihn zum Angelpunkt seines Gegenwartsbildes27.

Der Begriff der Differenz wendet sich gegen alle Formen von
Totalisierungen und mechanistischen Vorstellungen von Kausalität und betont
den Zufall. Eine Form einer solchen Totalisierung ist nach Yoshimoto vor
allem die, wie er es nennt, "akkumulierte Geschichte". Damit sind die
verschiedenen Arten von Geschichtsschreibung gemeint, welche die Brüche,
Diskontinuitäten und Zufälle der Historie ignoriert. Yoshimoto lehnt deshalb
z.B. auch den historischen Roman eines Inoue Yasushi kategorisch ab, in
dem die "akkumulierte Geschichte" in narrative Strukturen eingebettet
werde28. Letztlich wendet sich der Begriff der Differenz auch gegen die
strenge Kausalität einer dialektischen und genetischen Literaturgeschichte,
wie sie Yoshimoto in Gengo ni totte entwickelt.

Paradoxerweise schafft der Autor gerade mit der Konzeption der Differenz

ein Modell der Gegenwart, mit dessen Hilfe die Welt als eine Serie
von Differenzen und Brüchen beschrieben werden kann.

Trotz all dieser Unterschiede ist im methodischen Ansatz der beiden
Werke eine deutliche Gemeinsamkeit zu erkennen. Yoshimoto rezipiert
und verarbeitet literarische, philosophische, philologische u.a. Schriften
der jeweiligen Epoche, überträgt wesentliche oder nebensächliche Elemente
daraus in den Diskurs der japanischen Literatur- und Kulturkritik oder der
Literaturtheorie, entwickelt daraus ein eigenständiges Modell und integriert
darin eklektisch Elemente aus unterschiedlichen Bereichen wie der
Philosophie, der Linguistik, der Psychologie oder der Ethnologie. Durch
diese Vorgehensweise verarbeitet Yoshimoto neue geistige Strömungen
und bleibt somit dem Zeitgeist eng verbunden, ohne deshalb auf eine
eigenständige und kritische Position verzichten zu müssen.

26 Vgl. u.a.: Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit. München: Wühelm Fink, 1987. Aus
dem Französischen: Le Différend. Übers, von Joseph Vogl. Paris: Les Éditions de

Minuit, 1983; Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1976. Aus dem Französischen: L'écriture et la différence. Übers, von Rodolphe Gasché.
Paris: Les Éditions de Minuit, 1967; Deleuze, Gilles: Foucault. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1987. Aus dem Französischen: Foucault. Übers, von Hermann Kocyba. Paris: Les
Éditions de Minuit, 1986.

Yoshimoto, Takaaki: "Masu imëji ron". In: Yoshimoto Takaaki zenshüsen 7. Tokyo:
Yamato shobö, 1988. S. 328-351.
Ebd.: S. 333 - 338.


	Yoshimoto Takaaki als "semantischer Alchimist" : Literaturtheorie und Literaturkritik zwischen Dialektik und Differenz

