
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Die literarische Verarbeitung von Kapitulation und Nachkriegszeit am
Beispiel ausgewählter Werke

Autor: Gössmann, Hilaria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LITERARISCHE VERARBEITUNG VON KAPITULATION UND
NACHKRIEGSZEIT AM BEISPIEL AUSGEWÄHLTER WERKE

Hilaria Gössmann, Tokyo

Der Zweite Weltkrieg sowie die Erfahrung von Kapitulation und Besatzung1

sind Themen, die in der japanischen Literatur bis in die Gegenwart
immer wieder gestaltet werden. Wie auch die zahlreichen Fernsehsendungen
zu Krieg und Nachkriegszeit offenbaren, die jedes Jahr um den 15. August,
dem Gedenktag zum Kriegsende, ausgestrahlt werden, ist diese Zeit noch
stark im allgemeinen Bewusstsein präsent.

Anhand von zwischen 1954 und 1990 erschienenen repräsentativen
Erzählungen und Romanen von Sono Ayako (*1931), Öe Kenzaburô (*1935),
Nosaka Akiyuki (*1930) und Saegusa Kazuko (*1929), in denen die unmittelbare

Nachkriegszeit im Mittelpunkt steht2, soll im folgenden analysiert
werden, auf welche Weise die Autorinnen und Autoren der Generation, die
während des Krieges aufwuchs und somit von klein auf der Kriegspropaganda
ausgesetzt war, Kapitulation und Besatzungszeit literarisch verarbeiteten.

Die Hauptfiguren der Erzählungen und Romane sind meist Jugendliche,
die den Krieg weniger als Täter, denn als Opfer erlebten. Während bei der

Schilderung der Radioübertragung der Tennö-Rede erstaunliche Parallelen
in den verschiedenen Werken zu verzeichnen sind3, spiegeln sich in der
Darstellung des Zusammentreffens mit den Besatzungssoldaten unterschiedliche

Einstellungen der japanischen Bevölkerung wider, die sich von
Wohlwollen über Angst bis hin zu Feindseligkeit erstrecken.

Bevor wir uns den Werken der Generation von Autorinnen und Autoren
zuwenden, die in der Nachkriegszeit zu schreiben begannen, soll zunächst
auf eine der ersten literarischen Darstellungen des Kriegsendes eingegangen
werden, den autobiographischen Roman Banshü heiya (1947, dt. Die Banshü

1 Eine Darstellung der japanischen Nachkriegszeit im Vergleich zur Bundesrepublik
Deutschland bietet Gluck 1991.

2 Auf die zahlreichen Werke, in denen die Kriegszeit selbst beschrieben wird, wie etwa
Rekuiemu (1972, dt. Requiem) von Gö Shizuko kann im Rahmen dieses Vortrags nicht
eingegangen werden.

3
Vgl. etwa die folgenden Textpassagen: "An diesem Mittag herrschte reglose Stille. Ohne
sich zu rühren, lauschte jeder nur dem Atem des anderen. Trotz all der Hitze seit dem

Morgen versiegte in jenen Momenten der Schweiß. Ich erinnere mich nicht, mir den
Schweiß gewischt zu haben." (Saegusa 1990b, S. 15)
"(...) ich stand einfach da unter dem glühend heißen Himmel und merkte eine Zeitlang
gar nicht, wie mir der Schweiß lief." (Nosaka 1990, S. 103)



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 115

Ebene)4 von Miyamoto Yuriko (1899-1951). Unter den Literaturschaffenden,

die bereits vor oder während des Krieges schriftstellerisch tätig waren,
zählt sie zu den wenigen, die sich nicht in die Kriegspropaganda haben
einspannen lassen,5 was mit Haft und Schreibverbot geahndet wurde. Ebenso
wie die oben genannten Autoren und Autorinnen, die aufgrund ihrer Jugend
vor allem als Opfer des Krieges zu sehen sind, hat auch sie sich somit keine
schuldhafte Verstrickung in das Kriegsgeschehen vorzuwerfen.

Banshü heiya beschreibt die Zeit vom 15. August bis zum Oktober des
Jahres 1945. Kurz nach der Kapitulationserklärung des Kaisers fährt die
Hauptfigur Hiroko, das alter ego der Autorin, nach Südjapan zu den
Verwandten ihres Mannes. Unterwegs trifft Hiroko hauptsächlich auf Männer,
die, zum Teil als Schwerbeschädigte, aus dem Krieg zurückkehren, und in
den Familien, die sie besucht, auf Frauen, die - oftmals vergebens - auf die
Rückkehr des Mannes oder Sohnes warten und lernen müssen, entgegen
der traditionellen Rolle der Frau, das Leben ohne männlichen Beistand zu
meistern.

Die kollektiven Erfahrungen der japanischen Bevölkerung unmittelbar
nach der Niederlage Japans werden in diesem Werk insbesondere durch
den Gebrauch von Symbolen und Metaphern zum Ausdruck gebracht.
Dabei spielen die Gegensatzpaare „hell - dunkel", „ruhig - geräuschvoll"
sowie „Lethargie - Aktivität", die sich leitmotivisch durch das Werk ziehen,
eine besondere Rolle. Während des beschriebenen Zeitraums ist im Leben
der japanischen Bevölkerung nach und nach eine Entwicklung von der
Dunkelheit zur Helligkeit, vom Schweigen zum Geräuschhaften sowie von
der Untätigkeit zur Aktivität hin zu beobachten. Die Stille, die nach der
Kapitulationserklärung des Kaisers herrscht, symbolisiert sowohl die Ruhe
des Friedens als auch die Erstarrung und Lethargie, in die die Menschen
zunächst verfallen, bis sie langsam wieder zu ihrem Alltagsleben zurückfinden.

Die Aufhebung der Verdunkelungsmassnahmen ist ein Aspekt, der
sich in vielen, nicht nur literarischen Beschreibungen des Kriegsendes
(sicher auch nicht nur in Japan) wiederfindet, wobei die Helligkeit auch für
die neu gewonnene Lebensfreude steht.6 In Miyamotos Werk hat das

4 Banshü heiya erschien ab März 1946 in Fortsetzungen in der Zeitschrift Shinnihon
bungaku. Aufgrund der Papierknappheit nach dem Krieg konnten jedoch nicht alle
Folgen abgedruckt werden, so daß die vollständige Fassung erst im April 1947 mit der
Publikation des Buches vorlag. Miyamoto verarbeitet somit in dem Werk Erfahrungen,
die erst wenige Monate zurückliegen.
Zur Kollaboration von Literaturschaffenden im Zweiten Weltkrieg vgl. Shillony 1981,
S. 110-133, Takasaki 1986, S. 107-121 sowie Hijiya-Kirschnereit 1991b, S. 101-104.

Der Zusammenhang zwischen Licht und Heiterkeit ist im Japanischen schon lexikalisch



116 HILARIA GOSSMANN

Licht jedoch keineswegs nur positive Konnotationen, da durch die Helligkeit
das ganze Ausmass des Leids, das der Krieg hervorgerufen hat, ans Tageslicht
kommt.7

Die Situation Japans als besetztes Land, die in Banshü heiya so gut wie

gar nicht dargestellt wird,8 ist Thema der ebenfalls autobiographisch
geprägten Erzählung Enrai no kyakutachi (1954, Gäste aus der Ferne)9

von Sono Ayako. Schauplatz des Werkes ist ein vom amerikanischen Militär
- den Gästen aus der Feme - beschlagnahmtes Hotel in Hakone. Aus der

Perspektive der neunzehnjährigen Ich-Erzählerin Namiko, einer Angestellten
des Hotels, wird das Zusammenleben der amerikanischen Soldaten mit dem

japanischen Personal beschrieben. In einer Unterhaltung mit dem Militärarzt,
der sich seiner Situation als Angehöriger der Siegermacht zu schämen
scheint, vertritt Namiko die Auffassung, weil die Amerikaner den Krieg
gewonnen hätten, seien sie verpflichtet, den Japanern zu helfen.10

Als die Besatzungssoldaten japanische Ortsnamen falsch aussprechen,
weist Namikos Vorgesetzter diese höflich darauf hin, während ein junger
Angestellter, „ohne sich zu schämen", von nun an dazu übergeht, die
Namen selbst amerikanisch auszusprechen.11 Damit erscheint er als typischer
Repräsentant der allzu anpassungsbereiten jungen Generation. Ungewöhnlich
an der Erzählung Enrai no kyakutachi, die für den Akutagawa-Preis nominiert
wurde, ist vor allem die Haltung der Ich-Erzählerin Namiko, die den
Amerikanern selbstsicher und gleichberechtigt gegenübersteht.

In wesentlich kritischerem Licht als bei_Sono Ayako erscheint die
Besatzungssituation in den Erzählungen von Öe Kenzaburô, einem Autor, der
für sein Engagement gegen Krieg und Atomwaffen bekannt ist. Fui no oshi
(1958, dt. Und plötzlich stumm) schildert den Aufenthalt von Besatzungssoldaten

in einem kleinen Bergdorf. Allerdings ist hier nicht von amerikanischen,

vorgegeben, da akarui sowohl „hell" als auch „heiter, fröhlich" bedeutet.

Vgl. Miyamoto 1979, S. 18.

Lediglich an einer Stelle wird beschrieben, wie die Hauptfigur Hiroko in einem halb
ausgebrannten Kaufhaus auf der Ginza zwei amerikanischen Soldaten begegnet, die
angesichts des äußerst spärlichen Angebots zueinander sagen:„Die Japaner sind ruiniert."
Für Hiroko ist jedoch die materielle Zerstörung längst nicht so erschreckend wie die
seelischen Schäden, die sie an so vielen Menschen beobachtet und die bei ihr zu dem
Schluß führen, daß durch den Krieg die Gefühle der Menschen,.ruiniert" worden seien.

Vgl. Miyamoto 1979, S. 65.

Die Erzählung erschien 1954 in der Zeitschrift Mita bungakuund 1955 in Buchform.
Eine detailliertere Darstellung des Werkes findet sich in Gössmann 1991.

Sono 1966, S. 111.

Vgl. Sono 1966, S. 126f.



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 117

sondern von „ausländischen Soldaten" (gaikoku hei) die Rede, wodurch die
Erzählung aus dem historischen Kontext gelöst wird - es ist nicht eindeutig
erkennbar, dass der Schauplatz die Nachkriegszeit ist.12 Wenn an einer
Stelle in der Erzählung sogar wie bei Sono Ayako der Ausdruck „Gäste aus
der Ferne" (enrai no kyakü)13 für die fremden Soldaten verwendet wird,
so zeigt dies, dass die Beziehung der japanischen Bevölkerung zu ihnen
keineswegs von vornherein als problematisch dargestellt wird. Bei der
Ankunft der ausländischen Soldaten im Dorf stehen die männlichen Bewohner
ihnen relativ unbefangen gegenüber - die Frauen und Mädchen halten sich
allerdings versteckt. Der Hass der Männer und Jungen richtet sich weniger
gegen die Besatzer selbst als gegen den japanischen Dolmetscher, der verursacht,

dass der Dorfälteste wegen einer Lapalie - dem Dolmetscher sind
seine Schuhe abhanden gekommen - erschossen wird. Gegen Ende der
Erzählung wird dieser Dolmetscher selber von den Männern des Dorfes
umgebracht.14

Die Demütigung, die die Bevölkerung durch die Besatzung erfährt, tritt
besonders deutlich zutage in der Erzählung Ningen no hitsuji (1958, Menschen
als Schafe). In einer surreal anmutenden Szene in einem öffentlichen Bus
mit japanischen Fahrgästen und ausländischen Soldaten - auch hier ist nicht
von Amerikanern die Rede -, werden zunächst der jugendliche Ich-Erzähler
und anschliessend ein Teil der Fahrgäste wie auch der Busfahrer - es
handelt sich ausschliesslich um Männer - unter Gewaltandrohung gezwungen,
ihr Gesäss zu entblössen. Zu dieser Demütigung durch die Ausländer tritt
jedoch eine weitere, als der Ich-Erzähler von einem japanischen Fahrgast,
einem Lehrer, der den Vorfall mit angesehen hat, gegen seinen Willen
genötigt wird, dies auf einer Polizeiwache zur Anzeige zu bringen.15 Wie

12
Vgl. hierzu Hijiya-Kirschnereit 1991b, S. 112: "Öe Kenzaburö's early short stories
dealing with war and occupation experiences from the perspective of a boy are usually
regarded in Japanese scholarship as fine examples of a decidedly critical stance. A
closer look at the works in question, however, reveals that a far stronger element is his
veneration of vitality and power - in fact, the story could well be set in a time other than
in the war or occupation."
Öe 1966, S. 40.

Fui no oshi kann als Pendant zu Öes Erzählung Shiiku (1958, dt. Der Fang) gelten, die
kurz vor Kriegsende spielt und mit dem Akutagawa-Preis ausgezeichnet wurde. Auch
hier kommt ein ausländischer Soldat, ein Farbiger, ins Dorf, allerdings als
Kriegsgefangener. Zu dieser Erzählung vgl. Hijiya-Kirschnereit 1991c.

Shinoda Hajime vertritt die Auffassung, es handle sich bei diesem Werk keineswegs um
eine politische Erzählung, die gegen die USA gerichtet sei, da die Erniedrigung, die der
Ich-Erzähler durch den Lehrer erfährt, weitaus schlimmer sei als die durch die
ausländischen Soldaten. (Vgl. Shinoda 1968, S. 304.) Etö Jun zufolge kann die Haltung des



118 HILARIA GOSSMANN

in Fui no oshi steht also auch hier die Konfrontation mit einem Landsmann
im Mittelpunkt. Beiden Erzählungen ist gemeinsam, dass die Figuren nie
beim Eigennamen genannt werden; es stehen entweder die Personalpronomina
kare und karera oder Oberbegriffe wie "die Kinder" und "der Junge",
wodurch der universelle Charakter des Geschehens zum Ausdruck kommt.

In Amerika hijiki (1967, dt. Algen aus Amerika)16 von Nosaka Akiyuki
wird wie bei Öe die Nachkriegszeit ausschliesslich aus männlicher Sicht
dargestellt. Die Erzählung, die mit dem Naoki-Preis ausgezeichnet wurde,
spielt auf zwei verschiedenen Zeitebenen.>? Die Erzählgegenwart im Japan
des Jahres 1966 wird regelmässig durchbrochen von den Erinnerungen des

Ich-Erzählers, der die Kapitulation als Jugendlicher erlebte und von Diensten
für die Besatzungssoldaten wie der Vermittlung von Prostituierten lebte.
Anlass für seine intensiven Erinnerungen an die Besatzungszeit ist der
Besuch eines amerikanischen Ehepaares, der Higgins, die seine Frau auf
einer Hawaii-Reise kennengelernt hat. Der Ich-Erzähler kümmert sich
ausschliesslich um den Ehemann und versucht mit allen möglichen Mitteln
bis hin zum gemeinsamen Besuch einer pornographischen Vorführung, den
Amerikaner zu beeindrucken, getrieben von dem Wunsch, „diesen grinsenden,

ewig überlegenen Kerl [zu] unterwerfen und ihn [zu] zwingen, sich
für irgend etwas Japanisches richtig zu begeistern".18

Als seine Bemühungen keinerlei Erfolg zeigen, kommt er zu dem Schluss:
Die Higgins werden irgendwann wieder nach Hause fahren, aber das wird nichts

nützen, denn es wird immer einen Amerikaner geben, der sich für den Rest meines

Lebens in mir festsetzt, denn ich hab diese unheilbare Krankheit, diese Ami-
Allergie.19

Die Erzählung Amerika hijiki wird in Japan „als exemplarische
Auseinandersetzung mit der Erfahrung einer ganzen Generation gelesen".20
Im Vordergrund steht hier allerdings die männliche Perspektive, denn es

geht in erster Linie um die Demütigung, die die japanischen Männer durch

Lehrers in dieser Erzählung zum Beispiel auch als Kritik an den Mitgliedern der japanischen
Anti-Atombewegung verstanden werden, die die Atombombenopfer nötigen, über ihr
Leid zu sprechen. (Vgl. Etö 1991, S. 270.) Näherliegend ist m.E. jedoch ein Vergleich
mit der Situation von Vergewaltigungsopfern, die die Offenlegung des Verbrechens vor
Gericht und die Behandlung in der Presse oft als zweite Vergewaltigung empfinden.

16 Die Erzählung erschien zuerst im September 1967 in der Zeitschrift Bessatsu Bungei
Shunjü.

17 Eine detailliertere Darstellung des Werkes bietet Hijiya-Kirschnereit 1991 a.
18 Nosaka 1990, S. 138.
19 Nosaka 1990, S. 143.
20 Hijiya-Kirschnereit 1991a, S. 511.



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 119

die Besatzung erfuhren, und den Minderwertigkeitskomplex, zu dem diese
Situation führte.21 Die Frau des Ich-Erzählers zeigt kein grosses Verständnis
für die Gefühlslage ihres Mannes. Sie ist der Meinung, man müsse doch
nicht ständig "in diesen alten Geschichten herumwühlen und immer wieder
neu die Erinnerung an den 15. August beschwören".22 Im Gegensatz zu
ihrem Mann scheint sie diese Zeit relativ unbeschadet überstanden oder
verdrängt zu haben, weshalb sie zu einem unbefangenen Umgang mit den
Amerikanern in der Lage ist.

Für die Autorin Saegusa Kazuko, die Ende der achtziger Jahre begann,
eine Roman-Trilogie über diese Zeit zu verfassen, bestand - wie sie im
Nachwort des ersten Bandes betont - die Motivation vor allem in der
Darstellung von Krieg und Nachkriegszeit aus der weiblichen Perspektive.23

Während im ersten und dritten Teil der Trilogie fast ausschliesslich
Frauen auftreten, ist der zweite Teil, Sono fuyu no shi (1989, Der Tod in
jenem Winter) eine Montage aus vier verschiedenen Handlungssträngen,
die gegen Ende des Werkes zusammenlaufen. Der Winter 1945 wird somit
aus der Perspektive von vier verschiedenen Personen dargestellt. Zwei der

Handlungsträger sind männlich, ein aus dem Krieg heimkehrender Soldat,
für den die Konfrontation mit einem Besatzungssoldaten tödlich endet, und
ein Greis, der unter Gedächtnisschwund leidet. Im Mittelpunkt des dritten
und vierten Handlungsstranges stehen eine Prostituierte und eine Schülerin,
wobei letztere vielleicht am ehesten als Hauptfigur des Romans bezeichnet
werden kann. Wie in den Erzählungen von Öe wird auch hier der repräsentative

Charakter der Figuren hervorgehoben, indem sie zunächst nicht
beim Namen genannt werden.

Im ersten, autobiographisch geprägten, Teil der Trilogie Sono hi no
natsu (1987, dt. Der Sommer an jenem Tag) von Saegusa Kazuko wird
deutlich, was die Kapitulation für ein „patriotisches Mädchen" (gunkoku
shöjo), das ganz im Sinne des Militarismus erzogen ist, bedeutet. Der
Roman beschreibt aus der Sicht der Ich-Erzählerin, einer sechzehnjährigen
Schülerin eines Lehrerinnenseminars, die ersten zehn Tage nach der
Radioansprache des Tennö.

Die Schülerinnen müssen innerhalb kürzester Zeit lernen, dass alles,

woran sie bisher geglaubt haben, keine Gültigkeit mehr aufweist:

21

22

23

Vgl. Tanaka 1972, S. 115.

Nosaka 1990, S. 120.

Vgl. Saegusa 1990b, S. 165. Allein die Tatsache, daß eine Autorin ein Werk verfaßt, ist
selbstverständlich keine Garantie für eine Darstellung aus der weiblichen Perspektive.
In Sono Ayakos Enrai no kyakutachi wird zum Beispiel die spezielle Situation von
Frauen in einem besetzten Land überhaupt nicht thematisiert.



120 HILARIA GOSSMANN

Die kaiserliche Rundfunkansprache hatte alles zerstört, an das ich bisher geglaubt
hatte. Aber sie hatte mir keinerlei Anweisungen für das Morgen gegeben.24

Als die Schülerinnen im Internat vor möglichen Vergewaltigungen durch
die feindlichen Soldaten gewarnt werden, wobei es heisst, „die vorbildliche
japanische Frau solle sich einer Schändung durch ihren Tod entziehen"25,

bringt die Ich-Erzählerin im Gespräch mit den Mitschülerinnen ihren Unwillen

darüber zum Ausdruck:
Warum sagen sie nicht, bringt die amerikanischen Soldaten um und sterbt dann?26

Da in der Endphase des Krieges auch Frauen und Mädchen ausgebildet
worden waren, mit Bambusspeeren zu kämpfen, fällt es ihr offensichtlich
schwer, sich nun wieder mit der traditionell passiven weiblichen Rolle
zufrieden zu geben. Sie konstatiert:

Amerikanische oder japanische Soldaten - das macht doch keinen Unterschied. Ich

wül auf keinen Fall sterben!27

Der Gegensatz zwischen feindlichen und idealisierten japanischen Soldaten
wird für sie endgültig aufgehoben, als sie im vollbesetzten Zug von einem
heimkehrenden Soldaten sexuell belästigt wird und den Wunsch verspürt,
laut zu schreien: „Soldaten sind widerwärtig!"28

Dass für die weibliche Bevölkerung, insbesondere die jungen Mädchen,
die Kapitulation Befreiung und Bedrohung zugleich bedeutet, wird in Sono

fuyu no shi, dem zweiten Teil der Trilogie, der vier Monate nach dem
Kriegsende spielt, deutlich. Als die Schülerin Chikako erfährt, dass die
Gleichberechtigung von Jungen und Mädchen in der Schulbildung eingeführt
wird, ist ihr erster Gedanke: „Wie gut, dass wir den Krieg verloren
haben"29, da sie weiss, dass diese Neuerung auf Drängen der Besatzung
durchgeführt worden ist.

Chikako wird jedoch ständig auch mit der Gefahr einer Vergewaltigung
konfrontiert, so dass sie sich schliesslich fragt:

Bedeutete für eine Frau die Kriegsniederlage, von den feindlichen Soldaten vergewaltigt

zu werden?30

24

26

30

Saegusa 1990b, S. 111.

Saegusa 1990b, S. 75. Es geht sogar das Gerücht, daß einige Nachbarschafts-
vereinigungen Zyankali an Mädchen verteilen, während es zugleich heißt, man solle in
einem solchen Fall Selbstmord begehen, indem man sich die Zunge abbeißt. (Vgl.
Saegusa 1990b, S. 75.)
Saegusa 1990b, S. 76.

Saegusa 1990b, S. 81.

Saegusa 1990b, S. 160.

Saegusa 1989, S. 42.

Saegusa 1989, S. 75.



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 121

Als ihr selbst dies zustösst, sind all ihre Hoffnungen auf die Zukunft
zerstört. Nachdem der Greis sie bei sich aufgenommen hat, da sie weder zu
ihren Eltern, noch in das Internat zurückkehren möchte, sagt sie: „Leben
werde ich zwar nicht, aber ich werde auch nicht sterben" (Watashi, ikite
yukö to wa omoimasen ga, shiniwa shimasen).31 Der Schluss des Werkes
deutet an, dass für sie kaum eine andere Möglichkeit als die Prostitution
besteht, zumal sich einige geschäftstüchtige Männer darauf spezialisiert
haben, Vergewaltigungsopfer aufzulesen und als „Tänzerinnen" in Bars der
Besatzungssoldaten zu vermitteln.

Die Welt der ehemaligen Prostituierten der Besatzungszeit beschreibt
Sono yoru no owari ni (1990, Am Ende jenes Abends), der dritte Teil der
Trilogie, die zwanzig Jahre nach Kriegsende spielt. Die Hauptfigur Someyo
hat während des Krieges für die japanischen Truppen gearbeitet. Als nach
der Kapitulation Prostituierte für die Besatzungssoldaten angeworben
werden, sagt Someyo, im Krieg habe sie die japanischen Männer trösten
müssen, und jetzt müsse sie dafür herhalten, um deren Töchter und Frauen
vor Vergewaltigungen zu schützen.32 Nachdem sie von einem Besatzungssoldaten

ein Kind geboren und vor einem Kinderheim ausgesetzt hat, beginnt
sie in einer Bar auf der Ginza zu arbeiten. Nach fast zwanzig Jahren wird
sie von der Vergangenheit eingeholt, als in der Bar beschlossen wird, ein
halb-amerikanisches Mädchen aus dem Waisenhaus einzustellen. Sie kündigt
daraufhin sofort, denn es könnte ihre eigene Tochter sein. Am Schluss des
Werkes nimmt sie sich das Leben.

Die einzige männliche Figur dieses dritten Teils der Trilogie, ein Freund
von Someyo aus Kriegszeiten, bekennt, während Frauen wie Someyo fürs
Leben gezeichnet seien, habe er selbst den Krieg als einen bösen Traum
ansehen und wieder zu einem normalen Leben zurückkehren können.33

Hier verhält es sich also genau andersherum als in „Amerika hijiki" von
Nosaka Akiyuki, in dem die Frau den Amerikanern unbefangen gegenüberstehen

kann. An der Hauptfigur der Erzählung wird hingegen deutlich,
dass die Erfahrung der Besatzungszeit auch bei der männlichen Bevölkerung
- allerdings auf eine andere Weise - ihre Spuren hinterlassen hat.

Bei den meisten dargestellten Werken offenbart sich das Bemühen, über
die individuellen, z.T. autobiographischen Erfahrungen hinaus, das für die
Generation typische Empfinden wiederzugeben, sei es durch Symbolik und
Metaphern wie bei Miyamoto, durch satirisch überhöhte Darstellungsweise

31
Saegusa 1989, S. 129.

32 Vgl. Saegusa 1990a, S. 9.
33 Vgl. Saegusa 1990a, S. 169.



122 HILARIA GOSSMANN

wie bei Nosaka, durch polyperspektivisches Erzählen wie bei Saegusa oder
die Nennung von Personalpronomina anstelle von Eigennamen wie in Sono

fuyu no shi von Saegusa und in den Erzählungen von Öe.

Wie steht es nun um die Frage der Auseinandersetzung mit der Kriegsschuld

bzw. der Möglichkeit einer oppositionellen Haltung, die zumindest
ein westliches Lesepublikum in Werken dieser Art vermutet? In den kürzeren
Erzählungen von Öe und Nosaka wird diese Frage ausgeklammert. In
Miyamotos Banshü heiya wird der allgemeinen Bevölkerung keine Schuld
am Krieg zugesprochen, lediglich dem Militär, das die Menschen in die
Armee gezwungen hat oder sogar ins Gefängnis warf, wenn sie Oppositionelle
waren.34 Erstaunlicherweise macht diese Autorin der Proletarischen
Literaturbewegung in ihrem autobiographischen Roman keinen Unterschied
zwischen denjenigen, die gegen den Krieg waren und daher, wie sie selbst und
ihr Ehemann,inhaftiert waren, und denjenigen, die Soldaten geworden sind.35

Wenn die „Ich-Erzählerin" in Enrai no kyakutachi von Sono Ayako
überlegt, was der Begriff der Rache eigentlich vom amerikanischen bzw.
japanischen Standpunkt bedeute, "Wir vergessen niemals Pearl Harbor"
oder "Wir vergessen niemals Hiroshima'"36, so wird hier indirekt die
jeweilige Kriegsschuld gegen einander aufgewogen.

Im zweiten Teil der Trilogie von Saegusa Kazuko, Sono fuyu no shi,
vertritt die Schülerin Chikako die Auffassung, Männer sollten sich ihrer
Meinung nach ruhig wegen Kriegsschuld zu verantworten haben, mit ihr
selbst habe das nichts zu tun.37 Der alte Mann, der sie nach ihrer
Vergewaltigung bei sich aufnimmt, ist der Meinung, abgesehen von den Kindern
gäbe es in ganz Japan niemanden unter der männlichen Bevölkerung, der
keine Schuld am Krieg auf sich geladen habe, und kommt zu dem Schluss,
dass es am besten sei, die Vergangenheit so schnell wie möglich zu vergessen.38

Der Gedächtnisschwund, unter dem er leidet, hat somit symbolische
Bedeutung.

34

38

Miyamoto 1979, S. 124.

Vgl. Miyamoto 1979, S. 216: „Jukichi [Hirokos Ehemann] war abtransportiert worden,
nachdem man ihm eiserne Handschellen angelegt und einen aus Binsen geflochtenen
Hut aufgesetzt hatte. Auch er hatte nicht nach eigenem Wunsch und Willen sein Reiseziel
wählen können, auch er konnte nicht umkehren auf dem einmal beschrittenen Wege -

war das nicht alles genau dasselbe? Die Bürokratie und die Umstände, durch die
man von der Außenwelt abgeschnitten wurde, die Ungerechtigkeit und die Korruption
waren gleich in der Armee und im Gefängnis."

Vgl. Sono 1966, S. 121.

Vgl. Saegusa 1989, S. 71.

Vgl. Saegusa 1989, S. 194.



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 123

Entsprechend dem Anliegen der Autorin, in der Trilogie den Krieg aus
der Perspektive von Frauen darzustellen, wird wiederholt auf die Greueltaten,
die an Frauen verübt wurden, eingegangen. So entrüsten sich die Prostituierten

in Sono yoru no owari ni darüber, dass japanische Soldaten, die in
China Frauen vergewaltigt hätten, jetzt die Ehre der eigenen Frauen schützen
wollten.39 Frauen erscheinen in der Trilogie ausschliesslich als Opfer; auf
die Kriegsunterstützung von Frauen an der Heimatfront wird nicht
eingegangen.

Bei Lesungen in Deutschland anlässlich des Erscheinens der deutschen
Übersetzung „Der Sommer an jenem Tag" wurde Saegusa Kazuko wiederholt
darauf angesprochen, dass die Kriegsschuld in diesem Werk überhaupt
nicht thematisiert wird.40 Aber auch bei einem Vortrag im August 1993 in
Tokyo wurde sie vom japanischen Publikum mit dieser Frage konfrontiert,
woraufhin sie die Auffassung vertrat, die Thematisierung von Kriegsschuld
sei nicht Aufgabe literarischer Werke, sondern müsse an anderer Stelle
geleistet werden.41 Diese Meinung scheinen auch die Autoren und Autorinnen
der anderen hier vorgestellten Werke zu vertreten, denn zu einer intensiven
Auseinandersetzung mit der Frage der Kriegsschuld kommt es in keinem
der Werke. Dies sollte jedoch nicht mit westlichen Massstäben gemessen
werden. In dem Kontext, dass die Kriegsschuld Japans gegenüber den
asiatischen Ländern im öffentlichen Leben lange kein Thema war, ist es

von Bedeutung, wenn sie in Werken wie der Trilogie von Saegusa Kazuko
zumindest zur Sprache kommt.

Wie die Analyse gezeigt hat, geht es in den Werken von Miyamoto
Yuriko, Sono Ayako, Oe Kenzaburô, Nosaka Akiyuki und Saegusa Kazuko,
die die Nachkriegszeit thematisieren, nicht primär um eine
Auseinandersetzung mit dem Krieg selbst und der Kriegsschuld, sondern um die
Neuorientierung nach der Kriegsniederlage sowie die Konfrontation mit
der Besatzungssituation. Auch wenn literarische Werke von
sozialgeschichtlichen Dokumenten zu unterscheiden sind, steht es doch ausser
Frage, dass diese häufig autobiographisch geprägten Werke auf ihre Weise
zum Verständnis der Problematik von Kapitulation und Besatzungszeit
beitragen, deren Auswirkungen sich bis in die Gegenwart fortsetzen.42

39

42

Vgl. Saegusa 1989, S. 9.

Vgl. hierzu auch die Rezension von Biedermann 1990.

Vortrag am 21. 8. 1993 im Fujin jöhö senta in Iidabashi, Tokyo, organisiert von der
Josei bungakkai.
Laut Hijiya-Kirschnereit ist Amerika hijiki „die Geschichte der gemischten Gefühle, in
der sich viele japanische Leser wiedererkennen, als sei ihnen ein Spiegel vorgehalten -
ein Spiegel jener Haßliebe zur westlichen Kultur und Zivilisation und jener 'Ami-Allergie',



124 HILARIA GÖSSMANN

Bibliographie

PRIMÄRLITERATUR

Miyamoto Yuriko: Die Banshü-Ebene. Drei Erzählungen. Aus dem Japanischen übersetzt
von Jürgen Berndt, Berlin 1960: Aufbau-Verlag, S. 19-267.

- : "Banshü heiya", in: Miyamoto Yuriko zenshü Bd. 7, Tokyo 1979: Shinnihon shuppan
sha, S. 5-167.

Nosaka Akiyuki: "Amerika hijiki", in: Hotaru no haka, Tokyo 1991: Shinchösha, S.

39-90.
- : "Algen aus Amerika", in: Das Grab der Leuchtkäfer. Zwei Erzählungen. Aus dem

Japanischen und mit einer Nachbemerkung von Irmela Hijiya-Kirschnereit, Reinbek
bei Hamburg 1990: Rowohlt, S. 63-143.

Oe Kenzaburô: [1966a]. "Fui no oshi," in: Oe Kenzaburô zensakuhin 2, Tokyo 1966:
Shinchösha, S. 39-50.

- : [1966b]. "Ningen no hitsuji", in: Öe Kenzaburô zensakuhin 1, Tokyo 1966: Shinchösha,
S. 141-156.

- : "Und plötzlich stumm". Übersetzt von Jürgen Berndt und Eiko Saito-Berndt, in: Träu¬

me aus zehn Nächten. Moderne japanische Erzählungen, hrsg. von Jürgen Berndt,
Berlin 1975: Aufbau-Verlag, S. 563-579. / Zürich 1992: Theseus Verlag.

- : "Tribu bêlante" (Ningen no hitsuji). Traduction de Marc Mécréant, in: Anthologie de
nouvelles japonaises contemporaines 2, Paris 1986: Edition Gallimard, S. 534-554.

Saegusa Kazuko: Sono hi no natsu, Tokyo 1987: Kôdansha.
: Sono fuyu no shi, Tokyo 1989: Kôdansha.
[1990a]. Sono yoru no owari ni, Tokyo 1990: Kôdansha.
[1990b]. Der Sommer an jenem Tag. Aus dem Japanischen übertragen und eingeleitet

von Irmela Hijiya-Kirschnereit, Frankfurt am Main: Insel Verlag 1990.
Sono Ayako: "Enrai no kyakutachi", in: Warera no bungaku 16, hrsg. von Öe Kenzaburô

und Etö Jun, Tokyo 1966: Kôdansha, S. 106-133.

SEKUNDÄRLITERATUR

Berndt, Jürgen: Vorwort, in: Die Banshü-Ebene. Drei Erzählungen. Aus dem Japanischen
übersetzt von Jürgen Berndt, Berlin 1960: Aufbau-Verlag, S. 5-17.

Biedermann, Stefan: "Das Tabu der Opfer. Kazuko Saegusas Erzählung „Der Sommer an

jenem Tag"", Tagesspiegel, 2.10.1990, Literaturbeilage S. 2.
de Bary, Brett: Five Writers and the End of War: Themes in Early Postwar Japanese

Fiction, Cambridge 1978: Havard University Press (Diss.), S. 1-74.
Etö Jun: Kaisetsu, in: Öe Kenzaburô: Shisha no ogori, Shiiku, Tokyo 1990: Shinchösha,

S. 266-270.
Finn, Richard B.: Winners in Peace. Mac Arthur, Yoshida, and Postwar Japan, Berkeley

and Los Angeles 1992: University of California Press.

Fukuda Hirotoshi: "Kaisetsu: Jinsei no kyakutachi." Sono Ayako, in: Warera no bungaku

die das Verhältnis Japans zur Außenwelt bis heute bestimmt." (Hijiya-Kirschnereit
1990b, S. 149).



KAPITULATION UND NACHKRIEGSZEIT 125

16, hrsg. von Öe Kenzaburô und Etö Jun, Tokyo 1966: Kôdansha, S. 479-485.
Gluck, Carol: "The Long Postwar: Japan and Germany in Common and in Contrast", in:

Legacies and Ambiguities: Postwar Fiction and Culture in West Germany and
Japan, edited by E. Schlant und J. Th. Rimer, Washington D.C. 1991: The Woodrow
Wüson Center Press; Baltimore: The John Hopkins University Press, S. 62-78.

Gössmann, Hilaria: "Enrai no kyakutachi", in: Kindlers Neues Literaturlexikon, Bd. 15,
München 1991: Kindler, S. 736-737.

Guignant, Elise 1991: "Betroffenheit und Ironie. Zwei Erzählungen von Nosaka Akiyuki",
in: Neue Züricher Zeitung, 13.8.1991.

Hijiya-Kirschnereit, Irmela: "Öe Kenzaburô", in: Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur, Bd. 4, hrsg. von Heinz Ludwig Arnold, München 1983: text
und kritik.

- : [1990a]. "Einführung", in: Saegusa Kazuko, Der Sommer an jenem Tag, Frankfurt am
Main 1990: Insel, S. 7-13.

- : [1990b]. "Nachbemerkung", in: Nosaka Akiyuki, Das Grab der Leuchtkäfer, Reinbek
bei Hamburg 1990: Rowohlt, S. 145-151.

- : [1991a]. "Amerika Hijiki", in: Kindlers Neues Literaturlexikon, Bd. 12, München
1991: Kindler, S. 510-512.

- : [1991b]. "Post-World War H Literature: The Intellectual Climate in Japan, 1945-1985",
in: Legacies and Ambiguities: Postwar Fiction and Culture in West Germany and
Japan, edited by Ernestine Schlant und J. Thomas Rimer, Washington D.C. 1991:
The Woodrow Wilson Center Press; Baltimore: The John Hopkins University
Press, S. 99-119.

- : [1991c]. "Shiiku", in: Kindlers Neues Literaturlexikon, Bd. 12, München 1991:
Kindler, S. 617-618.

Kawanishi Masaaki: "Hachi-gatsu jügonichi no kioku" (Rezension zu: Saegusa Kazuko:
Sono hi no natsu), in: Shinchö, September 1984, S. 224.

Krechel, Ursula: "„Haben wir wirklich verloren?" Saegusa Kazuko erinnert an den Tag der
japanischen Kapitulation." (Rezension zu Saegusa Kazuko, Der Sommer an jenem
Tag), in: Süddeutsche Zeitung, 13.10.1990.

Miyajari Noboru: Japanisch über die Vergangenheit reden. Zwei Erzählungen von Akiyuki
Nosaka: "Das Grab der Leuchtkäfer", in: Frankfurter Rundschau, 19.1.1991.

Ozaki Hotsuki:" Kaisetsu", in: Nosaka Akiyuki, Hotaru no haka, Tokyo 1991: Shinchösha,
S. 234-240.

Shillony, Bel-Ami: Politics and Culture in Wartime Japan, Oxford 1981 : Clarendon Press.
Shinoda Hajime: "Kanshö: Öe Kenzaburô", in: Nihon tanpen bungaku zenshü, Bd. 16,

Tokyo 1968: Chikuma shobö, S. 303-306.
Takasaki Ryüji: "Senjika no joryü sakka", in: Senso to senso bungaku to, Tokyo 1986:

Nihon tosho senta, S. 107-121.
Tanaka Miyoko: "Amerika hijiki", in: Kokubungaku kaishaku to kanshö, Juni 1972, S.

115-117.
Wiggershaus, Renate: "Nachdem der Termo sprach. Kazuko Saegusas Roman über das

Ende des 2. Weltkriegs", in: Frankfurter Rundschau 17. Juli 1990.


	Die literarische Verarbeitung von Kapitulation und Nachkriegszeit am Beispiel ausgewählter Werke

