
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Nagai Kafs Konzept einer kulturellen Modernisierung Japans und
seine Idee einer nationalen Musik

Autor: Schulz, Evelyn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NAGAI KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG

JAPANS UND SEINE IDEE EINER NATIONALEN MUSIK

Evelyn Schulz, Heidelberg

1. Problemstellung

Nagai Kafü wurde 1879, in der zweiten Dekade der Meiji-Zeit, geboren,
er verstarb fast achzigjährig 1959. Kafü erlebte somit drei Epochen des

modernen Japan. Allein aufgrund dieses zeitlichen Rahmens ergeben sich
zahlreiche Möglichkeiten, sich seinem Werk zu nähern. Als eine besonders

ergiebige und für das Verständnis von Kafüs Werk aufschlussreiche
Schaffensperiode erscheinen die Jahre, die er von Anfang Oktober 1903 bis
Ende 1908 in Amerika und Frankreich verbrachte1 und - da sie untrennbar
damit verbunden ist - die erste Zeit nach seiner Rückkehr im Sommer
1908. Anders als in seiner zweiten Lebenshälfte, in der er sich nichts
anderem zu widmen schien, als immer wieder nur den Niedergang der
edozeitlichen Vergnügungsviertel - Schauplätze unzähliger flüchtiger Liebeleien

und sinnlichen Vergnügens - zu beklagen und diesen in melancholischem
Ton festzuhalten, ist gerade dies nicht Thema seines Schaffens in den Jahren

der ausgehenden Meiji-Zeit. Hier begegnet dem Leser eine überraschend
unbekannte, vielfältige und kritische Seite Kafüs. Die Texte aus dieser Zeit
spiegeln Kafüs konstruktive, durchdachte und oft kompromisslos kritische
Entwürfe zur Lösung der durch die Modernisierung Japans heraufbeschworenen

Probleme wider; moderne Probleme wie das dichotomische Verhältnis
von Traditionen zur Moderne, die Urbanisierung Tokyos, d.h. Stadtplanung
und Architektur, oder die Funktion von Musik im Staat.

Kafü scheute sich damals nicht, den Zustand des modernen, endlich
"zivilisierten" Japan - denn mit dem Sieg im Russisch-Japanischen Krieg
1905 glaubte die offizielle Seite, den Anschluss an die westliche Welt
erreicht zu haben - mit einer "dunklen Nacht"2 oder einem "Boot ohne
Ruder"3 zu vergleichen. Zweifellos waren Polemik und Sarkasmus Kafüs
charakteristische Instrumente seiner Kritik an der Modernisierung Japans.

Hier stellen sich zwei Fragen, die ich im folgenden zu beantworten

1 Kafü hielt sich vom lO.Oktober 1903 bis zum 18Juli 1907 in Amerika und vom 27Juli
1907 bis zum 28.Mai 1908 in Frankreich auf.

2 Reishö ("Hohnlachen", 1909/1910), Kafü zenshü 4: 424. Reishö konnte durch die
Vermittlung von Natsume Soseki vom 13.12.1909 bis zum 28.2.1910 als

Fortsetzungsroman in der Zeitung Asahi shinbun erschienen.
3 Reishö ("Hohnlachen", 1909/1910), Kafü zenshü 4: 388. x



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 103

versuche. Erstens: Welche Gründe veranlassten Kafü zu dieser scharfen
Kritik? Und zweitens: Hatte Kafü auch konstruktive Gedanken zur Lösung
der Krisensituation, in die sich Japan aus seiner Sicht durch die übereilte
und teilweise sehr undurchdachte Modernisierung hineinmanövriert hatte?

2. Ursachen und Hintergründe der Kritik Nagai Kafüs
Der Auslandsaufenthalt

Kafü gehört also zu den Schriftsteilem der Meiji-Zeit, die entscheidende

Impulse für ihr Schaffen durch einen längeren Auslandsaufenthalt erhielten.
Die Begegnung mit dem Fremden löste ein Nachdenken über die eigene
kulturelle Identität, über gültige kulturelle und gesellschaftliche Wertmassstäbe

allgemein und damit die kulturelle Standortbestimmung Japans aus;
ein Nachdenken, das sich nachhaltig auf das Werk dieser Autoren und auf
ihre Haltung zu Japan auswirkte. In Kafüs Fall bedeutet das, dass er bei
seiner Rückkehr seine Heimat mit den Augen eines Fremden betrachtete,
der intensiv die europäische Kultur wahrgenommen hatte4.

Anders als bei seinen berühmten Zeitgenossen Mori Ogai5 oder Natsume
Soseki6, deren Auslandsaufenthalt ein ryügaku war, d.h. ein von der
Regierung finanzierter Aufenthalt zum Erwerb und zur späteren Weitergabe
wissenschaftlicher Fachinformationen, erfolgte Kafüs Reise in den Westen
ausserhalb dieses institutionellen Rahmens. Sein Vater schickte ihn zunächst
nach Amerika in der Hoffnung, Kafü werde mit der Schriftstellerei und
dem Dilettieren in den Künsten der Edo-Zeit endlich aufhören und sich
einer in seinen Augen "anständigen" Tätigkeit widmen. Diese Hoffnung des

Vaters wurde insoweit erfüllt, als dass sich Kafü tagsüber tatsächlich erst
Studien-, dann Angestelltentätigkeiten widmete. Die Abende hingegen
verbrachte er ganz nach seinen eigenen Vorstellungen: New York, wo er sich

längere Zeit aufhielt, wie auch Paris waren Metropolen und Kulturzentren,

4 Yoshida Seiichi verwendet den Begriff "étranger", um zum einen Kafüs Entwurzelung
nach der Rückkehr und seinen Verlust der Heimat zu bezeichnen. Zum anderen aber
deutet dies darauf hin, dass Kafü als "étranger" ein differenziertes Verständnis für die

japanische Tradition und die Folgen der Europäisierung Japans entwickelte. (Vgl. Yoshida
Seüchi 1992 (19471): 65).

5 Mori Ögai hielt sich von 1884-88 im Auftrag der japanischen Armee in Deutschland auf.

Dort studierte er an verschiedenen Orten - u.a. Berlin und München - Medizin und

Hygiene, (vgl. Hayashi Masako 1993). Vgl. Ögais Reisetagebuch Doitsu nikki
("Deutschland-Tagebuch 1884-1888". Hg. und Übers. Heike Schöche. Tübingen, 1992.).

6 Natsume Soseki verbrachte die Jahre 1900-1903 (er reiste im September 1900 ab und
kehrte im Januar 1903 zurück), also noch vor dem Russisch-Jap. Krieg, in London, um
dort, finanziert von der japanischen Regierung, englische Literatur zu studieren.



104 EVELYN SCHULZ

die Kafü die Teilnahme an einem Kulmrieben ganz nach seinem Geschmack
ermöglichten.7 Glaubt man seinen eigenen Äusserungen8, so scheinen
gerade die letzten beiden in Paris9 verbrachten Monate seines beinahe fünfjährigen

Auslandsaufenthalts sein Bild der europäisch-westlichen Zivilisation
entscheidend beeinflusst zu haben. Nicht Amerika, sondern Paris war all
die Jahre über sein persönliches Ziel: er lernte Französisch, um Maupassants,
Zolas und anderer Werk im Original lesen zu können,10 und er wollte
Paris11 erleben, wo seine literarischen Vorbilder zu Hause waren.

Während Kafüs Amerika-Erlebnis mit Begriffen wie "Freiheit des
Individuums" oder "moderne Industriegesellschaft" umschrieben werden kann,
lassen sich die nachhaltigsten Eindrücke seines Frankreicherlebnisses mit
Begriffen wie "europäische Tradition" oder "Verschmelzung von Kunst
und Alltagsleben" umreissen.12

3. Die Rückkehr

Vor diesem Hintergrund war Kafüs Kollision mit der japanischen
Gegenwart nach seiner Rückkehr im August 1908 unvermeidlich, und er

7 Er machte dort Bekanntschaft mit der romantizistischen Literatur der USA (vgl. Takeda
Katsuhiko 1987), lernte Französisch, beschäftigte sich intensiv mit der Literatur
Frankreichs, insbesondere der der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und des Fin de
siècle, und nutzte jede Gelegenheit zu Konzert-, Theater- und Opernbesuchen.

8 Neben seinem Reisetagebuch Saiyü nisshishö ("Auszüge aus dem Tagebuch einer Reise
in den Westen", Kafü zenshü 19: 1-65) stellen das Amerika monogatari ("Geschichten
aus Amerika") und das Furansu monogatari ("Geschichten aus Frankreich"), beide
Kafü zenshü 3, wichtige Texte für das Verständnis seines Auslandsaufenthalts dar.

9 Der zweimonatige Aufenthalt in Paris war ein Zugeständnis seines Vaters. Kafü war
während seines Auslandsaufenthalts stets von seinem Vater finanziell abhängig. Er
wurde gewissermassen von seinem Vater nach Amerika geschickt, um dort auf die
Verwirklichung seines Wunsches zu warten, nämlich die Reise nach Frankreich. (Vgl.
Saiyü nisshishö ("Auszüge aus dem Tagebuch einer Reise in den Westen"), Kafü
zenshü 19: 15 (Tagebucheintrag vom 29.8.1905)).

Vgl. Möpasan no sekizö wo haisu ("In Verehrung der Statue von Maupassant"), Kafü
zenshü 18: 269-276). Dieser Text war 1909 in Furansu monogatari enthalten, das
jedoch von der Zensur verboten wurde. So kam es, dass Möpasan no sekizö wo haisu
erstmals 1948 in der Kafü-Gesamtausgabe des Verlags Chüö köronsha veröffentlicht
wurde.
Paris gut als die "Hauptstadt des neunzehnten Jahrhunderts"(vgl.das gleichnamige Essay
von Walter Benjamin 1982:45-59). Diese Stadt war gegen Ende der Meiji-Zeit das Ziel
zahlreicher Intellektuellen und Künstler, wie z.B. Ueda Bin (1874-1916), Takamura
Kötarö (1883-1956), beide 1908, und einige Jahre später Shimazaki Töson (1872-1943).

12 Nakamura Mitsuo 1978: 307; vgl. auch Sakagami Hiroichi 1978:76.



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 105

steuerte auch bewusst auf diese zu. Kafü kehrte drei Jahre nach dem Ende
des Russisch-Japanischen Kriegs zurück, also zu einer Zeit, als sich Japan
in einer schwierigen Situation befand: die Widersprüche und Schwächen,
die die übereilte Modernisierung Japans mit sich brachte, traten immer
deutlicher zu Tage, gesellschaftliche Unruhe war die Folge. Hasegawa
Tenkei bezeichnete nicht ohne Grund die Jahre nach dem Russisch-Japanischen
Krieg als genmetsu no jidai, "eine Zeit harter Enttäuschung" - für die
Intellektuellen:13 der Nationalismus wurde geschürt und die Redefreiheit
unterdrückt. Im Oktober 1909 schreibt Kafü, dass die Meiji-Zeit

weder eine Verbesserung darstellt, noch einen Fortschritt, noch einen Aufbau: Die

Meiji-Zeit ist eine Zeit der Zerstörung. Die alte Schönheit ist nur zerstört und durch
eine über Nacht geschaffene, grobschlächtige Unordnung ersetzt worden.14

Diese Aussage scheint den Kern seiner Kritik zu bilden. Hier stellt sich
erneut die Frage nach Kafüs eigenen konstruktiven Bemühungen. Schliesslich
zeigte er in den folgenden Jahren eine erstaunliche Aktivität und Vielseitigkeit:
er profilierte sich als Schriftsteller. 1909 veröffentlichte er zahlreiche
Erzählungen und Essays, in denen er sich kritisch, sehr oft polemisch, mit
der japanischen Gegenwart auseinandersetzt. Zum einen vermittelt er darin
sachliche Informationen zur Kultur des Abendlandes, insbesondere zur
französischen Literatur und zur europäischen Kunstmusik des späten 19.

Jahrhunderts, zum anderen kritisiert er auf das heftigste die Modernisierung
Japans und ihren Mangel an Bemühung um geschichtlich-kulturelle Kontinuität.

Denn aus seiner Sicht hat
die Meiji-Zeit in der Politik, der Erziehung, der Kunst und auf allen anderen

Gebieten dem Volk einfach nur die äussere Form der europäischen Zivilisation
nahegebracht und dies aussergewöhnlich schlecht.15

Die Texte, in denen er diese Gedanken niederlegte, zeugen von Wut und
Entrüstung, aber auch von Trauer, Verzweiflung und der kulturellen Unsicherheit

des Heimgekehrten. Kein Wunder, dass die Zensurbehörde Passagen
obszönen Inhalts zum Anlass nahm, um den Verkauf der betreffenden
Werke zu unterbinden, wie zum Beispiel den des Furansu monogatari
("Geschichten aus Frankreich") und der Erzählungssammlung Kanraku
("Genuss").16 Sein umfangreiches Werk Amerika monogatari ("Geschichten

13 Zitiert nach Jay Rubin 1984: 65.
14 Shinkichösha nikki ("Tagebuch eines gerade nach Japan Heimgekehrten"), Kafü zenshü

4: 223.
15 Ebd.: 208.
16 Es gibt verschiedene Gründe, die das Verkaufsverbot dieser Werke erklären. Zum einen

sind es wohl leicht erotische Passagen, die der Zensurbehörde ein Dom im Auge waren,
zum andern aber enthält das Lesedrama Ikyö no koi ("Liebe in einem fremden Land",



106 EVELYN SCHULZ

aus Amerika") hingegen, das er im August 1908, also wenige Wochen nach
seiner Rückkehr, veröffentlichte17, wurde nicht von der Zensur belangt,
und konnte daher zu einem Bestseller werden. Es besteht kein Zweifel -
Kafü avancierte in diesen ersten zwei Jahren nach seiner Rückkehr zu
einem Starschriftsteller, er machte Karriere. Daran konnte auch die oppressive

Kulturpolitik der Regierung nichts ändern.
Kafü war in diesen Tagen nicht die einzige Stimme, die eine kritische

Bestandsaufnahme des kulturellen Zustands der Nation wagte. Zahlreiche
Intellektuelle18 verfassten Texte, denen meist gemeinsam ist, dass die
wichtigste Bezugsgrösse ihrer Kritik am modernen Japan der Grad der
Verwirklichung des westlich-europäischen Konzepts des Individualismus
ist. Sie stimmten darin überein, dass in Japan nur die technisch-industrielle
Modernisierung vehement vorangetrieben, die ästhetisch-kulturelle Reform
dafür aber sträflich vernachlässigt wurde. Aus Kafüs und der Sicht anderer

war die Modernisierung Japans also nichts weiter als eine unzulängliche
Kopie äusserlich sichtbarer Erscheinungen der westlich-abendländischen
Zivilisation19; die Kultur und Persönlichkeit prägenden, von wirklichem
Fortschritt zeugenden Qualitäten hingegen wurden ausser Acht gelassen.

4. Kafüs Ideen zu einer kulturellen Modernisierung Japans

Was charakterisiert Kafü nun besonders innerhalb dieser Strömung
kritischer Äusserungen zur japanischen Gegenwart?

Einen zentralen Text zur Klärung dieser Frage stellt der im Oktober
1909 erschienene, in Tagebuchform verfasste Text Shinkichösha nikki
("Tagebuch eines gerade nach Japan Heimgekehrten")20 dar. In diesem

Kafü zenshü 12: 3-53), das ursprünglich in der Erstausgabe des Furansu monogatari
enthalten war, eine Ansprache, die der auftretende japanische Student vor Amerikanern
hält und in der dieser ausgesprochen heftige Kritik an den japanischen Verhältnissen
äussert (Vgl. Rubin 1984: 117 ff. und Yoshida-Krafft 1993).

17 Kafü veröffentlichte die einzelnen Kapitel bereits von Amerika aus in jap. Zeitschriften.
18 Um die bekannteren Beispiele zu erwähnen: Soseki veröffentlichte 1908 Sanshirö

("Sanshirö") und 1911 Gendai Nihon no kaika ("Die gegenwärtige Zivilisation Japans");
Mori Ögai veröffentlichte 1910 die Erzählung Fushinchü ("Im Umbau").

19 Vgl. Katö Shüichi 1965:425 ff.
20 Dieser Text wurde erstmals im Oktober 1909 als Kichösha no nikki ("Tagebuch eines

nach Japan Heimgekehrten") in der Zeitschrift Chüö köron veröffentlicht, in späteren
Ausgaben wurde der Titel in Shinkichösha nikki ("Tagebuch eines gerade nach Japan
Heimgekehrten") abgewandelt. In der neuesten Kafü-Gesamtausgabe des Verlages
Iwanami Shöten (Kafü zenshü. Tokyo 1992-95) wird dieser Text wieder unter dem
Titel der Erstausgabe geführt (Kafü zenshü 6: 151-209). Als Vorlage dient hier die



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 107

assoziationsreichen, sehr dichten Text kommt Kafüs psychische Verfassung
nach der Rückkehr besonders deutlich zum Ausdruck: seine Hoffnung auf
eine konstruktive kulturelle Tätigkeit, die Beschäftigung mit mehreren
Konzepten für eine solche Tätigkeit, wie er sie sich vorstellte, seine Enttäuschung

angesichts des aus seiner Sicht desolaten kulturellen Zustandes Japans
und der geistigen Verflachung der Gesellschaft, und natürlich die erhebliche
Behinderung durch die Zensur. In diesem Text sind jedoch auch Kafüs
Überlegungen zu einer möglichen ästhetisch-kulturellen Modernisierung
Japans enthalten. Kafü stand vor der Frage, welche Form von Kunst von
der gegenwärtigen Gesellschaft Japans geschaffen und verstanden werden
könnte, die derart unkritisch den Zustand der Gegenwartskultur akzeptierte.

Ausgangspunkt von Kafüs Betrachtungen ist seine Vorstellung von einer
Zivilisation, die ihre kreativen Impulse aufgrund ihrer originalité erhält.
Damit meint er die charakteristischen Eigenheiten einer Kultur, die, da sie

nur ihr zu eigen sind, ihr definite, sie von anderen Kulmren unterscheidende

Züge geben.21

Folgt man dem Gedankengang des "Tagebuch eines gerade nach Japan
Heimgekehrten" und zieht Kafüs Lebensweg in die Betrachtungen mit ein,
kommt man zu dem Ergebnis, dass er die Miteinbeziehung des kreativen
Potentials der bürgerlichen Vergnügungskultur der Edo-Zeit für grundlegend

in einem Prozess der ästhetisch-kulturellen Modernisierung hielt.
Auch wenn in "Tagebuch eines gerade nach Japan Heimgekehrten" die
Figur des Ich-Erzählers letztlich daran zweifelt, ob es jemals eine originalité
Japans gegeben hat,22 steht dennoch ausser Frage, dass er sich Gedanken
macht, wie man ihr zur Wirkung verhelfen könnte.23

Kafu-Gesamtausgabe Kafü zenshü (28 Bde zuzüglich 1 Indexband) des Verlags Iwanami
shöten von 1971-74 (1962-651).
Dieser Begriff wird meines Wissens in Kafüs Werk nur im Tagebucheintrag vom
5.Februar in Shinkichösha nikki erwähnt (Kafü zenshü 4: 247). Dieser wurde in der
Iwanami-Ausgabe von 1962-65 unter dem Titel Shinkichösha nikki - shüi ("Tagebuch
eines gerade nach Japan Heimgekehrten - Nachlese") an das Ende des Textes angefügt;
in der Gesamtausgabe des Verlages Iwanami shöten von 1992-95 befindet sich dieser
wieder wie bei der Erstausgabe 1909 an der chronologisch richtigen Stelle. In einem
französischen Wörterbuch von 1877 findet sich Maupassants Definition dieses Begriffes,
der Kafüs Verständnis recht nahe kommt: Originalité meint "Le talent provient de

l'originalité, qui est une manière spéciale de penser, de voir, de comprendre et de

juger." (Dictionnaire de la langue Française 1877, 3: 860 f.).
S. Kafü zenshü 4: 247.

In den folgenden Jahren entdeckte er die originalité in der raffiniert-verspielten
Unterhaltungskultur der späten Edo-Zeit und erforschte daher diese eingehender. Ein
deutliches Zeugnis dieses Interesses stellt das Edo geijutsuron ("Abhandlungen über die



108 EVELYN SCHULZ

5. Kafüs Ideen zur Funktion der Musik im Konzept einer kulturellen
Modernisierung Japans

Kafü kommt in seinen Überlegungen zu dem Ergebnis, dass nur eine
kulturelle Modernisierung Japans, die traditionelle ästhetische Werte bewahren

und gleichzeitig Verständnis für diejenigen des Westens entwickeln
würde, zu einem wirklichen Fortschritt führen könnte. Bereits vor seinem
Auslandsaufenthalt galt Kafüs Interesse überwiegend der Literatur und
dem Theater; während der Jahre in Amerika und Frankreich entdeckte er
jedoch noch einen weiteren Kunstbereich, mit dem er sich auch in den
ersten Jahren nach seiner Rückkehr noch intensiv befasste, nämlich die
europäische Kunstmusik, insbesondere die Oper.24 In Kafüs Texten, die er
während seines Auslandsaufenthaltes und weiter bis 191425 verfasste, lassen
sich zahlreiche Passagen finden, in denen es um Musik geht.

Anders als in seiner Kindheit, in der er die europäische Kunstmusik
einfach nur schrecklich laut fand,26 entwickelte er während seines
Auslandsaufenthaltes neue Seh- und Hörgewohnheiten und wurde zu einem
passionierten Opernbesucher.27

Auch in diesem Zusammenhang ist das "Tagebuch eines gerade nach
Japan Heimgekehrten" von besonderer Bedeutung: diesem Text ist deutlich
zu entnehmen, dass für eine bestimmte Zeit Kafüs überwiegendes Interesse

Kunst Edos", Kafü zenshü 14: 1-226) dar.

Davon zeugen die zahlreichen musikkritischen Essays, die er nach seiner Rückkehr
veröffentlichte (diese befinden sich in der neuesten Kafü-Gesamtausgabe Kafü-zenshü
in 30 Bänden des Verlages Iwanami shöten (der erste Band erschien 1992, der letzte
Band wird voraussichtlich 1994 erscheinen) in chronologischer Reihenfolge in Kafü
zenshü 6: 309 ff.). - Kafü war nicht nur Zuschauer bzw. Zuhörer: er selbst lernte
Notenlesen und Klavierspielen während seines Auslandsaufenthaltes.

Es wurde das Jahr 1914 als Zäsur gewählt, da Kafü in diesem Jahr in dem Essay
Bunshi no seikatsu ("Das Leben eines Literaten", Kafü zenshü 27: 80-87) wie folgt
schrieb: "Meine Liebhaberei ist die original japanische Musik. Als ich im Westen war,
habe ich Klavierunterricht genommen, jetzt aber nicht mehr. Mit dem Leben in Japan
harmoniert eben die japanische Musik." (ebd.: 84). Auf diese Stelle weist auch Gunji
Masakatsu 1976: 109 hin. Auch Nakamura Kösuke (1987: 338 f.) ist der Ansicht, dass

sich mit diesem Essay ein Wendepunkt in Kafüs bisherigem Leben als Künstler abzeichnet.

Vgl. Ongaku zatsudan ("Plauderei über die Musik") in Kafü zenshü 26: 230-233.

Kafü verbrachte die Zeit von Oktober 1906 bis zu seiner Abreise nach Frankreich im
Juli 1907 in New York. Mit Beginn der Opernsaison im November 1906 ging er fast
täglich ins Metropolitan Theatre, und auch in Paris verbrachte er viele Abende in der
Oper. Siehe Saiyü nisshishö ("Auszüge aus dem Tagebuch einer Reise in den Westen"),
Kafü zenshü 19: 1-65).



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 109

dem Werk Richard Wagners galt. Kafü reiste gerade zu dem Zeitpunkt
nach Amerika, als man überall - im Westen wie im Osten - vom "Wagner-
Fieber" sprach.28

Die Begegnung mit der europäischen Kunstmusik und unausweichlich
auch mit deren nationalen Eigenheiten löste bei Kafü ein Nachdenken über
die eigenen musikalischen Traditionen aus; und auch ein Nachdenken über
die originalité der japanischen Kultur. In dem Essay Ongaku zatsudan
("Plauderei über die Musik")29 von 1909, aber auch in einer längeren
Passage in Reishö ("Hohnlachen")30 von 1909/10 vergleicht er diese
miteinander. Hierbei geht es ihm weniger um eine Analyse aufgrund
musikwissenschaftlicher Methoden. Kafü ist vielmehr daran gelegen, die unterschiedliche

Wirkung von Musik auf die Gefühlswelt der Zuhörer und auf sich
selbst zu beobachten. Er sieht einen wesentlichen Unterschied zwischen
westlicher und östlicher Musik darin, dass erstere intensive Gefühle der
Leidenschaft und Erregung auslöse, während letztere den Menschen in die
Passivität abgleiten, oder - positiver ausgedrückt - in eine kontemplative
Stimmung versinken lasse.31

Ganz wie E.T.A. Hoffmann, der die Musik "die romantischste aller
Künste"32 nannte, entdeckte Kafü in der Musik, insbesondere in der Oper,
ein Medium, das direkt die Gefühle des Zuhörers anspricht und Gefühle
von einem Intensitätsgrad weckt, wie es in der damaligen Gesellschaft die
bildenden Künste oder die Literatur seiner Einschätzung nach nicht mehr
vermochten. Folgt man dem Gedankengang des "Tagebuch eines gerade
nach Japan Heimgekehrten", so ist durchaus die Interpretation zulässig,
dass Kafü in der Oper nicht nur ein Medium entdeckte, mittels dessen auf
der Bühne und im Publikum eine neue utopische Gemeinschaft zu schaffen
wäre, die für den Moment der Aufführung als Gegenstück zur realen,
konfliktgeladenen Gesellschaft fungiere, sondern auch ein Medium, in dem

gegenwärtig im Volk Vorhandenes unmittelbar ausgedrückt und wiedererkannt

werden könnte. Möglicherweise könnte sogar die europäische Kunstmusik

zu einem Katalysator für die kulturelle Modernisierung Japans werden.
Kafü arbeitete diese Gedanken in die Gestaltung des "Tagebuch eines

gerade nach Japan Heimgekehrten" mit ein. Die zentrale Figur des Ich-

28 Vgl. etwa Nakamura Kösuke 1987: 264. Hier wird darauf hingewiesen, dass Mori Ögai
und Ueda Bin in Japan die Ersten waren, die die ausserordentliche Bedeutung Wagners
erkannten.

29 Kafü zenshü 26: 230-233.
30 Kafü zenshü 4: 251-465.
31 Vgl. Kafü zenshü 26: 232.
32 Zitiert nach von Gersdorff 1979: 1.



110 EVELYN SCHULZ

Erzählers ist als Pianist33 tätig und schreibt an einer Oper mit dem Titel
"Sumidagawa"34; ganz wie Richard Wagner den Deutschen möchte er den
Japanern eine neue nationale Musik geben.35 Mittels dieser könnte es zumindest

in einem urbanen Rahmen, nämlich Tokyo, möglich sein, ein neues
Kulturbewusstsein zu schaffen, das die traditionellen Kulturinhalte bewahren
und an die nachfolgenden Generationen weitergeben würde. Kafü greift
damit einen Gedanken auf, der beinahe allen Kulturen gemeinsam ist:
Musik als Instrument der Erbauung, und gleichzeitg als Werkzeug zur
Erziehung des Volkes. Mit der Idee, das Nö-Stück Sumidagawa36 zu einer
Oper zu verarbeiten,37 greift er auf einen traditionellen Stoff zurück und
verbindet diesen mit dem europäischen Bühnengenre der Oper. Damit
unternimmt er den Versuch, dieses Stück japanischer Kultur in einer
zeitgenössischen Aufführungspraxis wieder wirksam zu machen, es sozusagen
in die Gegenwart, wenn nicht sogar die Zukunft hinüberzuretten.

Dass Kafü die Hauptperson dieses Textes als Musiker, nämlich als Pianisten
und Librettisten auftreten lässt, ist für die Literatur der Meiji-Zeit eine
aussergewöhnliche Kombination. In der europäischen Literatur, insbesondere
der Romantik und des Fin de siècle hingegen, stellt der Musiker die höchste

Verkörperung eines Künstlers dar.38 Richard Wagner war der Künstler
des ausgehenden 19. Jahrhunderts.39

In "Tagebuch eines gerade nach Japan Heimgekehrten" schöpft Kafü
gekonnt die Möglichkeiten aus, die die Tagebuchform bietet. Die Bezeichnung
nikki (Tagebuch)40 vermittelt dem Leser den Eindruck, alles sei wahr, und

33 Vgl. Kafü zenshü 4: 181.
34 Vgl. ebd.: 213 f.
35 Vgl. ebd.: 191 f.
36 Eine Übertragung des Textes von Jürö Motomasa (1395-1432) ins Deutsche findet sich

in Weber-Schäfer 1986 (19611): 129-138.
37 In "Tagebuch eines gerade nach Japan Heimgekehrten" lässt es der Erzähler offen, ob er

nun an der Oper oder nur den Opemlibretti schreibt (vgl. Kafü zenshü 4: 213 f.
38 Vgl. Mittenzwei 1962: 122.
39 Vgl. Hollinrake 1982: IX und Koppen 1973: 184. Koppen weist darauf hin, dass

Wagner der Lieblingskomponist der Dichter des Fin de siècle war und es zu einer
ausgesprochen universellen Rezeption Wagners kam.

40 "Unter Tagebuch-Literatur (nikki-bungaku) versteht man in Japan ein literarisches Genre,
in dem private Erlebnisse in Form von fortlaufenden Aufzeichnungen thematisiert werden.
Es kann sich hierbei sowohl um regelmässige, mit Zeitangaben versehene Notizen aus
dem Leben des Autors handeln, wie es der allgemeine Sprachgebrauch nahelegt, als
auch um eine Art autobiographischen Roman, der aus der Retrospektive geschrieben
wurde." (Hijiya-Kirschnereit 1981: 231). Vgl. auch Nihon kindai bungaku daijiten 4:



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 111

Kafü lässt unter dem Deckmantel der "Wahrheit" seinen Gedanken freien
Lauf. Ob Kafü wirklich so gut Klavierspielen konnte, um in einem Konzert
den Marche funèbre (Trauermarsch) oder eine Nocturne von Chopin spielen
zu können, sei dahingestellt.41 Fest steht, dass er tatsächlich an dem Text
für eine geplante Oper Sumidagawa schrieb und diesen drei Jahre später
unter dem Titel Aki no wakare ("Abschied im Herbst") veröffentlichte.42

Möglicherweise kam Kafü zu der Erkenntnis, dass die originalité einer
Kultur mittels einer Sprache ausgedrückt werden musste, die allen gemeinsam
ist, die alle verstehen: gegen Ende der Meiji-Zeit ein schwieriges Unterfangen.
Kafü entdeckte die europäische Kunstmusik als eine universale Sprache:
diese richtet sich nicht nur direkt an die Gefühlswelt der Zuhörerschaft,
sondern bringt auch auf ebenso direkte Weise die innere Welt des
Ausführenden, des Künstlers, zum Ausdruck und macht im Idealfall dessen

Vorstellungen und Bestrebungen wirksam. In "Tagebuch eines gerade nach
Japan Heimgekehrten" gibt der Ich-Erzähler ein Konzert vor Jugendlichen.
Der Heimgekehrte integriert sich für die Dauer des Konzerts mittels des

Klavierspiels in die Gemeinschaft der jugendlichen Zuhörer - doch diese
verstehen diese Musik - bezeichnenderweise den "Trauermarsch" von Chopin
- nicht.43 Er muss sich eingestehen, dass ebenso wie die japanische Musik
auch die europäische Kunstmusik nicht ohne Weiteres ein geeignetes Medium
ist, um die Gefühlswelt der Japaner zum Ausdruck zu bringen.

Neben dem Ich-Erzähler gibt es nur eine Person, die ein Verständnis
für die europäische Kunstmusik entwickelt hat. Es handelt sich um eine
junge Frau namens Haruko, die Mademoiselle Printemps44. Mit ihr wird
ein Menschentyp vorgestellt, der Träger der modernen Kultur Japans sein
könnte. Sie ist eine Ausnahmeerscheinung: sie spricht fliessend Französisch
und wohnt bei einem amerikanischen Ehepaar, um Englisch zu lernen.45

Der Erzähler lernt sie - auch das ist wieder bezeichnend - auf einem
Empfang in der italienischen Botschaft kennen, einem Ort also, wo die

Möglichkeit eines zwanglosen, europäischer Etikette entsprechenden

71. Hier wird das Shinkichösha nikki zu dem Genre der Tagebuch-Literatur gezählt.

Wie gut Kafü Klavier spielen konnte, ist leider nicht belegbar.

Vgl. Matsuda Ryöichi 1993: 210 und Isoda 1989: 98. Aki no wakare befindet sich in
Kafü zenshü 12:65-86 (diese Oper wurde 1922 uraufgefüht); Matsuda Ryöichi vertritt
die These, dass Kafü ein opera sakka hatte werden wollen. Dieser Begriff lässt es

jedoch offen, ob Kafü sich dabei nur auf das Verfassen der Textvorlage konzentrierte
oder auch an die musikalische Verarbeitung dachte. (Vgl. Matsuda Ryöichi 1993:78).

Vgl. Kafü zenshü 4: 181 und 186.

Vgl. Kafü zenshü 4: 219.

Vgl. ebd.: 218.

42

43

45



112 EVELYN SCHULZ

kosmopolitischen Umgangs gegeben ist. Bei einem Konzert, das auf dem
Empfang gegeben wird, hören sie gemeinsam die "Humoreske" von
Schumann.46 Daraufhin beschliessen sie, sich von nun an mit in Französisch
geschriebenen Briefen auszutauschen. Die Begegnung mit Haruko macht
dem Erzähler wieder Mut, auf die Verwirklichung seiner Idee einer
nationalen Musik hinzuarbeiten.47 Letztlich bleibt jedoch die Frage nach
der Synthese westlicher und japanischer Musik im "Tagebuch eines gerade
nach Japan Heimgekehrten" unbeantwortet.

Dieser Text ist 1909 erschienen. Kafüs Begeisterung für die europäische
Kunstmusik liess jedoch bereits wenige Jahre nach der Rückkehr nach.48

Weshalb? Ein Grund dafür ist sicherlich darin zu sehen, dass er in dem
musikalischen Niveau der Meiji-Zeit einen Gradmesser für das Zivilisationsniveau

Japans sah. In der Meiji-Zeit wurde zwar ausgiebig mit Musik
experimentiert und dilettiert, das Niveau der Ergebnisse reichte Kafüs Meinung
nach jedoch bei weitem nicht an das des westlichen Vorbildes heran.49

Kafüs Zweifel, ob solche Musik und die Oper im besonderen in Japan je
würden Fuss fassen können, liegen auch darin begründet, dass der Import
europäischer Musik von vornherein in die Machtstruktur integriert war:
diese Musik wurde zuerst für Militärmusik verwendet, und auch im
schulischen Bereich wurde die Musikerziehung vom Staat angeordnet und
gelenkt.50 Selbst die Forderung nach einer nationalen Musik ging von
staatlicher Seite aus: Unter der Leitung von Izawa Shüji und der Mitarbeit
des Amerikaners Mason51 wurde ab 1878 das Ziel verfolgt, die synthetische
Tradition einer "neuen nationalen Musik der Zukunft" zu schaffen, die eine

Mischung von westlicher und östlicher Musik sein sollte.52

Doch diese konnte niemals mit Kafüs ästhetischen Vorstellungen
korrespondieren, und er selbst war eben nur ein musikinteressierter Intellektueller,
der vorübergehend Hoffnung auf dieses relativ unerschlossene Gebiet setzte,

46

49

52

Vgl. ebd.: 217.

Vgl. ebd.: 220.

Vgl. Anmerkung 25.

Vgl. Reishö ("Hohnlachen", 1909/10), Kafü zenshü 4: 271 ff. Kafü bemängelt an der
Kultur der Meiji-Zeit, dass sie bisher noch keine eigene Musik hervorgebracht hat (vgl.
Nakamura Kösuke 1987: 323).

Vgl. Malm 1971: 259 ff.
Der Amerikaner Luther Whiting Mason (1818-1896) arbeitete von 1880 bis 1882 in
Japan als Ratgeber im Ministerium für Erziehung. Mason war massgeblich an der
Einführung der westlichen Musik beteüigt. Gemeinsam mit seinem früheren Schüler
Izawa Shüji entwickelte er ein Konzept einer Musikerziehung für das neue Schulsystem.

Vgl. Komiya Toyotaka 1956: 53 f. und 461 ff.



KAFUS KONZEPT EINER KULTURELLEN MODERNISIERUNG 113

dessen Kompetenz und schliessliches Hauptinteresse aber doch auf rein
literarischem Gebiet lag.

Bibliographie

Benjamin, Walter. Gesammelte Schriften. U. Mitw. v. Th. W. Adorno und G. Scholem.
Hg. R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Gersdorff, Dagmar von. Thomas Mann und E.T.A. Hoffmann. Die Funktion des Künstlers
und der Kunst in den Romanen "Doktor Faustus" und "Lebens-Ansichten des
Katers Murr". Frankfurt a. M. [u.a.]: Peter Lang, 1979.

Gunji Masakatsu. "Kafü to Edo onkyoku." Gendai shi techö (tokushü: Nagai Kafü) 4

(1976): 106-114.

Hayashi Masako. Ikyö ni okeru Mori Ogai, sono jikozö kakutoku e. Tokyo: Kindai
bungeisha, 1993.

Hollinrake, Roger. Nietzsche, Wagner, and the philosophy ofpessimism. London [u.a.]:
Allen and Unwin, 1982: DC.

Isoda Köichi. Nagai Kafü. Tokyo: Kôdansha (=Ködansha bungei bunkö),1989.
Kafü zenshü, 29 Bde. Tokyo: Iwanami shöten, 1971-74 (1962-651).
Katö Shüichi. "Japanese writers and modernization." Changing Japanese attitudes toward

modernization. Hg. Marius B. Jansen. Princeton University Press, 1965: 425-445.
Komiya Toyotaka (Hg.). Japanese music and drama in the Meiji era. Übers, und bearb.

Edward G. Seidensticker/Donald Keene. Tokyo: Öbunsha, 1956.

Koppen, Erwin. Dekadenter Wagnerismus: Studien zur europäischen Literatur des Fin de

Siècle. Berlin [u.a.]: De Gruyter, 1973.

Malm, William P. "The modern music of Meiji Japan." Tradition and modernization in

Japanese culture. Hg. Donald Shively. Princeton: Princeton University Press, 1971.

Matsuda Ryöichi. Nagai Kafü: Opera no yume. Tokyo: Ongaku no tomo sha, 1993.

Mittenzwei, Johannes. Das Musikalische in der Literatur: Ein Überblick von Gottfried von

_
Strassburg bis Brecht. Haue: Verlag Sprache und Literatur, 1962.

Mori Ögai. Deutschland-Tagebuch 1884-1888. Hg. und übers. Heike Schîche. Tübingen:
Konkursbuchverlag, 1992.

Nakamura Kösuke. Seiyö no oto, Nihon no mimi: kindai Nihon bungaku to seiyö ongaku.
Tokyo: Shunjüsha, 1987.

Nakamura Mitsuo. Kindai no bungaku to bungakusha. Tokyo: Asahi shinbunsha, 1978.

Nihon kindai bungakukan (Hg.). Nihon kindai bungaku daijiten. 6 Bde. Kôdansha, 1977.

Rubin, Jay. Injurious to public morals: Writers and the Meiji-state. Seattle [u.a.]: University
of Washington Press, 1984.

Sakagami Hiroichi. Nagai Kafü noto. Tokyo: Öfüsha, 1978.
Takeda Katsuhiko. "Gyakkö no ronri: Kafü no Amerika bungaku kanshö". Nagai Kafü.

Hg. Nihon bungaku kenkyü shiryökan kankökai. Tokyo: Yüseidö(=MAon bungaku
kenkyü shiryösösho) 1987 (19711): 150-157.

Weber-Schäfer, Peter. Vierundzwanzig Nö-Spiele. Frankfurt a.M.: Insel, 1986 (19611).
Yoshida Seiichi. Nagai Kafü. Tokyo: Nihon tosho sentä, 1992 (19471).
Yoshida-Krafft, Barbara. "Maskenspiele: Kritik in Japan". Neue Zürcher Zeitung, 29./30.5.

1993 (122): 68.


	Nagai Kafūs Konzept einer kulturellen Modernisierung Japans und seine Idee einer nationalen Musik

