
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Ist das Kygen noch zum Lachen? : Probleme des komischen im
Waranbegusa des kura Toraaki

Autor: Scholz-Cionca, Stanca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN?- PROBLEME DES
KOMISCHEN IM WARANBEGUSA DES OKURA TORAAKI

Stanca Scholz-Cionca, München

Sie hat das Lachen als Mutter
(Tractatus Coislinianus über die Komödie)

Relativ spät in seiner Geschichte1 erhält das Kyögen sein erstes theoretisches

Traktat: Mitte des 17. Jahrhunderts verfasst der Meister der Ökura-
Schule Yaemon Toraaki (1597-1662) das Waranbegusa, ein Alterswerk, an

dem er über ein Jahrzehnt (1651-1660), bis kurz vor seinem Tod feilt.
Es bleibt bis heute das längste und, wenn man seinen Wert als geschichtliche
Quelle berücksichtigt, auch wichtigste Werk zum Kyögen überhaupt.2

Der Autor ist beileibe kein einfacher Possenreisser wie seine ferneren
Vorfahren, die als Bettelkünstler (kawara kojiki), oder Possenmönche (okashi
höshi) schon zur Nambokuchö-Zeit mit ihren derben Spässen das Programm
der sarugaku nö auflockerten. Ökura Toraaki versteht sich hingegen als

Repräsentant einer institutionalisierten Bühnenkunst, seine Truppe ist der
Komparu-ryü des Nö affiliiert, sein Repertoire festgelegt3, das Publikum
auf Kreise des Militäradels begrenzt. Er hat ein gesichertes Einkommen4,
quasi den Status eines Samurai, zwei Residenzen (in Edo und Nara) und ist
in etlichen Künsten bewandert: neben Kampfarten mit langem und kurzem
Schwert, Hellebarde, langem und kurzem Bogen, Pferdereiten und anderen
Militärkünsten hat er altphilologische Studien betrieben (Genji monogatari,

i Im Verhältnis zum Nö (dessen erste theoretische Texte Anfang des 15. Jahrhunderts
verfaßt wurden) und seiner Instrumentalmusik: Trommel- bzw. Flötenspiel (Muromachi-
Zeit).
Das Werk hieß erst Mukashigatari bzw. Mukashigatari-shö, wurde dann schließlich
zum Waranbegusa ("Allerlei für Knaben"), mehrmals umgeschrieben und annotiert. Im
folgenden zitiert nach der Ausgabe von Ikeda Hiroshi, Sugimori Miyoko und Nakamura
Itaru eds., Waranbegusa, in Kokugo kokubungaku kenkyüshi taisei Bd. 8, 1971/1977
(hiernach WG), die alle Textvarianten berücksichtigt. Die Seitenzahlen, daselbst unter
den Kopfanmerkungen notiert, beziehen sich auf die Facsimüe-Ausgabe von Sasano

Ken, in Kohon nö-kyögenshü, 1972.

Er selbst hat die erste umfassende Textsammlung von Kyögen (das sogenannte
Toraakibori) 1642 kompüiert. Vgl. Ikeda Hiroshi und Kitahara Yasuo eds., Ökura

Toraakibon Kyögenshü no kenkyü, 3 Bde, 1972, 1973, 1983.

Das Dekret von Toyotomi Hideyoshi 1597, das die Einkünfte der "vier Yamato-sarugaku-
Schulen" in Reisabgaben von seiten der Daimyö regelt, wird von den Tokugawa Shögunen
jeweils (mit Änderungen) erneuert und bleibt bis Ende der Edo-Zeit gültig.



64 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Tsurezuregusa, Ise monogatari) und ist in etliche Religionen eingeweiht
(Shintö, Tendai, Shingon, Zen, Lotussutra).5 Er kann auf eine beachtliche
Karriere - unter den doböshu, Intimi der Mächtigen - zurückblicken: Den
Nö- und Kyögen-Fanatiker Toyotomi Hideyoshi kennt er zwar nur aus den

Erzählungen des Vaters, doch vor Ieyasu (Gongen-sama) darf er schon als

Teenager in dessen Residenz in Suruga auftreten, und zu dessen Nachkommen
Hidetada (Daitokuin), Iemitsu und Ietsuna unterhält er enge Beziehungen.
Er hat sich mit Ausdauer den Respekt seiner Zeitgenossen erkämpft - auch

wenn er beim Publikum niemals die Beliebtheit eines Sagi Niemon (des
eine Generation älteren Rivalen) erreicht und sogar in der Gunst seines
Vaters hinter dem um 27 Jahre jüngeren Halbbruder bleibt.6 Seinem Geist
fehlt die Heiterkeit: das Waranbegusa weist ihn als ernst-pedantisch, eher
griesgrämig, zu Neid und Misanthropie neigend aus.

Wer nun in diesem ersten theoretischen Werk zum Lustspiel Kyögen
eine Apologie des Lachens, oder gar Ausführungen zu Strategien und
Methoden des Komischen erwartet, wird enttäuscht. Der Autor lässt sich
aus zu Geschichte, Dramaturgie und Bühnenpraxis, zur Ausbildung und
der gesellschaftlichen Stellung der Spieler, zu Schulen und dem Umfeld
der Gattung, er notiert Anekdoten und Pensées, Anleitungen für Praktizierende

- und nicht zuletzt Lebensweisheiten. Doch gerade der Problembereich
des Komischen erscheint als "blinder Fleck" im Werk: es wird konsequent
marginalisiert. Schon das Vorwort des konfuzianischen Gelehrten Asama
Söshin lässt die komikfeindliche Haltung wittern: "Diejenigen, die bloss
Lachen hervorbringen und in den Augen der Zuschauer protzen, sind das

Verderben dieser Kunst."7
Anstatt mit dem Thema umzugehen, umgeht es Toraaki zunächst, denn

in seiner ersten Ausführung zur Natur des Kyögen (Kapitel 19) kommt
weder Komik noch Lachen vor:

"Das Kyögen ist weder vom Himmel gefallen, noch der Erde entsprungen. Sondern

aus alten Märlein (mukashimonogatari), aus Liedchen (uta isshu) ist es gemacht,
oder nachgedichtet nach alten Begebenheiten (koji) und allerhand solcherlei
[Stoffen]."8

Die Absenz fällt kaum auf, solange man nicht die Definition Zeamis
danebenstellt, in der das Komische als wesentliches Moment auftritt:

5 Cf. WG:874f.
6 Der jüngere Bruder Kiyotora wurde vom Vater als rechtmäßiger Erbe eingesetzt und

behielt auch die Masken der Familie: über die Spaltung der Schule und den Halbbruder
bewahrt das Waranbegusa ein hartnäckiges Schweigen.

7 Wörtlich: "der Wurmfraß dieser Kunst". Cf. WG: 236.
8 WG Kap. 19: 460.



IST DAS KYÖGEN NOCH ZUM LACHEN? 65

"Was den Kyögen-Spieler betrifft, so nimmt er als Grundlage (motogi) Kniffe des

Komischen (okashi no tedate) oder pointierte Sprüche (zashikishiku=zashiki shüku)
oder wählt aus den alten Märlein solche aus, die amüsant sind (ikkyü aru koto) -

und macht diese zu seiner Sache."9

Und wenn Toraaki gegen Ende des Werks doch noch dem eigentlich
Komischen, das er schlicht kyögen nennt, eine Rolle im Aufbau der Stücke
konzediert, so erweist sich seine Formulierung wiederum als Einschränkung
einer Aussage seines Vaters. Toraaki spricht eine blosse Empfehlung aus
("in jedem Stück sollen an 2-3 Stellen kyögen auftreten"10), dort wo sein
Vater Torakiyo die komischen Stellen im Text fest verankert sehen wollte:

"Um das Volk zu ergötzen, baut man in jedes Stück an fünf oder drei Stellen
Komisches (okashiki koto) ein - so ist es festgelegt und zur Regel gemacht seit

Mangorödono und Shiröjirödono (Vorfahren der Ökura-Schule A.d.Ü)."n
Ist hier jenes Unbehagen an der Frivolität des Lachens am Werk, das

auch in der abendländischen Tradition den ästhetischen Diskurs über das

Komische prägt und das hartnäckige Thema der angeblichen moraldidaktischen

Aufgabe komischer Werke quasi als Absolution davor gezeitigt hat?
Von der aristotelischen Katharsis-These12 über die horazianische Dualität
prodesse-delectare bis zu soziologisch orientierten zeitgenössischen Theorien
soll ja bekanntlich das Lachen durch ein satirisches Argument legitimiert
werden.

Doch für Toraaki stellt sich diese Frage kaum. Auch die ideologische
Provokation, die dem Lachen (durch Parodie der Autorität, durch
aufwieglerische oder provozierende Äusserungen) innewohnt, ist ihm kein
Thema. Weit zurück liegen die Zeiten, da sich Kyögen-Spieler im Hause
eines kaiserlichen Prinzen erdreisteten, ein Stück über "das Elend der
Edelleut'" (kuge hirö no koto) aufzuführen, oder im Tempelbezirk
schlüpfrige Anspielungen auf das ausschweifende Liebesleben der Mönche

Shudösho, in Omote Akira und Katö Shüichi eds., Zeami Zenchiku, (Nihon shisö
taikei, Bd. 24): 239 (im folgenden ZZ). Übersetzungen: Hermann Bonner; Erika de
Poorter.

WG, Kap. 66: 682.

Vgl. Ökura Torakiyo, Kyögen hajimari no koto. Zitiert in Yonekura Toshiaki, Waranbegusa

(Kyögen Mukashigatari-shö) kenkyü, 1973: 472.

Vgl. die Definition der Komödie im Tractatus Coislinianus, als "Nachahmung einer
lächerlichen, nicht verhängnisvollen Handlung (...)" die, "indem sie Vergnügen und
Gelächter bewirkt, eine Reinigung (katharsis) vor derartigen Erregungszuständen (pathe-
mata) bewirkt". Vgl. Lane Cooper ed, An Aristotelian Theory ofComedy. With an
Adaptation ofthe Poetics and a Translation ofthe Tractatus Coislinianus.Oxfotd 1924: 224



66 STANCA SCHOLZ-CIONCA

zu wagen, und dabei gar Leib und Leben riskierten.13 Im 17. Jahrhundert
hatte das Kyögen längst seine subversive Intention verloren.

Vielmehr misstraut der Ökura-Meister dem Lachen, insofern es in guter
konfuzianischer Tradition dem Vulgären als kontingent, ja gar
wesensverwandt erscheint. Ein formeller Vorwurf, den schon Zeami in seinem
Plädoyer für die "Verfeinerung" des Komischen (okashi) erhoben hatte, als

er dem donnernden Lachen der Menge (shunin no waraidomeku koto)
vulgäre Ausdrücke und Gesten zugeordnet (iyashiki kotoba, fütei; auch
shoku) und jenes dem feinen Lächeln (emi) "von yügen-Qualität"
gegenübergestellt hatte. Kaesugaesu, okashi naredo tote, sa nomi ni.iyashiki
kotoba, fütei, yumeyume aru bekarazu14, mahnt Zeami.

Auch für den Autor des Waranbegusa ist das Lachen auf einer ästhetischen
Werteskala messbar, denn er doziert: Warai wa jö-chü-ge, was ihn ad hoc
zum Entwurf einer empirischen Typologie sui generis inspiriert:

"Was [die Arten von Lachen] betrifft: Das Lachen beim Sehen und Hören von
komischen Dingen; das Lachen (Lächeln) der Begrüssung; das hilflose Lachen

ohne Grund; das Lachen, wenn man gekitzelt wird; das Miüachen, wenn man
andere lachen sieht; das Lachen, wenn man hört, wie jemand sich ungeschickt
ausdrückt; das Lachen beim Anhören der rauhen Worte des Gegners bei einem

Streit; das Lachen, wenn man glücklich ist; das Lächeln beim Erzählen von Gerüchten

über Leute; das leere Lachen; das Lachen, wenn man jemanden, der einen Fehler

begangen hat, ein wenig schlägt; das Lachen beim Ansehen der Unfähigkeit anderer,

das Lachen, wenn man das Getue der Leute sieht. Darüberhinaus wird es noch eine

Menge geben."15

Listen von ridicula haben auch im abendländischen Diskurs über das
Komische eine lange Tradition (die erste konsistente Abhandlung über die
Komödie, der Tractatus Coislinianus, ist auf einer solchen aufgebaut).
Auch wenn Toraaki die Arten des Lachens einfach in den Raum stellt, ohne
sie auf ihre szenische Anwendbarkeit hin zu hinterfragen, weisen sie auffällige
Parallelen zu den Klassifizierungen der Bühnenintrige, wie sie im Abendland
Poetiken der Renaissance erarbeitet haben. So erscheinen zum Beispiel
unter den "vier Kategorien der komischen Intrige", die ein Lodovico
Castelvetro 1570 erstellt: die "überraschende Begegnung mit uns nahestehenden

Personen"; das Lachen durch Aufdeckung einer Intrige oder Täuschung
(durch Dummheit, Trunkenheit, falsche Selbsteinschätzung in körperlicher

13
Vgl. Kanmon gyoki, Tagebuch des Kaiserlichen Prinzen Sadafusa, zu 1424/3/1 Of. In
Zoku gunsho ruijü, Zusatzband II.

14 ZZ: 239. Ebenda legt er den Rang des ywge/i-Lächelns als höchstes Gelingen im Bereich
des Komischen fest: köre, okashi nojözu to ieri.

15 WG, Kap. 49: 604. Übersetzung cf. Hilda Katö, Kyögen. Dissertation Wien 1966: 88f



IST DAS KYÖGEN NOCH ZUM LACHEN? 67

oder geistiger Hinsicht, die witzige Erwiderung einer ernstgemeinten Rede);
die Wahrnehmung von körperlichen oder seelischen Gebrechen eines
anderen.16 Es handelt sich bei Castelvetro wie bei Toraaki hauptsächlich
um universelle Kategorien einer Situationskomik, die sich auch in Strategien
theatralen Handelns umsetzen lässt. Es fällt auf, dass in beiden Listen das
Überlegenheits-Lachen17 dominiert, während das groteske Lachen des Festes

(Baudelaire's 'comique absolu') nur in Toraakis 'hilflosem' beziehungsweise
im 'leeren Lachen ohne Grund' eine Entsprechung finden könnte.

Die Hauptaufgabe des modernen Kyögen sieht Toraaki ohnehin in der
Reduzierung oder zumindest Verfeinerung des Lachens auf der Bühne. Das
Kyögen des Nö mache sich zu eigen, "Form aufzubauen und diese sanft,
interessant, gefühlvoll und geistreich (tamashii wo ire) sowie hübsch zu
gestalten."18

Wie viel differenzierter erscheint das Problem im - ebenfalls konfuzianisch
geprägten - zeitgenössischen chinesischen Theater! Hier verfasst Li Li-weng
(1611-1680?) mit höchstens zehn Jahren Abstand vom Waranbegusa
(vermutlich vor 1670), die erste chinesische Dramaturgie, in der die
Bühneneffizienz des Vulgären erkannt und statt seiner Verdrängung
Strategien zur geschickten Einbettung der derben Spässe in das Drama
vorgeschlagen werden. Denn Li-weng, der sich freimütig zum Komischen
bekennt ("wenn niemand lacht, bereitet mir das Schmerzen") rechtfertigt
mit rhetorischer Subtilität eben jenes Vulgäre, das Toraaki ein Greuel ist:

"Spässe und Possen zu reissen ist eine niedrige Kunstfertigkeit beim Verfassen von
Theaterstücken. Will man aber, dass vornehme und einfache Leute gleichzeitig
Spass haben, dass Kluge und Dummköpfe gemeinsam daran Genuss finden, dann

muss man besonders bei solchen Stellen Obacht geben. Sind literarischer Stil und

Handlungsaufbau geglückt, Spässe und Possen aber missraten, so fühlt nicht nur
ein einfacher Mensch Abscheu beim Zuschauen, auch ein edler Herr und vornehmer

Gelehrter hält da ein Schlummerstündchen. Demnach sind Spässe und Possen

nicht allein Spässe und Possen, sondern eine [kräftigende] Ginseng-Suppe während

des Zuschauens. Kann man sie da als eine Nebensächlichkeit betrachten?"19

Im Gegensatz zur geschickten Argumentation des chinesischen Autors

16 Lodovico Castelvetro, La Poetica d'Aristotele vulgarizzata et sposta, Wien 1570. Übersetzt

in Paul Lauter, Theories ofComedy, New York 1964: 97.
17 Zu Theorien und Typologien des Lachens, besonders den drei Hauptthesen (superiority

theory, relief theory, incongruity theory) vgl. z.B. John Morreall, The Philosophy of
Laughter and Humor, New York 1987, passim.

18 WG, Kap. 49:600.
19 Vgl. Helmut Martin, Li Li-weng über das Theater. Eine chinesische Dramaturgie des

siebzehnten Jahrhunderts. Dissertation, München 1966: 152.



68 STANCA SCHOLZ-CIONCA

erscheint Toraakis Indifferenz gegenüber dem Publikum (eine Haltung, die
auch Zeami unverständlich vorgekommen wäre) von einem dogmatischen
Rigorismus geprägt, der nur aus der speziellen Lage des Kyögen Mitte des

17. Jahrhunderts verständlich wird. Toraakis Traktat entsteht nämlich nach
dem Erlass jenes sarugaku tö gohatto ("Hohes Dekret, das Sarugaku-Gesinde
betreffend") (1647), das die Freiheit des Nö bzw. Kyögen streng einengt,
die Spieler gängelt und zugleich'beschützt - vor dem eigenen Publikum und
bisweilen vor den hohen Schirmherrn und Urhebern der Regelung selbst.
Schon der Shögun Hidetada musste die Rigidität des Systems höchstpersönlich

erfahren, als er trotz der Belehrung durch Toraaki über die
Beschaffenheit des Repertoires aus einem Spleen heraus ein neues Stück befahl:
Er wollte einen Katzenfisch-Schwank, den ein Bruder des Hayashi Razan

zum Besten gegeben hatte, aufgeführt sehen. Zu Toraakis Erleichterung
verstarb der Shögun, bevor man in die Verlegenheit kam, seinen Wunsch
auszuführen.20

Während Zeami dem Kyögen die Verwurzelung im Spass als conditio
sine qua non konzedierte, gibt der Kyögen-Meister gerade diese Eigenständigkeit

seiner Kunst preis. Legitimiert hat er den Schritt durch das Postulat
der Wesensgleichheit von Nö und Kyögen, bei dessen Formulierung bewährte
Termini mittelalterlicher ästhetscher Diskurse auftauchen. Die Begriffspaare
shin-sö (in der Kunst der Kalligraphie 'die ausgeformte Schrift' versus
'Konzeptschrift'), kyo-jitsu ('das Leere' versus 'das Wirkliche' im
buddhistischen Diskurs), tai-yö (wörtlich: Leib' versus 'Funktion', Inhalt versus
Form, Phänomen versus Effekt im ästhetischen Diskurs, auch von Zeami
ausgiebig vehikuliert) liefern das theoretische Gerüst, während die im
poetologischen Denken beliebte Opposition von Renga und Haikai ein
willkommenes Analogon bietet:

"Das Kyögen ist das kuzushi [die informelle, lockere, kursive, parodierende Variante]
des Nö, [sie verhalten sich zueinander] wie shin und so. Als Beispiel dafür: Nö ist

[wie] Renga, Kyögen wie Haikai - es verwendet scherzende Worte (haigon). Daher

ist Kyögen seinem Wesen nach (tai) Nö."21

Und wiederum:
"Das Nö macht das Leere zum Wirklichen, Kyögen macht das Wirkliche zum
Leeren"22 "Kyögen soll die ernsten Sachen (shin naru koto) lächerlich machen

20 Cf. WG, Kap. 19: 392f.

WG, Kap. 49: 594f.

Vgl. dazu Odo Marquards moderne Definition des Komischen: "Komisch ist und zum
Lachen bringt, was im offiziell Geltenden das Nichtige und im offiziell Nichtigen das
Geltende sichtbar werden läßt." Cf. derselbe, Exile der Heiterkeit. In W.Preisendanz
und R. Warning Hrsg., Das Komische. Poetik und Hermeneutik VE, Mü. 1976: 141.



IST DAS KYÖGEN NOCH ZUM LACHEN? 69

(okashiku shite), Spassiges (jake naru koto) aber ernst präsentieren."23

Mit der apodiktisch gesetzten Symmetrie und Austauschbarkeit der zwei
Schwestergattungen (weitere Analogie: sie seinen wie Vorderseite bzw.
Rückseite derselben Sache) gibt Toraaki jedoch die Selbstbestimmung seiner
Kunst auf, macht den Weg frei für jene Angleichung des Stils, die sich bis
heute in der Bühnenpraxis gehalten hat. Anstelle der lebendigen Dialektik
von tragischem Pathos und derber Komik stellt er das flaue Parodie-
Verhältnis: "Ein Beweis [für die Identität der beiden]: es gibt viele Kyögen,
die Nö parodieren (kuzushitaru)" Daher die etwas verblüffende Konsequenz:
"Stümperhaftes Nö wird zum Kyögen, stümperhaftes Kyögen zum Nö."24

Nach seinem Geschmack ist also ein Kyögen im Geiste des Nö - von nun an
dem Hauch von Humor verpflichtet, den das Haikai verströmt und bar
jeder Verbindung zur witzig-derben Schwankliteratur der waraibanashi. In
die entstandene Lücke werden das Kabuki und die volkstümlichen Vortragskünste,

Vorläufer des Rakugo, vorstossen.
Auf diesem theoretischen Fundament, das eigentlich die Umwälzungen

in der Institution der Bühnenkunst widerspiegelt (vor allem die rigide
Zuordnung der Kyögen-Schulen zu denen des Nö und die nötig gewordene
Abgrenzung zum Volkstheater, ganz besonders zum gefährlichen Konkurrenten

Kabuki25), kann Toraaki nun sein eigentliches Anliegen artikulieren:
die umfassende Reform der Bühnensprache.

Im Gegensatz zur europäischen Dramaturgie, in der die Aufführungspraxis

bis in die Neuzeit das künstlerisch wertloseste Element des Theaters
darstellte, ist dieselbe in Japan Kern des Diskurses über die Bühnenkünste,
eines Diskurses, der von der Aufwertung der Geste im Einflussbereich des

Zen profitiert. In der Tat, Toraakis Wettern gegen das derbe Lachen
entfaltet erst im Kontext der Gestik seine ganze Vehemenz. Angriffsziel ist
die clowneske Gestalt des Possenreissers, für den Ökura-Meister im
"ordinären kyögen" der rivalisierenden Sagi-Schule und freilich noch viel
deutlicher im populären Kabuki verkörpert:

"Der ordinäre Spieler (seken no kyögen) kennt keine Form, er ist überstürzt und

verworren und schwätzt einher mit verzogener Miene. Er verzerrt und verdreht sein

Gesicht, reisst Augen und Mund auf, reizt zum Lachen mit unanständigen Gebärden,

was das biedere Volk ergötzt, die Menschen mit Verstand aber nur geblendet
blinzeln lässt. Das sind Kabuki-Possenreisser, die heutzutage gefallen. Das ist kein

23 WG Kap. 48: 599f.

WG, K 49: 600f.

Welche Bedrohung der Siegeszug des Kabuki bis in die Hochburgen des Nö und
Kyögen für deren Spieler darstellte, belegt z.B. das Tagebuch des Matsudaira Yamato
no kami. In: Nihon shomin bunka shiryö shüsei Bd. 11, passim.



70 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Kyögen des Nö, nein, nicht einmal Kyögen des Kyögen kann man das nennen. Es

ist von alters her überliefert, dass solche Leute das Verderben des Kyögen sind,

mögen sie noch so viel Erfolg in der Welt haben."26

Dass komödiantisches Gebaren Inbegriff von Vulgarität und Unordnung
sei und im konfuzianischen Bild der Gesellschaft keinen Platz beanspruchen
darf, verwundert nicht, bleibt doch das Bild eines scherzenden Konfuzius
der späten Erkenntnis unseres Jahrhunderts vorenthalten.

Toraaki wittert die grösste Gefahr nicht in der satirischen Virulenz des

Komischen, vielmehr in Überschreitungen der Etikette. Die "Frechheiten"
der von ihm kritisierten Spieler beschränken sich auch auf Gesten und
Körpersprache. Der eine, Komagojirö, stellt sich plötzlich schlafend (ineburu
mane) mitten im ernsten Zwischenspiel von Döjöji, was Gelächter hervorruft
und das Nö aus dem Lot bringt27; ein anderer verwandelt das Kyögen
Suminuri in eine Schmierschlacht, bei der alle Anwesenden, von den
Trommlern bis zum Chor und den Zuschauern, mit Tusche eingerieben
werden (was an die Szene, in der Prinz Genji und die junge Murasaki
einander die Nasen einschmieren - eigentlich die einzige komische Szene

im Genji monogatari - erinnert). Und man weiss aus anderer Quelle, dass

Toraakis Intimfeind, der "grosse Sagi" gar von der Bühne in den Zuschauerraum

gestürmt ist um auf einem Bambuspferd herumzureiten, was ihm ein
halbes Jahr Gefängnisstrafe einbrachte.28 Mit Genuss zitiert Toraaki abfällige
Bemerkungen von Zeitgenossen über denselben Sagi Niemon:

"Er reisst Augen und Mund auf und strengt sich an, die Leute zum lachen zu

bringen. Und man lacht, da man annimmt, dies sei ein Kyögen-Gesicht."M
Es sind dies Züge des universellen Clowns, dessen Gebaren, wie Freud

bemerkt "durch ein zuviel an körperlichem Aufwand" (und gleichzeitig ein
zuwenig an geistigem) Lachen hervorruft, Prototyp der Jahrmärkte und
ausgelassenen Volksbelustigungen. Dieses "ordinäre Kyögen" erinnert
frappierend an die Strassenkünste der Heian-Zeit, bei denen ein Fujiwara
no Akihira zugeben musste:

"Es waren keine Leute anwesend, denen die äffischen Darbietungen (sarugö

no waza) und die närrisch-lächerlichen Worte (oko no kotoba) nicht die Eingeweide

zerschnitten und das Kinn ausgerenkt hätten vor Vergnügen und Lachen."30

26 WG K 48: 595f.
27 WG Kap. 21: 404.
28 Vgl. Kindai yakusha mokuroku, Kap. zu Sagi Niemon. Zitiert in Yonekura Toshiaki,

op.cit.: 472.
29 Äußerung des Komparu- Spielers Hachirö, WG K 21: 404. Vgl. auch Kap. 79: 749.
30 Vgl. Hagen Blau, Sarugaku und Shushi, 1966: 337.



IST DAS KYÖGEN NOCH ZUM LACHEN? 71

Das Lachen als grotesker Ritus, der den Lachenden ent- und verrückt,
ihn der Selbstkontrolle enthebt, die Koordination der Glieder ausser Kraft
setzt und das Gebaren jeder semantischer Intentionalität beraubt - das
Lachen "mit ausgerenktem Kinn" (übrigens lachten in der Odyssee Penelopes
Freier auch "mit fremden Kinnbacken") - dieses hyperbolische, das Individuum

übersteigende Lachen will der Kyögen-Zuchtmeister Toraaki aus seiner
Kunst verbannen. Sein Vorgehen reeditiert in japanischer Version die
abendländische Debatte um scaenici und histriones, die in der oratorischen
Kunst der Antike eine entscheidende Rolle gespielt und später in der
mittelalterlichen Diskussion um gestus und gesticulatio zur Entwicklung
einer umfassenden Moral der Gesten beigetragen hat.31

Als erstes Gebot der Körpersprache nennt Toraaki denn auch die
Proportion, das richtige Mass (moderatio). Den Terminus dafür, kane,
entleiht er dem Vokabular der Tee- bzw. Bogenkunst:

"Das eigene kane (Mass, ursprünglich das L-förmige Instrument des Zimmermanns)
soll man kennen. Wenn man sich vom Mass entfernt, wird das Spiel unschön."

Die ethisch-religiöse Begründung wird gleich nachgeliefert:
"Es heisst, wenn die fünf Gliedmassen nicht in Harmonie sind, so ist es schwer,
ein Buddha zu werden."32

Mit kane meint Toraaki aber auch die Grundhaltung des (sitzenden)
Spielers: aufrecht, die Hände auf den Knien, keiner der Arme jemals die
Symmetrieachse des Körpers (hanasuji shita made) überschreitend. Modell
dazu stehen die Buddhastatuen in den Tempeln, deren leicht nach vorne
gebeugte Haltung dem Kyögen-Übenden ausdrücklich empfohlen wird.33

Temperantia, die Mässigung der Gebärden, ist auch in der japanischen
Kyögen-Kunst zum obersten Prinzip deklariert und für alle Rollen und
Situationen ausschlaggebend, Trunkenheitsszenen inklusive:

"Alle Übertreibung ist geschmacklos (ajiki nashi). Untertreiben ist auch nicht richtig.
Das richtige Mass (yoki hodo) ist empfehlenswert."34

Im Waranbegusa findet sich auch die erste Erwähnung der Grundhaltung,
wie sie heute in Nö und Kyögen (als kamae) praktiziert wird. Ein erstes
Indiz für ihre Entstehung ist in einem apokryphen "Zeami-Traktat" der
ausgehenden Muromachi-Zeit enthalten: die Zeichnung eines Spielers in

31 Zur Problematik der Körpersprache im europäischen Denken vgl. Jean-Claude Schmitt,
Die Logik der Gesten im europäischen Mittelalter, 1992, passim.

32 WG KU: 335.
33 WG, Kap.88, Anm.: 780.
34 WG, Kap. 67: 686-687.



72 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Grundhaltung (Knie gespreizt, der Torso leicht gebeugt, die Hüften starr).35

Toraaki lokalisiert nun als erster explizite das Gewichtzentrum des Körpers
in den Hüften:

"Der Geist (kokoró) sitzt in den Hüften, so heisst es Wenn die Hüften nicht
stabil sind, wirkt der ganze Körper haltlos."36

Auf den Schlürfschritt (suriashi) geht er nicht eigens ein, aber auch
dieser ist ihm vermutlich bekannt, da von seinem Freund und Meister der
martialischen Künste Yagyü Tajima beschrieben (in einem Werk, das er
dem Komparu-Spieler Shichirö Ujikatsu übergab).37

Eine übergreifende Kodifizierung der Bühnensprache, vom Bühnenraum
und den Requisiten angefangen38 bis zu den einzelnen Spielgebärden schwebt
dem Autor vor, detailliert bis zu einzelnen Augen-, Kopf- und Hals-
Bewegungen, die er gegen Ende des Buches logisch zu begründen versucht.
Die Harmonie der Gesten, aus dem Zusammenspiel konträr eingesetzter
Körperteile, schon von Zeami empfohlen (in Kakyö) erscheint im Waranbegusa

als zentrales Prinzip des modernen Kyögen.
Freilich beherrscht eine strenge Etikette das Gebaren auf und hinter der

Bühne. Die Ausübung der Kunst versteht Toraaki als geistige und körperliche
Übung, als umfassendes Exerzitium in Selbstbeherrschung und Disziplin.
Dieses findet in der Praxis der martialischen Künste ihr Idealmuster und
ihren Moralkodex. Takeda Genshin und Miyamoto Musashi, unter etlichen
anderen Künstlern der Kriegführung unermüdlich zitiert, liefern dem
Kyögen-Spieler mächtig Unterstützung.39 Dass ein Kyögen-Darsteller, der die
Augenbewegungen des Kriegers (shirizoku me, susumu me usw.) in sein
Spiel transponieren und bei der Übung verbissen den "grossen Feind"
beziehungsweise den "kleinen Feind" im Geiste vor sich sehen muss (so Toraaki),

im Kyögen nicht mehr viel zu lachen hat, verwundert nicht mehr. Mit
dieser dogmatischen Kodifizierung beginnt die Ära des modernen, ernsten
Kyögen. Und wenn der Ökura-Meister damit nur massigen Erfolg bei
seinen Zeitgenossen hatte, gab ihm die Nachwelt umso entschiedener recht.

35 Hachijöbon kadensho. In: Nihon shisö taikei. Vgl. auch Matsuoka Shinpei, Utage no
shintai - Basara kara Zeami e, 1991: 216

36 WG, Kap. 31: 455-456. Etwa zur gleichen Zeit wird im europäischen Theater die
Grundhaltung festgelegt (die sog. crux scaenica, mit dem einen Bein angewinkelt, die
Fußspitze am Standbein herangezogen).

37 Vgl. Omote Akira, "Nögaku to budö" (3), in Budö, März 1976: 26.
38 Vgl. z.B. das Kapitel über die Symbolik des Vorhangs (WG. Kap.5)
39 Eine genaue Untersuchung der Beziehungen des frühen Kyögen zu den martialischen

Künsten soll einer nächsten Studie vorenthalten bleiben. Außer Omote (vgl. oben) geht
Yonekura auf das Verhältnis des WG zu Traktaten der Militärkünste ein (op.cit: 320-331).



IST DAS KYÖGEN NOCH ZUM LACHEN? 73

Doch um welchen Preis? Die Folgen der drastischen Zähmung der
Bühnensprache sind am deutiichsten an der Umdeutung des shügen-Begriffes
abzulesen. Nichts war Toraaki selbst so wichtig wie der rituelle Charakter
seiner Kunst: "Von zehn Worten im Kyögen sind neun Segensworte (shügen)",
beteuerte er. Stolz sah er das Kyögen unter dem Patronat der Ama no
Uzume no mikoto, in ungebrochener Linie tradiert, durchzogen vom Geist
des ekstatischen Tanzes vor der Himmelshöhle, der als Grundparadigma
aller darstellenden Künste in Japan gilt. Doch so wenig er in der Gestalt
der göttlichen Schamanin die Züge des rituellen Possenreissers (des
"Tricksters" im Ethnologen-Jargon) und in der Szene den Prototyp der
obszönen Lachfeste (der bis in unser Jahrhundert praktizierten warai matsuri)
erkannte, so wenig konnte er im clownesken Gebaren der urigen Kyögen-
Rivalen die Tradition eben jener Lachkultur würdigen, in der die obszöne
Provokation des Sakralen eine magische Wirkung besass. Der Theaterzensor
und Schulmeister wettert gegen die "Häresie der döke-Clowns" (döke heisst
"abseits vom Weg", doziert er tautologisch) mit dem Unverständnis des
modernen aufgeklärten Menschen für die ordinäre Jahrmarktskultur:

"Ohne Form, lärmend, mit irren Worten und durcheinandergeratenen Bewegungen,

Augen und Mund aufgerissen, die fünf Glieder schlotternd, ohne System und
Methode (wörtl. gi, ri, hö) vom Anfang bis zum Ende danebengeraten, schleppend,

torkelnd, ein Jammer anzusehen, hässlich, grobschlächtig, herbeilatschend,
die Possenreisser, die unziemlichen - das sind die Übel des Kyögen"40

Nirgends sind die Folgen dieser Einstellung so deutlich wie in den
waki-kyögen, den im 17. Jahrhundert bei weitem beliebtesten und von
Toraaki hochgeschätzten Götterspielen. In seinen Texten sowie in der
modernen Spielpraxis sind darin kaum noch Reste der phantastischen Groteske

zu erkennen, die sie zweifelsohne einmal waren. Wer kann noch in den
artigen, steifen, konventionell-biederen Volksgottheiten, die heute im Kyögen
auftreten, jene hyperbolisch-grotesken Gestalten wiederfinden, die über die
Stillung des Durstes und Hungers sowie sexueller Triebe verfügten und -
nicht anders als die Karnevalkultur des europäischen Mittelalters - die
Selbstherrlichkeit des kosmischen Leibes zelebrierten? In den unflätigen
schmutzigen Reden, mit denen Sabu (Ebisu Saburö) und Bisha (Bishamonten)
einander übergiessen (so im Spiel Ebisu Bishamon), oder im phallischen
Symbol des Glückshammers (takara no tsuchi), im unversiegten Weindurst
der Glücksgottheit Fuku no kami sind kaum noch Spuren jener Profanierung
sakraler Werte, die einen essentiellen Zug des rituellen Theaters darstellen,
vorhanden.

WG. Kap. 79: 748



74 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Schon Zeami war der Sinn des komischen Tanzes des Sambasö im
Ritualspiel Okina unverständlich geworden: er wollte diese derbe Form
der Komik von der Bühne verbannen.41 Das Moment der durch unflätiges
Gebaren besiegten existenziellen Angst - die tieferliegende Motivation des

grotesken Lachens - erschien ihm schon ein unziemliches Ingrediens im
modernen Theaterspiel. Was Toraaki seinerseits mit shügen meint, ist nur
noch die anämische Parodie der segenbringenden, wirksamen Worte der
Götterspiele. Und seine Regieanweisung in shügen-Stiicken: Öwarai. Dotto
warai ("Grosses Lachen: donnerndes Lachen") bezieht sich nur noch auf
die artige Nachahmung, letztendlich die Karikatur des rituellen, Segen
bewirkenden Lachens.

41 Sanban sarugaku okashi ni wa sumajiki koto nari. Vgl. Sarugaku dangi, in ZZ: 293


	Ist das Kyōgen noch zum Lachen? : Probleme des komischen im Waranbegusa des Ōkura Toraaki

