Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)
Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zirich (22. -

24. September 1993)

Artikel: Ist das Kygen noch zum Lachen? : Probleme des komischen im
Waranbegusa des kura Toraaki

Autor: Scholz-Cionca, Stanca

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN 7 -PROBLEME DES
KOMISCHEN IM WARANBEGUSA DES OKURA TORAAKI

Stanca Scholz-Cionca, Miinchen

Sie hat das Lachen als Mutter
(Tractatus Coislinianus iiber die Komddie)

Relativ spit in seiner Geschichte' erhilt das Kydgen sein erstes theore-
tisches Traktat: Mitte des 17. Jahrhunderts verfasst der Meister der Okura-
Schule Yaemon Toraaki (1597-1662) das Waranbegusa, ein Alterswerk, an

dem er iiber ein Jahrzehnt (1651-1660), bis kurz vor seinem Tod feilt.
Es bleibt bis heute das léingste und, wenn man seinen Wert als geschichtliche
Quelle beriicksichtigt, auch wichtigste Werk zum Kyogen iiberhaupt.’

Der Autor ist beileibe kein einfacher Possenreisser wie seine ferneren
Vorfahren, die als Bettelkiinstler (kawara kojiki), oder Possenmonche (okashi
hoshi) schon zur Nambokucho-Zeit mit ihren derben Spéssen das Programm
der sarugaku né auflockerten. Okura Toraaki versteht sich hingegen als
Reprisentant einer institutionalisierten Biihnenkunst, seine Truppe ist der
Komparu-ryii des No affiliiert, sein Repertoire festgelegt’, das Publikum
auf Kreise des Militiradels begrenzt. Er hat ein gesichertes Einkommen®,
quasi den Status eines Samurai, zwei Residenzen (in Edo und Nara) und ist
in etlichen Kiinsten bewandert: neben Kampfarten mit langem und kurzem
Schwert, Hellebarde, langem und kurzem Bogen, Pferdereiten und anderen
Militirkiinsten hat er altphilologische Studien betrieben (Genji monogatari,

! Im Verhiltnis zum N© (dessen erste theoretische Texte Anfang des 15. Jahrhunderts
verfaBt wurden) und seiner Instrumentalmusik: Trommel- bzw. Flotenspiel (Muromachi-
Zeit).

> Das Werk hieB erst Mukashigatari bzw. Mukashigatari-sho, wurde dann schlieBlich

zum Waranbegusa (" Allerlei fiir Knaben"), mehrmals umgeschrieben und annotiert. Im
folgenden zitiert nach der Ausgabe von Ikeda Hiroshi, Sugimori Miyoko und Nakamura

- Itaru eds., Waranbegusa, in Kokugo kokubungaku kenkyiishi taisei Bd. 8, 1971/1977

(hiernach WG), die alle Textvarianten beriicksichtigt. Die Seitenzahlen, daselbst unter
den Kopfanmerkungen notiert, beziehen sich auf die Facsimile-Ausgabe von Sasano
Ken, in Kohon no-kyogenshiu, 1972.

Er selbst hat die erste umfassende Textsammlung von Kyogen (das sogenannte
Toraakibon) 1642 kompiliert. Vgl. Ikeda Hiroshi und Kitahara Yasuo eds., Okwra
Toraakibon Kyogenshu no kenkyu, 3 Bde, 1972, 1973, 1983.

*  Das Dekret von Toyotomi Hideyoshi 1597, das die Einkiinfte der "vier Yamato-sarugaku-
Schulen” in Reisabgaben von seiten der Daimyo regelt, wird von den Tokugawa Shogunen
jeweils (mit Anderungen) emeuert und bleibt bis Ende der Edo-Zeit giiltig.



64 STANCA SCHOLZ-CIONCA

T'surezuregusa, Ise monogatari) und ist in etliche Religionen eingeweiht
(Shintd, Tendai, Shingon, Zen, Lotussutra).’ Er kann auf eine beachtliche
Karriere - unter den doboshu, Intimi der Michtigen - zuriickblicken: Den
No- und Kyogen-Fanatiker Toyotomi Hideyoshi kennt er zwar nur aus den
Erzdhlungen des Vaters, doch vor Ieyasu (Gongen-sama) darf er schon als
Teenager in dessen Residenz in Suruga auftreten, und zu dessen Nachkommen
Hidetada (Daitokuin), Iemitsu und Ietsuna unterhélt er enge Beziehungen.
Er hat sich mit Ausdauer den Respekt seiner Zeitgenossen erkdmpft - auch
wenn er beim Publikum niemals die Beliebtheit eines Sagi Niemon (des
eine Generation idlteren Rivalen) erreicht und sogar in der Gunst seines
Vaters hinter dem um 27 Jahre jiingeren Halbbruder bleibt.” Seinem Geist
fehlt die Heiterkeit: das Waranbegusa weist ihn als ernst-pedantisch, eher
griesgramig, zu Neid und Misanthropie neigend aus.

Wer nun in diesem ersten theoretischen Werk zum Lustspiel Kyogen
eine Apologie des Lachens, oder gar Ausfilhrungen zu Strategien und
Methoden des Komischen erwartet, wird enttduscht. Der Autor lidsst sich
aus zu Geschichte, Dramaturgie und Biihnenpraxis, zur Ausbildung und
der gesellschaftlichen Stellung der Spieler, zu Schulen und dem Umfeld
der Gattung, er notiert Anekdoten und Pensées, Anleitungen fiir Praktizie-
rende - und nicht zuletzt Lebensweisheiten. Doch gerade der Problembereich
des Komischen erscheint als "blinder Fleck" im Werk: es wird konsequent
marginalisiert. Schon das Vorwort des konfuzianischen Gelehrten Asama
Soshin ldsst die komikfeindliche Haltung wittern: "Diejenigen, die bloss
Lachen hervorbringen und in den Augen der Zuschauer protzen, sind das
Verderben dieser Kunst."’

Anstatt mit dem Thema umzugehen, umgeht es Toraaki zunichst, denn
in seiner ersten Ausfilhrung zur Natur des Kyogen (Kapitel 19) kommt
weder Komik noch Lachen vor:

"Das Kyogen ist weder vom Himmel gefallen, noch der Erde entsprungen. Sondern
aus alten Mirlein (mukashimonogatari), aus Liedchen (uta isshu) ist es gemacht,
oder nachgedichtet nach alten Begebenheiten (koji) und allerhand solcherlei [Stof-
fen)."®

Die Absenz fillt kaum auf, solange man nicht die Definition Zeamis
danebenstellt, in der das Komische als wesentliches Moment auftritt:

5 Cf. WG: 874f.

S Der jiingere Bruder Kiyotora wurde vom Vater als rechtméBiger Erbe eingesetzt und
behielt auch die Masken der Familie: iiber die Spaltung der Schule und den Halbbruder
bewahrt das Waranbegusa ein hartnackiges Schweigen.

7 Wortlich: "der WurmfraB dieser Kunst". Cf. WG: 236.
® WG Kap.19: 460.



IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN? 65

"Was den Kyogen-Spieler betrifft, so nimmt er als Grundlage (motogi) Kniffe des
Komischen (okashi no tedate) oder pointierte Spriiche (zashikishiku=zashiki shiiku)
oder wiihlt aus den alten Mirlein solche aus, die amiisant sind (ikkyu aru koto) -
und macht diese zu seiner Sache."

Und wenn Toraaki gegen Ende des Werks doch noch dem eigentlich
Komischen, das er schlicht kyogen nennt, eine Rolle im Aufbau der Stiicke
konzediert, so erweist sich seine Formulierung wiederum als Einschrinkung
einer Aussage seines Vaters. Toraaki spricht eine blosse Empfehlung aus
("in jedem Stiick sollen an 2-3 Stellen kyogen auftreten"'®), dort wo sein
Vater Torakiyo die komischen Stellen im Text fest verankert sehen wollte:

"Um das Volk zu ergétzen, baut man in jedes Stiick an fiinf oder drei Stellen
Komisches (okashiki koto) ein - so ist es festgelegt und zur Regel gemacht seit
Mangorddono und Shirdjirodono (Vorfahren der Okura-Schule A.d.U).""!

Ist hier jenes Unbehagen an der Frivolitit des Lachens am Werk, das
auch in der abendléndischen Tradition den é&sthetischen Diskurs iiber das
Komische prigt und das hartnédckige Thema der angeblichen moraldidakti-
schen Aufgabe komischer Werke quasi als Absolution davor gezeitigt hat?
Von der aristotelischen Katharsis-These'"” iiber die horazianische Dualitt
prodesse-delectare bis zu soziologisch orientierten zeitgendssischen Theorien
soll ja bekanntlich das Lachen durch ein satirisches Argument legitimiert
werden.

Doch fiir Toraaki stellt sich diese Frage kaum. Auch die ideologische
Provokation, die dem Lachen (durch Parodie der Autoritit, durch
aufwieglerische oder provozierende Ausserungen) innewohnt, ist ihm kein
Thema. Weit zuriick liegen die Zeiten, da sich Kyogen-Spieler im Hause
eines kaiserlichen Prinzen erdreisteten, ein Stiick iiber "das Elend der
Edelleut™ (kuge hird no koto) aufzufiihren, oder im Tempelbezirk
schliipfrige Anspielungen auf das ausschweifende Liebesleben der Mdnche

® Shudésho, in Omote Akira und Katd Shiiichi eds., Zeami Zenchiku, (Nihon shis6
taikei, Bd. 24): 239 (im folgenden ZZ). Ubersetzungen: Hermann Bohner; Erika de
Poorter.

% WG, Kap. 66: 682.

' vgl. Okura Torakiyo, Kyogen hajimari no koto. Zitiert in Yonekura Toshiaki, Waranbe-
gusa (Kyogen Mukashigatari-sho) kenkyii, 1973: 472.

Vgl. die Definition der Komédie im Tractatus Coislinianus, als "Nachahmung einer
licherlichen, nicht verhdmgnisvollen Handlung (...)" die, "indem sie Vergniigen und
Geléchter bewirkt, eine Reinigung (katharsis) vor derartigen Erregungszustinden (pathe-
mata) bewirkt". Vgl. Lane Cooper ed, An Aristotelian Theory of Comedy. With an Ad-
aptation of the Poetics and a Translation of the Tractatus Coislinianus.Oxford 1924: 224

12



66 STANCA SCHOLZ-CIONCA

zu wagen, und dabei gar Leib und Leben riskierten."? Im 17. Jahrhundert
hatte das Kyogen lingst seine subversive Intention verloren.

Vielmehr misstraut der Okura-Meister dem Lachen, insofern es in guter
konfuzianischer Tradition dem Vulgiren als kontingent, ja gar wesens-
verwandt erscheint. Ein formeller Vorwurf, den schon Zeami in seinem
Pladoyer fiir die "Verfeinerung" des Komischen (okashi) erhoben hatte, als
er dem donnernden Lachen der Menge (shunin no waraidomeku koto)
vulgédre Ausdriicke und Gesten zugeordnet (iyashiki kotoba, fiitei; auch
shoku) und jenes dem feinen Licheln (emi) "von yuigen-Qualitit" gegen-
iibergestellt hatte. Kaesugaesu, okashi naredo tote, sa nomi ni.iyashiki
kotoba, fitei, yumeyume aru bekarazu', mahnt Zeami.

Auch fiir den Autor des Waranbegusa ist das Lachen auf einer ésthetischen
Werteskala messbar, denn er doziert: Warai wa jo-chu-ge, was ihn ad hoc
zum Entwurf einer empirischen Typologie sui generis inspiriert:

"Was [die Arten von Lachen] betrifft: Das Lachen beim Sehen und Héren von
komischen Dingen; das Lachen (Lécheln) der Begriissung; das hilflose Lachen
ohne Grund; das Lachen, wenn man gekitzelt wird; das Mitlachen, wenn man
andere lachen sieht; das Lachen, wenn man hort, wie jemand sich ungeschickt
ausdriickt; das Lachen beim Anhdren der rauhen Worte des Gegners bei einem
Streit; das Lachen, wenn man gliicklich ist; das Licheln beim Erzihlen von Geriichten
iiber Leute; das leere Lachen; das Lachen, wenn man jemanden, der einen Fehler
begangen hat, ein wenig schlégt; das Lachen beim Ansehen der Unfihigkeit anderer;
das Lachen, wenn man das Getue der Leute sieht. Dariiberhinaus wird es noch eine
Menge geben.""

Listen von ridicula haben auch im abendlidndischen Diskurs iiber das
Komische eine lange Tradition (die erste konsistente Abhandlung iiber die
Komddie, der Tractatus Coislinianus, ist auf einer solchen aufgebaut).
Auch wenn Toraaki die Arten des Lachens einfach in den Raum stellt, ohne
sie auf ihre szenische Anwendbarkeit hin zu hinterfragen, weisen sie auffillige
Parallelen zu den Klassifizierungen der Biihnenintrige, wie sie im Abendland
Poetiken der Renaissance erarbeitet haben. So erscheinen zum Beispiel
unter den "vier Kategorien der komischen Intrige", die ein Lodovico
Castelvetro 1570 erstellt: die "liberraschende Begegnung mit uns nahestehen-
den Personen"; das Lachen durch Aufdeckung einer Intrige oder Tduschung
(durch Dummbheit, Trunkenheit, falsche Selbsteinschitzung in korperlicher

'* Vgl. Kanmon gyoki, Tagebuch des Kaiserlichen Prinzen Sadafusa, zu 1424/3/10f. In
Zoku gunsho ruiju, Zusatzband II.

14 ZZ: 239. Ebenda legt er den Rang des yiigen-Lichelns als hochstes Gelingen im Bereich
des Komischen fest: kore, okashi no jozu to ieri.

'* WG, Kap. 49: 604. Ubersetzung cf. Hilda Katd, Kyogen. Dissertation Wien 1966: 88f



IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN? 67

oder geistiger Hinsicht, die witzige Erwiderung einer ernstgemeinten Rede);
die Wahrnehmung von kérperlichen oder seelischen Gebrechen eines
anderen.'® Es handelt sich bei Castelvetro wie bei Toraaki hauptsichlich
um universelle Kategorien einer Situationskomik, die sich auch in Strategien
theatralen Handelns umsetzen lésst. Es fillt auf, dass in beiden Listen das
Uberlegenheits-Lachen'” dominiert, wihrend das groteske Lachen des Festes
(Baudelaire's 'comique absolu') nur in Toraakis 'hilflosem’ beziehungsweise
im 'leeren Lachen ohne Grund' eine Entsprechung finden konnte.

Die Hauptaufgabe des modernen Kyogen sieht Toraaki ohnehin in der
Reduzierung oder zumindest Verfeinerung des Lachens auf der Biihne. Das
Kyogen des No mache sich zu eigen, "Form aufzubauen und diese sanft,
interessant, gefiihlvoll und geistreich (tamashii wo ire) sowie hiibsch zu
gestalten,"'®

Wie viel differenzierter erscheint das Problem im - ebenfalls konfuzianisch
geprigten - zeitgendssischen chinesischen Theater! Hier verfasst Li Li-weng
(1611-1680?) mit hochstens zehn Jahren Abstand vom Waranbegusa
(vermutlich vor 1670), die erste chinesische Dramaturgie, in der die
Biihneneffizienz des Vulgiren erkannt und statt seiner Verdringung
Strategien zur geschickten Einbettung der derben Spésse in das Drama
vorgeschlagen werden. Denn Li-weng, der sich freimiitig zum Komischen
bekennt ("wenn niemand lacht, bereitet mir das Schmerzen") rechtfertigt
mit rhetorischer Subtilitit eben jenes Vulgére, das Toraaki ein Greuel ist:

"Spisse und Possen zu reissen ist eine niedrige Kunstfertigkeit beim Verfassen von
Theaterstiicken. Will man aber, dass vornehme und einfache Leute gleichzeitig
Spass haben, dass Kluge und Dummképfe gemeinsam daran Genuss finden, dann
muss man besonders bei solchen Stellen Obacht geben. Sind literarischer Stil und
Handlungsaufbau gegliickt, Spésse und Possen aber missraten, so fiihlt nicht nur
ein einfacher Mensch Abscheu beim Zuschauen, auch ein edler Herr und vornehmer
Gelehrter hilt da ein Schlummerstiindchen. (...) Demnach sind Spisse und Possen
nicht allein Spisse und Possen, sondem eine [kriftigende] Ginseng-Suppe wihrend
des Zuschauens. (...) Kann man sie da als eine Nebensichlichkeit betrachten?""

Im Gegensatz zur geschickten Argumentation des chinesischen Autors

Lodovico Castelvetro, La Poetica d'Aristotele vulgarizzata et sposta, Wien 1570. Ubersetzt
in Paul Lauter, Theories of Comedy, New York 1964: 97.

Zu Theorien und Typologien des Lachens, besonders den drei Hauptthesen (superiority
theory, relief theory, incongruity theory) vgl. z.B. John Morreall, The Philosophy of
Laughter and Humor, New York 1987, passim.

'* WG, Kap. 49:600.

' Vgl. Helmut Martin, Li Li-weng iiber das Theater. Eine chinesische Dramaturgie des
siebzehnten Jahrhunderts. Dissertation, Miinchen 1966: 152.



68 STANCA SCHOLZ-CIONCA

erscheint Toraakis Indifferenz gegeniiber dem Publikum (eine Haltung, die
auch Zeami unverstindlich vorgekommen wire) von einem dogmatischen
Rigorismus gepriigt, der nur aus der speziellen Lage des Kyogen Mitte des
17. Jahrhunderts verstindlich wird. Toraakis Traktat entsteht ndmlich nach
dem Erlass jenes sarugaku t6 gohatto ("Hohes Dekret, das Sarugaku-Gesinde
betreffend") (1647), das die Freiheit des No bzw. Kyogen streng einengt,
die Spieler gingelt und zugleich beschiitzt - vor dem eigenen Publikum und
bisweilen vor den hohen Schirmherrn und Urhebern der Regelung selbst.
Schon der Shogun Hidetada musste die Rigiditit des Systems hochstper-
sonlich erfahren, als er trotz der Belehrung durch Toraaki iiber die Be-
schaffenheit des Repertoires aus einem Spleen heraus ein neues Stiick befahl:
Er wollte einen Katzenfisch-Schwank, den ein Bruder des Hayashi Razan
zum Besten gegeben hatte, aufgefiihrt sehen. Zu Toraakis Erleichterung
verstarb der Shogun, bevor man in die Verlegenheit kam, seinen Wunsch
auszufiihren.”

Wihrend Zeami dem Kyogen die Verwurzelung im Spass als conditio
sine qua non konzedierte, gibt der Kyogen-Meister gerade diese Eigenstin-
digkeit seiner Kunst preis. Legitimiert hat er den Schritt durch das Postulat
der Wesensgleichheit von N6 und Kyogen, bei dessen Formulierung bewéhrte
Termini mittelalterlicher dsthetscher Diskurse auftauchen. Die Begriffspaare
shin-so (in der Kunst der Kalligraphie 'die ausgeformte Schrift' versus
'Konzeptschrift'), kyo-jitsu ('das Leere' versus 'das Wirkliche' im buddhi-
stischen Diskurs), tai-yo (wortlich: 'Leib' versus 'Funktion', Inhalt versus
Form, Phinomen versus Effekt im dsthetischen Diskurs, auch von Zeami
ausgiebig vehikuliert) liefern das theoretische Geriist, wihrend die im
poetologischen Denken beliebte Opposition von Renga und Haikai ein will-
kommenes Analogon bietet:

"Das Kyogen ist das kuzushi [die informelle, lockere, kursive, parodierende Variante]
des NO, [sie verhalten sich zueinander] wie shin und so. Als Beispiel dafiir: NoO ist
[wie] Renga, Kyogen wie Haikai - es verwendet scherzende Worte (haigon). Daher
ist Kydgen seinem Wesen nach (zai) No."*

Und wiederum:

"Das N© macht das Leere zum Wirklichen, Kydgen macht das Wirkliche zum
Leeren" #* (...) "Kyogen soll die emnsten Sachen (shin naru koto) licherlich machen

% Cf. WG, Kap. 19: 392f.

2 WG, Kap. 49: 594f.

2 Vgl. dazu Odo Marquards moderne Definition des Komischen: "Komisch ist und zum
Lachen bringt, was im offiziell Geltenden das Nichtige und im offiziell Nichtigen das

Geltende sichtbar werden 14Bt." Cf. derselbe, Exile der Heiterkeit. In W .Preisendanz
und R. Warning Hrsg., Das Komische. Poetik und Hermeneutik VII, Mii. 1976: 141.



IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN? 69

(okashiku shite), Spassiges (jake naru koto) aber ernst présentieren."*

Mit der apodiktisch gesetzten Symmetrie und Austauschbarkeit der zwei
Schwestergattungen (weitere Analogie: sie seinen wie Vorderseite bzw.
Riickseite derselben Sache) gibt Toraaki jedoch die Selbstbestimmung seiner
Kunst auf, macht den Weg frei fiir jene Angleichung des Stils, die sich bis
heute in der Biihnenpraxis gehalten hat. Anstelle der lebendigen Dialektik
von tragischem Pathos und derber Komik stellt er das flaue Parodie-
Verhiiltnis: "Ein Beweis [fiir die Identitiit der beiden]: es gibt viele Kyogen,
die NO parodieren (kuzushitaru)." Daher die etwas verbliiffende Konsequenz:
"Stiimperhaftes N6 wird zum Kyogen, stiimperhaftes Kydgen zum No."*
Nach seinem Geschmack ist also ein Kyogen im Geiste des NO - von nun an
dem Hauch von Humor verpflichtet, den das Haikai verstrémt und bar
jeder Verbindung zur witzig-derben Schwankliteratur der waraibanashi. In
die entstandene Liicke werden das Kabuki und die volkstiimlichen Vortrags-
kiinste, Vorldufer des Rakugo, vorstossen.

Auf diesem theoretischen Fundament, das eigentlich die Umwilzungen
in der Institution der Biihnenkunst widerspiegelt (vor allem die rigide
Zuordnung der Kyogen-Schulen zu denen des No und die nétig gewordene
Abgrenzung zum Volkstheater, ganz besonders zum gefédhrlichen Konkur-
renten Kabuki”’), kann Toraaki nun sein eigentliches Anliegen artikulieren:
die umfassende Reform der Biihnensprache.

Im Gegensatz zur europiischen Dramaturgie, in der die Auffiihrungs-
praxis bis in die Neuzeit das kiinstlerisch wertloseste Element des Theaters
darstellte, ist dieselbe in Japan Kern des Diskurses iiber die Biihnenkiinste,
eines Diskurses, der von der Aufwertung der Geste im Einflussbereich des
Zen profitiert. In der Tat, Toraakis Wettern gegen das derbe Lachen
entfaltet erst im Kontext der Gestik seine ganze Vehemenz. Angriffsziel ist
die clowneske Gestalt des Possenreissers, fiir den Okura-Meister im
"ordindren kyogen" der rivalisierenden Sagi-Schule und freilich noch viel
deutlicher im populidren Kabuki verkérpert:

"Der ordinire Spieler (seken no kyogen) kennt keine Form, er ist iiberstiirzt und
verworren und schwiitzt einher mit verzogener Miene. Er verzerrt und verdreht sein
Gesicht, reisst Augen und Mund auf, reizt zum Lachen mit unanstéindigen Gebirden,
was das biedere Volk ergétzt, die Menschen mit Verstand aber nur geblendet
blinzeln lisst. Das sind Kabuki-Possenreisser, die heutzutage gefallen. Das ist kein

3 WG Kap. 48: 599f.
% WG, K 49: 600f.

» Welche Bedrohung der Siegeszug des Kabuki bis in die Hochburgen des N5 und
Kyogen fiir deren Spieler darstellte, belegt z.B. das Tagebuch des Matsudaira Yamato
no kami. In: Nihon shomin bunka shiryo shusei Bd. 11, passim.



70 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Kyogen des No, nein, nicht einmal Kyogen des Kydogen kann man das nennen. Es
ist von alters her iiberliefert, dass solche Leute das Verderben des Kyogen sind,
mogen sie noch so viel Erfolg in der Welt haben."*

Dass komodiantisches Gebaren Inbegriff von Vulgaritit und Unordnung
sei und im konfuzianischen Bild der Gesellschaft keinen Platz beanspruchen
darf, verwundert nicht, bleibt doch das Bild eines scherzenden Konfuzius
der spiten Erkenntnis unseres Jahrhunderts vorenthalten.

Toraaki wittert die grosste Gefahr nicht in der satirischen Virulenz des
Komischen, vielmehr in Uberschreitungen der Etikette. Die "Frechheiten"
der von ihm kritisierten Spieler beschrinken sich auch auf Gesten und
Korpersprache. Der eine, Komagojird, stellt sich plétzlich schlafend (ineburu
und das N6 aus dem Lot bringt”’; ein anderer verwandelt das Kyogen
Suminuri in eine Schmierschlacht, bei der alle Anwesenden, von den
Trommlern bis zum Chor und den Zuschauern, mit Tusche eingerieben
werden (was an die Szene, in der Prinz Genji und die junge Murasaki
einander die Nasen einschmieren - eigentlich die einzige komische Szene
im Genji monogatari - erinnert). Und man weiss aus anderer Quelle, dass
Toraakis Intimfeind, der "grosse Sagi" gar von der Biihne in den Zuschauer-
raum gestiirmt ist um auf einem Bambuspferd herumzureiten, was ihm ein
halbes Jahr Gefiingnisstrafe einbrachte.” Mit Genuss zitiert Toraaki abfillige
Bemerkungen von Zeitgenossen iiber denselben Sagi Niemon:

"Er reisst Augen und Mund auf und strengt sich an, die Leute zum lachen zu
bringen. Und man lacht, da man annimmt, dies sei ein Kydgen-Gesicht." ¥

Es sind dies Ziige des universellen Clowns, dessen Gebaren, wie Freud
bemerkt "durch ein zuviel an kérperlichem Aufwand" (und gleichzeitig ein
zuwenig an geistigem) Lachen hervorruft, Prototyp der Jahrmirkte und
ausgelassenen Volksbelustigungen. Dieses "ordindre Kyodgen" erinnert
frappierend an die Strassenkiinste der Heian-Zeit, bei denen ein Fujiwara
no Akihira zugeben musste:

"Es waren keine Leute anwesend, denen (...) die #ffischen Darbietungen (sarugo
no waza) und die nirrisch-licherlichen Worte (oko no kotoba) nicht die Eingeweide
zerschnitten und das Kinn ausgerenkt hitten vor Vergniigen und Lachen."®

% WG K 48: 595f.
¥ WG Kap. 21: 404,

Vgl. Kindai yakusha mokuroku, Kap. zu Sagi Niemon. Zitiert in Yonekura Toshiaki,
op.cit.: 472.

® AuBerung des Komparu- Spielers Hachiro, WG K 21: 404. Vgl. auch Kap. 79: 749.
* Vgl. Hagen Blau, Sarugaku und Shushi, 1966: 337.



IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN? 71

Das Lachen als grotesker Ritus, der den Lachenden ent- und verriickt,
ihn der Selbstkontrolle enthebt, die Koordination der Glieder ausser Kraft
setzt und das Gebaren jeder semantischer Intentionalitit beraubt - das
Lachen "mit ausgerenktem Kinn" (iibrigens lachten in der Odyssee Penelopes
Freier auch "mit fremden Kinnbacken") - dieses hyperbolische, das Individu-
um iibersteigende Lachen will der Kyogen-Zuchtmeister Toraaki aus seiner
Kunst verbannen. Sein Vorgehen reeditiert in japanischer Version die
abendlidndische Debatte um scaenici und histriones, die in der oratorischen
Kunst der Antike eine entscheidende Rolle gespielt und spiter in der
mittelalterlichen Diskussion um gestus und gesticulatio zur Entwicklung
einer umfassenden Moral der Gesten beigetragen hat.*

Als erstes Gebot der Korpersprache nennt Toraaki denn auch die
Proportion, das richtige Mass (moderatio). Den Terminus dafiir, kane,
entleiht er dem Vokabular der Tee- bzw. Bogenkunst:

"Das eigene kane (Mass, urspriinglich das L-formige Instrument des Zimmermanns)
soll man kennen. Wenn man sich vom Mass entfernt, wird das Spiel unschon.”

Die ethisch-religiose Begriindung wird gleich nachgeliefert:

"Es heisst, wenn die fiinf Gliedmassen nicht in Harmonie sind, so ist es schwer,
ein Buddha zu werden."*

Mit kane meint Toraaki aber auch die Grundhaltung des (sitzenden)
Spielers: aufrecht, die Hiande auf den Knien, keiner der Arme jemals die
Symmetrieachse des Korpers (hanasuji shita made) iiberschreitend. Modell
dazu stehen die Buddhastatuen in den Tempeln, deren leicht nach vorne
gebeugte Haltung dem Kydgen-Ubenden ausdriicklich empfohlen wird.*

Temperantia, die Méssigung der Gebirden, ist auch in der japanischen
Kyogen-Kunst zum obersten Prinzip deklariert und fiir alle Rollen und
Situationen ausschlaggebend, Trunkenheitsszenen inklusive:

" Alle Ubertreibung ist geschmacklos (ajiki nashi). Untertreiben ist auch nicht richtig.
Das richtige Mass (yoki hodo) ist empfehlenswert."*

Im Waranbegusa findet sich auch die erste Erwihnung der Grundhaltung,
wie sie heute in N6 und Kyogen (als kamae) praktiziert wird. Ein erstes
Indiz fiir ihre Entstehung ist in einem apokryphen "Zeami-Traktat" der
ausgehenden Muromachi-Zeit enthalten: die Zeichnung eines Spielers in

*! Zur Problematik der Korpersprache im europiischen Denken vgl. Jean-Claude Schmitt,
Die Logik der Gesten im europdischen Mittelalter, 1992, passim.

2 WGK 11: 335.
* WG, Kap.88, Anm.: 780.
* WG, Kap. 67: 686-687.



72 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Grundhaltung (Knie gespreizt, der Torso leicht gebeugt, die Hiiften starr).*
Toraaki lokalisiert nun als erster explizite das Gewichtzentrum des Koérpers
in den Hiiften:
"Der Geist (kokoro) sitzt in den Hiiften, so heisst es (...) Wenn die Hiiften nicht
stabil sind, wirkt der ganze Korper haltlos.">®

Auf den Schliirfschritt (suriashi) geht er nicht eigens ein, aber auch
dieser ist ihm vermutlich bekannt, da von seinem Freund und Meister der
martialischen Kiinste Yagyi Tajima beschrieben (in einem Werk, das er
dem Komparu-Spieler Shichird Ujikatsu iibergab).”

Eine iibergreifende Kodifizierung der Biihnensprache, vom Biihnenraum
und den Requisiten angefangen® bis zu den einzelnen Spielgebirden schwebt
dem Autor vor, detailliert bis zu einzelnen Augen-, Kopf- und Hals-
Bewegungen, die er gegen Ende des Buches logisch zu begriinden versucht.
Die Harmonie der Gesten, aus dem Zusammenspiel kontrar eingesetzter
Korperteile, schon von Zeami empfohlen (in Kakyo) erscheint im Waran-
begusa als zentrales Prinzip des modernen Kyogen.

Freilich beherrscht eine strenge Etikette das Gebaren auf und hinter der
Biihne. Die Ausiibung der Kunst versteht Toraaki als geistige und korperliche
Ubung, als umfassendes Exerzitium in Selbstbeherrschung und Disziplin.
Dieses findet in der Praxis der martialischen Kiinste ihr Idealmuster und
ihren Moralkodex. Takeda Genshin und Miyamoto Musashi, unter etlichen
anderen Kiinstlern der Kriegfiihrung unermiidlich zitiert, liefern dem Kyo-
gen-Spieler michtig Unterstiitzung.” Dass ein Kydgen-Darsteller, der die
Augenbewegungen des Kriegers (shirizoku me, susumu me usw.) in sein
Spiel transponieren und bei der Ubung verbissen den "grossen Feind" be-
ziehungsweise den "kleinen Feind" im Geiste vor sich sehen muss (so Tora-
aki), im Kyogen nicht mehr viel zu lachen hat, verwundert nicht mehr. Mit
dieser dogmatischen Kodifizierung beginnt die Ara des modernen, ernsten
Kyogen. Und wenn der Okura-Meister damit nur missigen Erfolg bei
seinen Zeitgenossen hatte, gab ihm die Nachwelt umso entschiedener recht.

35

Hachijobon kadensho. In: Nihon shiso taikei. Vgl. auch Matsuoka Shinpei, Utage no
shintai - Basara kara Zeami e, 1991: 216

WG, Kap. 31: 455-456. Etwa zur gleichen Zeit wird im europdischen Theater die
Grundhaltung festgelegt (die sog. crux scaenica, mit dem einen Bein angewinkelt, die
FuBspitze am Standbein herangezogen).

* Vgl. Omote Akira, "Nogaku to budd" (3), in Buda, Mirz 1976: 26.

*® Vgl. z.B. das Kapitel iiber die Symbolik des Vorhangs (WG. Kap.5)

Eine genaue Untersuchung der Beziehungen des friilhen Kyogen zu den martialischen
Kiinsten soll einer néchsten Studie vorenthalten bleiben. AuBer Omote (vgl. oben) geht
Yonekura auf das Verhéltnis des WG zu Traktaten der Militirkiinste ein (op.cit: 320-331).

36

39



IST DAS KYOGEN NOCH ZUM LACHEN? 73

Doch um welchen Preis? Die Folgen der drastischen Zihmung der
Biihnensprache sind am deutlichsten an der Umdeutung des shitgen-Begriffes
abzulesen. Nichts war Toraaki selbst so wichtig wie der rituelle Charakter
seiner Kunst: "Von zehn Worten im Kyogen sind neun Segensworte (shiigen)",
beteuerte er. Stolz sah er das Kyogen unter dem Patronat der Ama no
Uzume no mikoto, in ungebrochener Linie tradiert, durchzogen vom Geist
des ekstatischen Tanzes vor der Himmelshohle, der als Grundparadigma
aller darstellenden Kiinste in Japan gilt. Doch so wenig er in der Gestalt
der goéttlichen Schamanin die Ziige des rituellen Possenreissers (des
"Tricksters" im Ethnologen-Jargon) und in der Szene den Prototyp der
obszonen Lachfeste (der bis in unser Jahrhundert praktizierten warai matsuri)
erkannte, so wenig konnte er im clownesken Gebaren der urigen Kyogen-
Rivalen die Tradition eben jener Lachkultur wiirdigen, in der die obszone
Provokation des Sakralen eine magische Wirkung besass. Der Theaterzensor
und Schulmeister wettert gegen die "Héresie der doke-Clowns" (doke heisst
"abseits vom Weg", doziert er tautologisch) mit dem Unverstindnis des
modernen aufgekldrten Menschen fiir die ordinédre Jahrmarktskultur:

"Ohne Form, lirmend, mit irren Worten und durcheinandergeratenen Bewegungen,
Augen und Mund aufgerissen, die fiinf Glieder schlotternd, ohne System und
Methiode (wortl. gi, ri, ho) vom Anfang bis zum Ende danebengeraten, schleppend,
torkelnd, ein Jammer anzusehen, (...) hésslich, grobschldchtig, herbeilatschend,
die Possenreisser, die unziemlichen - das sind die Ubel des Kyogen"*®

Nirgends sind die Folgen dieser Einstellung so deutlich wie in den
waki-kyogen, den im 17. Jahrhundert bei weitem beliebtesten und von
Toraaki hochgeschitzten Gotterspielen. In seinen Texten sowie in der
modernen Spielpraxis sind darin kaum noch Reste der phantastischen Groteske
zu erkennen, die sie zweifelsohne einmal waren. Wer kann noch in den
artigen, steifen, konventionell-biederen Volksgottheiten, die heute im Kyogen
auftreten, jene hyperbolisch-grotesken Gestalten wiederfinden, die iiber die
Stillung des Durstes und Hungers sowie sexueller Triebe verfiigten und -
nicht anders als die Karnevalkultur des europidischen Mittelalters - die
Selbstherrlichkeit des kosmischen Leibes zelebrierten? In den unflitigen
schmutzigen Reden, mit denen Sabu (Ebisu Sabur6) und Bisha (Bishamonten)
einander iibergiessen (so im Spiel Ebisu Bishamon), oder im phallischen
Symbol des Gliickshammers (takara no tsuchi), im unversiegten Weindurst
der Gliicksgottheit Fuku no kami sind kaum noch Spuren jener Profanierung
sakraler Werte, die einen essentiellen Zug des rituellen Theaters darstellen,
vorhanden.

“ WG. Kap. 79: 748



74 STANCA SCHOLZ-CIONCA

Schon Zeami war der Sinn des komischen Tanzes des Sambasd im
Ritualspiel Okina unverstindlich geworden: er wollte diese derbe Form
der Komik von der Biihne verbannen.* Das Moment der durch unflitiges
Gebaren besiegten existenziellen Angst - die tieferliegende Motivation des
grotesken Lachens - erschien ihm schon ein unziemliches Ingrediens im
modernen ‘Theaterspiel. Was Toraaki seinerseits mit shifgen meint, ist nur
noch die andmische Parodie der segenbringenden, wirksamen Worte der
Gétterspiele. Und seine Regieanweisung in shiigen-Stiicken: Owarai. Dotto
warai ("Grosses Lachen: donnerndes Lachen™) bezieht sich nur noch auf
die artige Nachahmung, letztendlich die Karikatur des rituellen, Segen
bewirkenden Lachens.

* Sanban sarugaku okashi ni wa sumajiki koto nari. Vgl. Sarugaku dangi, in ZZ: 293



	Ist das Kyōgen noch zum Lachen? : Probleme des komischen im Waranbegusa des Ōkura Toraaki

