
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Dichter und Dirnen : literarische Beziehungen zwischen Aristokratie und
sozialen Randgruppen im japanischen Frühmittelalter

Autor: Smits, Ivo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DICHTER UND DIRNEN -
LITERARISCHE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ARISTOKRATIE UND

SOZIALEN RANDGRUPPEN IM JAPANISCHEN
FRÜHMITTELALTER

Ivo Smits, Leiden

Vor mehr als fünfzehn Jahren veröffentlichte Barbara Ruch einen Aufsatz,
in dem sie den "Elitarismus" derjenigen angriff, die die japanische Literatur
erforschen, hinsichtlich dessen, was wert sei, literaturwissenschaftlich
erforscht zu werden. Da die japanische Literatur mit dem Mäzenatentum
und der aktiven Teilnahme der Eliten der Heian-Zeit (794-1185) begann
und diese Elitenliteratur als erste erforscht wurde, wurde die höfische
Ästhetik auch auf andere Perioden und andere literarische Genres
angewendet.1 Ruch versuchte, neue Richtlinien für das Studium der
nichtkanonischen Literatur der Muromachi-Zeit aufzustellen, eine Literatur ohne
Geschichte ästhetischer Regeln, die daher in ihrer eigenen Begrifflichkeit
zu erforschen ist. Ruchs Unterscheidung in zwei Typen von Literatur, der
kanonischen und der der aufführenden Künste, hat ihre Berechtigung, doch
zugleich birgt sie die Gefahr, zu streng mit dieser Einteilung vorzugehen.
Es gab nämlich eine gegenseitige Beeinflussung zwischen diesen zwei Haupttypen,

und ich will zu beweisen versuchen, dass es diese gegenseitige
Beeinflussung bereits zu Ende der Heian-Zeit gab. Höfische Dichter erkannten
die Verdienste der Darbieter der sogenannten nicht-kanonischen Künste an
und, was noch wichtiger ist, sie waren bereit, diesen Darbietern auch den
Zutritt zu dem Bereich der kanonischen Künste zu gewähren.

Der literarische Horizont der höfischen Dichter hatte sich am Ende des
11. bzw. Anfang des 12. Jahrhunderts bemerkenswert erweitert. Die Literatur
der späten Heian-Zeit (1086-1185) beschrieb nicht mehr eine Gesellschaft,
in der kaum ein Bauer lebte oder Handwerker wie aus Aladins Wunderlampe
plötzlich erschienen, um den Palast zu reparieren, oder in der "niedrige
Geburt" einen Höfling meinte, der es nicht weiter als bis zum sechsten

Hofrang brachte. Soziale Gruppen, die nun das Interesse der Höflinge
erweckten, waren Fischer, Nicht-Sesshafte, Kurtisanen usw., alles Gruppen,
die bis dahin kaum auch nur in den Randbereichen des Blickfeldes des
literarischen Establishments aufgetaucht waren. Beispielsweise wurden Lie-

1

Ruch, Barbara, "Medieval Jongleurs and the Making of a National Literature", in: John
W. Hall u. Toyoda Takeshi (Hg.), Japan in the Muromachi Age, Berkeley: University
of California Press, 1977, S. 279-309.



52 IVO SMITS

besgedichte schon seit den ersten literarischen Anfängen geschrieben, aber
die Liebesbeziehungen beschränkten sich stets auf die eigene soziale Klasse.

In der späten Heian-Zeit aber wurden plötzlich japanische Gedichte (waka)
über Themen wie "Liebe zu Kurtisanen" usw. gemacht. In der Prosaliteratur,
in monogatari und nikki, erschienen diese sozialen Gruppen, wenn auch

nur dürftig, schon früher,2 doch in der höfischen Lyrik mit ihren rigorosen
Anforderungen an Thema und sprachlichen Ausdruck war bis dahin der
Gebrauch solcher unpassender Themen verboten gewesen.

Da die oben beschriebenen Gedichte Nachdruck auf alle Arten von
Kurtisanen legen, ist es nötig, die verschiedenen Gruppen kurz vorzustellen.3

Im heianzeitlichen Japan gab es eine grosse Zahl von Frauen, die gegen
Bezahlung die Männer unterhielten. Viele von ihnen arbeiteten an den
stark bereisten Flüssen und an der Inlandsee, und an den Strassen, besonders

in der Nähe von Grenzschranken und Herbergen. Die berühmtesten Kolonien
von Unterhaltungsdamen waren am Yodo-Fluss, der die wichtigste
Transportverbindung zwischen der Hauptstadt und der Inlandsee war, plaziert, vor
allem an den Orten Eguchi und Yamazaki, und in Kanzaki und Kajima,
letztere beide am Kanzaki-Fluss.4 Die allgemeine Bezeichnung für diese
Frauen war asobime bzw. asobi, "Spielmädchen" (später fand die sinifizierte
Form yüjo Verwendung). Sie holten ihre Kunden mit ihren kleinen Booten,
die einem Stechkahn ähnelten, ab, sangen für sie Lieder und boten ihnen
ihre Gunst dar. Von frühester Zeit an, soviel steht fest, wurden diese
Kurtisanen als talentierte Sängerinnen anerkannt, und ihr Repertoire, das

aus allen Arten von imayö, Liedern im "modernen Stil", bestand, fesselte
die Hofadeligen sehr. Von der späten Heian- an bis weit in die Kamakura-Zeit
(1185-1336) hinein, in der die soziale Struktur der japanischen Gesellschaft
sich veränderte, gab es unter den Kurtisanen die bedeutende Gruppe der
shirabyöshi, die "Blankrhythmus"-Tänzerinnen, Einige dieser Tänzerinnen
stammten aus adeligen Familien, die im Übergang von aristokratischer
Vorherrschaft zur Krieger-Herrschaft ein schlimmes Los erlitten hatten.Ihre
kultivierte Erziehung gewährleistete ihre literarischen und musikalischen
Fähigkeiten, was sie bei der neuen Oberschicht sehr populär machte.

Z.B. Genji monogatari, Nihon koten bungaku taikei (NKBT) 15, Tokyo: Iwanami
shöten, S. 122, und Sarashina nikki (um 1060), NKBT 20, S. 485-86, 529.

Für einen kurzen und handlichen Überblick über die Geschichte der japanischen Kurtisanen

vgl. die neue Studie von Cecilia Segawa Seigle, Yoshiwara: The Glittering World ofthe
Japanese Courtesan, Honolulu: University of Hawaii Press, 1993, S. 1-13.

Eine übersichtliche Karte bieten Amino Yoshihiko u. Gotö Toshihiko (Hg.), Yüjo,
kugutsu, shirabyöshi, (Asahi hyakka Nihon no rekishi 3), Tokyo.: Asahi shinbunsha,
27. April 1986, S. 76-77.



DICHTER UND DIRNEN 53

Eine weitere Gruppe bildeten die kugutsu oder kairaishi, wie sie sinifiziert
genannt wurden. Wörtlich "Puppenspieler",5 waren sie eine Volksgruppe,
deren Lebensweise und sozialer Status denen der Zigeuner in Europa
ziemlich ähnelten. Obgleich die Roma eine ethnische Einheit bilden, was
die kugutsu wahrscheinlich nicht waren, spricht einiges für die Übersetzung
von kugutsu als "Zigeuner". "Puppenspieler" mag zwar eine wörtliche
Übersetzung sein, doch mit diesem Wort wird keine einzige der zahlreichen
Aktivitäten dieser Volksgruppe abgedeckt.6 Sie wanderten in Gruppen
durch das ganze Land, einige von ihnen sogar bis nach Kyüshü, und
verdienten ihren Lebensunterhalt durch Zurschaustellung von Puppenspielen,
Akrobatik, Zauberkunststücken, Tanz, Gesang und Prostitution. Alle
Informationen, die wir über die kugutsu haben (und das sind nur sehr
wenige), stammen aus ein paar Texten in chinesischer Sprache aus dem
frühen zwölften Jahrhundert. Der wichtigste davon ist eine kurze Abhandlung
des Gelehrten und Dichters Öe no Masafusa (1041-1111), sein "Bericht
von den kugutsu" (Kairaishi ki). Diese Abhandlung enthält das Grundlegende
dessen, was wir vom Leben und von den Gebräuchen der kugutsu wissen;
die anderen Texte über die kugutsu hängen weitgehend (bisweilen sogar im
Wortlaut) von Masafusas "Bericht" ab. Michael Stein hat darüber einen
sehr informativen Aufsatz in deutscher Sprache veröffentlicht, der das
meiste des zugänglichen Materials auflistet.7 Viel wurde über die ethnische
Zugehörigkeit der kugutsu geschrieben und Theorien wurden vorgetragen,
dass sie nicht genuin japanisch wären, sondern Nomadenstämme vom
asiatischen Kontinent. Diese Theorie stützt sich auf die Eingangszeilen von
Masafusas Abhandlung, in denen es heisst: "Die kugutsu haben weder einen

Im Wamyö ruijüshö, einem Wörterbuch des Minamoto no Shitagau (911-983), wird mit
einem Verweis auf das Tangyun von 751 festgestellt, dass kugutsu eigentlich die Puppe
oder Marionette selbst meint: "In den 'Tang-Reimen' heisst es: Puppen—die japanische
Bezeichnung ist kugutsu [...]—sind das, womit die Musikanten spielen." Wamyö
ruijüshö, Kyoto: Rinsen shöten 1971, S. 130.

Von einigen Forschern wird sogar angenommen, dass das Wort kugutsu überhaupt
nicht "Puppenspieler" bedeutet, sondern einen Schilfkorb, der an der Hüfte getragen
wurde, und dass die Schriftzeichen für "Puppe" ateji späterer Zeit seien. Diese These
scheint zuerst von Yanagita Kunio 1911 ("Isaka oyobi sanka", in: Tokyo jinruigaku
zasshi, September 1911 und "Miko kö", in: Kyödo kenkyü I, November 1913, S.

641-651) aufgestellt worden zu sein. Vgl. dazu Nakayama Tarö, [Kaitei zöho] Baishö

sanzennen shi, Tokyo: Nichibunsha 1956, S. 210-211 und Hagen Blau, Sarugaku und
Shushi, Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1966, S. 231-232. Beide beziehen sich auf
Manyöshü EI, 296, wo kugutsu in der Bedeutung von Korb gebraucht wird.

Stein, Michael, "Wer waren die Kugutsu?", in: Lokowandt, Ernst (Hg.), Referate des

1. Japanologentages der OAG in Tokyo, München: Iudicium Verlag, 1990, S. 52-62.



54 IVO SMITS

festen Wohnsitz noch Häuser, um die sie sich zu kümmern brauchten. Ihre
Filzzelte nehmen sie mit, wenn sie, Flüssen und Gräsern folgend,
umherziehen. In dieser Hinsicht ähneln sie ziemlich den Barbaren aus dem
Norden."8 Bemerkungen über die Hässlichkeit der kugutsu wie: "Unter
den Zigeunerinnen von Akasaka in der Provinz Mikawa gibt es welche, die
beeindruckende Schnurrbarte haben. Sie werden 'Schnurrbart-Prinzessinnen'
genannt,"9 trugen nur dazu bei, dass man die kugutsu für einen fremden
Volkstamm hielt. Viele andere Texte hingegen beschreiben zur selben Zeit
die Frauen als schön. Diese seltsame Diskrepanz kann vielleicht durch die
literarischen Regeln erklärt werden, die vorschrieben, dass Unterhaltungsdamen

schön zu sein haben. Masafusa übernahm seine Ausdrucksweise von
dem Abschnitt des "Buches der Han" über die Xiongnu, einem Volksstamm
in der heutigen Mongolei, und tat das möglicherweise nur, um damit die
unsesshafte Lebeweise der kugutsu in einer literarischen Weise zu umschreiben.

Die Kunst des Puppenspiels wurde gewiss vom asiatischen Festland
her importiert, doch die Puppenspieler selbst müssen nicht notwendig ebenfalls

Vagabunden vom Festland gewesen sein. Wie dem auch sei, sie waren
im Japan der Heian-Zeit weithin als talentierte Sängerinnen bekannt und
eine von ihnen wurde schliesslich Gesangslehrerin des Exkaisers Go-Shira-
kawa (1127-1192). Hinzuzufügen ist, dass die kugutsu anscheinend im Laufe

der Kamakura-Zeit verschwanden.Die Puppenspieler späterer Zeiten
haben wenig, bzw. überhaupt nichts, mit den kugutsu der Heian-Zeit zu tun.

Man fragt sich, was denn eigentlich die exakten Unterschiede zwischen
asobi und kugutsu sind. Konishi Jin'ichi vermutet, dass die zwei Gruppen
einfach unterschieden werden können: die asobi arbeiteten am Wasser,
während die kugutsu im Inland umherstreiften.10 Diese Unterscheidung
wird allgemein anerkannt. Es gibt allerdings ein chinesisches Gedicht von

Kairaishi ki. Vermuüich zwischen 1094 und 1111 geschrieben. Ursprünglich in Buch 3

des Chöya gunsai (1113). Nihon shisö taikei (NST) VIII, Tokyo: Iwanami shöten,
1970, S. 308 (japanische Fassung S. 158-159). Die "Barbaren aus dem Norden" sind
die hokuteki (chin, beidi); vgl. Hanshu, Xiongnu zhuan: "Sie ziehen, Flüssen und
Gräsern folgend, umher."
Honchô mudai shi (HMS) II, 82. [Shinkö] Gunsho ruijü (GR) IX, Tokyo: Zoku
Gunsho ruijü kanseikai, 1977, S. 16. Anmerkung in einem Gedicht des Nakahara no
Hirotoshi (1062-nach 1131). Auch bei Masafusa finden sich ähnliche Bemerkungen:
"Die Frauen haben 'trübselige Augenbrauen', 'weinende Schminke', einen 'Gang mit
gebeugter Hüfte' und 'Schlechte-Zähne-Blühen'. Sie legen Rouge auf und pudern sich,

singen anzügliche Lieder und schwelgen in liederlichen Vergnügen. Damit versuchen
sie, Männer zu verführen." Kairaishi ki. NST VIII, S. 308.

Konishi, Jin'ichi, A History ofJapanese Literature Bd. II (übers, v. Aileen Gatten),
Princeton: Princeton University Press, 1986, S. 405.



DICHTER UND DIRNEN 55

Masafusa über eine kugutsu namens Magogimi, das eindeutig auf einem
Boot angesiedelt ist. Daher ist wohl die Unterscheidung nicht ganz so
einfach. Zumindest haben mittelalterliche Autoren nicht so klar getrennt.

Magogimi, die Zigeunerin
Auf Schiffsreise treffe ich Magogimi: ihre Tränen halten nicht mehr ein,
Ihre aufgereihten Perlen-Lieder sind wahrlich klingende Edelsteine.
Das Dünne ihrer gewölbten Augenbrauen zeigt sich über ihrem Gazekleid,
Rubinene Haut verbirgt sich sanft in ihren brokatenen Ärmeln.
Dir Gesang, der gar die Wolken anhält, reist bis zum Mond der Milchstrasse,
Ihre Melodien, die den Staub auffliegen lassen, führen den Wind von bemalten

Balken.
So ist nun ihr Ruhm, so ist jetzt ihr Geschick,

11
Warum nur m all' den Jahren war sie wurzellos, umherwandernd?

Masafusas Gedicht zeigt zudem die Elemente, die für die Höflinge anziehend

waren: die Schönheit der Frauen, ihre künstlerische Vollendung als

Sängerinnen oder Musikantinnen, und der Exotismus, für den sie standen.
Indem sie ein Wanderleben führten, unterschieden sich die Kurtisanen
völlig von den Höflingen, die kulturell an die Hauptstadt gebunden waren.
Gesang und Tanz überbrückten die sozialen Rangunterschiede zwischen
den Unterhalterinnen und den Aristokraten. Barbara Ruch sagt über die
musikalischen Fähigkeiten der Unterhalterinnen, dass "deren Unterschiede
enorm waren, und die Qualität ihrer professionellen Leistungen von brillant
bis zur blossen Anmassung reichten."12 Es mag zwar sicherlich auch Anmas-

sungen gegeben haben, doch viele der Unterhalterinnen waren brillant
genug, um im kulturellen Umfeld der Höflinge akzeptiert zu werden.

Ein Präzedenzfall für die Auswahl solcher sozialer Gruppen als lyrische
Themen kann man in der ersten Liedersammlung japanischer Gedichte,
dem Manyöshü ("Zehntausend-Blätter-Sammlung") finden, das eine grössere
Anzahl von Taucherinnen (ama) und "einfachen Mägden" (shizugame)
Unterschlupf gewährt. In der späten Heian-Zeit bekundigt sich ein zunehmendes
Interesse an der Manyöshü-Dichtang, das die archaische Diktion nicht nur
studierte, sondern damit auch experimentierte. Es bleibt jedoch das Problem,
in welchem Ausmass diese Lyrik des achten Jahrhunderts ein bestimmender
Faktor war.

" HMS II, 83. GR IX, S. 16. Zeile 6 ist ein Ausdruck für schöner Gesang: "Eine Stimme

so schön, dass sie den Staub auf den Balken aufwirbelt."
12 Ruch, Barbara, "The Other Side of Culture in Medieval Japan", in: Yamamura, Kozo

(Hg.), The Cambridge History ofJapan Bd. Ill, Cambridge: Cambridge University
Press, 1990, S. 526.



56 IVO SMITS

Einen sehr konkreten Anlass jedoch gab es für lyrische Themen wie
Kurtisanen, nämlich die häufigen, sowohl sozialen wie auch literarischen
Interaktionen zwischen Höflingen und Unterhalterinnen, die selbst aktiv
sangen und dichteten. Die Höflinge der späten Heian-Zeit veranstalteten
häufig Parties, an denen Kurtisanen und Sängerinnen teilnahmen.13 Jene
wurden eingeladen, um Lieder vorzutragen, geistreiche Konversation zu
führen und dienten zugleich den Gästen als sexuelle Partner. Takigawa
Masajirö vermutet, dass die Idee femininer Unterhaltung und sexueller
Gunst als Teil des Beamtensalärs in die höfische Gesellschaft der Nara-Zeit
(701-794) aus Tang-China (617-907) als eine Funktion des Unterhaltungszweiges

der Regierung eingeführt wurde. Da diese Praxis einen anerkannten

Aspekt der Gratifikation des Höflings bildete, hielt man sie wahrscheinlich
nicht für Prostitution.14 Und nicht nur das, diese Frauen wurden als
literarische Sparringpartner geschätzt und, obwohl normalerweise nicht von
hoher Geburt, von den Höflingen auch nicht geringgeachtet. Einige der
Frauen waren als Dichterinnen so ausgezeichnet, dass ihre Gedichte in die
kaiserlichen Anthologien aufgenommen wurden, eine Ehre, deren sie in
manchen Augen offensichtlich nicht wert waren:

[...] Aber das ist noch nicht alles. Ein Gedicht des alten Freudenmädchens
Higaki aus der Provinz Higo wurde in das Gosenshü aufgenommen. Das
Freudenmädchen Mi^aki aus Kanzaki verunreinigte das Goshüishü. Die
Zigeunerin Nabiki aus Otsuka unterminierte das Shikashü. Das Freudenmädchen
Tae aus Eguchi war eine Autorin des Shinkokinshü. Aber das beschränkt sich
nicht nur auf Frauen. Mibu no Tadamine wurde Herausgeber des Kokinshû,
obwohl er nur ein Diener war. Der Priester Yamada, ein Paria, verunreinigte
dieselbe Sammlung. Weil es zu lange würde, führe ich die entsprechenden
Gedichte nicht an.15

Es ist interessant, dass die meisten der Texte aus dem elften und zwölften
Jahrhundert, die diese sozialen Randgruppen behandeln, in Chinesisch
(kanbun) geschrieben wurden. Eines der frühesten Beispiele ist ein Prosatext
von Oe no Yukitoki (955-1010), der um das Jahr 1000 entstand. Andere
Beispiele sind etwa das Shinsarugaku ki von Fujiwara no Akihira (989?-1066)
und die verschiedenen "Berichte" (ki) von Öe no Masafusa. Als literarische

13 Vgl. Konishi, A History ofJapanese Literature II, S. 395-406.
14

Takigawa Masajirö, Yüköjofu, yüjo, kairaijo: Eguchi, Kanzaki no yüri, Tokyo: Shibundö
1965, S. 18-19.

15 Jikkinshö X. (Shintei zöho) Kokushi taikei XVIII, Tokyo: Yoshikawa köbunkan, 1932,
S. 166. Die Angaben beziehen sich auf folgende Gedichte: Gosenshü XVII, 1219;
Goshüishü XX, 1197; Shikashü VI, 186; und Shinkokinshü X, 979. Ein weiteres
Beispiel ist Kokinshû VIII, 387 von Shirome, von der man annimmt, sie sei eine
Schwester des Gelehrten Oe no Asatsuna (886-957), die zur Unterhalterin wurde und in
Eguchi lebte. Vgl. auch Okagami, NKBT 21, S. 280-281.



DICHTER UND DIRNEN 57

Themen fanden die Armen Japans Eingang in Anthologien wie das Wakan
röeishü ("Sammlung von chinesischen und japanischen Rezitativen", ca.
1013), das Shinsen röeishü ("Neu ausgewählte Rezitative", 1123), das Honchö
monzui ("Ausgewählte Stücke von Unserem Hofe", 1064) und das Honchö
mudaishi ("Chinesische Gedichte von Unserem Hofe", 1164).

Der Historiker Tanahashi Mitsuo hat kürzlich auf die Existenz zweier
Traditionen innerhalb der Literatur der Heian-Zeit aufmerksam gemacht.
Seine Einteilung unterscheidet sich von der Barbara Ruchs. Neben der
Hauptlinie der Hofliteratur, vertreten durch Texte wie das Genji monogatari,
kam im Japan des elften Jahrhunderts eine Dokumentarliteratur bzw. "rein
beschreibende Prosa" (hakubyöteki sanbun) auf.16 Die Autoren dieser Texte
hatten alle einen Hintergrund an chinesischer Bildung und die meisten von
ihnen stiegen nie in hohe Ämter auf. Sie sind hinsichtlich ihrer bescheidenen
Karrieren die "Provinzgouverneur-Literaten" (zuryö bunjiri) genannt
worden. Ihre Arbeit in den Provinzen jedoch brachte sie in grösserem
Ausmass mit dem Leben der sozialen Randgruppen in Berührung. Das
exotische Leben der umherwandernden Schaukünstler zusammen mit der
Kenntnis der Autoren von chinesischen Texten, die von Leuten ausserhalb
der Literatenklasse handelten, führte zur Komposition von Texten, die das

Leben solcher Leute in einer ziemlich neutralen und beschreibenden Weise
aufzeichnete.

Die Wahl der chinesischen, nicht der japanischen Sprache als Medium
weist auf einen der Ursprünge des Interesses der Höflinge hin: das Bewusstsein,

dass die chinesische Lyrik ein Element an sozialer Anteilnahme für
Gruppen mit sozial niedrigem Status beinhaltet. Es zeigt zudem, dass die
chinesische Sprache in mancher Hinsicht mehr Freiheit für thematische
Innovationen in der Lyrik bot. Die Komposition chinesischer Lyrik (kanshi)
war vermutlich von der technischen Seite her eine Herausforderung für die

Höflinge, doch sie bot eine weite Palette möglicher Themen, besonders im
Vergleich zu den Beschränkungen, die der Komposition von waka oblagen.
Sie hatten die Freiheit, über fast alles zu schreiben, vom Papagei bis zum
Bettler. In dieser thematischen Freiheit fanden sie Anleitung durch die
Dichter des chinesischen Festlandes. Die oben genannten sozialen Gruppen
fanden sich schon in den importierten Werken chinesischer Autoren.

Im allgemeinen reflektiert die japanische Literatur in chinesischer Sprache
kaum ein Bewusstsein davon, dass die chinesische Lyrik ein Element an
sozialer Anteilnahme für Gruppen mit sozial niedrigem Status beinhaltet.
In der literarischen Tradition Chinas war der Dichter in erster Linie ein

16 Tanahashi Mitsuo, Öchö no shakai (Taikei Nihon no rekishi 4), Tokyo: Shögakkan,
1992, S. 121-127.



58 IVO SMITS

Beamter. Die Dichtkunst half, den Staat zu regieren und hatte als Spiegel
der Gesellschaft zu funktionieren. Wenn die Regierung Fehler beging und
das Volk darunter litt, hatte der Dichter das in seinen Gedichten aufzuzeigen,
so dass der Kaiser davon lesen und die sozialen Missstände berichtigen
konnte. Durch seine Dichtung trug der Dichter dazu bei, dass das soziale
und politische Gleichgewicht der Gesellschaft gewahrt blieb.17 Die "Neuen
Balladen" (xin yuefü) des Bo Juyi (772-846) und des Yuan Zhen (779-831)
waren von diesen Poeten der Tang-Zeit insbesondere dafür gedacht, die
Missstände verschiedener Gruppen der Gesellschaft aufzuzeigen. Bos
berühmter "Alter Köhler" (maitan weng) etwa erzählt von den Mühen
derjenigen, die ihre Waren für einen zu geringen Preis dem Palast verkaufen
müssen. Das Gedicht ist beschreibend, doch die Kritik an der Regierung ist
darin impliziert.18 Dieses Gedicht wurde in zwei Gedichten des Honchö
mudaishi über eine Hausiererin und eine Köhlerin nachgeahmt. Die japanischen

Gedichten jedoch, die in einem kleinen Abschnitt mit dem Titel
jinrin ("Leute") aufgenommen sind, zeigen höchstens etwas Mitleid mit den

armen Frauen, die sie beschreiben, aber sie kritisieren nicht die Gesellschaft,
die deren Elend verursacht. Die Autoren dieser beiden Gedichte waren der
Exkanzler Fujiwara no Tadamichi (1097-1164) und Prinz Sukehito (1073-
1119), ein hochrangiger Aristokrat und ein kaiserlicher Prinz, die
wahrscheinlich mehr an dem exotischen Wert und dem Chinesischen ihres Themas
interessiert waren als an der Veränderung der Regierungspolitik.19 Der
politisch bewusste, konfuzianische Standpunkt der chinesischen Dichter hatte

wenig Anziehungskraft für den japanischen Adel.
"Sängerinnen" oder jinü (jap. gijo) erscheinen oft in der Lyrik Chinas.

Sie waren hohe Kurtisanen und wurden im allgemeinen vorteilhaft dargestellt.
Ein wichtiges Thema war die alte Kurtisane, die die Gunst ihres Herrn
verloren hatte; sie wartete vergeblich darauf, dass ihr Herr sie in ihrem
Harem besuchte. Auch diese Art von Gedichten wiederum wurde in politischer
Weise genutzt: sie wurden zum Sinnbild des Beamten, der seine Fähigkeiten
vom Kaiser nicht recht geschätzt wusste. Die Liebeslyrik des Yutai xinyong
("Neue Lieder von der Jadeterasse", 545) singt in Reimpaaren von dem
Zauber und der Schönheit der Haremsdamen, die ihr Echo in japanischen

17 Vgl. Idema, Wilt u. Lloyd Haft, Chinese letterkunde, Utrecht/Antwerpen: Het Spectrum,
1985, S. 58-82.

18 BoJuyiji, Peking: Zhonghua shuju, 1979, S. 79-80.
19 HMS II, 87-88. GR IX, S.17. Tadamichi war augenscheinlich an Bos xin yuefu

interessiert. Er schrieb eine Serie von fünf Gedichten "Lesen der Neuen Balladen", in
denen er drei von Bos xin yuefu, darunter auch das Gedicht maitan weng, paraphrasierte.
Hosshö-ji dono gyoshü 85-89. GR IX, S. 255.



DICHTER UND DIRNEN 59

kanshi wie das Masafusas über Magogimi finden. Teile dieser chinesischen
Gedichte, häufig die Passagen, die die Schönheit dieser Frauen beschrieben,
wurden in japanische Anthologien wie das Wakan röeishü und das Shinsen
röeishü aufgenommen, die beide jeweils getrennte Abschnitte "Sängerinnen"
und "Freudenmädchen" haben. Diese japanischen Anthologien waren als
Musterbücher intendiert, die repräsentative Beispiele für ideale Verse sowohl
in Japanisch wie auch in Chinesisch gaben, um von japanischen Dichtern
nachgeahmt zu werden.

Offensichtlich kümmerten sich die Japaner nicht viel um die politischen
Implikationen der chinesischen Vorbilder, aber sie benutzten die beschreibenden

Passagen und imitierten sie in ihren eigenen Gedichten. Die japanischen
kanshi unterscheiden sich darin von den Gedichten Chinas, dass ihnen
jegliche moralische Implikation fehlt. Sie sind mehr oder weniger rein
beschreibend. Die Gedichte über die kugutsu, um nur ein Beispiel zu
nennen, wiederholen nur die Beschreibung Masafusas von deren Lebensweise.
Sie erzählen davon, wie die kugutsu in Zelten leben und ständig unterwegs
sind, und wie die Frauen versuchen, durch Gesang, Tanz und Prostitution
Kunden zu finden, aber fast alle Dichter sehen davon ab, ein Urteil über
deren Situation zu fällen, mit Ausnahme des Kommentars, die Frauen seien

zu bemitleiden, da sie nie ein glückliches Liebesleben kennen werden. In
Tang- und Sung-China gab es keine rein beschreibende Lyrik dokumentarischen

Charakters. Beschreibungen wurden mit moralischen Aussagen
verbunden. Waka über die kugutsu zeigen dagegen dieselben Elemente wie
die japanischen kanshi: die Frauen führen ein Wanderleben, betören die
Kunden mit ihren Reizen, aber ihre Tragödie besteht darin, dass sie nie
einen Liebhaber für mehr als nur eine Nacht haben werden.

Da die Japaner sowohl nach Anleitung wie auch nach Autorisation ihrer
literarischen Experimente suchten, fanden sie in der chinesischen Lyrik,
die sich mit sozialen Problemen beschäftigte, eine Gelegenheit, sich selbst
mit den Randerscheinungen der japanischen Gesellschaft zu versuchen.
Eine weitere Quelle für ihre Inspiration waren die ständigen Interaktionen,
sowohl literarische wie auch gesellschaftliche, zwischen den Höflingen,
Freudenmädchen und kugutsu, die selbst aktiv Gesang und Dichtkunst
ausübten. Gewissermassen hatten die Zigeuner und Fischer Zutritt zum
Tisch der Schriftstellerei, doch ihr hauptsächlicher Wert bestand in der
Exotik, für die sie standen, nicht in ihrer Rolle als Opfer der Gesellschaftsstruktur.

Es gibt wenige Ausnahmen, etwa die Reihe von zehn Gedichten
des Sugawara no Michizane (845-903) über die Armen im Winter, die er



60 IVO SMITS

während seiner Gouverneurszeit in Sanuki im nördlichen Shikoku schrieb.20

Trotzdem lässt sich sagen, dass im allgemeinen das Interesse der Höflinge
ein exotisches war, so wie Sei Shönagons Faszination über die Zimmerleute
beim Mittagsmahl sich nicht viel von unseren Zoobesuchen unterscheidet.21

Allmählich fanden diese Randgruppen der Gesellschaft auch ihren Weg
in die waka, eine Entwicklung, die durch den Status unterstützt wurde, den
sie inzwischen durch ihre Aufnahme in die kanshi der späten Heian-Zeit
erlangt hatten. Ein frühes Beispiel ist der Dichter-Mönch Nöin (998-1058?),
der ein Gedicht über die kugutsu mit genau denselben Elementen wie die
chinesischen Gedichte des zwölften Jahrhunderts schrieb.22 Am zwanzigsten
Tag des zwölften Monats 1116 versammelten sich sieben Höflinge, um eine
Serie von hundert waka zu verfassen. Diese "Hundert-Gedichte-Sequenz
von 1116" (Eikyü yonen hyakushü) enthält Themen wie "Sängerinnen"
(Nr. 639-645) und "Fischer" (senrö, Nr. 653-659). Da diese Zusammenkunft
als formelles Dichtertreffen beabsichtigt war, lässt sich sagen, dass diese
Themen eine halb-offizielle Anerkennung gefunden hatten. Im "Gedicht-
Wettstreit in Sechshundert Runden" (Roppyakuban utaawase) von 1194,
einem ausgewachsenen, offiziellen und formellen Gedichtwettstreit, an dem
berühmte Dichter wie Fujiwara no Teika (1162-1241) und Jakuren (1139?-
1202) teilnahmen, waren asobi und kugutsu offizielle Themen (Nr. 1141-
1164):

Liebe zu kugutsu (kugutsu ni yosuru koi)

Ukareme no Die wandernden Frauen,
ukarete ariku leichtsinnig wandern sie umher,
tabiyakata ohne festen Wohnsitz,
sumitsukigataki nirgends sich niederlassend—
koi mo suru kana ist ihre Liebe ebenso?

Fujiwara no Suetsune (1131-1221; Nr. 1157)

20 Kanke bunsö 200-209. NKBT 72, S. 259-265. Für eine Übersetzung dieser Gedichte
vgl. Watson, Burton, Japanese Literature in Chinese Bd. I, New York: Columbia
University Press, 1975, S. 93-94; und Borgen, Robert, Sugawara no Michizane and
the Early Heian Court, Cambridge (Mass.): Harvard University Press, 1986, S. 187-188.
Ein weiteres Beispiel ist das Hinjo no hin ("Das Lied der armen Frau") von Ki no
Haseo (845-912). Honchö monzui. NKBT 69, S. 344-346.

21 Makura no söshi dan 313. Nihon koten bungaku zenshû 11, Tokyo: Shögakkan, S.

454. Für eine Übersetzung vgl. Morris, Ivan (üb.), The Pillow Book ofSei Shônagon,
Harmondsworth: Penguin, S. 255.

22 Nöin shü 217. "Ein Gedicht in Vertretung für eine kugutsu":
Izuku to mo Eine, die nicht entscheiden kann,
sadamenu mono wa wo sie zu leben hat,
mi narikeri das bin ich:
hito no kokoro o wenn ich eines Mannes Herzen
yado to suru ma ni zu meiner Wohnstatt mache.



DICHTER UND DIRNEN 61

Hitoyo Geliehen für eine Nacht,
nogami no sato no das Graskissen
kusamakura in dem Dorf mitten in den Feldern:
musubisutekeru die Versprechen des Anderen
hito no chigiri o verworfen.

Fujiwara no Teika (Nr. 1159)

Unterhalterinnen wurden ebenfalls als literarische Partner akzeptiert.
Ihr berühmtester Verehrer war wahrscheinlich der Kaiser Go-Shirakawa,
der ernsthaft das poetische Repertoire der asobi erlernte. Wie oben erwähnt,
luden die Höflinge die Frauen zu ihren Banketten ein, und es gibt verschiedene

Beispiele des Gedichtaustausches zwischen diesen beiden Gruppen. Höflinge
und Freudenmädchen trafen sich wohl nicht als Ebenbürtige, doch zumindest
mit gegenseitigem Respekt. Das folgende Gedicht, von Fujiwara no Nobu-
tsuna, um das Jahr 1200 geschrieben, zeigt, dass die Aristokraten die asobi
zumindest des Ausdrucks poetischer Gefühle werthielten. Das chinesische
Element in dieser literarischen Haltung kann nicht nur im Vorwort genossen
werden, sondern auch in dem Ausdruck kurenai no neya ("das rote
Schlafzimmer"), der direkt auf chinesische Liebeslyrik verweist.

Nachdem die Freudenmädchen eine Weile "hinter den grünen Vorhängen in
den roten Schlafzimmern" aufgewartet hatten, kehrten sie wieder auf den blauen
und goldenen Wogen zurück, und ich gab den Fünfen ein Abschiedsgeschenk,
überlegte ein wenig und komponierte dieses Gedicht.

Kurenai no Sie haben
neya ni kokoro o ihre Herzen in den roten Schlafzimmern
todomi okite zurückgelassen,
namiji ni kaeru und wie sie über die Wellen zurückkehren,
kimi shi zo omou gedenken sie einzig ihres Herrn.23

Vor diesem Hintergrund müssen die Experimente mit nicht-poetischen
Themen gesehen werden. Unterstützung für derartige Dichtkunst, sei sie
bewusst oder unbewusst gesucht, wurde durch die grosse Zahl von
chinesischer Literatur, in der soziale Randgruppen im Zentrum standen,
nahegelegt. Die chinesische Behandlung dieser Themen wurde nicht genau geprüft,
solange gewährt schien, dass diese Themen irgendwie auf eine literarische

23 Dieses Gedicht wird im Shinpen Kokka taikan nicht aufgeführt. Es wurde vermutlich
1199 oder 1200 geschrieben. Überliefert auf einem Einzelblatt (kaishi), ist es heute in
Privatbesitz. Ein Faksimile der Handschrift findet sich in Amino u. Gotö (s. Anm. 4),
S. 79. Der Ausdruck "hinter den grünen Vorhängen in den roten Schlafzimmern" ist ein
Zitat aus "Beim Sehen von Freudenmädchen" (Honchö monzui IX, 238; auch in Wakan
röeishü 720) von Öe no Yukitoki (955-1010): "Hinter den grünen Vorhängen in den
roten Schlafzimmern mögen alle Gebräuche verschieden sein, doch im Schiff über den
Weilen sind des Lebens glückliche Partien alle gleich."



62 IVO SMITS

Tradition zurückgingen, die ausser Zweifel stand.24 Die Gedichtthemen
hatten ihren Ursprung in der sozialgeschichtlichen Realität der
mittelalterlichen Hofgesellschaft, die nicht so abweisend war, wie sie manchmal
erscheinen mag. Die Dichter trafen die Unterhalterinnen, und in gewissen
Grenzen auch die Fischer, aber das chinesische Erbe versorgte diese Themen
mit dem nötigen Status. Die Experimente der japanischen /ca/w/w-Dichter
bahnten in dieser Hinsicht den Weg für Teikas Gedicht beim Gedichtwettstreit
von 1194.

[Der Autor ist ein Ph.D. Student des Center for Japanese and Korean Studies der

Universität Leiden. Er möchte Niels Gülberg herzlich danken für seine Hilfe.]

24 Jackson Bate, der über das England der Restauration schreibt, führt das Bedürfnis der
Dichter nach einer Art Unterstützung für ihre dichterischen Experimente an und zeigt,
wie diese Unterstützung durch die klassische Antike bereitgestellt wurde:

[...] pleasing because it is not an authority looming over you but, as something ancestral
rather than parental, is remote enough to be more open to what the heart wants to select

or the imagination to remold. For that matter, the ancestral permitted one—by providing
a "purer", more time-hallowed, more conveniently malleable example—even to disparage
the parent in the name of "tradition".
Jackson Bate, W., The Burden ofthe Past and the English Poet, New York: Norton,
1972, S. 22


	Dichter und Dirnen : literarische Beziehungen zwischen Aristokratie und sozialen Randgruppen im japanischen Frühmittelalter

