
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 1: Referate des 9. deutschsprachigen Japanologentages in Zürich (22. -
24. September 1993)

Artikel: Die Frauen und die japanische Literatur : Überwindung der Geschichte

Autor: Yko, Tsushima

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE FRAUEN UND DIE JAPANISCHE LITERATUR -
ÜBERWINDUNG DER GESCHICHTE

Tsushima Yüko, Schriftstellerin, Tokyo
Übersetzt von Annelotte Piper, Hamburg

Für die weitsichtige Entscheidung, bei einer Gelegenheit wie dieser das

Thema Schriftstellerinnen zu wählen, möchte ich als eine dieser
Schriftstellerinnen der Universität Zürich zunächst meinen herzlichen Dank
aussprechen. Vielleicht klingt das, wenn ich es so sage, etwas merkwürdig in
Ihren Ohren. In der japanischen Literatur sind Frauen traditionell immer
aktiv gewesen, ja gerade die Schriftstellerinnen repräsentieren die Literatur
Japans; und auch heutzutage entfalten zahlreiche weibliche Autoren ihre
Aktivitäten viel schwungvoller als die männlichen Kollegen. Ist es da nicht
selbstverständlich, so könnte man fragen, dass sich die Universität Zürich
für die Schriftstellerinnen entschieden hat? Gegen diese Ansicht habe ich
überhaupt nichts einzuwenden; denn in der Tat kann man die Sache unter
diesem Aspekt betrachten. Aber als Schriftstellerin, die ihre Romane in
Japan schreibt, habe ich das Gefühl, ein solches Urteil würde zumindest
gegenwärtig bei uns nicht vorbehalüos akzeptiert. Welche Bedeutung kommt
also den Schriftstellerinnen in der japanischen Literatur der Gegenwart zu?
Eine Antwort darauf zu geben, finde ich unerwartet schwierig. Es handelt
sich um dieselbe Schwierigkeit, die mit der japanischen Kultur seit der
Meiji-Zeit insgesamt einhergeht.

Joryü sakka - "weibliche Schriftsteller" ist ein Ausdruck, der neuerdings
im Japanischen nicht mehr allzu häufig gebraucht wird. Wenn man schon
Autorinnen ausdrücklich als joryü - "weibliche" Schriftsteller bezeichnet,
dann, so forderten die angesprochenen Autorinnen, müssten Autoren analog
danryü - "männliche" Schriftsteller heissen; daraufhin distanzierte man
sich von diesem Wort. Ausdrücke wie joryü bungaku und joryü sakka
wirken in der "modernen" japanischen Literatur ohne Zweifel noch
antiquierter als die uns hinterlassene Tee-Zeremonie oder das Ikebana; sie
erinnern an die isolierten Literatenzirkel von einst und führen uns wieder
die alles andere als faszinierenden Gestalten von Schriftstellerinnen vor
Augen, die ihre Bücher schreiben wie eh und je, unbeeindruckt vom
Wandel der Zeit und häuslich eingerichtet in dem für Frauen vorgesehenen
Rahmen. Wie nicht anders zu erwarten, haben dann in den siebziger Jahren
die Literatinnen, die nach dem Krieg in dem von Amerika her eingeführten
System der Koedukation erzogen waren, alle auf einmal gegen die Bezeichnung

joryü sakka protestiert. Ein Wort kann man zwar ändern, aber bis
sich auch das Bewusstsein wandelt, braucht es Zeit. Die eigentlichen Träger



DIE FRAUEN UND DIE JAPANISCHE LITERATUR 23

der modernen japanischen Literatur blieben, alles in allem, die männlichen
Autoren; die Schriftstellerinnen setzten ihre Arbeit anderweitig fort. Aber
wo lag dieses "anderweitig"? Das weiss ich selber nicht; auf jeden Fall
herrschte allgemein die Ansicht, es entspreche nicht dem Wesen der
weiblichen Literatur, sich unmittelbar mit der politischen Situation und
den sozialen Fragen der Zeit auseinanderzusetzen - eine Haltung, die wider
Erwarten auch heute noch tief verwurzelt ist. Will man beispielsweise im
Ausland fünf japanische Gegenwartsautoren vorstellen, werden zunächst
einmal die Namen von vier männlichen Schriftstellern aufgeführt; und
wenn jemand spontan auf die Idee verfällt, ob man nicht wenigstens als
fünften den Repräsentanten einer Seitenströmung nennen könnte, taucht
zuguterletzt der Name einer Schriftstellerin auf. Unter den gegebenen
Umständen ist ein solcher Fall durchaus üblich. Als Schriftstellerin in
Japan habe auch ich mich an eine solche Behandlung gewöhnen müssen,
und daher danke ich der Universität Zürich ganz besonders für die von ihr
getroffene Wahl.

Gewiss, es ist selbstverständlich, dass sich die Texte von Männern und
Frauen unterscheiden. Aber ich denke, es gilt zu beachten, wie man versucht,
sich dieses Unterschiedes für politische Zwecke zu bedienen. Das gleiche
Problem beschwert Schriftstellerinnen auf der ganzen Welt. Besonders seit
den sechziger und siebziger Jahren bemühen sie sich im Einklang mit der
Frauenbewegung ständig um eine Auseinandersetzung mit den in der
Gesellschaft herrschenden herkömmlichen Meinungen. Da bilden auch die
japanischen Schriftstellerinnen keine Ausnahme. Sie streben als Frauen
nach freierem Ausdruck, und das hat ihnen viele Früchte eingebracht.
Aber speziell in Japan müssen wir Schriftstellerinnen noch für eine andere

grosse und heikle Sache einstehen, und zwar für die Grösse jener Literatur,
die uns die Frauen aus der Heian-Zeit, also vor etwa tausend Jahren,
hinterlassen haben. Werke von so überwältigender Meisterschaft wie das

Genji monogatari oder das Sarashina nikki oder das Makura no söshi sind
für die heutigen Schriftstellerinnen eine Bürde. Die weiblichen Autoren
der Gegenwart sollten eigentlich Freude und Stolz darüber empfinden,
ebenfalls Frauen zu sein, weil unsere Vorgängerinnen uns so erlesene
Kostbarkeiten vermacht haben. In Wirklichkeit aber ist die Sache nicht so
einfach.

An dieser Stelle möchte ich Ihnen eine Episode erzählen, die ich tatsächlich
erlebt habe:

Genau vor einem Jahr stellte mir bei meinem Besuch an einer amerikanischen

Universität eine Wissenschaftlerin, die sich mit japanischer Literatur
befasst, folgende Frage: Sie habe in den fünfziger Jahren in Japan eine sehr

prominente Schrifstellerin persönlich kennengelernt und habe mit Bewunde-



24 TSUSHIMA YUKO

rung gesagt: "Sie sind eine glänzende feministische Schriftstellerin". Daraufhin

habe diese Schriftstellerin entrüstet geantwortet: "Mit so etwas wie dem
Feminismus habe ich absolut nichts zu tun, beleidigen Sie mich bitte nicht".
"Um die Schriftstellerin nicht noch mehr in Wut zu bringen," meinte die
amerikanische Forscherin, "mochte ich nicht weiter fragen; aber falls Sie
verstehen, warum sie so aufgebracht war, würde ich das gern wissen."

"Das war wohl ein Problem der japanischen Sprache", erwiderte ich.
"Im Japanischen bedeutet das in Katakana geschriebene Wort Feminismus
oder Feministin etwas anderes als im Englischen; gemeint ist eine isolierte
Gruppe von Frauen, die ziemlich dumm sind und sich Männern gegenüber
in eine individuelle Opfermentalität verbohrt haben. Vielleicht war jene
Schriftstellerin deswegen so ungehalten, weil sie meinte, Sie hielten sie für
eine solche Person." In diesem Sinne habe ich ihr geantwortet, aber angesichts
dieser kleinen Episode verfiel ich wieder ins Grübeln über etwas, das mich
seit langem irritiert.

Fast zur gleichen Zeit, als die feministische Bewegung weltweit
Fortschritte machte, entstand auch in Japan eine Frauenbewegung die, wie
gesagt, grossen Einfluss auf die Literatur von Frauen hatte. Das war kein
Wunder. Es braucht kaum gesagt zu werden, dass der Ursprung dieser
Welle der siebziger Jahre ungefähr ein Jahrhundert früher lag: Nachdem
sich Japan aus seiner Isolierung befreit hatte und die Werke von Schriftstellern
wie J.S.Mill, Herbert Spencer, J.J.Rousseau u.a. bekannt geworden waren,
kam auch in Japan eine Frauenbewegung in Gang. Blicken wir hier ganz
kurz auf die Anfänge der Emanzipation zurück, so ging es bei diesen
erstmals weltweit ausgerufenen Aktionen, die überall gleichzeitig stattfanden
und überall den gleichen Inhalt hatten, um Frauenstimmrecht,
Chancengleichheit in der Erziehung, Verbesserung der Arbeitsbedingungen
und um die Prostitution; alsbald fanden sie auch in Japan statt. Dann
wurde, wie Sie alle wissen, 1889 die Meiji-Verfassung verkündet, das

Tennö-System etabliert und die Frauenbewegung, die zum patriarchalischen
System im Widerspruch stand, unterdrückt. So rigoros diese Unterdrückung
auch sein mochte, es gelang nicht, der Frauenbewegung Einhalt zu gebieten;
die beiden überragenden Schriftstellerinnen, Higuchi Ichiyö und Yosano
Akiko, traten 1892 bzw. 1901 an die Öffentlichkeit, und 1911 wurde Seitö
(Blaustrumpf) gegründet, die erste von Frauen für Frauen geschaffene
Zeitschrift für Literatur und Kritik. Hier wurde zum ersten Mal die
Frauenliteratur zu einer selbstbewussten literarischen Strömung, und nach
und nach fand auch der Ausdruck Schriftstellerin allgemein Anerkennung.
Tatsächlich waren es die Frauen selbst, die hier triumphierend das vorhin
von mir erwähnte Wort joryü bungaku - Frauenliteratur - aus der Taufe



DIE FRAUEN UND DIE JAPANISCHE LITERATUR 25

hoben. In den folgenden achtzig Jahren vollzog sich jedoch ein Prozess, in
dessen Verlauf dieselben Frauen eben dieses Wort mehr und mehr als
diskriminierend und überholt verabscheuten: Ironie der Geschichte!

Seit dieser Zeit steht die Frauenbewegung in enger Beziehung zum
Sozialismus und zum Anarchismus. Weil sich nun aber Japan mit dem
Tennö an der Spitze auf einem gewalttätigen, gegen die umliegenden Länder
gerichteten Eroberungskurs befand, wurde die Bewegung schonungslos
unterdrückt. Dennoch starteten Frauen 1928 die Literaturzeitschrift Nyonin
geijutsu als Nachfolgerin der Seitö. Unter der wachsenden Brutalität des
Faschismus verwandelte sie sich betrüblicherweise in eine Zeitschrift namens
Kagayaku, rückte bald darauf weiter nach rechts und setzte ihre Aktivitäten
bis 1941, kurz vor Ausbruch des Pazifischen Krieges, fort. Wie dem auch
sei, denkt man an Namen wie Enchi Fumiko, Sata Ineko, Okamoto Kanoko,
Hirabayashi Taiko, Hayashi Fumiko, Uno Chiyo, Miyamoto Yuriko, Nogami
Yaeko, Tamura Toshiko und viele andere, wird einem klar, dass diese
Nyonin geijutsu so gut wie allen Schriftstellerinnen, die noch heute aktuell
sind, als Sprungbrett diente und ihnen eine literarische Karriere eröffnete;
aufs neue sind wir verblüfft über den Umfang der Frauenliteratur in den
dreissiger Jahren.

Betrachtet man den chronologischen Ablauf vor und nach dem Zweiten
Weltkrieg, so neigte man nach 1945 in allen Ländern dazu, das
Frauenstimmrecht anzuerkennen, - in Japan 1946 auf Anordnung des Amerikanischen

Hauptquartiers, hier in der Schweiz wie es scheint etwas später. Die
erste Phase der Frauenbewegung, die sich noch um Dinge wie Stimmrecht
und Chancengleichheit in der Erziehung gedreht hatte, kam also in den
vierziger Jahren zu einem Ende; danach trat die Bewegung in eine neue
Phase ein, die sich vermehrt auf individuelle Bereiche erstreckte.

Wenn ich zurückblickend die japanische Frauenliteratur ins Visier nehme,
scheint mir, dass es zwischen dem Kurs der Frauenbewegung vor und nach
dem Krieg keinen wesentlichen Unterschied gegeben hat. Ich selbst freilich
habe im Umfeld der fünfziger und sechziger Jahre sozusagen nichts von
jener Kontinuität gespürt. Ich wurde nach der Niederlage in einer unter
amerikanischer Ägide eingeführten neuen Demokratie mit gleichen Rechten
für Männer und Frauen erzogen. Aber anstatt mich direkt mit den Fehlern
des Faschismus auseinanderzusetzen, suchte ich mich so eifrig der
Nachkriegsdemokratie anzupassen, dass mich ein Gefühl des Widerwillens
gegen alle politischen Bewegungen der Vorkriegszeit, einschliesslich der
damaligen Frauenbewegung, überkam. Und als könnte man mit dem Ausruf
'Was für eine schreckliche Zeit!' alles beiseite schieben, entglitt schliesslich
sogar die untrennbar mit der Frauenbewegung verknüpfte Gattung der
Frauenliteratur meinem Blickfeld. Auch im Literaturunterricht der Schule



26 TSUSHIMA YUKO

blieb sie unbeachtet, mit dem Ergebnis, dass es, abgesehen von der positiven
Einschätzung vereinzelter Schriftstellerinnen, schwierig war, sich überhaupt
für Frauenliteratur zu interessieren. So habe ich selbst bis zur Universität
kaum Bücher von Frauen gelesen. Spricht man in Japan von der sogenannten
"modernen Literatur" (kindai bungaku), meint man die Werke von
Schriftstellern wie Shimazaki Töson, Akutagawa Ryünosuke oder Tanizaki
Junichiro. Texte von Schriftstellerinnen gehören nicht dazu. Auch heutzutage,
wo Autorinnen keine Seltenheit mehr sind, hat sich an dieser Einstellung
nichts geändert. Ich kann mir nicht helfen, aber ich habe das Gefühl, es
wäre unbedingt nötig, die Frauenliteratur aus ihrem jeweiligen zeitlichen
Hintergrund heraus neu zu lesen. Doch ich meinerseits verschlang mit
achtzehn wie im Rausch Das andere Geschlecht von Simone de Beauvoir,
wurde von Virginia Woolf s Essays ermutigt und begann in den siebziger
Jahren selbst Romane zu schreiben.

Es war eine Zeit, da sich zwar niemand mehr wunderte, wenn jemand
Schriftstellerin werden wollte; aber man brauchte Mut für den Entschluss,
allein auf sich gestellt von der Schriftstellerei leben zu wollen. Wenn ich
heute daran zurückdenke, kommt es mir komisch vor, dass es damals hiess,
man müsse auf das sogenannte Glück einer Frau verzichten; aber ich weiss
noch, dass es diese erbärmliche Idee gegeben hat.

Die Werke meiner Vorgängerinnen habe ich, bildlich gesprochen, immer
so gelesen, als hörte ich direkt an meinem Ohr die Stimme meiner eigenen
Mutter. Nach und nach entdeckte ich meine Beziehungen zur
Frauenbewegung: Als mir, dank der Frauen, die mir den Weg gebahnt haben, im
Augenblick meines eigenen Aufbruchs klar wurde, dass mich bereits ein
beträchtliches Mass an Freiheit erwartete, empfand ich ihnen gegenüber
aufrichtige Dankbarkeit. Und als ich bei der "sexuellen Befreiung" in den
siebziger Jahren überdachte, was den Frauen die Sexualität bedeutet,
erforschte ich auf den Spuren meiner Vorgängerinnen die Bereiche, die
mich nicht befriedigten, im Wunsch, die Möglichkeiten der Frauenliteratur
selber auszuloten. Man kann sagen, bei dieser Arbeit ging es konkret
darum, jene, denen einseitig die herrschenden Normen aufgezwungen
werden, weil sie sozial schwach sind und weil ihre Lage es ihnen schwer
macht sich zu wehren - also Kinder, alte Leute, Frauen, Behinderte -, von
diesen Normierungen zu befreien und ihre Situation ihren eigenen Bedürfnissen

entsprechend zu verbessern.
Ich weiss noch, wie häufig mir damals, als ich anfing, Romane zu

schreiben, gesagt wurde, man sei bestürzt, wie lebendig ich das weibliche
Ich dargestellt hätte. Bei solchen Äusserungen dachte ich, es sei doch
selbstverständlich, dass jeder, ob Mann oder Frau, ein Selbst habe, und es



DIE FRAUEN UND DIE JAPANISCHE LITERATUR 27

war mir ein Rätsel, warum wohl meine Bemühung, dies ernst zu nehmen,
als etwas Besonderes betrachtet wurde. Es hatte sich wohl, ohne dass es

mir bewusst geworden wäre, in gewissen Bereichen für die Frauen schon
ein gesellschaftlicher Wandel vollzogen. Andererseits erfuhr ich bei der
Arbeit an meinen Manuskripten, dass die Frauen bis dahin selbst noch
keine Sprache entwickelt hatten, um konkret über jene Dinge zu schreiben,
die sie selbst unmittelbar berühren, seien es nun die Veränderungen eines

jungen Mädchens in der Pubertät, oder alles, was mit Liebe, Sex, Empfängnis,
Geburt, Ehe und Scheidung zu tun hat. Weil es ferner wirklich unvorstellbar
ist, die sexuelle Seite einfach wegzulassen, wenn die Beziehungen zwischen
Mann und Frau zur Diskussion stehen, habe ich begonnen, dort, wo es
ohne Auslassungen nicht geht, die Dinge wirklich zu beschreiben. Die
Darstellung sexueller Dinge durch eine Frau bringt immer Schwierigkeiten
mit sich, weil sie damit anfangen muss, jedes Wort einzeln zu prüfen und
zu korrigieren.

Ende der siebziger Jahre schrieb ich das Werk "Glückskind" (Chöji).
Aufgrund dieses Textes sind mir persönlich durch Zufall die Veränderungen,
die beim Übergang von den siebziger zu den achtziger Jahren stattfanden,
klar geworden. Der Roman hat folgenden Inhalt: Eine Frau, die nach ihrer
Scheidung ihre Tochter allein erzieht, wird Familienvorstand; solange das

Kind noch klein ist, hat die Mutter ein Verhältnis mit einem Mann; dann -
das Mädchen ist inzwischen zwölf geworden - lebt die Mutter mit einem
anderen Mann zusammen, fürchtet, schwanger zu sein und quält sich mit
der Frage, wie es sein würde, wenn sie ein Kind zur Welt brächte. Ich
hätte Ihnen im Grunde diese Schwangerschaft nicht im Voraus schildern
sollen, aber ich tue es hier, damit Sie wissen, dass es auf eine eingebildete
Schwangerschaft hinausläuft. Über dieses Thema wollte ich gern schreiben;
aber was dann zu einem wichtigen Gesprächsstoff in unserer Gesellschaft
wurde, war schliesslich, - im Unterschied zu meiner eigenen Idee - die
geschiedene Frau, die mit ihrer Tochter lebt und sich aufs neue verliebt.
Kurzum, bis dahin hatte es geheissen, für Frauen, die nach einer Scheidung
ihre Kinder allein erziehen müssen, sei an Liebe nicht zu denken; sie
würden nur in Angst und Sorge um ihren Lebensunterhalt existieren, sich
nach Möglichkeit vor der Öffentlichkeit verstecken, nur auf das
Erwachsenwerden ihrer Kinder hoffen und so ein erbärmliches Leben führen.
Dieses Image eines schattengleichen Daseins ohne die geringste
gesellschaftliche Anerkennung hat sich hartnäckig gehalten. In jenen Jahren
wurde auch in Zeitschriften darüber diskutiert, ob eine Scheidung für
Frauen wirklich so beschämend, ja, so tragisch sei. So gesehen entwickelte
sich meine Arbeit wider Erwarten sogar zu einem aktuellen Gesprächsthema.

Etwas später, zu Beginn der achtziger Jahre, gab es eine Schriftstellerin



28 TSUSHIMA YUKO

meiner Generation namens Hoshikari Agata; auch sie beschreibt in ihren
Romanen den Alltag einer Frau, die, ebenfalls geschieden, ihr Kind allein
erzieht. Das negative Vorurteil über eine Scheidung wie es noch herrschte,
als ich "Glückskind" schrieb, gab es zu der Zeit schon nicht mehr. Hoshikari
zeigte ein richtiges Bild von der Situation nach einer Scheidung, indem sie
eine Familie, die nach der Trennung nur noch aus Mutter und Kind bestand,
mit dem vielleicht etwas sonderbar anmutenden Ausdruck harehare (heiter
und klar) beschrieb. Die Gründe für die Ausbreitung der Frauenbewegung
in den siebziger Jahren lagen vor allem darin, dass man sowohl an der
sogenannten Ehe zweifelte als auch an der Vorstellung, die Mutterschaft
gehöre zum eigentlichen Wesen einer Frau. Man könnte sagen, was Hoshikari
Agata in ihrem Roman beschrieben hat, sei eine der Möglichkeiten, als
Individuum zu leben, nachdem das bisherige Familienbild geradezu perfekt
demontiert worden war. Durch die Errungenschaften der Frauenbewegung
in den siebziger Jahren und nachdem Ehe, Familie, Eltern-Kinder-Beziehung,
Geschlecht usw. ihre bisherige Bedeutung eingebüsst hatten, war ein Zustand
erreicht, der ausserordentliche Ähnlichkeit aufwies mit dem Erscheinungsbild

in Amerika und Europa. Anfang der achtziger Jahre gab es offenbar
kaum mehr irgendwelche Bedenken, vom weiblichen Standpunkt aus
Sexualität zu beschreiben. Es erschienen zahllose neue Schriftstellerinnen,
die erstmals auch Frauen schilderten, die, auf sich gestellt, mutterseelenallein
existieren, isoliert von ihrer Umwelt, ja sogar von der eigenen Familie, in
der sie aufgewachsen sind.

Obwohl es so aussieht, als hätten die Schriftstellerinnen der achtziger
Jahre ihre Aktivitäten engagiert und in voller Freiheit entfaltet, war doch
in Wirklichkeit jede für sich allein; und mir kommt es so vor, als hätten sie
die Weite verloren. Die Frauen vertieften sich in ihr Inneres. Und, wie
schon anfangs gesagt, sie versuchten, auch das Wort Feminismus zu negieren
und es aus der Welt der Literatur zu verbannen. Mein Eindruck war, als
trachteten sie danach, die Probleme der Frauen überhaupt, ja, nach
Möglichkeit sogar die körperlichen Unterschiede zwischen Mann und Frau
zu leugnen.

Aber es nützt natürlich nichts, nur auf diese negativen Phänomene zu
starren. Ich möchte hier unbedingt den Namen der Schriftstellerin Yi
Yang-Ji erwähnen, die in den achtziger Jahren hervorgetreten ist.
Traurigerweise ist sie, die sehr begabt war, im letzten Jahr plötzlich im Alter von
nur 36 Jahren gestorben; aber wie sie uns in der weiblichen Literatur
Entschlossenheit und Weite vorführte, hat mir im wahrsten Sinne Mut
gemacht. Sie wurde in Japan geboren und hat zusammen mit ihren
koreanischen Eltern die japanische Staatsangehörigkeit angenommen; sie hat



DIE FRAUEN UND DIE JAPANISCHE LITERATUR 29

immer danach gestrebt, sich als Frau, die zwischen den beiden Staaten
Japan und Korea lebt, auszudrücken.

"Was ist letzten Endes der Staat?" das war die dringende Frage, die der
Frauenbewegung zugrunde lag und die von den Frauen gestellt werden
musste. Selbstverständlich sind die Probleme, mit denen sich Frauen konfrontiert

sehen, von Land zu Land verschieden. In Korea z.B. muss das
demokratische Prinzip gegen die harte Mauer des Konfuzianismus stossen, in
Japan mit dem Tennö-System kollidieren. Man kann, glaube ich, sagen,
dass eine Schrifststellerin wie Yi Yang-Ji, jene weibliche Literatur, die das

eigentliche Ziel der Frauenbewegung ist, aufs Eindringlichste verwirklichen
konnte, weil sie beide Länder, Japan und Korea, in sich trug.

Warum hat man in Japan schliesslich ablehnend auf die Frauenbewegung
der siebziger Jahre reagiert? Und warum konnte man nicht an jenes Stadium
der Reife anknüpfen, das die Frauenliteratur doch schon erlangt hatte?
Auch darauf können wir hier eine Antwort finden. Vor dem Krieg musste
die Frauenbewegung zu einer politischen Bewegung werden, denn es blieb
ihr nichts anderes übrig, als sich auf die direkte Konfrontation mit dem

sogenannten Tennö-System einzulassen. Nach dem Krieg, als sie eine
individuellere, geistigere Bewegung zu werden trachtete, geriet der Staat
immer mehr in den Hintergrund, und unter dem Schlagwort "Wir haben
eine so grossartige Literatur, dass wir der Welt gegenüber stolz sein
können" zogen wieder gerade Schriftstellerinnen wie die Autorin des "Genji
monogatari", die vor über tausend Jahren gelebt hatten, die Aufmerksamkeit
auf sich. Die herrschende Auffassung über "Frauenliteratur" wurde noch
bestärkt durch die Behauptung, gerade die Literatur der Heian-Zeit, zu der
u.a. dieses "Genji monogatari" gehört, mache die Tradition Japans aus, und
daher stünden auch die heutigen japanischen Schriftstellerinnen in jener
Tradition und seien dementsprechend hoch einzustufen. So gerieten die
Schriftstellerinnen unversehens, und ohne sich dessen bewusst zu sein, in
das Geflecht der Traditionalisten und Hüterinnen des Tennö-Systems. Dass

es ein solches Konzept gab, das ihnen - vorausgesetzt sie passten hinein, -
weiterhin grosse Wertschätzung sicherte, lässt sich nicht bestreiten. In
gleicher Weise wurde auch die Tanka-Dichtung, die zur japanischen Tradition
gehört, nur deswegen in den selben Rahmen gepresst, weil unter den
Literaten, die diese Kunst betrieben, viele Frauen waren. Kurz und gut,
man kann sagen, auf die japanischen Schriftstellerinnen von heute lauert
ein unsichtbares Konzept: wer die Bedeutung der Frauen-Emanzipation
leugnen und sogar das Wort Frauenliteratur ablehnen möchte, der versucht
einfach, die japanische Literaturtradition nur noch in der Heian-Zeit zu
finden. Ob man die Frauenliteratur nun ablehnt oder sie oberflächlich
anerkennt, immer liegt dieses Konzept auf der Lauer. Ich glaube, der



30 TSUSHIMA YUKO

Grund, warum die Feminismus-Bewegung der siebziger Jahre sich in Japan
nicht festigen konnte, ist in diesem Konzept zu suchen, und so gesehen
hielte ich es für sehr gefährlich, wenn man die Frauenbewegung ganz in
Vergessenheit geraten tiesse.

Das Genji monogatari ist ohne Frage ein literarisches Erbe von überwältigender

Grösse. Selbstverständlich dürfen wir den Wert eines solchen
Erbes niemals aus den Augen verlieren; andrerseits dürfen wir uns auch
nicht einfach nur in seinem Glanz sonnen, friedlich dahinleben im Gedanken,
Schriftstellerinnen zu sein, und vergessen, ständig weiter nach der Bedeutung
der Aussagen von Frauen zu forschen. Wenden wir uns dagegen ab und

sagen "Wir haben nicht die Absicht, uns jene Grösse zugute zu halten",
dann geben wir in verantwortungsloser Weise etwas preis. Vom Standpunkt
der Frauenliteratur aus gesehen macht es doch wohl eher Sinn, etwa das

Genji monogatari (als Beispiel unter anderen) gründlich zu analysieren
und zu schauen, wie es innerhalb der japanischen Geschichte gewirkt hat
oder benutzt worden ist. Sinnvoll wäre es ferner, nach dem Wert vergessener,
vor allem von Frauen mündlich überlieferter Erzählungen (setsuwa) und
Lieder zu fragen. Eine andere Zielsetzung könnte es sein, über die Grenzen
der eigenen Nation hinaus zu gehen und innerhalb der ganzen Breite der
asiatischen Kultur die bisherige japanischsprachige Literatur neu ins Auge
zu fassen. Wir haben ja noch immer unter vielfältigen Formen der Diskriminierung

zu leiden. Ich bin überzeugt: Solange die Welt so ist, wie sie ist,
hat die Frauenliteratur eine Rolle zu spielen und muss mehr denn je in
allen Weltgegenden gefördert und weiterentwickelt werden. Die japanischen
Schriftstellerinnen aber haben, denke ich, in dieser Situation die Aufgabe,
sich sowohl den Autorinnen der Frauenbewegung wie der Verfasserin des

Genji monogatari zu stellen (ohne Zu- oder Abneigungen für die eine oder
andere Seite), die literarischen Ambitionen und Grenzen all dieser Frauen
konkret zu erforschen und die Möglichkeiten der Frauenliteratur anhand
jedes einzelnen Werks herauszuarbeiten.

Originaltitel: &1É t S &%¥—J8E&Ä&.X (Josei to Nihon bungaku ¦ rekishi

wo koete).
Aus dem japanischen Manuskript übersetzt von Dr.Annelotte Piper. (Mit freundlicher

Hilfe von Takeshi Yamamori und Dr. Herbert Worm, beide Universität Hamburg,
Seminar für Sprache und Kultur Japans.)


	Die Frauen und die japanische Literatur : Überwindung der Geschichte

