
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendues

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

WOLFGANG BAUER: Das chinesische Deutschlandbild der Gegenwart:
Eine Bibliographie 1987-1988. Wolfgang Bauer; Stephan von Minden. -
Stuttgart: Steiner, 1992. - 820 S. - (Münchener Ostasiatische Studien; Bd.
62). Teil A : Deutsche Kultur, Politik und Wirtschaft im chinesischen
Schrifttum. Teil B : Karl Marx und Friedrich Engels im chinesischen
Schrifttum.

Die ersten beiden Bände von Wolfgang Bauers Bibliographie Das
chinesische Deutschlandbild erschienen 1989 und umfassten die Zeiträume
1970-1984. Diese neueste und vorerst letzte Bibliographie behandelt als

Fortsetzung die Jahre 1987-1988. Sie befasst sich ebenfalls mit dem
Interesse Chinas an der westlichen Welt und dokumentiert die Phase des

Neubeginns der Öffnung Chinas vor den gewaltigen Auswirkungen durch
die tragischen Ereignisse von Tiananmen.

Die Bibliographie umfasst 5500 Titel mit Untergliederung in
Philosophie, Sprache, Religion, Literatur, Kunst, Wirtschaft, Gesellschaft,
Psychologie und Bildung, Politik, Geschichte und Geographie, sowie
Militärwesen, Recht und Sport. Der Schwerpunkt liegt in der deutschen
Philosophie, was das neue Interesse Chinas für westliche
Wissensgrundlagen widerspiegelt. Weitere Hauptthemen sind die westliche
marxistische Theorie und Psychologie.

Sie erfasst chinesischsprachiges Schrifttum aus China, Taiwan und
Hong Kong. Zustande kam die Materialbeschaffung durch die Hilfe der
Spezialbibliothek der Volkswagen-Stiftung, der National Central Library
China in Peking, der National Central Library Taipei, sowie der
Ostasienabteilungen der Bayerischen Staatsbibliothek München, der
Staatsbibliothek Berlin und dem Institut für Asienkunde Hamburg.
Behandelt werden Bücher, Zeirungs- und Zeitschriftenartikel, sowie
Auszüge aus Serien und Sammelbänden.

Teil A enthält chinesische Übersetzungen deutschsprachiger Texte
sowie Schriften chinesischer Autoren, die den deutschen Sprachraum
betreffen. Teil B enthält Übersetzungen von deutschen Texten und
Schriften von chinesischen Autoren über und von Karl Marx und Friedrich
Engels.

Für die Benutzung wird die Bibliographie durch grosse
Untergliederung der Wissensgebiete, ein Inhaltsverzeichnis, sowie Indices
erschlossen. Die Indices beinhalten ein Zeitschriftenglossar, Autoren,
Übersetzer und Namen im Titel. Wie auch die beiden ersten Bände ist die



682 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Bibliographie eine wertvolle Hilfe zur Dokumentation einer wichtigen
Zeitepoche Chinas und von grossem Nutzen für Sinologen, Historiker und
Philosophen.

Annemarie Werner

JOHN R. BOWEN: Muslims through Discourse. Religion and Ritual in
Gayo Society. Princeton: Princeton University Press, 1993. XVI+358 pp.,
3 maps, 7 diagr., 19 photographs.

Only two years after the publication of his brilliant Sumatran Politics
and Poetics: Gayo History, 1900-1989 (New Haven: Yale University
Press) John Bowen surprises us once more with this insightful study of
Islam in the Isak area and in the town of Takèngën in central Gayoland in
the province of Aceh.

Based on fieldwork he has carried out since 1978, the author
introduces us into an Islamic world which does not just exist or is lived
according to rules given by the Qur'an and Hadith, but which is created
anew every day through discourse. Instead of referring to an authoritative,
rule-establishing holy centre and considering the periphery as more or less

deviant, Gayo people and the author act out an Islamic discourse "ranging
from the microlevel production of texts to the social and political meanings
of performances, and including the Foucauldian sense of a large-scale
discursive field" (p.8). Also, when defining the aim of his work, the author
refers to Foucault by stressing the emphasis on social pragmatics, on the

centrality of speech events, on the cultural importance of commentary on
those events, and, especially, on the heterogeneous, "dispersive" quality of
religious discourse. It is not so much an overall cultural style or the general
quality of symbols and meanings which is in the foreground of the author's
interests; it is more important for him to look for semantic and experiential
qualities of religion in events of speaking, commenting, debating and

reflecting. Bowen is close to Talal Asad's conception of Islam as a
"discursive tradition that includes and relates itself to the founding texts of
the Qur'an and the Hadith" with a stress on the "discursive".

After positioning himself theoretically and strategically Bowen starts
by telling us of a short debate between two Gayo men, one of them a
modernist, the other a traditionalist, who discuss the appropriateness of
mortuary recitations and the telUn (<arab. talkin), a catechism read to the
deceased after burial. In a careful exegesis the traditionalist and the
modernist position are explored, not to establish fixed positions but to



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 683

show which general criteria are applied, what the limits of the discourse
are and how high the level for such discourse is set: "We should rise above
conflicts" (p.26). Traditionalists do not view scripture, as modernists do,
as clear once it is properly understood and do not agree with only one set
of correct interpretations. They urge tolerance. A ritual meal with special
food and the burning of incense would not be non-Islamic per se, since it
might be a form of worshipping God. It is a matter of intent for the
traditionalists, while for the modernists intent is always present in action
and therefore wrong action creates erroneous intents. Of major importance
is the the network of possible lines of discourse, in which modernists will
also agree that with village life other activities may go together (which they
however would not call religion). But they themselves are detached from
these "older" forms and the modernist and traditionalist positions go much
further than the debates about the scripture and its understanding.

Ch. 3 explores the recent (i.e. 1900-1990) history of Islamic
knowledge in the Gayo highlands by telling about the lives of three Gayo
men representing three different strands of Islamic behaviour, which are
neatly combined by the author with Indonesian Islamic (e.g. Jawi
literature, Muhammadiyah, Pendidikan Islam, Persatuan Islam) and general
Islamic developments. Having thus established the manifold world of
normative and scholarly Islamic thinking in the Gayo highlands, Bowen
presents (in Part Two, ch. 4-9) the "other" world, the one that is not seen
in terms of progress in education, literacy, and social reform, but in terms
of the ancient creation of the world and the access which each individual
can have to the divine powers.

In the second part of the book the author mainly goes into the rituals
of healing and exorcism. Since much of the effect of these rituals depends
on the effect of words, it is only logical that this second part (Powerful
Speech and Spirit Transactions) deals first with the power of words and the
debate about it which concentrates on the direct impact of a recitation.
While modernists deny the idea that recitation can bring about direct
results, this very denial "strikes at the heart of older Isak ritual practices"
(80). All these practices depend on the effectiveness of powerful words,
and these depend on human powers. These human powers have their
foundation in a complex cognitive structure which itself is part of the
creation of the cosmos in that the divine light through Muhammad's
mediation becomes a white image in each human body which then enables
a person to communicate with other spiritual agents (116). With God's
light, Muhammad's light and the black counterpart the white image is
connected to each person's four different "souls", which again have



684 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

corresponding material parts in the afterbirth (as in many areas in
Indonesia). The four images not only form the spiritual substratum of each

person, they can also be constructed into a spirit agent, the "single
companion" who again has a material counterpart, the humanlike spirit
"Old Hunter". With the help of all these agents one can achieve insight into
what happens and what will happen and also influence what will happen.
This is done through maripët (<ar. ma'rifat), a deep concentration which
gives insight into God's plans for the future.

In chapters 6 to 9 Bowen shows how powerful words and action are
effective in the fields of healing, exorcism and agricultural rites. In healing
and exorcism the healer has to do with spirits that enter the human body. In
a "normal" healing process which may last over months and years the
healer will try through spells and maripët to convince the spirit (jin) to
leave the ill person's body. A possible sender of the spirit is not involved
in curing. As a last means, however, the spirit will be expelled through
exorcism and sent back to the one who sent it, for the curer a socially
much more dangerous action.

In agricultural rites it is the ancestors who are addressed. More than
other fields agriculture binds the whole community into one social set and
agricultural rites more than others have to do with an ideal-type of living
together, an optative and normative view of the community.

In all the fields touched so far, stories play an eminant role. In
particular, the stories about Adam, Eve, and their children have
considerable explanatory power in that they tell in an etiological way about
rice and animals and hunting, and about incest and the origins of "Old
Hunter" (ch.9).

Whereas the debate on rituals of healing and exorcism, farming and
hunting centred on the question as to whether they were rightful or not,
debates about the rituals discussed in part three of the book concern their
correct form and interpretation, since celebrations of the Prophet's
birthday, sacrifice to God, rituals for the deceased and the daily worship of
God are legitimate and important to all Gayo Muslims. The argument is
over how to do things and not whether to do so. This third part
(Negotiating Public Rituals) starts with a discussion of kenduri (slametari)
and the Isak discussions about this ritual meal. Everyone would agree that
there should be ritual meals, but there are major differences in opinion
about the performance, the attributes, the ideas behind the meal, and the
goals of it. As with the kenduri Isak people discuss endlessly about the
correctness or rightfulness of speaking to and for the dead (ch. 11) and of
the yearly sacrifice to be performed by everybody. In this last case the



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 685

difference between the "tradionalists", who interpret the sacrifice as an
occasion to generate spiritual benefits for themselves and their ancestors,
and the "modernists", who emphasize their attitude of selfless sacrifice,
comes prominently to the fore (pp. 273-288).

The last two chapters put the Gayo situation, which, as has been
shown, is certainly not the tribe at the periphery, into an even more
intricate web of relationships. In ch. 13 (Worship and Public Life) Bowen
shows to which degree congregational worship becomes a field of public
and political life. What seem to be debates about the proper liturgy evolve
into strategies for power and the control of a mosque. Worship in the

mosque is obligatory for all Muslims, and the decision which mosque to go
to not only imposes on the worshipper a particular set of religious and
often political views but also reveals them.

On the other hand, much of Gayo ritual life has a more private
character in that in discourse there is only rarely confrontation and one is
not forced to state explicitly one's own position.

Bowen concludes his book by confronting the Gayo situation with
Max Weber's theory of rationalization and with Indonesia's recent
(political) history. What happens today in the Gayo highlands conforms
with Weber in that processes of making religion internally more coherent
as well as modernizing religion by getting rid of "magical" content do
exist. However, Bowen stresses that neither does Weber's concept of the

non-systematic character of "primitive religion" hold true nor is there a

uniform direction for religious change. He argues that rationalization
describes more a sphere of conflict in which some (many?) Gayo people
have found their own religious ways. The last paragraphs of the book,
however, seem to make this statement contradictory. The Indonesian state,
by creating Islamic agencies and institutions or by binding Islamic
organizations into the state's value-system Pancasila, is creeping into
Islamic activities, also those which go together with community-style
religion. The author may be right in stating that some Gayo people "draw
on older ideas of internal power to continue their history of transactions
with powerful spirits (and) maintain their own discursive linkages with
the divine" (p. 330), and it may well be that this "inner emigration" may
lead to new (or even contrastive) religious, political, or generally cultural
life. In a general evaluation of the the state's activities, however, I am
inclined to see Gayo people eventually as victims of the process of
modernization, which in Weber's theory also includes the state's growing
and all-embracing bureaucracy.



686 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

This book is at the highest level that can be achieved in the ethnology
of religion. There are reminiscences of Geertz' "The Religion of Java", but
it is all so much richer and "denser" and closer to what people say and do
while at the same time elegantly switching back and forth on the analytical
level and to the theoretical setting that I know of nothing comparable in
Indonesian anthropology. As literature is "world-literature" by creating a

world out of the local, so is anthropology "world-anthropology" by
creating the world out of the local. This book is world-anthropology.

Wolfgang Marschall

THE CENTURY OF TUNG CH'I-CHANG 1555-1636. Hrsg. von Wai
Kam-ho, mit Aufsätzen von Wai Kam-ho, Dawn Ho Delbanco, Wen
C.Fong, James Cahill, Kohara Hironobu, Xu Bangda, Wang Qingzheng,
Celia Carrington, Wang Shiqing. Kansas City, Missouri: Nelson-Atkins
Museum of Art, 1992. 2 Bde.

Die umfangreiche Publikation begleitete eine Ausstellung des Nelson-
Atkins Museum of Art (19. April-14. Juni 1992) und kam unter
Beteiligung des Pekinger Palastmuseums und des Shanghaimuseums
zustande. Der Herausgeber vereinigt namhafteste Autoren und Spezialisten,
deren Beiträge die komplexen Aspekte des Schaffens und der Nachwirkung
von Tung Ch'i-chang in der chinesischen Kunst und Kunsttheorie
aufzeigen.

Noch nie sind bislang derart sorgfältige Untersuchungen über Tung
Ch'i-chang versammelt worden; eine beinahe enzyklopädische Übersicht
des heutigen Forschungsstandes liegt nun vor. In überzeugender Weise ist
die Zielsetzung des Herausgebers erreicht worden, nämlich eine
Neubestimmung von Tung Ch'i-changs Werk und seinem einzigartigen
Einfluss auf die Malerei und Schriftkunst Chinas mit Hilfe moderner
wissenschaftlicher Methoden vorzunehmen. Anhand einer Auswahl (171
Beispiele) repräsentativer Originalmalereien und -Schriftkunstwerke,
ergänzt mit einer Anzahl Abreibungen, wird das Werk von Tung Ch'i-
chang abgehandelt. Malereien von der Hand wichtiger Künstler des 17.
Jahrhunderts veranschaulichen den Einfluss, den Tung auf die folgenden
Malergenerationen ausgeübt hat. Ausgezeichnete, zum grossen Teil farbige
Abbildungen, denen oft vergrösserte Ausschnitte beigegeben sind,
erleichtern dem Betrachter das Verständnis für die Pinseltechnik der bei
Tung so eng verwobenen Malerei und Schriftkunst.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 687

Besondere Verdienste erwirbt sich die vorliegende Publikation mit
dem Versuch, eine biographische Gesamtdarstellung von Tung Ch'i-chang
anzustreben - er wird hier nicht zerlegt in den Politiker, den Künstler, den
Kunsttheoretiker, Experten und Sammler, sondern erscheint aufgrund
reichen, sorgfältig recherchierten Quellenmaterials als lebendige Gestalt in
einem komplexen Beziehungsgeflecht inmitten seiner Zeitgenossen und in
gelegentlich auch zwiespältigen Situationen. Wie auf der Ebene der elitären
Literatenkultur die Malerei und Schriftkunst und allgemein das

Kunstinteresse als Klammer auch für soziale und politische Interaktion
dient, wird dem Leser eindrücklich aus unterschiedlichen Blickwinkeln in
fast allen Beiträgen vor Augen geführt. In diesem Sinne exemplarisch
verläuft auch Tungs eigene politische Karriere, wahrend der über den
Fraktionalismus jener Epoche hinaus immer wieder ein Konsens möglich
bleibt bis zum Augenblick der Auseinandersetzung mit der von Eunuchen
dominierten Partei, wo die traditionellen Gemeinsamkeiten des

Literatentums nicht greifen können.
Das in dieser Aufsatzsammlung vorgelegte Material ist mit grösster

Sorgfalt behandelt, beeindruckend ist auch die Menge der ausgewerteten
Quellen. Eine Einschränkung für den des Chinesischen nicht mächtigen
Leser stellen allerdings drei unübersetzte Beiträge im zweiten Band dar.

M.F. Burkart-Bauer

JACQUES GERNET et Al.: L'Europe en Chine. Paris: Collège de France,
1993. [Mémoires de l'Institut des hautes études Chinoises, Band XXXIV]

Es ist immer schwierig, für ein Kolloquium eine homogene Palette

von Spezialisten zusammenzubringen. Es gibt aber auch Ausnahmen zu
dieser Regel: Unter dem Titel "L'Europe en Chine" berichtet dieser Band
über ein sehr gelungenes Kolloquium der Fondation Hugot: Selten wurden
so durchwegs hochstehende und gleichzeitig so interessante Beiträge in den
Akten eines einzigen Spezialistentreffens zum Thema der
wissenschaftlichen Wechselwirkungen zwischen China und Europa im
17./18. Jahrhundert versammelt.

Vor der Ankunft der Jesuitenmissionare in China am Ende des 16.

Jahrhundert, hatten sich die kulturellen Wechselwirkungen zwischen China
und der übrigen Welt fast ausschliesslich auf Ost-, Zentral- und Südasien
beschränkt: Dabei hatte China den Fernen Osten kulturell und
wissenschaftlich besonders stark beeinflusst. Unter den Mongolen hatte
sich dieser Einfluss bis auf den Nahen Osten (vor allem nach Persien)



688 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

ausgedehnt. China war traditionell immer Geber und Nehmer (Beispiel
Buddhismus) gewesen. Dagegen waren die Kontakte mit Europa unter den

Mongolen (Stichwort Marco Polo) für China wenig ergiebig gewesen. Was

Europa betrifft, hatte unser Subkontinent zwar Techniken übernommen
(Stichworte Schiffskompass, Schwarzpulver, Buchdruck, Papiergeld), die
der Renaissance einen gewaltigen Impuls geben sollten. Die geistige Welt
der Chinesen hatte uns aber gar nicht berührt; umgekehrt hatten die
wenigen Franziskanermissionare am Mongolenhof im 14. Jahrhundert der

älteren, nestorianischen Mission keine neuen Impulse zu geben vermocht.
Diese Situation änderte sich nach der Ankunft der Jesuiten ins Reich

der Mitte in den achtziger Jahren des 16. Jahrhundert radikal: Zwischen
1584 und 1753 veröffentlichten nämlich die Jesuiten 177 Werke in
chinesischer Sprache während ihre Konvertiten und Sympathisanten noch
mehr Texte schrieben. Dabei wurde nicht nur die christliche Religion und
Weltanschauung erklärt, sondern es wurden auch zahlreiche Werke über
westliche Geometrie, Astronomie, Geographie, Geschichte usw. für das

chinesische Publikum veröffentlicht. Gleichzeitig haben die Missionare
Europa gründlich über China informiert. Man denke nur an die

Korrespondenz zwischen Bouvet S.J. und Leibniz! Wie J. Gernet schreibt:
"Es war das erste Mal, dass ein solch direkter und ausgedehnter Strom von
Information, das alle Gebiete, von der Wissenschafts- bis zur
Religionsgeschichte, betraf, zwischen beiden Enden des riesigen eurasischen
Kontinents entstanden war".

Obwohl die geistigen Ost-West-Wechselwirkungen des 17./18.
Jahrhunderts bereits Gegenstand von zahlreichen Arbeiten waren, ist man
weit davon entfernt, alle Aspekte des Themas erforscht zu haben. Vor
allem tritt heute der Aspekt "Mission" bzw. "Religion" mehr als bisher

zugunsten des Aspektes "Wissenschaftsgeschichte" bzw.
"Geistesgeschichte" in den Hintergrund. Ein gewaltiger Schritt in diese

Richtung wird mit dem "L'Europe en Chine "-Kolloquiumsbericht gemacht:
Die wichtigsten Beiträge behandeln sehr interessante Aspekte der
damaligen Ost-West-Begegnung im Bereich der Wissenschaften, während
nur vier Beiträge den kulturell-religiösen Rahmen abstecken.

So zeigt z.B. der Beitrag von P. Engelfriet (Leiden) "The Chinese
Euclid and its European context", dass der von Ricci S.J. nach China
vermittelte Euclid - die "Elemente" nach Clavius - nicht der Euclid des

klassischen Griechenlands ist, sondern eine von ihrer arabischen
Übermittlung, von ihrer scholastischen Bearbeitung im Mittelalter und von ihrer
Rezeption in der Renaissance geprägte Geometrie ist; und nun wird sie von
einer Welt empfangen, die - wie Needham sagt - nicht geometrisch-mecha-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 689

nisch, sondern arithmetisch-organisch denkt. Da liegen spannende
Probleme versteckt, deren Oberfläche erst angekratzt wurde: War nicht der
griechische Euclid den Renaissance-Westeuropäern genauso fremd wie der
Clavische Euclid den Chinesen? Ebenfalls sehr spannend ist der Beitrag
von F. Masini "The legacy of the 17th century Jesuit works: Geography,
mathmatics and scientific terminology in 19th century China". Er zeigt
nämlich, dass ein Teil der von den Jesuiten geschaffenen,
wissenschaftlichen Wortschöpfungen bis heute ihren Platz im
wissenschaftlichen Vokabular der Chinesen behalten hat. "L'histoire des

mathématiques vues par les lettrés chinois" von C. Jami (Paris) beweist,
dass Ethnozentrismus nicht ausschliesslich eine westliche Sünde ist: Alles,
was für die Chinesen an der westlichen Mathematik neu war, wurde
nämlich von ihnen als Wiederentdeckung einer "eigenen", vergessenen
mathematischen Tradition verklärt! Diese Integration europäischen Wissens

war umso leichter, als für sie Europa ein Gebiet "ohne Geschichte" war. In
eine ähnliche Richtung geht J.C. Martzloff (Paris) mit seinem "Espace et

temps dans les textes d'astronomie et de technique mathématique aux 17e

et 18e siècles". Er zeigt nämlich, dass alles, was an der westlichen
Mathematik rein wissenschaftlich und praktisch war, mit Begeisterung
aufgenommen wurde. Alles, dagegen, was Theologie, scholastisches
Denken und europäische Logik war, wurde als überflüssig abgelehnt. Dies

hing mit der pragmatischen Haltung des chinesischen Geistes in allen
Wissenschaftsfragen zusammen. Diese Haltung wird von J. Gernet in
seinem "Espace-temps, science et religion dans la rencontre de la Chine
avec l'Europe" bestätigt: Da die Chinesen im Gegensatz zu den westlichen
Renaissance-Wissenschaftler keine absoluten "Substanzen" bzw.
"Wahrheiten" annahmen, wurden sie in ihrer geistigen Entwicklung nicht
mit revolutionärem "Paradigmawechsel" (Kuhn) konfrontiert. Ihre
wissenschaftliche Entwicklung war evolutionär.

Die anderen Beiträge des "L'Europe en Chine "-Berichts sind eher
beschreibende Texte: Sie handeln von den Veröffentlichungen in
chinesischer Sprache über die sphärische Form der Erde des Jesuiten F.
Verbiest, der 1669 in Peking Direktor des Astronomie-Amtes wurde, von
seinen geographischen Karten, von der Haltung der Jesuiten gegenüber der
chinesischen Astrologie, vom schwachen Einfluss der europäischen
perspektivischen Malerei in China usw. Alles in allem ein - sehr

gelungenes Kolloquium das - bleiben wir perspektivisch! - einige neue
Perspektiven für die plurikulturelle Forschung eröffnet hat.

Jean-Pierre Voiret



690 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

IIDA SHOTARO: Facets ofBuddhism. London and New York: Kegan
Paul International, 1993. VII, 166 pp.

Dieses Buch ist eine Sammlung von 10 Essays, geschrieben von Iida
über einen Zeitraum von etwa 25 Jahren, genauer von 1966 bis 1980. Die
Titel der einzelnen Abhandlungen wecken grosse Erwartungen, zwei seien

herausgegriffen:
• "Towards a Second Look at Visual Mode in Buddhist Tradition"
• "A Contribution Towards the 'Sudden' vs. 'Gradual' Controversy by

Bhiksu 'Phags Pa (1235-80)"
Diese Erwartungen werden leider in keinem einzigen der Essays

erfüllt. Im ersten der oben erwähnten Texte wird nie ganz klar, was mit
dem "Second Look" gemeint ist, worin er sich von einem nicht definierten
"First Look" unterscheidet. Iida gibt fünf verschiedene Arten der
Visualisierung im Buddhismus an, angefangen von der Visualisierung des

Tsongkhapa, über die Tradition des Reinen Landes bis hin zu einer
"modernen Perspektive". Und unter diesen fünf Stichworten, vor allem den
ersten vier, die ja den Buddhismus behandeln, geht es mehr oder weniger
nur darum, zu zeigen, dass der Buddhismus Visualisierung auch kennt,
Visualisierung die von Iida, Don Gerrard zitierend, so definiert wird:
"Meditation clears and concentrates the mind; visualization puts an image
in it which can profoundly affect the life." (S. 43) Das ist nun wirklich
nichts Neues.

Da mein grosses Interesse dem chinesischen Chan und dem
japanischen Zen gilt, war ich sehr gespannt darauf, zu lesen, was ein
tibetanischer Mönch zu dem grossen Thema des Chan/Zen zu sagen hat,
zum Disput zwischen "plötzlich" und "allmählich". Es geht aber im ganzen
Essay nur um die Buddhawerdung der kleinen Tochter des Drachenkönigs
aus der Lotus-Sutra. Dort geht es aber, in meinem Verständnis wenigstens,
nur um die Frage, ob eine Frau die Erleuchtung erlangen, ein Buddha
werden kann, oder nicht. Das Interessante an der Geschichte in der Lotus-
Sutra ist nun, dass das Mädchen sich - sehr schnell zwar - in einen Mann
verwandelt und all die Praktiken eines Bodhisattvas ausübt, um dann ein
Buddha zu werden. Das hat mehr mit der Geschwindigkeit zu tun, mit der
ein mit übernatürlichen Kräften ausgestattetes Wesen die verschiedenen
Praktiken durchlaufen kann, weniger aber mit der Auseinandersetzung
zwischen "plötzlich" und "allmählich", in der Geschwindigkeit keine Rolle
spielt, eher mit der Frage, ob solche Praktiken überhaupt nötig sind oder
nicht.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 691

Das Buch ist ausserdem noch gespickt mit Druckfehlern und mit
Sanskrit-Ausdrucken und chinesischen oder japanischen Begriffen, die
nirgends erklärt werden und den Spezialisten voraussetzen, so dass es dem
Rezensenten keine Freude gemacht hat, das Buch zu lesen und er es
enttäuscht weglegte.

Dieter Schwaller

BEATE JAHN: Politik und Moral. Gandhi als Herausforderung für die
Weimarer Republik. Kassel: Weber, Zucht, 1993.

Die Faszination, die von Mohandas Karamchand Gandhi als geistigem
Führer und politischer Schlüsselfigur der indischen Unabhängigkeitsbewegung

noch heute ausgeht, hat in der Wissenschaft zwei grundlegende
Rezeptionsstränge entstehen lassen: die eine sucht in seinen Methoden
Anleitungen für die praktischen Arbeit in der Politik, die andere setzt seine

Zugänge zu religiösen Fragen in Beziehung zu anderen Denksystemen.
Beide Traditionen haben eine Vielzahl von Werken hervorgebracht und
dem Mahatma dadurch einen festen Platz unter den politisch
einflussreichen und zugleich die theoretische Diskussion prägenden
Gestalten des Jahrhunderts zugewiesen.

Beate Jahn hat mit ihrem Werk Politik und Moral. Gandhi als
Herausforderung für die Weimarer Republik eine Rezeptionsgeschichte
vorgelegt, welche die beiden Strömungen miteinander verknüpft. Sie fragt
nach den Reaktionen, welche ein für das deutsche Verständnis zunächst
fremder Ansatz in bestimmten Kreisen in der Weimarer Republik auslöste.
Wie wurden Gandhis Schriften und Taten zur Zeit, in der entscheidende

Umwälzungen in Richtung indischer Selbstbestimmung vor sich gingen, in
Deutschland aufgenommen? Welche Lehren zog man aus seinem Wirken
für die eigene als äusserst konfliktreich und zwiespältig erfahrene
politische Wirklichkeit?

Mit diesen Fragen ist die Autorin an eine grosse Menge von
Monographien, Zeitschriftenartikeln und Pamphleten unterschiedlichster
politischer Ausrichtung herangegangen. Im einleitenden Teil werden die
historischen Bedingungen für die Gandhi-Rezeption in der Weimarer
Republik umrissen. Ein theoretischer Teil beleuchtet Gandhis
Politikverständnis und seine Relevanz für den zeitgenössischen Beobachter.

Die grobe zeitliche Übereinstimmung der Intensität, mit der Gandhi
rezipiert wird, und dem Verlauf politischer und wirtschaftlicher Krisen in
Deutschland kann, so die Autorin, als Suche von Alternativen in politisch



692 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

labilen Situationen gedeutet werden. Die sechs verschiedenen Gruppen,
welche sie als artikulierende Teile der Weimarer Gesellschaft definiert -
Friedensbewegung, Christen, Nationalisten, Sozialisten, politisches
Establishment und Intellektuelle - äussern sich jedoch in diesen Phasen
nicht immer gleich häufig: Nationalisten und Sozialisten nahmen Gandhis
Politik nicht zur Zeit der Weltwirtschaftskrise, sondern nach dem Scheitern
eigener politischer Aktionen (z.B. Hitlerputsch 1923) am intensivsten
wahr.

Aus Gandhis Grundpostulat der Unteilbarkeit der Wahrheit ergibt sich
die Unteilbarkeit des Lebendigen; daraus geht wiederum das Gebot der
Gewaltlosigkeit (ahimsä) hervor. Da der Westen die unteilbare Wahrheit
als Prinzip nicht kennt, sind Gewalt und Ungerechtigkeit dem westlichen
System immanent. Gandhis politisches Verständnis ist in jeder Hinsicht
ganzheitlich, weshalb ökonomischen Aspekten der politischen Aktion
zentrale Bedeutung zukommt. Die radikale Bekämpfung von Ungleichheit
beruht immer auf einer Totalsicht, einzelne Aspekte können niemals
erfolgreich gesondert angegangen werden.

In der im Hauptteil präsentierten Gandhi-Rezeption - die übrigens
nicht nur deutsches, sondern auch österreichisches und schweizerisches
Schrifttum sowie im deutschen Raum einflussreiche ausländische Werke
berücksichtigt - bildet die Problematisierung dieser ganzheitlichen Sicht die
gemeinsame Linie, welche die Kommentatoren über ideologische Grenzen
hinweg verbindet. Die Intellektuellen loben zwar Gandhis Kritik an
Materialismus und Industrialismus und sein Bemühen, Sittlichkeit in Politik
und Ökonomie einzuführen, begegnen seinem Pragmatismus in der
täglichen Politik jedoch mit Misstrauen. Valentin Bulgakov etwa kritisiert
den praktischen Zug des Gandhismus als Aufgabe der Gewaltfreiheit -
allerdings definiert er letzteren Begriff so eng, dass praktische Politik kaum
mehr möglich ist.

Rezipienten aus dem politisch einflussreichen Establishment deuten
die indische Situation einseitig materialistisch und stehen dem englischen
Respekt für Gandhi entsprechend verständnislos gegenüber. Sie verstehen
(Kolonial)politik allein als taktisches Spiel und stellen damit eine
eindimensional machtpolitisch orientierte, formalisierende Auffassung des

politischen Prozesses unter Beweis.
Einseitig materialistisch und damit ausgesprochen hilflos reagieren

auch die Sozialisten. Die kapitalistische Produktionsweise ist nach ihrem
Verständnis ein notwendiges Übergangsphänomen auf dem Weg zum
Sozialismus und Gandhis Förderung des einheimischen Spinnrads
deswegen blinde Maschinenstürmerei. Determinismus und Materialismus



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 693

führen in den sozialistischen Kritiken zu einer beispiellos überheblichen
Behandlung der in der Praxis erfolgreich angewendeten gandhischen
Methoden. Sie werden meist als reaktionäres Produkt einer feudalen
Gesellschaft interpretiert, das für die deutsche Politik ohne Bedeutung sei.

Mit ihrer Auffassung, die "Wohlfahrt der Seele" müsse stärker ins
Zentrum der Politik gerückt werden, nähert sich die politische Rechte
Gandhis ganzheitlicher Sicht. Allerdings findet diese in der Forderung nach
Aufbau der seelischen Kräfte des Volks Ausdruck, wobei "Volk" hier als
Masse definiert wird, welche ihren Führer gefunden und sich dem Willen
eines Einzelnen unterworfen hat. Zentrale Elemente der rechten Ideologie
der Weimarer Zeit werden bei Gandhi "entdeckt": Die passive Resistenz
dient der "Erziehung zu Karakter", der durch Handspinnen eingeübte
Fleiss der ökonomischen Disziplinierung. Nach 1933 wird das Bild des

opferbereiten Volks verstärkt wiedergegeben. Vergleiche zwischen Gandhi
und Hitler fehlen nicht, obgleich angestrengt postulierte "überraschende
Ähnlichkeiten ihrer Lebensverwirklichung" (E. Thiele) auch Zweifel des

Autoren selbst an solchen Parallelen offenbaren.
Eine wichtige Rolle spielt die Mobilisierung der Seelenkräfte durch

Gandhis Politik auch bei den (protestantischen) Christen. Sie empfinden
den Mangel an Überzeugung, mit dem in Deutschland seit Kriegsende
Politik betrieben wird, als Defizit, den ein Blick auf Gandhis Methoden
beheben könnte. Sie tendieren jedoch dazu, ihm übermenschliche
Qualitäten zuzusprechen, welche eine völlige Verkennung seiner konkreten
politischen Arbeit und der Rolle der indischen Massen beweist. Affinitäten
der Christen zu den rechten Ideologien werden nach 1933 immer
deutlicher: Gewalt gilt dann etwa als "vorläufiges Mittel", der Sinn von
ahimsä wird ausgehöhlt.

Gandhis Aktionen flössten der in dieser Zeit unter schwerer
Verfolgung leidenden Friedensbewegung Mut ein, welcher allerdings durch
ihren Hang zur theoretischen Übersteigerung der Gewaltlosigkeit kaum zu
politischer Aktion inspirierte. Der holländische Pazifist Bart de Ligt etwa
beweist in einem Briefwechsel mit Gandhi eine praxisfremde Sicht der
Gewaltabstinenz, wenn er Gandhis Mitarbeit im Kongress oder dessen
Einsatz zugunsten der Kolonialarmee verurteilt. Dass Gandhi damit eine
Antwort auf strukturelle, aus der kolonialen Situation sich ergebende
Gewalt sucht, lässt de Ligt nicht gelten. Seine Kritik an jeglicher
Konfrontation führt zwangsläufig zu politischer Handlungsunfähigkeit.

Im Schlusskapitel wird die Rezeption der verschiedenen Gruppen mit
ihren je spezifischen Erfahrungen mit der politischen Realität Weimars in
Beziehung gesetzt. Die Autorin formuliert in diesem Teil einige scharfe



694 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Thesen. Die Kommentatoren klammerten sich am postulierten Dualismus
von Politik und Moral fest und wiesen Gandhis ganzheitliche Sicht zurück,
obwohl der Verlust der eigenen "Ganzheit" nach dem Zusammenbruch der
wilhelminischen Ordnung so oft beklagt wurde.

Pragmatiker lehnten Gandhis Methoden als realitätsfern oder

unangepasst ab, Theoretikern war der Mahatma seinen Prinzipien zu wenig
treu; Kritiken, welche die Autorin einem für das weimarische
Politikverständnis weit verbreiteten Hang zur Verabsolutierung zuschreibt.
Kompromisslosigkeit galt als Stärke, auch wenn sie demokratische
Prozesse verunmöglichte. Als besonders verhängnisvoll bezeichnet sie die
Haltung des Establishment: dessen formales Verständnis von Politik habe
es nachhaltig daran gehindert, Bedürfhisse der Wählerschaft zu bestimmen
und zu erfüllen, was unter den gegebenen Bedingungen einer massenhaften
Abkehr von etablierten Formen des politischen Prozesse Vorschub geleistet
habe.

Mit ihrem Werk hat die Autorin ein bedeutendes Kapitel der
Geschichte sowohl der westlichen Gandhi-Rezeption wie auch der
politischen Strömungen der Weimarer Zeit zugänglich gemacht. Die
Quellenuntersuchung ist tiefschürfend und detailreich, die Analyse der
verschiedenen Positionen basiert auf grosser Sicherheit im Umgang mit
Gandhis umfangreichem Werk. Unklar bleiben leider die Kriterien, nach
denen die Kommentatoren in die verschiedenen politischen Strömungen
eingeteilt werden - sie werden niemals genauer umrissen und bleiben
diffus. Wenn aufgrund dieser Zuordnungen solch weitreichende Schlüsse

gezogen werden, wäre eine eingehendere Charakterisierung nötig.
Aussagen werden ferner allzu selten mit ihrem unmittelbaren historischen
Kontext in Zusammenhang gebracht; eine konsequente Einordnung der
untersuchten Periodika nach ihren politischen Loyalitäten wäre ebenfalls
erwünscht.

Steven Wedema

LIVIA KOHN: Early Chinese Mysticism, Philosophy and Soteriology in
the Taoist Tradition. Princeton, New Jersey: Princeton University Press,
1992. 218pp. Glossar, Bibliographie, Index.

Livia Kohns Early Chinese Mysticism ist ein brauchbares Werk, um
sich erste Informationen über mystische Bestrebungen in China zu
verschaffen; gedacht für das allgemeine Lesepublikum offeriert es auch
sinologisch Geschulten Einblicke in die daoistisch geprägte mystische



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 695

Philosophie - und zwar vor allem vom +4. bis zum +9. Jahrhundert. Das
Material wird im Setzkasten einer klaren Auslegeordnung, in additiver
Reihung präsentiert, die neueste Literatur angeführt und teilweise
kommentiert: Einladungen zu weiteren Lektüren!

Die Einführung teilt die Entwicklung des chinesischen Mystizismus in
zwei Phasen: die erste Phase machen der sogenannte philosophische
Daoismus der Lao/Zhuang-Tradition (Laozi, Zhuangzi, Huainanzi, Liezi),
die Unsterblichkeitsbestrebungen (wie sie in den Chuci, der eskapistischen
Lyrik und den praxisbezogenen Meditationsschriften des Shangqing-
Daoismus beschrieben werden), sowie buddhistische Einflüsse (vermittelt
in doktrinären und theoretischen Sutren) aus. Sie kulminiert im +5.
Jahrhundert zu einer ersten Synthese im Xi Sheng Jing. Während der Tang-
Dynastie werden in der zweiten Phase obgenannte drei Elemente des

Mystizismus weiterentwickelt und synthetisiert.
Kapitel 1 referiert Mystik-Auffassungen der Religionsforschung:

Erfahrungen werden durch spezielle Interpretationen und Konzeptionen zu
mystischen Erfahrungen; sie haben physiologische Veränderungen zur
Folge, welche vom betroffenen Individuum als bedeutungsvoll, als
lebensbestimmendes Gipfelerlebnis erlebt werden. Die mystische
Philosophie beschreibt diese mystische Weltsicht, deren allgemeine Trends
und Traditionen in China im Überblick dargestellt werden sollen.

In Kapitel 2 wird das Dao De Jing, an sich kein mystischer Text,
jedoch in späteren Traditionen als DER mystische Text gelesen, von Kohn
auf mystische Inhalte abgesucht; derartige Inhalte sind: das doo-Konzept,
die Weltentwicklung, Einfachheit und Nicht-Aktion (wu wei), das Ideal des

Weisen. Zhuangzi wird als antirationalistischer Text apostrophiert; siehe

dagegen Wayne E. Alt, "Logic and Language in the Chuang Tzu", in:
Asian Philosophy 1.1, 1991: 61-76, der diese These zurückweist, und
Robert E. Allinson, Chuang-tzu for Spiritual Transformation, 1990

(Albany), der die Selbstveränderung in den Mittelpunkt seiner

Interpretation stellt.
Kapitel 3 zeigt in kurzen Einträgen die Entwicklung der

Kommentarliteratur zum Dao De Jing (Yan Zun, Wang Bi und Heshang
Gong, dessen "physischer Mystizismus" [etwa im Gegensatz zu einem
unphysischen? - das Buch durchzieht leider eine grässliche Inflation der
Worte mystisch/Mystizismus!] eine medizinische Weltsicht mit der Dao De
/ing-Philosophie verbinde) und bespricht die Kommentierung und Edition
des Zhuangzi durch Guo Xiang.

Kapitel 4 bringt einige allgemeine und allzu kurze Bemerkungen zu
Schamanismus und Unsterblichkeit. Das Motiv der Reise im Flug durch



696 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

die anderweltliche oder die Konsensgeographie wird an Beispielen aus den
Chuci (yuanyou), sowie aus Zhuangzi, Huainanzi und dem Mu Tianzi
Zhuan illustriert.

In Kapitel 5 werden ekstatische Erkundungen des anderweltlichen
verzeichnet; dies anhand des Topos des grossen Mannes im Daren Fu des

Sima Xiangru und im Daren Xiansheng Fu des Ruan Ji.
Herrscherunsterbliche betreten neben folkloristischen unsterblichen
Weinsäufern und Naturliebhabern die Bühne überlieferter literarischer
Diskurse und zeigen die unweigerliche Literarisierung des Themas
'Unsterblichkeit'. Im zweiten Teil dieses Kapitels wird die religiöse
daoistische Bewegung der Höchsten Klarheit (Shangqing-Daoismus) und
deren Visualisationstechniken und Meditationen aufgezeigt: Repräsentationen

des Universums und des eigenen Leibes werden mit dem inneren
Auge gesehen und lebendig gemacht, um eins mit dem Dao zu werden und
um eine neue Persönlichkeit von kosmischer Dimension zu entwickeln. Die
Shangqing hatten sich Konzepte von der Lao/Zhuang-Tradition geborgt,
die Kosmologie der Han integriert, die ekstatische Reise von den
Unsterblichkeitssuchenden und die Literarisierung des grossen Mannes
durch die Kaiser geerbt. Im Zhuangzi und bei Guo Xiang führe die
enstatische Versenkung zu ekstatischer Freiheit, während im Shangqing-
Daoismus in gerade umgekehrter Weise eine ekstatische, nach aussen
gerichtete Bewegung enstatische Ruhe bewirke.

In Kapitel 6 wird der buddhistische Einfluß am Beispiel von Zhi Dun
(Daolin) verdeutlicht, welcher brahmanische mit chinesischen
Körpertechniken verflocht, Begriffsentlehnungen aus allen Systemen
vornahm und eine mönchische Lebensweise propagierte. Kohn fasst in aller
Kürze die buddho-daoistischen Debatten über die Vorteile ihrer jeweiligen
religiösen Gruppierung, sowie die wechselseitigen Begriffs- und Konzepte-
belehnungen zusammen, um danach über das Xi Sheng Jing als dem ersten
mystischen daoistischen Text zu sprechen, welcher die Lao/Zhuang-
Philosophie, die Suche nach Unsterblichkeit, das Motiv der Reise in
anderweltliche Gefilde und die buddhistische Doktrin integriere (siehe dazu
Kohns Studie und Übersetzung Taoist Mystical Philosophy - The Scripture
of Western Ascension, 1991, Albany).

Kapitel 7 diskutiert die Lehren der Anhänger des Zweifachen
Mysteriums (Chong-xuan) Liu Jinxi, Chen Xuanying und Li Rong, die
buddho-daoistischen Synthesen eines daoistischen Mahayana im Haikong
Zhizang Jing (Scripture of Master Haikong Zhizhang) und im Daojiao
Yishu (Pivotal Meaning of the Taoist Teaching). Weiter werden die
praktischeren Beschreibungen des mystischen Weges als eine graduelle



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 697

Verfeinerung vorgestellt - von der Neuorganisation des Leibes (durch
Baden, Fasten, spezielle Diäten, Atemübungen und Gymnastik etc.) und
von der Umstrukturierung des Bewusstseins zur finalen Einswerdung mit
dem Dao - so wie sie in den Werken von Sun Simiao, Sima Chengzhen und
Wu Yun beschrieben wurden; als eine eklektische Philosophie, Kosmologie
und Praxis.

Die Zusammenfassung verdeutlicht die stets wiederkehrenden, sich in
vielfältigen Formen entwickelnden Themen des chinesischen Mystizismus:
a) das Dao, b) die duale Struktur der menschlichen Natur, c) das Körper-
Geist-Kontinuum (mit dem Leib als Ansatzstelle des mystischen Weges,
wodurch der Einbau verschiedenster Körper- und Meditationstechniken
verständlich wird) und d) das ideal des grossen Mannes als Verschmelzung
der Rollen des Herrschers, Schamanen und Weisen, der sich nach seiner

Vollendung wieder der Gesellschaft zuwendet als Lehrer, Führer und
Herrscher.

Rudolf Pfister

LIVIA KOHN: Taoist Mystical Philosophy: The Scripture of Western
Ascension. Albany, New York: State University of New York Press, 1991.
345 pp. Glossar, Bibliographie, chinesischer Text, Index.

Livia Kohn legt hier eine umfassende Untersuchung und Übersetzung
zu einem daoistischen Text aus dem +5. Jahrhundert vor; dabei handelt es
sich um das Xi Sheng Jing ("Schrift der westlichen Auffahrt" oder eben

"Scripture of Western Ascension"), welches das Dao De Jing zu ergänzen
und zu erweitern sucht, um das, was Daoisten und Daoistinnen in letzterem
nicht vorfanden, nämlich die Auffahrt in Paradieswelten und die

Unsterblichwerdung.
Laozi, auf dem Weg in die westlichen Regionen des chinesischen

Kaiserreiches, um die indischen Barbaren zu belehren, übergibt dem
Passwächter Yin Xi geheime Unterweisungen zu diesen Themen. Die
Reise in den Westen wird zur Reise in die Unsterblichkeit.

Kohn geht die Schrift von drei Seiten an: Sie untersucht zum ersten
die Textgeschichte des Xi Sheng Jing, seine Struktur und die Inhalte und
den mythologischen Rahmen der Erzählung (Teil I); zweitens gibt sie einen
Abriss der Weltsicht jener Zeit; die Vorstellungen des Universums (das
dao als Quelle aller Existenz; qi als "materielle kosmische Energie"; xing
als Materie, Gestalt, Körperform), Verstandes- und Bewusstseinskonzepte,
Wissenserlangung und die mystischen Dimensionen der Sprache werden



698 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

aufgezeigt und das Ideal des Weisen präsentiert (Teil II); drittens wird das

Leben und Denken des ersten Kommentators des Xi Sheng Jing, des

Konfuzianers Wei Jie (auch Wei Chuxuan oder Wei Lu, +6. Jahrhundert,
sowie Li Rong und die Chongxuan-Schule (die Schule des Zwiefachen
Mysteriums) behandelt (Teil III).

Die Zusammenfassung gibt einen knappen Abriss über die daoistische

mystische Philosophie (siehe dazu auch Kohns Buch Early Chinese

Mysticism, Philosophy and Soteriology in the Taoist Tradition, Princeton,
1992). Als Anhang folgt die Übersetzung des Xi Sheng Jing, mit einer
Tafel über Schriftzeichenvarianten in verschiedenen Ausgaben des Textes
und eine Sammlung von übersetzten Zitaten des Xi Sheng Jing in weiteren
daoistischen Schriften; ganz hinten im Buch findet sich der chinesische
Text des Xi Sheng Jing.

Rudolf Pfister

MICHAEL MANN: Britische Herrschaft auf indischem Boden.
Landwirtschaftliche Transformation und ökologische Destruktion des
'Central Doab' 1801-1854. Stuttgart: Steiner, 1992 [Beiträge zur
Südasienforschung: Band 148].

Die vorliegende Arbeit ist die überarbeitete Fassung einer
Doktorarbeit unter der Leitung des Heidelberger Professors für Geschichte
Südasiens Dieter Rothermund. Der Verfasser untersucht den

Zusammenhang zwischen kolonialen Herrschaftsstrukturen,
Landwirtschaft, Bevölkerungsentwicklung und Ökologie einer spezifischen
nordindischen Region im genannten Zeitraum, nämlich des oberen
Zweistromlandes der Ganga und der Yamuna, das sich etwa von Aligarh
bis Kanpur erstreckt. * Der bisherige Forschungsstand wird im Eingangsteil
des Buches kurz vorgestellt (S.4-11). Hier setzt der Verfasser an. Es ist
sein ausgesprochenes Anliegen, die "Kehrseite der Medaille" (S.ll) der

agrarökonomischen Umwälzungen in den ersten Dezennien der britischen
Herrschaftsausübung in besagtem Gebiet aufzuzeigen, das jahrhundertelang
den Kernbereich des Moghuireiches gebildet hatte und 1803 von dem
Marathen Daulat Rao Sindhia vollständig der East India Company (E.I.C.)
abgetreten werden musste.

1 Eine genaue geographische Eingrenzung anhand einer Karte wird fur denjenigen,
der nicht weiss, was unter "Central Doab" zu verstehen ist, erst mit der Karte auf
Seite 112 klar.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 699

Die Arbeit lässt sich inhaltlich in drei grosse Abschnitte unterteilen.
Zunächst wird die politische Geschichte der Ausbreitung der Herrschaft
der E.I.C. und ihre Methoden der ökonomischen Surplusabschöpfung
behandelt. Der zweite Abschnitt ist eine Art Oekologiegeschichte der
Region. Im dritten Abschnitt werden die Folgen der in den ersten beiden
Abschnitten dargestellten Entwicklungen auf die eigentliche
Agrargeschichte des "Central Doab" im Untersuchungszeitraum analysiert.
Der Verfasser hat dabei nicht nur publiziertes Material - vor allem die
"district gazeteers" - sondern auch zahlreiche bisher unpublizierte Quellen
gesichtet, vor allem die in der India Office Library vorhandenen "revenue
proceedings" der E.I.C. Die detektivische Zusammenfügung eingestreuter
Informationen aus diesen verschiedenen Quellen ist das besondere
Verdienst des Verfassers, da die Datensammlungen für die frühe
Kolonialzeit in bezug auf die beschriebenen Verlaufe unsystematisch und
lückenhaft sind.

Die Auswertung dieser Quellen, die der Verfasser ausführlich zitiert,
erlaubt eine Fülle von Einsichten in die frühe Kolonialgeschichte der
Region. Eine der ersten und durchgreifendsten Auswirkungen der
Kolonialherrschaft auf die Agrarentwicklung war bekanntlich die
Einführung eines an die europäischen Verhältnisse angelehnten Prinzips
der festen Steuerveranlagung gemäss Grundbesitz und die
Neuinterpretation des Zamindars als Grundbesitzer. Im Zuge der
Monetarisierung der Agrarökonomie konnte der Ackerboden erstmals zum
Handelsobjekt werden, das u.a. in wirtschaftlichen Notzeiten
zwangseingezogen werden konnte. Die Ursache für die häufigen
Agrarkrisen und Hungersnöte lagen wesentlich im Preisverfall der "cash

crops" Baumwolle und Indigo - in geringerem Masse auch Zucker und
Tabak - auf dem Weltmarkt, deren Anbau stark forciert wurde.

Mit der britischen Annexion des Gebietes nahm die Expansion der
Ackerbaufläche drastisch zu, überwiegend durch Neulandgewinnung
mittels Rodung von Waldgebiet. Der Wasserbedarf für die Landwirtschaft
nahm darüber hinaus überdurchschnittlich zu, was wiederum vermehrten
Brunnen- und Kanalbau nach sich zog. Die Bevölkerungszunahme war
hingegen vor allem wegen der Hungersnöte und der Epidemien nicht
geradlinig.

Bei der Darbietung dieser zahlreichen Indizien verliert der Autor die
von ihm anvisierte Gesamtentwicklung nicht aus den Augen. Am Ende des
18. Jahrhunderts tendierte die E.I.C. zunächst dazu, die Wälder gezielt zu
erhalten, da man die Folgen der rücksichtslosen Entwaldung von
Mauritius, St. Helena und in Indien an der Malabar-Küste bereits erfahren



700 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

hatte (S.146). Es ging dabei zunächst vor allem um die Sicherung der
Holzressourcen für den Schiffbau. Der Verfasser bezeichnet diese Haltung
als "ökologisches Bewusstsein" (ibid.). Diese frühe Einsicht wurde jedoch
nicht in eine wirksame Erhaltungsstrategie der Wälder in der untersuchten
Region umgewandelt. Die ökologischen Folgeschaden der Ausweitung der
Ackerfläche auf Kosten des Waldes und des Anbaus von wasserintensiven
Nutzpflanzen waren immens. Grundwasserabsenkung, Versalzung und
Erosion waren schon im 19. Jahrhundert berüchtigt. Auch der Rückgang
des Monsunregens und der allgemeine Temperaturanstieg in Nordindien
sind nach Ansicht des Verfassers direkte Folge der genannten Entwaldung.

Ursprünglich war das ganze Zweistromland weitgehend bewaldet. Die
Erschliessung von Neuland schritt seit dem Vordringen der Indoarier stetig
voran, wurde aber erst im 19. Jahrhundert derart forciert, dass der die
regionalen Temperaturschwankungen moderierende Wald fast vollständig
verschwand. Zusammen damit setzte die extreme Hitze in den Monaten vor
dem Monsun mit den gefürchteten Hitze- und Staubstürmen ein, die bis
dahin nicht bekannt war, wie der Verfasser aufzeigt. Auch die Zunahme
der Malaria lässt sich nach Meinung des Verfassers mit dieser Entwicklung
in Zusammenhang bringen, da sich die Larven in den austrocknenden
heissen Wasserplätzen gut entwickeln konnten, wahrend die noch
bestehenden Wälder der südlichen Distrikte der Region scheinbar frei von
Malaria waren (S.149). Auch die epidemische Cholera scheint in diesem
Zusammenhang zugenommen zu haben.

Die beschriebenen Folgen der Kolonialisierung traten demnach schon
in den ersten Jahrzehnten nach ihrem Beginn zutage. Der Verfasser
versucht deutlich zu machen, dass durch den Eingriff der E.I.C. nicht nur
eine zweifelhafte Modernisierung und Monetarisierung der Agrarökonomie
einsetzte, die zu Entrechtung und Überschuldung der einfachen Bauern
zugunsten der Zamindare führte, sondern ein regelrechter Umkippeffekt
des Naturhaushalts. Ab den 1830er Jahren liess die Fruchtbarkeit der
Ackerboden im "Central Doab", wie der Verfasser zeigt, drastisch nach.
Der Verfasser verweist ausdrücklich auf ähnliche, bereits untersuchte
Verlaufe in anderen Weltregionen (S.66-72).

Der Verfasser hat generell einheimisch-indische Quellen nicht
einbezogen, die vor allem für einen Vergleich mit der vorkolonialen
Situation wichtig waren. Hier konnte insbesondere eine Auswertung der
vorkolonialen Steuerurkunden manche interessanten Details zur
Agrargeschichte zutage fordern, was den Ausblick auf die Auswirkungen
der Kolonisierung und die regionale Oekologiegeschichte weiter vertiefen
konnte. Die ganze Entwicklung muss aus den vorhandenen Unterlagen erst



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 701

mühevoll eruiert werden. Insbesondere die Klimageschichte ist bisher nur
mit gewissen Unsicherheiten rekonstruierbar. Eine systematische
Registrierung der Tagestemperatur steht natürlich nicht zur Verfügung
(S.147). Die vorliegende Arbeit stellt einen Baustein zu einer
Oekologiegeschichte der Kolonialzeit Indiens dar, die allgemein für die

Folgenabschätzung von Agrar-Modernisierung und der Deforestation
wissenschaftlich von grossem Interesse ist.

Heinz-Werner Wessler

MYTHOLOGY IN MODERN INDIAN LITERATURE. South Asia
Institute, Department of Indology. Ed. by Hermann Berger. Stuttgart:
Steiner, 1992 [= South Asian Digest of Regional Writing; Vol.12].

Wie bei den übrigen Banden dieser von G.-D. Sontheimer
begründeten Reihe liegen auch dem vorliegenden Band Manuskripte von
Vortragen am Südasien-Institut der Universität Heidelberg zugrunde. Mit
einer Ausnahme gehen alle Beiträge auf ein interregionales Seminar
zurück, das im Sommersemester 1987 durchgeführt wurde. Ein ähnliches
Thema war schon einmal in dem von Anncharlott Eschmann herausgegebenen

Band drei der Reihe gewählt worden ("Religion and Religions in
Modern Hinduism"). Im Einzelnen handelt es sich um folgende Beiträge:

Parameswara Aithal stellt in "The Rämayana in Kannada Literature"
Tendenzen der Rämäyana-Rezeption in Kannada dar. Pratibhä Bhattacharya

untersucht in ihrem Artikel "Mrtyunjaya-Kama, the Man" dagegen
ausschliesslich einem modernen Roman des Marathi-Schriftstellers Siväji
Sävant, der sich darin mit der Gestalt des Kama und seiner imaginierten
Entwicklungsgeschichte beschäftigt. Der Heidelberger Indologe
Alokeranjan Dasgupta beschäftigt sich in seinem Beitrag "The
Metamorphoses of a Goddess - A mythological design of the

mangal-kävyas -" mit der literarischen Transformation von Mythen in einer
klassischen Kunstform der Bengali-Literatur. Ayyadurai Dhamotharan
untersucht in seinem Beitrag "Akalyä - an immortal example" die
literarische Verarbeitung der Figur der "Akalyä" in einer modernen
Tamil-Kurzgeschichte, die später auch zum Roman umgearbeitet wurde
(Jayakantan, Akkinip piravëcam ["Going through the fire"], 1966).2 Der
Beitrag von A.D. Kulkarni "Folk myths and transcreative literature", der

2 Es bleibt unklar, warum in der Überschrift und im ganzen Artikel die
Schreibweise "Akalyä" statt korrekt Skt. "Ahalyä" erscheint.



702 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

nicht zur Vortragsreihe gehört hatte, führt in den vorliegenden
Zusammenhang den Begriff '"transcreative' literature" ein. Er zitiert
Beispiele von Legenden, die aus divergierenden Quellen neu
zusammengesetzt und dann in der älteren neuindoarischen Kunstliteratur
oder innerhalb von religiösen Überlieferungen weitertradiert wurden.
Sachlich ist "transcreative" mit dem von Dasgupta verwendeten
"neo-puranic" eng verwandt. Lothar Lutze hat in der Einführung zu seinen
Übersetzungsproben aus dem Hindi und Oriya in seinem Beitrag "Krsna's
death: variations on a Mahâbhârata episode in contemporary Indian poetry
with an introduction " zunächst ein theoretisches Konzept für die

Analyse von Mythologie in moderner Literatur im allgemeinen skizziert.
Es folgen kurze Übersetzungen aus dem Hindi und Oriya.

Der letzte Beitrag von Irmtraud Stallrecht "Interpretation of Myths"
fallt aus dem vorgegebenen Rahmen heraus. Die Autorin liefert auf
zwanzig Seiten einen kursorischen Überblick über die Entwicklung von
ethnologischen bzw. religionswissenschaftlichen Mythostheorien.

Die einzelnen Beiträge sind terminologisch und konzeptionell sehr

verschiedenartig. Sie sind Einzelbeiträge zu einer breitgefassten, sehr

komplexen Themenstellung, bei der die vormoderne Literatur in modernen
indischen Sprachen eingeschlossen ist. Die Folgen der Begegnung mit dem
Westen, der damit unausweichlichen Brüche in der religiösen
Identitätsbildung und ihre Auswirkungen auf den literarischen Umgang mit
Mythologie werden immer wieder angedeutet, ohne dass sie systematisch
erörtert werden. Doch ist dies von einer Publikation dieser Art auch fairer
Weise kaum zu erwarten. Ein vom spezifisch indischen Material
ausgehender Ansatz wird von L. Lutze (S.65) mit der Gegenüberstellung
von paramparä ("dynamische Überlieferung") und sätotya ("starre
Überlieferung"; nach Agyeya) entworfen.

Eine stärkere Umarbeitung der Vortragsskripte für die Publikation
wäre wünschbar gewesen. Die Bibliographien zu den einzelnen Artikeln
sind teilweise unvollständig, wenn ein Teil der Angaben stattdessen in
Fussnoten angegeben ist. Der Beitrag von I. Stallrecht enthält im
Gegensatz zu den übrigen Beiträgen dagegen keine Fussnoten. Die
Bibliographie ist nicht ganz vollständig bzw. ungenau. So ist Ernst
Cassirers "Die Philosophie der symbolischen Formen: Das mythische
Denken" im Text mit dem englischen Titel, aber dem Erscheinungsjahr der
deutschen Originalausgabe genannt3 (S.91). Die Bibliographie nennt keine
von beiden. Der Artikel von Kulkarni enthält im Gegensatz zu allen

3 1925 - die englische Übersetzung erschien erst in den fünfziger Jahren.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 703

übrigen keine Bibliographie, sondern alle Angaben in den Fussnoten, was
in einer editorischen Anmerkung vermerkt wird (S.64). Ein Desideratum
des Buches bleibt eine Vorstellung der Autoren sowie eine Indizierung, wie
im vorausgegangenen Band 11 der Reihe. Nur bei der Namensnennung von
Kulkarni ist eine Angabe in Klammern vermerkt: "(Hyderabad)". Bei den

übrigen finden sich überhaupt keine Angaben. Neben diesen editorischen
Kritikpunkten sind noch einige leicht korrigierbare Lektoratsfehler als
formale Schwächen an dieser Stelle zu nennen.

Die Beiträge liefern interessante Aufschlüsse für einzelne Bereiche im
riesigen Corpus der Literatur in neuindischen Sprachen. Die
"transkreative" Bezugnahme auf Themen und Charaktere aus der religiösen
Überlieferung spielt in den modernen indischen Literaturen Indiens eine
kaum zu unterschätzende Rolle. Es kommt darauf an, eine für den
indischen Kontext passende Typologie der Formen dieser Bezugnahme und
ihrer Funktionen im literarischen Kunstwerk zu entwickeln, wofür sich aus
dem vorliegenden Band wichtige Hinweise entnehmen lassen.

Heinz-Werner Wessler

CLAUDIUS NENNINGER: Aus gutem Grund. ProJastapädas anumäna-
Lehre und die drei Bedingungen des logischen Grundes. Reinbek: Inge
Wezler, Verlag für Orientalistische Fachpublikationen, 1992. viii + 169

pp [Philosophia Indica: Einsichten - Ansichten, Band 1].

In the introduction to this book (p. 9) the author gives a simple
example of a conclusion by analogy (Analogieschluss):
• Occidental logic is concerned with formal conclusiveness.
• Therefore the Indian theory of anumäna, too, is concerned with formal

conclusiveness.
The plausibility of conclusions by analogy, he points out, depends on

the extent to which the analogy concerns essential features. The question
whether the analogy between occidental and Indian logic is close enough to
justify the above conclusion is said to become clear later on in the book.

The last pages of the book (p. 156 f.) provide the answer to the

question raised in its beginning. Two of the three conditions of the
inferential sign are meant to secure inductively that the sign is inseparately
connected with the property to be inferred. It follows that Indian logic is

not primarily deductive logic, as it has so often been maintained.
Between the beginning and the end the book contains a translation and

analysis of the section of the PraJastapädabhäsya that deals with anumäna,



704 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

followed by an discussion of the precise interpretation of the three
conditions of the inferential sign. In the analysis and discussion, the

passage concerned is dissected with the greatest possible care, and the

arguments represented with the help of formal logic. Not infrequently the
words of Prasastapâda allow of different formalisations. In such cases the
different possibilities are considered, and more than once other parts of the
section permit a reduction of the number of possible, or likely,
interpretations.

A particularly interesting part of the book is the section on method (p.
12-20). Here Nenninger makes a number of observations on the

significance of analysing the words of an ancient Indian author with the

help of formal logic. Such an analysis does not necessarily lead to a more
precise understanding of what the author had in mind. On the contrary, it
may happen that our formal analysis introduces distinctions which the
author was not aware of. Nenninger is equally interesting when he talks
about the possibility of understanding another culture. It is not possible to
criticize the postulate of a shared core of rationality for being Eurocentric.
Such an assumption is rather essential for any form of dialogue between
equal partners. Nenninger's observations are all the more to be appreciated
against the background of the current tendency to question the possibility
of trans-cultural understanding.4

This book is about Indian logic as it finds expression in the

PraSastapâdabhâsya. Nenninger has chosen this text because it contains a

particularly clear and coherent section on anumäna, not because he is
much interested in Vatèesika. This latter circumstance is no doubt
responsible for the following mistake, which, it seems, Western scholars of
Vatéesika are apt to make. Nenninger seems to think that every expression
ending in the suffix -tva refers to an object belonging to the category
'universal' (sämänya). He claims, e.g. (p. 29), that prayatnântarïyakatva
"das Unmittelbar-auf-Bemuhung-folgend-Sein"5 belongs to this category.
And on pp. 11 and 112 he speaks about the universals "Mit-Rauch-
versehen-Sein" (dhümavattva) and "Mit-Feuer-versehen-sein" (agnivattva).
But this is, of course, not correct. For universals reside in substances

(dravya), qualities (guna) or movements (karman), and there only. For

4 For those with an interest in 'Postmodernism' in anthropology, Ernest Gellner's
Postmodernism, Reason and Religion (Routledge, London and New York, 1992)
should be essential reading.

5 Nenninger writes, no doubt by mistake, "das Unmittelbar-auf-fieröftrK/ig-folgend-
Sein.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 705

prayatnântarïyakatva to be a universal, prayatnântarïyaka must be a

substance, a quality, or a movement. But the substances, qualities and

movements are enumerated in the Vatéesika system, and prayatnântarïyaka
does not figure among them (nor do dhumavat and agnivat). The fact that
Vaiéesika accepted the category of universals, did not bar them from using
the suffix -tva, like everyone else, in less ontologically burdensome ways.

Nenninger's book is the work of a philosophical, not a philological
interpreter (p. 12). He yet offers a philological analysis (pp. 52 ff.) of the
first lines of the section studied, which deserves our attention. This passage
enumerates the three conditions ofthe tthga 'Beweismerkmal' '[inferential]
sign'. The passage is remarkable in that it contains a kind of definition of
the correct [inferential] sign, which is presented in two different forms:
first in verse, next in prose. Nenninger thinks there are reasons to believe
that the two verses here presented were quoted from another work,
whereas the prose paraphrases were written by Praâastapâda himself. Let
us consider his reasons.

I am not sure whether Nenninger has succeeded in showing that the
paraphrase assigns two different meanings to the one word anumeya in the
first verse.6 But I think there can be no doubt that he is right in his view
that the verse (originally, or even as understood by Praiastapâda) uses the
word anumeya in the sense anumeyadharma 'property to be inferred', and
defines the tthga in these terms, whereas the paraphrase uses this term in
the sense pratipipädayisitadharmaviSista dharmin "Beschaffenheitstrager,
welcher ausgezeichnet ist durch die Beschaffenheit, von der man wünscht,
sie erkennen zu lassen" (tr. Nenninger p. 38); in English: 'property-
possessor characterized by the property which one wishes to make known'.
If we think of the common example "the hill has fire, because it has

smoke" - where, of course, the tthga is smoke -, the anumeya is fire in the

verse, whereas the paraphrase considers 'the hill as characterized by fire'
to be the anumeya.

This difference between verse and paraphrase gains interest in view of
the fact that Dignäga, in his Pramänasamuccaya, discusses the question
what exactly is to be inferred: the property-possessor (dharmin; in our
example the hill), the property (dharma; fire), or a combination of the two.
Dignâga himself holds that what is to be inferred is the property-possessor
characterized by the property (dharmaviéista dharmin), and he calls it

He does not discuss the fact that the verse uses the verbal form sambaddham,
whereas the paraphrase has sahacaritam. We may have to read the paraphrase as

one concerning the whole first line, not each individual word.



706 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

anumeya.1 It would seem, therefore, that Prasastapâda gave an 'improved'
interpretation of a traditional verse, improved in the sense that it followed
the suggestions made by Dignâga.

This conclusion is strengthened by another consideration as well. The
first line of the verse (yad anumeyena sambaddham) is unmetrical: it has

one syllable too many.8 This, as I have argued elsewhere, is most easily
explained by the assumption that originally this line did not have anumeya,
but rather sädhya (perhaps: yat tu sädhyena sambaddham). It is known that
sädhya was used in earlier Vaisesika works, and it is again Dignäga's
Pramänasamuccaya which criticizes the use of this word.9 One gains the
impression that Prasastapâda did not only reinterpret the verse under
consideration, but that he changed (at least) one of its words as well; both
these activities were influenced by Dignäga's discussion in the
Pramänasamuccaya.

In the earlier publication referred to above, I argued that the two
verses together with their paraphrases might constitute an unacknowledged
quotation from the KatandT, which seems to have exerted a major influence
on PraEastapäda. In view of Nenninger's observations, this position will
have to be adjusted. The verses now appear as quotations in the
PraJastapädabhäsya, their paraphrases, to all appearances, are the work of
Prasastapâda himself.

It is, of course, still possible to maintain that Prasastapâda quoted
these verses from the KatandT The evidence in support of this position, it
must however be admitted, has now lost some of its force. For one of the
main arguments in its favour - the Värttika style of part of the KatandT -
does not apply to the two verses and their paraphrases, once we admit that
the paraphrases in this case have a different author. However, not all of the
KatandT was written in this style. And the influence of the KatandT on the

PraJastapädabhäsya appears to have been very strong; it is, in fact, the

only text (besides the Vaiéesika Sütra) which we have reason to believe was
actually cited by its author.

7 See Nenninger p. 162; Hattori, 1972:172-73.

8 Note that K. Rüping (1991: 320) "corrects" the text into yad
anumeyasambaddham, without the slightest textual support.

9 See Bronkhorst, 1993: 158 ff.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 707

To conclude this review, Aus gutem Grund breaks new ground in the
interpretation of early Indian logic, and has something to offer to those

primarily interested in early Vaisesika as well.

Johannes Bronkhorst

References

JOHANNES BRONKHORST (1993): "The Vaifesika väkya and bhäsya." Annals of the Bhandarkar
Oriental Research Institute 72-73 (1991-92), 145-169.

HATTORI MASAAKI (1972): "Prafestapäda and Dignäga. A note on the development of the Vaifcsika

theory of anumäna." Wiener Zeitschriftfur die Kunde Südasiens 16, 169-180.

K. RÜPING (1991): Review of Perception, Knowledge and Disbelief by E. Franco. Orieruattstische

Literaturzeitung 86 (1991). 3, p. 318-320.

AUGUST PFIZMAIER (1808 - 1887) UND SEINE BEDEUTUNG FÜR
DIE OSTASIENWISSENSCHAFTEN. Hrsg. von Otto Ladstätter und
Sepp Linhart. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften, 1990. Beiträge zur Kultur- und Geistesgeschichte Asiens
Nr. 3.

Wie sich doch die Zeiten ändern; um des zugegebenermassen
beeindruckenden Lebenswerks eines Ostasienwissenschafters der
Vergangenheit zu gedenken, bedient sich die österreichische Akademie der
Wissenschaften vierzehn zeitgenössischer Fachleute. Anlässlich eines
Symposiums zum 100. Todestage August Pfizmaiers, welches im Mai 1987
in Wien stattfand, versuchen diese heutigen Koryphäen aus ihrem
spezialisierten Blickwinkel die Lebenszeit- und Arbeitsumstände dieses

wichtigen Pioniers der Ostasienwissenschaften zu beleuchten.
Die daraus hervorgegangene Publikation mit Vorträgen von

Sinologen, Japanologen sowie einem Turkologen enthält selbstverständlich
einen Vortrag über das Leben August Pfizmaiers (von Peter Pantzer),
daneben aber auch einige Aufsätze über die Zeit, in der dieser seine

fleissige Arbeit (6500 Seiten publizierte Übersetzung) verrichtete. In diesen
erhält der moderne Leser einen Eindruck davon, was es im 19. Jahrhundert
bedeutete, Sinologie und Japanologie zu betreiben (Vorträge von Herbert
Franke und Josef Kreiner).

Der grösste Teil des zur Verfügung stehenden Raumes nehmen
allerdings Vorträge ein, die auf das Werk Pfizmaiers eingehen und es vom
heutigen Stand des Irrtums aus bewerten. Freilich fällt dies nicht leicht,
denn welchem Sinologen moderner Prägung käme es, hätte er auch die



708 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Zeit, in den Sinn, sich an die Übersetzung der chinesischen Enzyklopädie
Taiping Yulan zu machen (Vortrag Richard Trappls). Der auf historischem
Gebiet arbeitende Sinologe Erich Pilz, nimmt eine Würdigung von
Pfizmaiers Übersetzungen der Dynastiegeschichten vor und Otto Ladstätter
hat sich die "Chinesische Dichtung mit einem kurzen Rückblick auf August
Pfizmaiers Übersetzungen chinesischer Lyrik" als Thema gewählt.

Die sinologisch ausgerichteten Vorträge sind durchwegs sehr

interessant, und zwar nicht nur, weil sie dem Leser Pfizmaier nahebringen,
sondern auch als Fachvorträge, die eine aktuelle Wissenserweiterung
bieten. Etwa werden im Vortrag Frankes nicht nur die Forschungs-
umstände der Sinologie im 19. Jahrhundert erläutert, sondern die Lineages
der sinologischen Forschungstradition in den verschiedenen europäischen
Ländern werden aufgezeigt und so versteht man, wieso die französische

Sinologie so sehr andere Schwerpunkte setzt als etwa die englische.
Die japanologischen Beiträge befassen sich mit Pfizmaiers

Forschungen über das Japanische (Roy Andrew Miller), seinen
Übersetzungen früher japanischer Geschichtswerke (Nelly Naumann) und
seinen Übersetzungen klassischer (Bruno Lewin) und Edo-zeitlicher
Literatur (Ekkehard May). Schliesslich sind noch zwei Vorträge enthalten,
in denen sich der Japanologe Alexander Slawik mit dem Thema "August
Pfizmaier und die Ainu-Forschungen" auseinandersetzt und in denen der

Turkologe Klaus Kreiser über die grundlegende Arbeit Pfizmaiers auf
seinem Fachgebiet berichtet. Zwar hat der Autor dieser Buchanzeige diese

Vorträge gelesen, doch ist es ihm aufgrund fehlender japanologischer und
turkologischer Fachkenntnisse versagt, diese inhaltlich zu kommentieren.
Auch liess sich kein Japanologe finden, der sich bereit erklärt hätte, diese

Arbeit zu erledigen, und so kann ich die Japanologen nur damit vertrösten,
dass die Vortrage interessant geschrieben und somit gut zu lesen sind.

Eingeführt werden alle Vorträge von dem Wolfgang Bauers, der über
"Die Bedeutung Ostasiens für Europa heute" referiert und damit nicht
mehr, aber auch nicht weniger, als er im Titel ankündigt, hält.

Bleibt festzuhalten, dass 1987 vierzehn Professoren, Dozenten und
Assistenten vonnöten sind, um die Arbeit eines einhundert Jahre früher
verstorbenen Ostasienwissenschafters annähernd umfassend zu beleuchten;
dass ein Rezensent nicht ausreicht, diese hier zu widerspiegeln und dass es
lehrreich und m.E. auch nötig ist, sich zuweilen den Ursprüngen der
eigenen Wissenschaft zuzuwenden. Mit August Pfizmaier bietet sich dazu
eine erstklassige Gelegenheit.

Marc Winter



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 709

ILKKA PYYSIÄINEN: Beyond Language and Reason. Mysticism in
Indian Buddhism. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1993. 188 pp.
[Annales Academiae Scientiarum Fennicae; Dissertationes Humanarum
Litterarum66.].

According to the author of this book, who cites André Bareau,
Buddhism is essentially mysticism. He tries to show this in five chapters: 1

"Language and mysticism"; 2. "Sources"; 3. "Being-in-the-world and

mysticism"; 4. "The Buddha and the absolute"; 5. "Conclusion". These
chapters are preceded by an Abstract and a Preface, and followed by four
appendixes and a Bibliography. Chapters 3 and 4, which address the

question of the role of mysticism in Buddhism, constitute the core of the
book. They attempt to illustrate this role for (i) Hînayâna Buddhism (§
3.1), (ii) Mahâyâna Buddhism (§ 3.5),10 and (iii) the way the Buddha came
to be conceived (chapter 4). This review will concentrate on these two
chapter. Here it may still be noted that chapter 1 deals with a number of
methodological questions, and indicates what Pyysiäinen understands by
'mysticism'. Chapter 2 presents the texts that have been used as sources.
The appendixes, finally, reproduce some existing translations of portions of
four Mahäyäna texts.

(i) It seems, at first sight, more than plausible to assume a link
between Buddhism and mysticism. Various mental states (altered states of
consciousness, if you like) are enumerated in the Buddhist scriptures and
ascribed to the Buddha or to those who follow his teaching. Granting for
the moment that these states can appropriately be characterized as

'mystical', a number of questions present themselves, such as: how many
later Buddhists experienced these states? to what extent was Buddhist
doctrine determined by such experiences? and so forth. The problem with
regard to the period under consideration (from the beginning of Buddhism
until the middle of the first millennium) is that personal accounts of
mystical experiences are practically absent. Since everyone, including our
author, agrees that not everything in Buddhism is mystical, the problem is
where to draw the line. Which aspects of Buddhism can we reasonably
consider to be expressions of mystical experiences, and which not? More
fundamental methodological questions hide behind this and related
questions: Should we assume mystical influence where we discern features
which we also believe characterize mystical experiences? Or should we
rather reject mystical influence in cases where a reasonable explanation can

10 § 3.1 is followed by § 3.5; there are no sections in between.



710 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

be given without having recourse to any such experience? Pyysiäinen
evidently prefers the former of these two possibilities, and rarely bothers to
look for alternative explanations.

Take, for example, the developments in Buddhism which are
collectively known by the name of Abhidharma. Elements of existence
(dharma) are here enumerated, studied, and classified. The results of these
scholastic activities are, of course, visible in the various Abhidharma
Pitakas, but also to some extent in the Sütra Pitakas, and in a variety of
commentaries and independent works. Few would consider the work of
these Äbhidhärmikas the direct expression of mystical experience, even
though some of the elements they study are connected with meditational,
and therefore arguably mystical, states. The activities of the Äbhidhärmikas
no more turned them into mystics, than writing (or reviewing) a book on
Buddhist mysticism guarantees its modern author mystical experiences.

In spite of this, Pyysiäinen is of the opinion, which is one of his main
conclusions in § 3.1, that the distinction between compounded (samskrta I
sahkhatd) and uncompounded (asarnskrta I asahkhata) dharmas (in
Pyysiäinen's translation 'realities' or 'phenomena') is "basically a

metaphor describing human experiences (read: mystical experiences, JB),
not ontic matters" (p. 94-95). How does he arrive at his remarkable
conclusion?

He cites in this connection (p. 91-92) Udäna pp. 80-81,n which he
translates as follows:

There is, o monks, a supranormal (abhütam), an unborn, a not made
and an uncompounded (asahkhata), because, o monks, if there were
not this supranormal, unborn, not made and uncompounded one would
not know an exit (nissarand) from what is born, produced (bhütd),
made and compounded.
(The translation supranormal for abhüta is the result of confusion with

abbhutaA2 Since the corresponding word bhûta in the same passage is
translated 'produced', abhüta means 'non-produced'.)

11 Pyysiäinen also refers to a passage from the Samyutta Nikäya (IV p. 362 ff.) which
appears to identify the uncompounded with nibbäna.

12 A footnote (p. 91 n. 103) refers to the Pali-English Dictionary p. 60, no doubt (no
specification is provided) to the following remark under the entry abbhuta: "that
[the] significance [of abbhuta] as a + bhu ("unreal?") is felt in the background is
also evident from the traditional etym. of the Pâli Commentators." See also p. 93,
where he cites incorrectly from SN IV p. 371 "the supranormal one (abhütam)";
the Pali has abbhuta.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 711

Passages like this one are not of much help to prove that the

distinction between samskrta and asarnskrta dharmas is a metaphor
describing mystical experiences, because they do not speak about such a
distinction. It is of course imaginable, and even likely, that the
Äbhidhärmikas were led by passages like these to introduce this distinction.
But for this they needed no mystical experience.

Pyysiäinen is aware of the fact that different schools do not recognize
the same dharmas as asarnskrta. The Theravädins accepted but one such
element. According to Pyysiäinen (p. 94), "the Theravädin idea of the
eternal Absolute behind the phenomenal world can be taken to be a

metaphorical attempt to describe verbally the mystical experience of
unification with the external world". Other schools had more
uncompounded elements, the Sarvâstivâdins three, the Mahâsamghikas
nine, etc. "To add new items to the class of uncompounded phenomena" -
Pyysiäinen observes (p. 95) - "may serve as a means to narrow the gap
between the world and the Absolute, and help one to correlate mystical
experiences to every, day life". The presupposition underlying remarks
like these, one would think, is that mystical experiences were well known
(i.e., from experience) to the scholiasts who introduced these notions. This
presupposition is not based on any evidence of which I am aware, and

indeed, it seems completely superfluous for understanding the texts
concerned.

Recall that Pyysiäinen characterizes the distinction between
compounded and uncompounded elements of existence as "a metaphorical
attempt to describe verbally the mystical experience of unification with the

external world" (see above). What is metaphorical about the activities of
the Äbhidhärmikas? Why does Pyysiäinen here introduce the notion of
metaphor? He knows that the texts never claim to be metaphorical,13 yet
he feels free to impose this interpretation on the text on the basis of a

categorization of religious apprehension which he considers appropriate (p.
94). It is not necessary to enter into details in order to see the great danger
of Pyysiäinen's approach: first he proclaims without evidence that certain
texts concern mystical experience; next, when it turns out that the texts do

not express themselves the way he thinks they should, he imposes an

13 See p. 94: "... the metaphoric quality is not stressed and thus it is not, for
instance, said that nirväna is as though it is the ultimate shelter, or as though it is
hard to see. This is because such parlance would weaken the full meaning of the

descriptions of nirväna. Nirväna is for a Buddhist something real, not something as

though real. "



712 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

interpretation on them and claims that he knows better than their authors
what they are about. The risks of such a procedure are evident.

(ii) Abhidharma is a rather extreme example, where few would be

willing to follow Pyysiäinen in finding the expression of mystical
experiences. But care is required even in those cases where one is more
inclined to consider the possibility of practising mystics. With regard to
Mahâyâna Buddhism Pyysiäinen states repeatedly that "[our sources] are
trying to express ve[r]bally an ineffable experience" (p. 114). How should
we understand this? Do we have to assume that all the authors of all the
texts concerned had themselves had this ineffable experience? Or did they
copy the words of others who had had it? Is it excluded that someone
without mystical experiences could have written in this manner?

It seems to me that Pyysiäinen does not suffiently distinguish between
an ineffable experience and the belief in an ineffable reality. People may
very well believe in a higher, ineffable reality without having had any
mystical experiences. Pyysiäinen admits this when he states (p. 43): "it is

possible for a 'believer' to hold certain mystical beliefs without himself or
herself having dramatic mystical experiences. It is even likely that mystical
systems have been partly developed by people who have not themselves
had mystical peak experiences." It is therefore conceivable that at least
some of the passages used to "prove" the importance of mystical
experiences in Buddhism were composed by authors who had never had

any. Worse, these passages, composed by authors without mystical
experiences, may conceivably have influenced the way in which 'real'
mystics described their experiences. Pyysiäinen's first chapter supports,
again, this possibility by saying (p. 42): "Mystics and 'theologians' of
different religious traditions tend to interpret mystical experiences in
accordance with their religious tradition, even though this would create
some tension between the interpretation and the experience as actually
felt." Given these possibilities, how can we be sure that we are dealing
with mystical experiences, not just with mystical beliefs?

In § 3.5 (p. 116) Pyysiäinen sums up a number of features found in
several Mahâyâna texts: "Thus, it seems mat the most natural explanation
of all these paradoxes, negations of negations and metaphors is that they
are meant to convey a vision of the world essentially influenced by
mystical experience." He does not tell us why this explanation is more
'natural' than the alternative one, according to which there were 'believers'
without mystical experience who were convinced that there is a higher
reality which can only approximately be described by means of



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 713

"paradoxes, negations of negations and metaphors". In fact, the

explanation with the help of mystical experience has two defects, which
greatly reduce its attractiveness: 1) mysticism is defined so as to fit the

texts; 2) there is a straightforward non-mystical explanation for the ideas

expressed in these texts.
1) Mysticism is defined in the first chapter. Pyysiäinen's "aim is to

show that mystical experiences may count as an exception to the linguistic
quality of man's being in the world". Two pages later he raises the

question, no doubt with the intention to suggest an affirmative answer,
"whether mysticism could be understood as an art of silence meant to
restore man to a prelinguistic 'pure experience' not mediated by conceptual
categories" (p. 38). Another useful concept, especially in connection with
Buddhism, is emptiness, which is "another kind of representation of the
silent experience" (ibid.). Paul Griffiths' three types of mystical
experience, characterized by three different states of consciousness - (1)

pure, (2) unmediated and/or (3) nondualistic - are mentioned with
approval. The emphasis is throughout on the absence of conceptual
categories and of notions determined by language. What is missing in all
these descriptions and characterizations is any reference to the emotional
side of mystical experiences. Terms such as 'ecstasy' and 'enstasy' are
conspicuous by their absence. These terms, it is true, are mentioned in
passing in the context of a schematization of mystical experience (adapted
from Roland Fischer); but Pyysiäinen discards this schematization, and
with it ecstasy and enstasy, because he needs "some criteria on the basis of
which an experience can be definitely said to be mystical" (p. 46). One

may yet wonder whether one can really speak of mystical experiences
without these 'emotional' states. They are present in the meditational states

of early Buddhism: joy (prfti) and bliss (sukha) figure prominently in the

Four Dhyänas. In the the forms of Mahâyâna 'mysticism' studied by
Pyysiäinen, it may be noted, it is convenient not to pay too much attention
to ecstasy and/or enstasy, for the texts do not usually mention these

'emotional' states. Pyysiäinen's concept of mysticism allows him, or so he

thinks, to characterize nirvikalpakajhäna 'unconstructed awareness' as

"clearly an unmediated and non-dualistic mystical experience" (p. 119).

According to his defition it is, but one wonders whether this mystical
experience has much in common with the one referred to in the early
Buddhist Sütras.

2) At least since the Abhidharma scholiasts, Buddhism has been
linked to a vision of the world in which ordinary reality does not really
exist. Only the dharmas exist, and in Mahäyäna not even the dharmas exist



714 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

any longer. Ordinary perception is therefore false, a construction that is to
at least some extent determined by language, and the desire to see things as

they really are - i.e., as the Buddha has supposedly taught them - becomes

part and parcel of Buddhism. This desire is not necessarily linked to
mystical experiences. This is not to say that no one tried to obtain the

required insight through mystical experience; no doubt there were such
Buddhists. Others, however, may have tried to obtain such insight by other
means. One thinks here, for example, of Nägärjuna, the author of the

Mülamadhyamakakärikä, who, as it seems, tried to destroy our conception
of ordinary reality by showing its inherent contradictions. It seems

likely that a person like Nägärjuna strove to obtain 'unconstructed
awareness' in this way. One might yet hesitate to believe that such
intellectual activity would produce anything one would like to characterize
as "mystical experience".

(iii) The role and function of chapter 4 ("The Buddha and the

absolute") in Pyysiäinen's book is not immediately clear. This chapter
describes how die Buddha has been conceived by his followers as

embodying the Dharma; it discusses the Dharma-body (dharmakâya) in
Hînayâna and Mahâyâna, the Buddha's skill in means (upayakauéalya), his
body as symbol of the cosmos, and his otherworldliness. What fails to
become clear is what all this has to do with mystical experience. Indeed,
while summarizing this chapter in the following chapter 5 ("Conclusion"),
Pyysiäinen admits (p. 152): "It is obvious that the Buddhological
conceptions contain much mythological elaboration of the meaning of the
Buddha and have nothing to do directly with mystical experiences." Then,
however, he continues: "But when we move on to the deeper level of
Buddhist ontology, we encounter the influence of the mystical way of
experiencing, even in the way the Buddha's position has been understood."

Unfortunately Pyysiäinen does not argue his position, not even in the
chapter concerned (4). Mystical experience is barely mentioned in this
chapter, and where it is, one has the impression that different issues are
being confused. An example is the following statement, which concludes
the section on the Dharma-body (p. 137): "Thus, the figure of the Buddha
has been transformed into a symbolic representation par excellence of the

mystical experience he attained, as well as of its consequences." This
statement speaks of the mystical experience of the Buddha. The
transformation of the figure of the Buddha, on the other hand, took place in
the heads of people who may never have had any mystical experience; not
even Pyysiäinen disagrees with this, if I understand him correctly. This
development within Buddhism, seen in this way, illustrates at best the



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 715

result of reflections by non-mystics on mystical experiences. Here, as well
as elsewhere in chapter 4, the emphasis shifts from mystical experience of
Buddhists to mystical experience of the Buddha. The concluding section of
the book confirms this shift of emphasis (p. 156):

no attempt is being made to press Buddhism as a whole into the procrustean bed
of mysticism, but only to point out that the historical roots of Buddhism lie
essentially in mystical experience.

This, of course, is nothing new. The most important "historical root"
of Buddhism is the historical Buddha, and few would contest the link
between him and mystical experience. No new book was required to
establish this. But in spite of this conclusion, most of the book is not at all
concerned with the mystical experiences of the historical Buddha, but with
the influence of mystical experiences on developments that took place long
after him.

As a whole, this book does not lead us beyond the truism that
Buddhism has much to do with mysticism. It does not succeed in showing
that the doctrines and beliefs it discusses are expressions of, or essentially
determined by, mystical experience. It rather gives evidence of the a priori
conviction on the part of its author that many aspects of Buddhism must be
the result of such experience. The result is unconvincing, confused, and of
little use in understanding Buddhism in its various manifestations.

Johannes Bronkhorst

STUDYING THE SIKHS, ISSUES FOR NORTH AMERICA. Ed. J. S.

Hawley and Singh Mann. New York: State University Press, 1993.

The aim of this book is to present the major issues involved in Sikh
studies in the context of higher education in North America. Different
papers contribute to explaining the topic and they range from abstract
views on how to study the religion to the pragmatic question of how to
teach Sikhism in the context of American universities. At the same time the
book deals with general issues of how to study a religion today and offers
some important insights on how to study Sikhism in particular. In the
introduction the editors announce how the need of this book has arisen
because of recent social changes such as the rise of a militant Sikh religion,
violent events in Punjab, demands for the indépendant state of Khalistan.

The study of Sikhism has long been neglected or was mainly
considered to be an appendice to the study of Hinduism. Only recently has



716 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

it acquired the status of a religion studied for itself. Let us indicate here,
that the study of Sikhism as a scholarship discipline has created much
tension in circles of adepts of this faith, as pointed out by the contributing
authors of the present book. It is interesting to notice that this is a problem
particular to the Sikhs, and does not occur in other fields of Indian studies,

or to a much lesser degree.
Mark Juergensmeyer approaches Sikhism through the field of

religious studies. To understand the study of the Sikh religion one would
have to be aware of the changes that have occurred in the general field of
religious studies. They changed dramatically as a consequence of the new
religious pluralism with which America is confronted and this has led to a

growth in comparative religion studies as well as the use of a so-called
"global approach" to the teaching of religion. Departing from the field of
Judaism and Christianity has had the effect that religious studies have
become more "objective", and less "pious" with a tendency towards
rational objective scholarship and an emphasis on methodology and
theoretical framework. For the Sikh religion such scholarship and such

questions are a kilter, for up to now Sikh adherents have not sought to see

similarities and to study their religion cross-culturally, but have rather
affirmed its distinctiveness.

Four main areas of Sikh studies can be singled out (for each area
reference books are given):

• the historical origin of the tradition: a non-believer would approach this
field differently from someone who views Guru Nanak as having given
the revelation. In this field he quotes the pioneering work done by
McLeod, whose scholarly work has elicited animosity from certain
adepts who may not want to see their religion analysed like any other
religion in the world.

• textual studies.
• the study of beliefs and practices: it is an uncontroversial area of

scholarship, and up to now no disagreement has arisen as it is largely a
matter of description and not of interpretation.

• Sikh identity: studies which emphasise mostly the maintenance of the
Sikh community abroad. This field is also not subject to controversy.

Juergensmayer pleads for the need to give a valuable place to the
study of the Sikh religion, which has in many cases been neglected up to
now, or has been mispresented (the author provides a critique of several
reference books, p. 19-20). Here we find valuable criticism of general
assumptions about Sikhism, such as the view that as it is an amalgam of



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 717

Islam and Hinduism. He offers a list of books that are worth reading if one
wants to get a clear picture of Sikhism (p. 21), and the best reference for
classroom use is given: The Sikhs: Their Religious Beliefs and Practices,
by W. Owen and P. S. Sambhi, 1978.

N. G. Barrier distinguishes two schools of Sikh history:
a) one centre is the Punjab itself, to which these studies have in the past
been confined. It is only since the question of Sikh identity has become a
focus of attention that it has been taken seriously elsewhere.

The history as presented by the Sikhs from Punjab has of course a
certain orientation characterized by: a demand of respect for the gurus, a

strong sense of historical continuity and finally a desire to be differenciated
from Hinduism. We also find the approach of western-trained historians
who look into Sikh history the way they would look into any other
tradition. There has been good scholarship on agrarian and peasant history
over the last 150 years of Sikh history. Sikh historians want to show the

inseparability between state and religion, hence the necessity of an
independent state. The approaches are coloured by current political desires,
and we find a mixture of scholarship and propaganda.
b) the Western Curriculum

How does Sikhism fit into the Western academic curriculum? The
serious attempt to present Sikhism inside the educational field would give
answers to questions such as: "how and why religions evolve, the

relationship between a culture and the ideas and structure of a faith, how
religions confront modernity, and the struggle between secularist and
fundamentalist tendencies in modern society".

First, one needs to train people properly, and second it has to be

integrated into a programme, such as courses on civilisation or world
history. Another course would be on immigration, where Sikhism offers
numerous case studies. The author gives some useful references on page
31.

One could also imagine a Sikh history course per se, which would
offer much material (p. 32). He also points out that recent studies
undermine the general assumption that Sikhism is a mixture of Islam and

Hinduism, showing a greater part of influence within the bhakti movement,
with a sont and nath influence; another general issue is the relation
between oral tradition and the necessity of the gurus to establish a finalized
book. One would also have to study the oral period, or call it the formative
period, to understand the composition of Sikhism. These issues should be



718 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

examined from the viewpoint of a neutral historian, an approach which also
has to take into consideration the point of view of the Sikhs.

The century and a half that follows Guru Govind Singh is very
nebulous and will have to be worked on in class. Apparently there were
different views and strands of Sikhism during this period and Sikh
institutions show evidence of having local elements mixed in. Critical
editions of documents will help to delve more deeply into what actually
happened. There is a clear-cut opposition between the writers who do not
differenciate between Hinduism and Sikhism during that period and those
who plead a for straight continuity of Sikh faith from Guru Govind Singh
up to now.

The study of the reign of Ranjit Singh is another issue that will reveal
much about the relationship between the Sikh doctrine and the
administrative practice of those times.

Modern Sikhism emerged primarily under colonial rule (p. 36). In this
field the historian can study local responses to colonial systems. It would
also be interesting to analyse the programme of the Singh Sabha and

compare it to other institutions, as well as to the Akali movements. Then
an analysis of the period of partition would shed light on questions such as

communal violence. After 1947 two themes stand out: the Sikh migration
round the world and an establishment of a "new kind of Sikh orthodoxy".
The debate about the relation between politics and religion is ongoing and
much discussed in the context of Sikhs, connected with it the burning
question whether Sikhism can survive without its proper state (Khalistan).

W. H. McLeod distinguishes three positions or poles in the study of
Sikh literature:

• that of the fundamentalists who will have an attitude of devout
reverence to their scripture and an unquestioned acceptance of its
revelation;

• the method of the scholar, who may or not be a believer, but who will
scrutinize the texts;

• someone who reads Sikh literature out of sheer pleasure.

The biggest problem will arise between the fundamentalists and the

scholars, where the former may react against those who dare to "to venture
upon sacred territory" (p. 48). There is no right for outsiders to investigate
questions that belong to the adepts of the sikh panth. The scholars may
react in an equally silly manner, accusing them for example, of bigotry.
The author speaks of his encounters with adepts of the religion and



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 719

discussions he had on such issues which he approached as a scholar; he
shows too "the dangers awaiting a person who dares to ask questions about
the Sikh scripture or frame tentative theories" (p. 58). The study of religion
in general is different from any other subject insofar as scholars work on
material which is considered sacred by people who belong to this faith, a

fact which demands careful treatment.
It is widely accepted that Sikhs have a scripture, the question would

be more to know what is included in it. The Adi Grandi for sure, and what
about the other texts, such as the Dasam Grandi? One criterion would be
the literature Sikhs know and recite by heart. This would be the Adi
Grandi, but also some portions of the Dasam Grandi, whereas other
portions must be regarded with doubt. Neither the poetic works of Bhai
Gurdas or Nand Lai nor ihejanam sâkhïs can be considered canonical, nor
the gur bilâs literature. Beyond the accepted scripture, there are also the

prescriptions of the Khalsa which are called the rahit nomas.
Even the Adi Grandi, though a scriptural text, has to be examined by

historians and philologists in order to obtain answers to questions about the

manuscript and the real sources of its writing. Some questions, such as

those concerning the authenticity of the words ascribed to the guru or the

bhagat, may provoke horror in believers. McLeod thinks that such

questions should be dealt with by scholars in America, but they should do
it with the utmost courtesy. The author takes stock of how to approach the

study of the origin of the scripture and asks essential questions about the
different volumes available to Guru Arjan for the writing of the Grandi (p.
53-60). Questions such as:

a) the sources of the Grandi (Goindal or Mohan pothis); b) a look at
what is considered to be the original Adi Grandi (the manuscript of
Kartarpur); c) the history of the manuscript up to the time it turned up in
the court of Lahore (1847); d) its transmutation into the Guru Grandi Sahib
in the 18th century; all issues that have to be discussed based on the actual
text.

There is an unanimous agreement among Sikhs that the text of Dasam
Grandi was the work of Guru Govind Singh (arguments are advanced on
page 61).

The content of the other texts is discussed on pages, janam säkhT (p.
62-63), gur bilâs literature (p. 63-64), rahit näma (p. 64).

According to this author Sikhism must be studied for three reasons:

• the conspicious presence of Sikhs in India and abroad



720 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

• the fact that it is a major religion in its own right, and the phenomenon
of the Khalsa is unique

• the main work of Sikhism is now available in translation.

To understand Sikhism, and I would say today's Sikhism, A. W.
Helweg presents the important influence of oversea Sikhs on Sikh
theology, philosophy, society, economy and especially politics.

Broader aspects of the Sikh migration have to be studied as this
migration is important, 10 percent of the global Sikh population lives
outside India (13-16 million) and a third of the Sikhs live outside Punjab.
The emigrants keep contact with their homeplace, which is furthered by the

technological progress of evermore rapid communication. Since World
War II, the diversity of the migrating Sikh communities can be noticed.
Given the diversity, people search for means to be a cohesive group
outside the country and build an entity.

Sikh communities are studied in various parts of the world (as
sketched out by the author on page 69, etc.) The author gives us a case

study in the United Kingdom (Gravesend, Kent), and as is usual with case
studies, they yield much general information and may guide our approach
to Sikh migration studies. He analyses in particular their processus of
integration and how they build an identity, especially keeping izzat, the
honor of the Sikh community, and specifically the role of the women. He
shows the urge to make Sikhism strong, and a Sikh Missionary Society was
founded in this village in 1965 to promote Sikh symbols of faith. New
generations have to live the conflict between the values of a society they
are brought up in and the family honor of the Sikh faith and identity. The
Gurdwara plays an active role because it is both a religious symbol and a

temporal and political authority which communicates the combined
spiritual and temporal orientation of the Sikh faith. It plays many roles, one
being that of a centre of education, and it is precisely on this point that a
Sikh gains esteem by doing seva, a crucial institution for Sikh survival.

The author reminds us that Sikh studies have to evaluate and integrate
the Sikh diaspora, something often forgotten by Sikh literature. On page 85

we find elements that help in the analysis of the evolution of the Sikh
diaspora, with a parallel to the development of migration studies.

Traditionally more emphasis was put on dyadic relations between the host
and the immigrant and now, with quicker communication means, the
relations between the emigrant and his home society becomes more
relevant, a fact which requires a more complex study of this dynamism,
especially in the tense political situation of Punjab. This is to be compared



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 721

to other immigrant communities and their search for identity in a new
environment.

G. Singh Mann says that in Sikhism there is a very important
emphasis on knowledge (a Sikh is a person who learns) and understanding
in a spirit of yearning for good for others. The Adhi Grandi knew exegesis

right from the beginning; it is a tenet of Sikhism that people are meant to
understand and shape the panth theology and analyse the life of the gurus.
Mann sketches a brief picture of the evolution of the interpretation of the

Grandi, such as the role of the Ninnala and Udasi ascetics, which brought
Vedanta into Sikh interpretation, etc. (p. 97-99). With the British Raj, the

western educational pattern was brought in, and an amalgam arose which
can well be seen in institutions such as the Khalsa College in Amritsar, as

well as in the Sikh Kanya Mahavidyala for women. In the 20th century
more institutions of this type were built (see page 101). Even modern
institutions were seen as Sikh institutions and major Sikh events, there was
no separation from the religious sphere.

In chapter 6 J. T. O'Connell gives a field guide to Sikh Studies in
North America.

Religious studies were long carried out in Church-related institutions.
Indian Studies do not have a long history in North America, as they have
had for example in Great Britain. Sikhism, as we said already, was treated
as a chapter of Hinduism, and this more so in the field of classical studies.
O'Connell shows briefly some major attempts to build up resources for
Sikh and Punjabi Studies in American and Canadian universities, showing
what has already been done and what could be done. One interesting aspect
is the relation between the Sikh settlements and the Sikh studies such as
those at Berkekey and San Francisco (and some other examples) (p. 114-

118). Similar investigations are presented in the case of Canada (p. 118-

123).
O'Connell also deals with the tensions arising from Sikh people

against scholarship in the field of Sikhism, leading to heavy debate. He

quotes the experience of Long Beach, where Sikhs came together to
discuss Sikh studies, but seem to have avoided academic investigations by
non Sikhs on purpose.

A concrete and very detailed course is offered by G. S. Mann from
his Columbia experience.The author offers also a personal view on how
Sikhism came into existence (p. 142-143). The author is ready to
investigate Sikhism from the angle of history of religion and not as an



722 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

unquestionable revelation. He gives a good account of the evolution of the

scriptures (p. 144-156) and the socio-political growth of the community.
He ends his contribution by relating a class experience (p. 156-159).

The last chapter analyses the history of Sikh studies in English. They
begin in 1849 with A History ofthe Sikhs, by Joseph Davey Cunningham,
whose interest was mostly connected with colonial politics. One notable
milestone is the first translation of the Grandi by Trumpp, which was even
more useful to those who wanted to spread Christianity. Macauliffe went a

step ahead, with his six volumes, and the desire to write on behalf of the
Sikhs. More and more translations broaden the interest in Sikh studies. The
reader will find a very good survey of the most important books and

subjects treated after these pioneering works (p. 167-172). In this century
the bulk of work on Sikhs has been produced in India.

Concluding remarks

The book has a sound glossary of Sikh terms. What is more
remarkable is the bibliography. It would have been useful to give and

comment on some of the Punjabi editions of the original texts and provide
a guide to readings in the text. All the authors provide good bibliographies
for topics on the Sikh religion and Sikh movements in general. The reader
will find not only reflexions on the way one can deal with Sikhism and its
studies, but he will also find substantial practical advice that may help to
concretely build a teaching programme. Eager to present Sikhism as a

religion in its own right and importance, the authors have not dealt with the

importance Sikh studies have for our knowledge of the religions of North
India and the impact it has had on Hinduism. For the study of Kabir and
the movement of the Sant in general, the Adi Grandi is a really important
reference, though these verses of the Grandi have rarely been studied up to
now.

Maya Burger

THE TRADITIONAL INDIAN THEORY AND PRACTICE OF MUSIC
AND DANCE. Ed. Jonathan Katz. Leiden: E. J. Brill, 1992. Panels of the
Vllth World Sanskrit Conference, vol.XI.

Ce recueil d'articles analyse les rapports qui existent entre les théories
musicales et choréographiques et leurs exécutions pratiques. Disons
d'emblée qu'il est difficile de traiter de la musique dans un livre. Mettre



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 723

sur papier ce qui par définition appartient au monde sonore est chose
délicate et l'on ne saurait assez louer les tentatives faites par les auteurs du
présent ouvrage. Ensuite se pose la question du rapport qui peut exister
entre l'artiste et les théories qui définiraient son art. Dans le contexte de la
musique indienne, la différence entre la pratique et la théorie est flagrante.
Rappelons que, traditionnellement, la musique était transmise oralement,
faisait l'objet d'une initiation et d'un séjour prolongé auprès d'un maître.
Les gharàhâ gardaient jalousement leur savoir et ne le transmettaient qu'à
celui jugé digne de le recevoir. Si la théorie peut poser un cadre général,
établir des classifications plus ou moins rigoureuses, fournir des bases

extrêmement utiles pour mieux connaître ce que l'on fait, la pratique y
échappe en grande partie. Elle évolue au gré du savoir de ceux qui la
transmettent. A cela s'ajoute une réticence de la plupart des musiciens à

théoriser leur musique. Si tout art dépasse toujours ce que l'on peut en
dire, le cas de la musique savante de l'Inde, même carnatique (en tout cas
en ce qui concerne YMâpd) mais surtout hindoustanie, reste tout à fait
spécifique pour plusieurs raisons. L'improvisation y joue un rôle
prépondérant. L'artiste répond à un processus de création immédiat qui se

caractérise par un subtil jeu de règles préscises et d'improvisations
obéissant toutefois à des structures établies. De surcroît, la participation du
spectateur fait partie intégrante de cette création et peut jouer elle aussi un
rôle déterminant.

Comment les théories et les prescriptions musicales peuvent-ells
rendre compte à la fois de la permanence qui provient de connaissances
anciennes, de changements énormes et de la créativité vivante des artistes?

C'est dans ce sens, malgré la diversité des sujets abordés, que le livre
dégage deux axes de réflexion principaux: le premier se préoccupe du

rapport entre la tradition millénaire et l'évolution de la musique, le
deuxième analyse le lien entre la théorie (au sens large, s'astra) et la
pratique (prayoga), que ce soit dans l'histoire ou aujourd'hui.

Les discussions de la plupart des articles se situent le long de ces

axes, apportant des éclairages divers, mettant en évidence des opinions
divergeantes. Comme il n'est pas possible de relater l'ensemble des thèmes
traités, nous nous limiterons à quelques éléments principaux.

J. Katz (p. 1-8) présente son livre selon une logique qui aurait pu être,
dans ses propres termes, celle de Sârngadeva, en commençant par des

spéculations sur le son, interrogation si chère à la tradition indienne, puis
des questions de classification des mélodies musicales, de prabandha et
tMa, et finalement de danse. Commençons donc par la musique. Le
véhicule traditionnel pour la pensée est le sahgïtaJastra et Katz rapelle très



724 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

justement, que ces traités anciens sont davantage qu'une théorie musicale.
Ce sont des sciences qui placent la musique à l'intérieur d'un ensemble de

préoccupations beaucoup plus vastes qu'une musicologie au sens stricte. Le
traité de Sârngadeva, un ouvrage qui occupe une place unique dans

l'histoire de la musique, met au centre de son investigation le son et sa
manifestation. Särngadeva, en effet, commence par dégager l'articulation
du son dans l'univers et dans le corps humain. Katz résume en quelques
mots les étapes de la production du râga dans la vision du

Sangîtaratnâkara, procédant du son non manifesté au son manifesté jusqu'à
la production de la mélodie, en rappelant du même coup une définition
fondamentale de la musique basée sur un modèle spirituel. Katz souligne
que les traités anciens faisaient la distinction entre laksya (definiendum) et
laksana (definitio) pour parvenir à articuler le lien entre la théorie musicale
et la description d'une pratique souvent divergeante.

Si, dans le débat actuel, il existe pour les uns une théorie génétique du
son et de la mélodie, toujours capable d'englober les formes et les

pratiques, signalons d'emblée, avec d'autres, que les pratiques ont aussi
déterminé les approches théoriques ou les ont même "dépassées": si les
s'astra aspirent à des laksana universels, il y a risque de dogmatisme
théorique, voué à l'échec, et alors incapable, à notre avis, de rendre

compte de la pratique musicale.
Ce débat se retrouve dans les critiques qui opposent si fortement

Omkarnath Thakur et Vishnu Narayan Bhatkhande, dont les controverses
sont analysées et présentées par H. Powell (9-51). Pour Bhatkhande les
théories les plus reconnues n'ont plus de prise réelle sur la musique
contemporaine.14 Il préfère se référer à des traités mineurs qui lui semblent
plus adéquats pour systématiser et comprendre la musique moderne.
Thakur, quant à lui, réfute ce point de vue pour reconnaître aux êâstra une
quasi "vérité éternelle et absolue".

Powells dégage très bien l'opposition incarnée par Thakur et
Bhatkande en montrant l'importance qu'accorde le premier aux théories
traditionnelles vues comme fondement inébranlables de toute forme de

musique et Bhatkhande, qui ne voit aucune continuité tangible entre la

musique actuelle et les théories anciennes, intéressantes pour l'histoire,
mais avec bien peu d'effets sur la pratique musicale contemporaine.
Thakur rejette la classification en dix thät de Bhatkhande, son recours à

14 Voir pour exemple son introduction à A Comparative Study of the Leading Music
Systems ofthe 15th, 16th and 18th Centuries. Delhi: V.N. Bhatkhande, Low Price
Publications, 1990.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 725

vädT et samvädT pour classer les räga. Il n'admet, de façon générale, que
l'ancienne classification en jâti, dont les râga d'aujourd'hui peuvent être
dérivés. Malgré les critiques que l'on peut adresser au système de
classification élaboré par Bhatkhande en that, par affinités de râga et sa
division du temps, il se trouve néanmoins que ce système s'est peu à peu
implanté aujourd'hui. A cause de l'incroyable possibilité de créer des râga
par permutation et combinaison de notes, un système simplifié comme
celui de Bhatkhande, bien que imparfait, s'avère être très utile. Classer,

par exemple, par famille de râga ne résoudrait pas non plus le problème
d'une classification parfaite, car un râga peut être membre d'une famille,
mais appartenir à un autre that.

R. Widdes (p. 53-74), dans une analyse de la fonction des mélodies
notées dans les sources anciennes et leur relation à la théorie et la pratique
musicale, s'attaque au problème épineux de vouloir parler d'une musique
dont on ne sait plus ce qu'elle a été! Il soulève, par là même, une
problématique beaucoup plus générale, mais qui se présente avec une
acuité plus forte encore dans le contexte de la musique. Widdes replace ce
problème dans l'histoire. Résumons quelques uns des obstacles qu'il
rencontre.

Sa démarche le conduit à déchiffrer des notations anciennes, rares et
sommaires, ce qui est, comme il le dit lui-même, chose très difficile. En
effet, les descriptions et les traités théoriques ne suffisent jamais pour
vraiment montrer ce que la musique a été; il n'y a aucune tradition orale
qui nous soit parvenue depuis les temps anciens pour infirmer ou confirmer
nos tentatives de déchiffrage. Nous ne savons pas non plus si les textes
d'une époque ancienne reflètent des pratiques qui avaient cours ou parlaient
déjà d'éléments qui n'étaient plus en vigueur.

Comme le rappelle très justement R. Widdes, la culture musicale était
très maléable et dépendait essentiellement de la transmission orale et de la
mémorisation. Répétons-le, l'écriture n'a jamais occupé un statut aussi

important que l'oralité.
Il existe des systèmes de "notation orale" qui utilisent la solmisation

ou la notation par syllabes, qui sont récitées ou chantées; mais cette
manière de procéder ne prend en compte que certains paramètres. C'est
lors de la transmission directe que l'on donne les détails minutieux, et qui
font, à proprement parler la musique. Dès lors, la notation des râga que
l'on trouve chez Sârngadeva peut-elle avoir une quelconque importance ou
pertinence pour notre connaissance de la théorie ou la pratique de la
musique de l'époque? D'autre part comment reconstruire à partir de ces
données les contours de la mélodie?



726 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

Les inconsistances qui apparaissent dans le Sangîtaratnâkara en ce qui
concerne la notation des râga, prouvent probablement qu'il s'agit de copies
de notations plus anciennes sur lesquelles l'on n'avait déjà plus de prise
directe.

Les changements au cours de la période médiévale étaient tels que les
théoriciens qui écrivaient dans la tradition des textes anciens (Nätyasästra)
éprouvaient des difficultés importantes; de nouvelles manières de jouer
devaient être adaptées, mais il fallait aussi admettre que certaines traditions
avaient disparu, (voir p.66, où l'auteur rapporte les changements
survenus). Les théoriciens avaient deux manières de procéder: soit ils
ignoraient la perte d'éléments anciens, soit ils faisaient dériver les manières
présentes de manières anciennes en postulant un continuum.

Dans le cas du Sangîtaratnâkara, la théorie préserve ce qui n'est plus
en pratique, accordant une priorité à sästra sur prayoga, malgré l'effort
incontestable de Éârhgadeva d'englober les détails de la performance à

l'intérieur de la théorie.
N. Ramanathan discute l'influence des sästra sur prayoga dans la

musique du Sud, du point de vue des svara (p. 75-106). Il se concentre sur
la période postérieure au Sangîtaratnâkara en dégageant à travers des

exemples pertinents la relation entre théorie et pratique.
L'auteur montre, entre autre, comment, dans le contexte de cette

musique, la classification des räga en un prastâra hypothétique de 72 mela
(regroupant des räga apparentés) a eu comme effet de créer des "nouveaux
räga", qui se sont imposés dans la pratique, produisant une influence
directe de la théorie sur la pratique.

Dans son analyse du concept de graha (qui est un des laksana utilisés

pour classer les räga), un autre changement mérite une attention
particulière: celui de la formation des mürcchanä. Selon les méthodes
anciennes, on formait des mürcchanä en prenant comme tonique différentes
svara, ce qui a eu pour effet, d'abaisser constamment le degré de la
tonique. Cette méthode fut remplacée par une autre faisant dériver les
mürcchanä sans déplacer la tonique; ce sont les intervalles qui sont
déplacés en déplaçant les différenents svara pour occuper la place de la
tonique, la tonique pouvant alors être n'importe quelle note. Dans le
système actuel, la tonique reste stationnaire mais, en plus, c'est sadja qui
est identifié en permancence comme tonqiue et ce sont les intervalles qui
changent. Du point de vue de l'histoire de la musique indienne il s'agit
d'un changement si important qu'une analyse approfondie mériterait d'être
menée pour rendre compte de cette évolution.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 727

L'auteur défend le point de vue que si un système théorique très fort
est imposé pour définir une pratique, alors non seulement les s'astra doivent
se modifier, mais aussi les prayoga pour s'ajuster aux s'astra. Pour dégager
des théories parfaites, il est nécessaire de changer prayoga ce qui pourrait
avoir comme effet de rendre prayoga artificiel. Cela pousse l'auteur à

croire que prayoga connaît un pein épanouissement quand les éâstra ne
sont pas trop développés. (Nous soutenons personnellement ce point de

vue).
L. Rowell (p. 107-142) apporte quelques considérations sur éâstra et

prayoga en présentant les prabhanda dans le Brhaddeéï de Matanga, qui est

une des sources les plus anciennes pour la tradition du chant séculaire en
Inde. L'auteur fait aussi une traduction très intéressante de cette
classification (p. 116-141).

P.L. Sharma analyse, avec une grande précision et une très grande
érudition, l'évolution des tMa depuis les temps anciens, que ce soit d'un
point de vue deéï ou mârgî pour aboutir à la pratique contemporaine
qu'elle analyse en six points. Elle montre ainsi quelques étapes importantes
des processus de changement et de continuité dans le contexte du rythme.
Pour exemple, on peut citer l'évolution toute récente et combien
significative du rôle de khâlî (temps vide), à qui l'on accorde dorénavant
un statut indépendant. A ce propos, il aurait été intéressant de discuter la
place de sama et de commenter l'origine musulmane du terme khâlî. Même
si l'argument de P.L. Sharma, que cette évolution vient d'une préférence
pour les cycles qui se laissent clairement divisier en deux parties, avec
comme indicateur khâlî (quoique dans le tìntala ce n'est pas le 9e temps
qui est vide, mais le 10e,lie et 12e), celui-ci garde malgré tout un
caractère fuyant et difficile à saisir. Un autre exemple se situerait au niveau
de la pratique, avec l'évolution du khätt et thumrî qui, en mettant l'accent
sur l'improvisation mélodique, libèrent le musicien de devoir tenir le cycle
rythmique, délégant ce rôle au percussionniste.

Les trois derniers textes parlent de la danse. M. Lath se penche sur le
traité de dance de Tandu (p. 173-186); S.S. Janaki analyse le geste de la
main connu comme patakâ dans la danse (p. 187-210); et M. Bose traite
des catégories de danse connues comme bondha et anibandha (p. 212-222).

En prenant pour exemple une position de la main, patakâ, Janaki
s'attaque au problème de la relation entre pratique et théorie dans le
contexte de la danse et de son évolution. Cette position apparaît dans le

Nätyasästra et s'utilise couramment dans la danse d'aujourd'hui. Après
avoir situé historiquement la danse et son rapport au théâtre (p. 188-191),
l'auteur analyse la posture selon le Nätyasästra en se référant aux



728 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES

commentaires d'Abhinavagupta. En parlant de patakâ dans le contexte du
Bharata Nätya, l'auteur discute le rôle du sompradäya dans le contexte de

la danse, en confirmant l'importance de la tradition orale de

l'enseignement. Elle cite Särngadeva pour affirmer que le sampradâya a
autant d'autorité pour la pratique que les éâstra. L'auteur reprend une
explication de la notion de sampradâya selon Kallinätha: c'est la
transmission du savoir pratique du maître à l'élève, une communication
orale qui est en accord avec les textes. Il peut y avoir déviance de la
pratique par rapport à la norme, comme dans le cas où patakâ est traité
comme nrttuhasta. Le maître ne devrait pas chercher des explications dans

son imagination, mais dans les textes, même si ces derniers se réfèrent à

d'autres expressions artistiques. Dans une perspective traditionnelle le plus
grand crédit va aux maîtres qui sont en accord avec l'écriture. Trois
autorités fondamentales pour nätya sont reconnues par Bharata: le monde
environnant, le texte authentique vécu dans la relation maître-practicien, et
le sentiment instinctif. L'instinct d'un bon maître ne dévierait que peu des
éâstra. Les usages te patakâ dans le Bharata Nätya aujourd'hui ne diffèrent
pas beaucoup de ceux du NätyaSästra et les variations peuvent toutes être
fondées sur des arguments de Bharata lui-même. Il y a ici une
démonstration de la grande dette de la danse vis-à-vis du Nätyasästra, via
d'autres textes plus tardifs, mais qui s'en sont profondément inspirés. Il
serait toutefois intéressant d'appliquer cette démarche à des gestes plus
complexes que celui de patakâ, qui est un geste tout à fait de base; on
risque d'aboutir à des résultats différents.

Le dernier article de M. Bose parle des catégories de danse, bandha
et anibandha. Depuis les traités sanscrits anciens, il y a eu l'envie de

catégoriser la danse en classant ses formes. Les textes anciens ne
connaissaient que peu de catégories, puis dès le 7e siècle elles se sont
multipliées. Parmi elles, les deux catégories ou formes qui apparaissent
chez P. Vitthala au 16e: bandha (danse structuré avec goti) et anibandha
(danse sans règles). Ces termes lui viennent de la musique et il est le
premier à les utiliser pour la danse. Ils restent valides non seulement pour
le théoricien d'aujourd'hui, mais encore pour le praticien. Ces catégories
permettent de repérer les étapes de l'évolution de la danse et de
reconstruire des figures anciennes pour celui qui danse aujourdhui et
voudrait élargir son répertoire. Une catégorie devient ainsi un repère
structurel auquel peut recourir l'artiste moderne en quête de renouveau. Un
lien formidable entre la théorie et la pratique, où la pratique puise dans
l'ancienne théorie pour élargir son champ de possibilités.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUES 729

C'est là, nous semble-t-il, le rôle premier d'une tradition
soigneusement théorisée et conservée, celui d'être gardienne d'un savoir
trop vite oublié: elle permet d'y recourir quand la pratique le nécessite.

Il aurait été intéressant de relever dans l'évolution évidente de la
musique et de la danse quelques indications sur le pourquoi de ces

changements. Visiblement, il y a eu des périodes qui ont transformé en
profondeur ces arts. On attend de voir cette évolution analysée de façon
historique et moins fragmentaire.

Maya Burger

BUCHANZEIGEN/NOTICES

WOLFGANG BAUER, Übers. Die Leiche im Strom: Die seltsamen
Kriminalfälle des Meisters Bao. Freiburg i. Br.: Herder, 1992. 239 S.; mit
zeitg. chines. Illustrationen.

Die vorliegende kleine Anthologie chinesischer Kriminalgeschichten
um den berühmten Richter und Detektiv Bao enthält zwanzig
Kurzgeschichten, die von Meister Baos scharfsinnigen Untersuchungen und
seinen vorbildlichen, unbestechlichen Gerichtsurteilen erzählen. Als
Einleitung dient das Vorwort einer der frühesten Ausgaben der Kriminalfälle
von Meister Bao aus dem Jahre 1597; Hinweise zu den einzelnen
Geschichten sowie ein Nachwort liefern Hintergrundinformationen sowohl
zu den Geschichten als auch zur Gattung der Kriminalgeschichte in China.

Die zwanzig hier vorgestellten Geschichten stammen aus zwei
Quellen, die im Nachwort als Stufe A und B gekennzeichnet werden. Bei
Stufe A, die als 'die älteste Version der Kriminalgeschichten Meister Baos'
(S. 228) bezeichnet wird, handelt es sich um zwei im wesentlichen
identische Fassungen aus den Jahren 1594 bzw. 1597, die - soweit bis
heute bekannt - nur in Japan und Korea erhalten geblieben sind. Beide
Sammlungen enthalten hundert Kriminalfälle des Meisters und beziehen
sich in ihrem Titel (vgl. S. 229) indirekt auf frühere, heute leider
verlorengegangene Ausgaben. Bei Textstufe B handelt es sich um eine
Version aus dem frühen 17. Jahrhundert - wahrscheinlich aus einer
Druckerei in Suzhou -, die sich zwar wiederum aus einhundert
Kriminalfällen zusammensetzt, jedoch nur 51 Geschichten der alten
Version übernimmt und dafür neue Episoden hinzufügt (S. 230). Die in


	Buchbesprechungen = Comptes rendues

