
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: Mysticisme et rationalité chez Kkai (774-835)

Autor: Yoshida, Hiroaki

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYSTICISME ET RATIONALITE CHEZ KÜKAI (774-835)

Yoshida Hiroaki, Tôkyô

La secte de la Vraie Parole est une école bouddhique indépendante fondée

par Kûkai à l'époque de Heian (794-1185) sur la base de deux sûtras, le
Màhâ-vairocanasutra et le Vajraéekharasûtra, tous deux écrits en Inde au
cours du Vile siècle. Cette secte est aussi appelée "Secte ésotérique de la
Vraie Parole", ces deux sûtras faisant partie des écrits ésotériques, et se

distinguant des autres sûtras plus anciens du Mahäyäna. En Inde et au
Tibet le Mahâ-vairocanasûtra et le VajroJekharasûtra sont qualifiés de

tantra et distingués nettement des sûtras. La différence la plus marquante
entre tantra et sûtra est la suivante: les sûtras sont considérés comme les

enseignements de Sâkyamuni, le Buddha historique, tandis que les tantra
sont l'expression du dharma-kâya, personnification de la substance de

l'éveil de Sâkyamuni. Par conséquent le contenu des tantra dépasse temps
et espace. En Inde et au Tibet, en plus du Mahâ-vairocanasûtra et du
VajraSekharasûtra, de nombreux écrits canoniques de révélation ont été

rédigés, mais ce sont ces deux oeuvres qui sont au coeur de l'ésotérisme
chinois et japonais.

Kûkai, fondateur de la secte de la Vraie Parole au Japon, pour
montrer en quoi l'ésotérisme de la Vraie Parole diffère d'autres systèmes
philosophico-religieux, a établi une classification hiérarchique des

différents enseignements dans deux de ses écrits: dans son "Traité sur les
différences entre les enseignements exotérique et ésotérique" Kûkai
distinque, comme le titre l'indique, exotérisme et ésotérisme, et dans son
"Traité des dix étapes du coeur", il classe les enseignements selon dix
niveaux, examine les qualités et les défauts de chacun d'eux et conclut que
tous ces enseignements sont susceptibles d'être interprétés de manière
ésotérique.

Dans la première des deux oeuvres mentionnées Kûkai établit la
distinction entre exotérisme et ésotérisme en fonction des quatre critères
suivants:

1. maître de l'enseignement,
2. méthode d'enseignement,
3. rapidité relative du processus menant à l'éveil,
4. comparaison des bénéfices.

En ce qui concerne le maître de l'enseignement, dans l'exotérisme,
ceux qui enseignent sont le Sâkyamuni (le Buddha historique) et les



676 YOSHIDA HIROAKI

buddhas qui se sont manifestés en fonction du degré d'éveil qu'ont atteint
les bodhisattvas. Le maître de l'enseignement ésotérique, par contre, est le

dharma-kâya, à savoir, une forme personnifiée de l'éveil du Buddha. Tout
comme le soleil, le dharma-kâya efface les ténèbres, il est l'origine de la
vie de tous les êtres vivants et sa lumière est éternelle. De plus, le

dharma-kâya agit, à la différence du soleil, sans faire de distinction entre
intérieur et extérieur, ni entre jour et nuit, et sans connaître aucune limite
ni spatiale ni temporelle.

Pour ce qui est de la différence de méthode, l'enseignement
exotérique est présenté en fonction de la capacité des auditeurs. Ceux qui
ont la capacité correspondant au niveau de l'enseignement peuvent le

comprendre et par une pratique conforme à cet enseignement atteindre
l'éveil. Par contre, l'enseignement ésotérique est révélé par le

dharma-kâya, hors du temps et de l'espace, sans tenir compte de la

capacité des auditeurs. Il existe depuis un passé sans origine et vise à la
délivrance de tous les hommes. Cet enseignement s'actualise dans une
pratique qui revêt essentiellement trois formes: le mantra, la mudrâ et le
mandala. En récitant les mantra, en formant les mudrâ et en visualisant et

contemplant le "vénérable principal" du mandala, le pratiquant peut
devenir un avec ce "vénérable principal". C'est cela que l'on appelle le

"yoga des trois mystères". Par exemple, si le "vénérable principal" du
mandala est Avalokitesvara, le pratiquant devient Avalokitesvara. Et
comme ce bodhisattva représente un aspect de Mahâvairocana (un de ses

corps de la sagesse discriminatrice), le pratiquant peut, dit-on, devenir un
avec Mahâvairocana en approfondissant sa contemplation. C'est cela
réaliser l'éveil. Ici, l'éveil ne se réalise donc pas après un temps
extrêmement long (comme c'est le cas de ce qu'on appelle "éveil des trois
kalpa") comme le veut l'enseignement du Mahäyäna, mais dans cette vie
même et d'une façon immédiate. Il s'agit du sokushin-jôbutsu, "réalisation
de l'Eveil dans ce corps [et cet esprit]", qui concerne le troisième point
susmentionné, la différence de vitesse relative du processus par lequel on
atteint l'éveil.

Quant au quatrième point, qui touche aux bénéfices, l'exotérisme
enseigne que la pratique pour atteindre l'éveil (la pratique du bodhisattva)
exige une très longue durée. Ses bénéfices sont donc considérés comme
mineurs. Par contre pour ce qui est de l'enseignement ésotérique, il affirme
la possibilité d'atteindre l'éveil rapidement, en une vie. Et comme ceux qui
ont atteint l'éveil peuvent alors se consacrer à la délivrance des autres, ses
bénéfices sont beaucoup plus importants.



MYSTICISME ET RATIONALITÉ CHEZ KÛKAI 677

Dans son "Traité des dix étapes du coeur" Kûkai avance que deux
modes d'interprétation sont possibles pour tous les enseignements. D'une
part, une interprétation superficielle, qui prend l'enseignement à la lettre.
De l'autre, une interprétation profonde qui, par contre, affirme qu'un
enseignement n'a de valeur que dans la mesure où il sauve les hommes.
Tous les enseignements, mis en rapport avec les états mentaux y sont
classés selon dix niveaux. Aux dix niveaux Kûkai fait correspondre dix
montra, dont la récitation, accompagnée d'une contemplation, permet
d'entrer dans le samâdhi du "vénérable" appartenant à l'enseignement. La
totalité du samâdhi de chacun des vénérables n'est rien d'autre que celui de

Mahâvairocana, ainsi, en entrant dans le samâdhi d'un vénérable, on entre
dans celui de Mahâvairocana.

Mysticisme et rationalité chez Kûkai.

Comment Kûkai situe-t-il le mysticisme par rapport à la rationalité, ou si
l'on veut, la religion par rapport à la science? Selon le "Traité des dix
étapes du coeur", on peut considérer que la rationalité, qui permet la
compréhension de la causalité dans le domaine empirique, lorsqu'elle est

appliquée au comportement humain, est à la base d'un enseignement moral
et éthique. Généralement on admet que la pensée rationnelle ou scientifique
ne touche pas le problème de la valeur morale. Par contre, du point de vue
de la théorie bouddhique de la conduite humaine qui fait des actes de

l'homme les causes de la peine et de la joie, la pensée rationnelle a

tendance à comprendre le bien et le mal dans leur rapport avec les joies et
les peines qui sont leurs effets, et à choisir le bien dans la mesure où il
produit la joie.

Mais pour que cette position moraliste soit complète logiquement, il
faut que les effets des actions dans le vie présente se produisent dans

l'au-delà, et cela inéluctablement. Une telle théorie de causalité morale qui
s'étend sur ce monde-ci et sur l'au-delà est généralement attribuée à la
religion. Ainsi, en ce qui concerne les actions de l'homme, la théorie
causale dans ce monde (la morale) est applicable aussi à l'au-delà (la
religion).

Dans son "Traité des dix étapes du coeur" Kûkai expose ses vues sur
la morale et la religion dont il vient d'être question. Mais selon lui, il s'agit
toujours du "coeur mondain" et non pas encore du "coeur supramondain"
de la doctrine bouddhique. La raison en est que la prise de position morale
ou religieuse en général reste attachée à la substantialité du moi. Selon la
logique bouddhique, le principe de causalité des actes du point de vue de la



678 YOSHIDA HIROAKI

morale ou de la religion suppose l'existence d'un moi défini comme sujet
permanent. Or, puisque cette théorie causale d 'action constitue le
fondement de la théorie du cycle des renaissances et que le bouddhisme
vise à libérer les êtres de ce cycle, il devrait nier la théorie causale
d'action. Mais ce qu'il a nié était, non pas la théorie causale d'action, mais
la substantialité du moi qui soustend la théorie causale d'action. Kûkai, en
citant un passage du premier chapitre du Mahâ-vairocanasûtra, "L'accès à

la discipline du Shingon installe l'être dans le coeur de bodhi" dit que, une
fois compris le "non-moi", on échappe au cycle des renaissances et le
"coeur supramondain" naît.

Ainsi, la délivrance bouddhique se distingue nettement de ce que
Kûkai appelle "la doctrine de la renaissance au ciel" (la religion en
général), et c'est la question de savoir si, oui ou non, il y a attachement à

l'existence d'un moi substantiel, qui les sépare. "La doctrine de la
renaissance au ciel" désigne ici la croyance en la naissance au paradis
après la mort ou au moins le souhait d'y renaître. Mais le terme de

"mysticisme" ne désigne pas nécessairement "la doctrine de la renaissance

au ciel". "Mysticisme" signifie "l'union avec la divinité" ou "devenir
Eveillé". Sur ce point, en conséquence, "la doctrine de la renaissance au
ciel" et le mysticisme doivent être distingués.

Quelles sont donc les principales caractéristiques du mysticisme de

Kûkai? Comme nous l'avons vu au début, Kûkai a parlé du principe du
sokushin-jôbutsu. Nombreux étaient les croyants, tout au long de l'histoire,
qui étaient convaincus que Kûkai a effectivement réalisé le
sokushin-jôbutsu, bouddhéisation immédiate dont il avait enseigné le
principe. Le fait qu'un grand nombre de Japonais prient Kûkai en
invoquant son nom ésotérique afin d'obtenir le bonheur dans ce monde et
la paix dans l'au-delà en serait une preuve.

Quand on lit les textes écrits par Kûkai lui-même, on constate qu'il
affirme que la "réalisation de la bouddhéité dans cette existence même" est
accessible à tous les hommes. Ceci semble être un fait unique dans le
mysticisme, car les mystiques semblent prêcher ou pratiquer, le plus
souvent individuellement ou dans le cadre d'une société secrète, l'union
avec un être se trouvant au-delà de nos sens sans faire connaître le secret
de leur méthode aux autres. Par contre, Kûkai souligne que la méthode

pour réaliser la bouddhéité dans cette existence même est ouverte à tout le
monde, bien que la réalisation dépende de la foi et de la pratique de
chacun. La méthode en question, c'est le "yoga des trois mystères". Il
permet à tous les hommes de réaliser la bouddhéité dans cette existence



MYSTICISME ET RATIONALITÉ CHEZ KUKAI 679

même. Mais pour acquérir cette méthode, il est nécessaire de se soumettre
à une suite déterminée d'initiations ésotériques.

L'immédiateté de la bouddhéité par le "yoga des trois mystères" est la
deuxième caractéristique du mysticisme de Kûkai. Cette caractéristique ne
se trouve que dans la doctrine de Kûkai; elle est absente aussi bien dans le
bouddhisme que dans les mysticismes chrétien et islamique, semble-t-il.

Le troisième trait caractéristique du mysticisme de Kûkai concerne
l'union avec le Buddha. Celle-ci ne se manifeste pas simplement par un
sentiment d'identification avec le Buddha ou par un état extatique, mais par
l'acquisition de la sagesse de l'Eveil ("cinq sagesses", "sagesse illimitée")
résultant d'une conversion qualitative de notre cognition. Que signifie alors

l'acquisition d'une telle sagesse? Elle nous rend capables de trouver le

moyen de délivrer pour toujours les êtres humains immergés dans les

souffrances du cycle des renaissances. Pour finir, disons que, si la
rationalité intervient comme un facteur important dans la solution des

problèmes dans ce monde-ci, la doctrine des "cinq sagesses, sagesse
illimitée" de Kûkai peut être caractérisée comme une rationalité mystique
ou comme un mysticisme rationnel qui libère les hommes de leur
souffrance à travers le passé, le présent et le futur.




	Mysticisme et rationalité chez Kūkai (774-835)

