Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 47 (1993)
Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu a

['Université de Genéve du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: Les philosophes-géometres de la Chine ancienne
Autor: Reding, Jean-Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE ANCIENNE
Jean-Paul Reding, Neuchéitel

Rationalisme et philosophie chinoise paraissent étre, 3 premi¢re vue, des
sujets difficiles & traiter ensemble. La pensée chinoise est réputée étre
pratique, politique, moralisante, intuitive, concréte. Mais il ne faut pas
oublier que la philosophie orientale a d'abord été étudiée par des penseurs
occidentaux en quéte de formes de pensée susceptibles de les faire sortir du
carcan du rationalisme occidental. Si 1'Occident a commencé 3 s'intéresser
aux philosophies de 1'Orient, c'était précisément pour échapper a 1'emprise
d'un rationalisme qu'on estimait devenu contraignant et stérile. Autrement
dit, on aurait bien vite abandonné ce genre d'études s'il s'était avéré qu'on
retrouvait en Orient cette méme forme de pensée rationnelle.

C'est donc soumis a une forte pression herméneutique que les
pionniers de la philosophie chinoise en Occident ont choisi d'ignorer ses
aspects rationnels. Cette situation a fort heureusement évoué au cours des
derniéres décennies et, aprés avoir appris 3 douter profondément de nos
propres moyens rationnels, nous sommes devenus de plus en plus réceptifs,
sinon perméables a des courants de pensée, méme rationnels, différents des
nétres. Nous commegons a découvrir, grice a 1'essor qu'ont pris les études
sur la pensée logique de la Chine ancienne, une face cachée de la
philosophie chinoise classique.

Mais pourquoi, au juste, est-il intéressant d'étudier ces textes logiques
et rationnels? Pouvons-nous légitimer notre curiosité? Pourquoi s'attarder
sur une facette mineure de la pensée chinoise, au détriment de ses aspects
éthiques et contemplatifs, seuls domaines ou la mentalit¢ occidentale
pourrait tirer profit de la profondeur d'esprit orientale, diront ceux qui ne
voient pas le sens d'une telle entreprise. A quoi bon étudier les
balbutiements de la logique chinoise qui ne peut plus rien nous apprendre,
diront les scientifiques.

Le cadre méme du rationalisme occidental nous place devant un
dilemme: si la rationalité chinoise n'est pas différent de la nétre, elle y sera
forcément inférieure; mais si elle est différente de 1a nétre, elle ne peut pas
étre une vraie rationalité. Le meilleur moyen de sortir de ce dilemme n'est-
il pas de comaprer ces deux rationalités en observant attentivement les
réaction de chacune d'elles devant des tiches qui leur sont communes? Une
telle situation ne se rencontre pas trés fréquemment. Dans le présent
travail, nous allons étudier un ensemble de propositions géométriques et
éthiques chinoises afin de les comparer au développement de la méthode



624 JEAN-PAUL REDING

axiomatique dans la philosophie grecque ancienne. Ces textes sont extrait
du Mojing 2, le plus important des traités logiques de la Chine ancienne.
Rédigées par les néo-moistes, disciples du philosophe Mo Di b, ces
propositions prennent appui sur une méthode que 1'on peut qualifier sans
hésiter d'axiomatique. Quand on connait le rle important qu'ont joué les
mathématiques et avant tout la géométrie dans 1'élaboration de Ia
philosophie platonicienne et aristotélicienne d'un cOté, et si 1'on sait
reconnaitre la part de philosophie qu'il y a dans les Eléments d'Euclide de
I'autre, sans méme parler de 1'importance que la méthode géométrique a
prise plus tard chez Descartes et Spinoza, 1'opportunité de pouvoir étudier
les rapports entre philosophie et géométrie dans une approche comparée
doit absolument étre saisie, et cela d'autant plus que les termes de la
comparaison touchent a des cultures aussi éloignées 1'une de 1'autre que la
Greéce et la Chine anciennes. Il apparaitra, au terme de cette étude, qu'il
existe, dans le domaine de 1'axiomatique appliquée & la philosophie, une
remarquable convergence entre les rationalités grecque et chinoise.

Comparé a celui de la Gréce ancienne, le volume des écrits logiques
produits en Chine ancienne est faible. Le document principal est formé par
six chapitres (40-45) du livre Mozi ©. Les chapitres 40 a 43 sont
comunément rassemblés sous le titre collectif Mojing, c'est-a-dire "canon
moiste”, ou "écrit canonique moiste". Les chapitres 44 et 45, intitulés
respectivement daqu 4 et xiaoqu © sont, comme leur titre 1'indique, des
collections de fragments ("grand choix" et "petit choix") rassemblés par un
éditeur inconnu. La composition du Mojing est assez particuli¢re. Ce traité
est foré de 180 énoncés catégoriques, ou "théorémes" (jing f) et autant de
"preuves" ou "explications" (shuo 8) correspondantes. Le texte du Mojing,
tel que nous le possédons aujourd'hui, ne fait pas suivre immédiatement
chaque théoréme de son explication, mais énonce d'abord les 180
théorémes (chapitres 40 et 41), puis les explications (chapitre 42 et 43).
Toutefois, 1'ordre des explications ne correspond pas, dans le texte qui
nous est parvenu, & 1'ordre des théorémes. Comme les théorémes n'étaient
pas numérotés, un des éditeurs des écrits néo-moistes a inventé une
méthode tres astucieuse pour retrouver 1'explication de chaque théoréme: il
a fait précéder chaque explication par 1'idéogramme représentant le
premier mot du théoréme qui lui correspond. Voici un exemple:



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 625

Théoréme A 11

La cause [premier mot du théoréme] est ce qui doit étre réalisé afin qu'un
événement puisse se produire.

Explication

La cause [premier mot du théoréme répété au début de l'explication; ne doit
donc pas étre traduit].

La petite cause: si elle agit, 1'événement ne se produit pas nécessairement; si la
petite cause n'agit pas, 1'événement de nécessité ne se produira pas. (...)

La grande cause: si elle agit, 1'événement se produira de nécessité; si elle n'agit
pas, 1'événement de nécessité ne se produira pas.

La "petite cause" (xiao gu M) désigne, bien entendu, une condition
nécessaire; la "grande cause” (da gu 1) une condition nécessaire et
suffisante. Le Mojing a donc di passer par plusieurs réarrangements
typographiques différents, et son organisation d'ensemble s'en est trouvée
fortement oblitérée. La forme de 1'écrit nous fait présumer qu'il s'agit d'un
document destiné A étre utilisé a 1'intérieur de 1'école moiste, d'une sorte
de compendium fréquemment mis a jour. La version qui nous est parvenue
date probablement du troisitme siécle avant notre ¢ére. Les néo-moistes
sont donc contemporains d'Euclide.

Le Mojing est une véritable somme. On y trouve des propositions
d'éthique, de logique, d'économie, de sémantique, de mécanique, de
géométrie, d'astronomie, d'optique. La maniére dont ce traité est censé
s'organiser est cependant peu claire. 2 Dans cette étude, j'aimerais montrer
que la géométrie occupe, dans le Mojing, une place prépondérante, qu'elle
n'y figure pas comme une science parmi d'autres, ainsi que A.C. Graham
semble 1'admettre 3, mais qu'elle représente au contraire le modele de
toute science qui se voudrait rigoureuse.

Il a souvent été dit que la pensée chinoise manque d'une des
propriétés essentielles a toute pensée philosophique, celle de savoir
organiser un ensemble de connaissances en systtme.4# Ce jugement

1 Toutes nos références aux écrits logiques néo-moistes se rapportent & 1'édition de
A.C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science, London; Hong Kong,
1978.

2 A.C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science, pp.229-235, réussit a
déterminer la structure formelle du Mojing, sans pour autant essayer de rétablir la
signification logique et épistémologique de chaque section.

A.C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science, pp. 301-304.
Sur ce probléme, voir H.H. Dubs, "The failure of the Chinese to produce



626 JEAN-PAUL REDING

s'appuie, bien entendu, sur la form littéraire sous laquelle se présentent la
plupart des textes philosophiques chinois. Les Entretiens de Confucius
adoptent celle d'une collection d'aphorismes; d'autres textes se présentent
sous la forme de dialogues ou d'anecdotes. Les premier moistes, au
cinqui¢me siécle avant notre ére, exposent leur doctrine philosophique sous
forme d'un manifeste en dix points:

[—
L[]

honorer les sages et les gens capables
instaurer une moralité commune
amour universel

contre la guerre d'agression
économie dans les dépenses
économie dans les funérailles
croyance en la volonté du Ciel
croyance en l'existence d'esprits
contre la musique

contre le fatalisme.

o ge N o B9

[
e

La nature rhapsodique de cette liste saute aux yeux. D'un autre c6té, on ne
peut pas manquer de pressentir le lien logique qui rattache chacune de ces
dix théses au projet d'ensemble de la philosophie moiste. Si la thése de
1'absence d'une pensée systématique explicite se vérifie pour les cinquiéme
et quatriéme siécles avant notre ¢€re, il n'en vas pas de méme pour la fin de
1'époque classique de la philosophie chinoise. Au troisiéme siécle avant
notre ére, les néo-moistes élaborent la premiére éthique vraiment
philosophique en Chine ancienne en reconstruisant, more geometrico, les
dix "recettes" (Granet) ou préceptes moraux pronés par Mo Di, le
fondateur du mouvement moiste au cinquiéme siécle avant notre ére.

Cette innovation intervient a la suite d'une nouvelle orientation de la
pensée philosophique en Chine ancienne. En effet, vers le milieu du
quatriéme siécle avant notre ére, cette pensée fut traversée par une crise,
provoquée par l'entrée du taoisme sur la scéne philosophique. Le
fondateur du taoisme philosophique, Yang Zhu J, soutient que la nature de
1'homme est ainsi faite qu'elle aspire 4 la santé, a la longévité et au plaisir
des sens plutét qu'aux honneurs et richesses que fait miroiter le service

philosophical systems", in: T'oung Pao 26 (1929), 96-109; et des éléments de
réponse chez Feng Youlan, A History of Chinese Philosophy, Princeton, 1952, p.
4 et dans son Précis d'histoire de la philosophie chinoise, Paris, 1985, pp. 32-35.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 627

pour le bien commun. Par rapport aux premiers taoistes et autres ermites,
ce n'est donc pas 1'attitude de refus de participer aux affaires de 1'Etat qui
est nouvelle, mais bien le fait de donner a cette attitude un fondement
philosophique. La crise proprement dite vient de ce que Mencius et Mo Di
fondent des vues diamétralement opposées a celles de Yang Zhu sur le
méme principe que ce dernier, 3 savoir sur la nature humaine (xing ¥
recue du Ciel (fian ). Les néo-moistes avaiant reconnu que 1'attitude de
Yang Zhu et de ses nombreux adeptes était inattaquable aussi longtemps
qu'on faisait découler un quelconque précepte ou une quelconque action
morale du Ciel. Chacun, en effet, pouvait se référer au Ciel, et en déduire
les qualités qui lui semblaient convenir. Conduit ainsi, le débat était
condamné 2 arriver 4 un point mort. Ce qui était requis, au contraire, était
une analyse plus poussée allant jusqu'aux données fondamentales qui
constituaient cette nature humaine. Ainsi, le point de départ de 1'éthique
néo-moiste ne sera plus, comme chez Mo Di, Mencius et Yang Zhu, le
Ciel, responsable de toutes les propriétés de la nature humaine. Les
néo-moistes vont décomposer la nature humaine en ses éléments primitifs:
le désir et son contraire, 1'aversion. Le désir (yu ™) et 1'aversion (wu 1)
seront ainsi, pour les néo-moistes, des données irréductibles et neutres de
surcroit qu'ils posent comme axiomes de leur reconstruction systématique
de 1'éthique moiste.

A 1'aide des deux concepts de désir et d'aversion sont définies ensuite
les notions de /i © (bienfait; avantage) et de hai P (préjudice). Le théoréme
A 27 définit ainsi le préjudice (hai): c'est ce pour quoi on a de 1'aversion;
inversément, le bienfait, ou 1'avantage (/i) est ce pour quoi on a de
I'attirance (théoréme A 26). La logique fondamentale de 1'action est celle
du moindre mal et du plus grand bienfait. Il ne s'agit pas du tout, comme
on pourrait le croire, d'une morale moiste et individualiste: les néo-moistes
savent bien qu'un plaisir présent peut conduire 3 un mal futur.d
Philosophiquement parlant, la théoréme des néo-moistes revient & dire que
toute action humaine peut étre expliquée en fonction de ces deux tendances
du désir et de 1'aversion.

5 La maniére dont Cicéron expose les fondements de 1'épicurisme dans le § 30 De
finibus s'y rapproche sensiblement: "Tout étre animé, dés sa naissance, recherche
le plaisir et s'y complait comme dans le plus grand des biens; il déteste la douleur,
comme le plus grand des maux...". On lira encore avec profit en paralléle les §§
37 et 38 du méme livre sur les "indifférents" ainsi que sur le principe du moindre
mal et du plus grand bien.



628 JEAN-PAUL REDING

Cette constatation a des conséquences extrément importantes pour les
réflexion éthiques en Chine ancienne, la méme prolifération de termes
techniques qu'en Gréce ancienne. Alors que les philosophes grecs créent
tous leur propre vocabulaire, les penseurs de la Chine ancienne utilisent
chacun les mémes termes fondamentaux: ren 4 (humanité), yi f (justice),
xiao S (piété filiale) etc. tout en les remplissant de contenus différents selon
I'école A laquelle ils appartiennent. Le projet néo-moiste revient donc, en
fin de compte, 3 montrer que toutes ces vertus ou attitudes morales
dérivent des deux tendences fondamentales de la nature humaine que sont
1'aversion et le désir, parce que les concepts éthiques renferment, si on les
décompose, ces deux notions de base. Cette découverte est censée mettre
fin a la crise métaghysique, piusqu'il sera désormais impossible d'affubler
globalement la nature humaine de propriétées comme la bonté,
l'indifférence morale ou 1'immoralité. Il faudra montrer plutét comment
naissent, du jeu réciproque du désir et de 1'aversion, les principales vertus
éthiques.

Examinons 3 présent les définitions de quatre termes-clé de 1'éthique
moiste: 1'amour (ai Y), 1'humanité (ren), la justice (yi) et la piété filiale
(xiao). Commengons par la définition de 1'amour (ai). Contrairement a ce
que 1'on pourrait croire, 1'amour universel des moistes (thése 3 ci-dessus)
ne s'apparente nullement d& 1'amour ou l'altruisme chrétien. Une des
signification de ai justement es "épargner, ménager". L'amour universel
n'est rien d'autre qu'un pacte conclu par les membres d'une société de se
"ménager" mutuellement en vue d'une vie harmonique et paisible. La
définition de 1'amour (ai) est celle-ci: aimer quelqu'un veut dire désirer des
bienfaits ou des avantages pour cette personne en tant que personne
individuelle, en vertu de son humanité et non en vertu des avantages que
cette personne pourrait apporter ou des dommages qu'elle pourrait causer.6
De méme, aimer veut dire aussi ne pas vouloir que la personne aimée
subisse des préjudices. La définition de 1'amour (ai) se compose par
conséquent des deux termes déja définis: yu (désir) et /i (bienfait) d'un
coté; wu (aversion) et hai (préjudice) de I'autre. Ici 1'analyse sémantique
éqivaut de fait & une preuve logique. Nous allons en découvrir les raisons
dans un instant.

Les définitions de yi (justice) et de ren (humanité) s'appuient a leur
tour sur les notions de ai (amour) et de /i (avantage). Le théoréme A 7
donne la définition de ren (humanité): c'est 1'amour au niveau individuel.

6 La définition du concept de ai est perdue; cf. A.C. Graham, Later Mohist Logic,
Ethics and Science, pp. 48-49. 1l est cependant possible de la reconstruire.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 629

Yi (justice) est 1'intention de faire bénéficier 1'autre, de faire de son mieux
pour que le bien lui arrive (théoréme A 8). L'idée est celle-ci: méme si
1'action proprement dite avorte, elle garde son plein sens moral A cause de
la motivation qui 1'a animée 2 la base.” La piété filiale (xiao) enfin, ce sont
les bienfaits prodigués a 1'intention de la famille (théoréme A 13).

La définition de chacune des vertus contient toujours soit des termes
primitifs, soit des termes définis, soit un mélange des deux. Nous avons
affaire 3 une sorte de systéme conceptuel ou tous les termes se tiennent
dans un réseau de définitions. Tous les concepts sont décomposables en
€léments plus simples, excepté les concepts primitifs (désir et aversion).
L'acte de la décomposition, s'il réussit sans reste, équivaut de fait 3 une
démonstration. Dans le processus global de reconstruction du systéme
éthique, la pensée procéde toujours du simple au complexe.

Les vertus et actions politiques s'analysent de la méme fagon. Ainsi,
la notion de shang v ("récompense") est définie en termes de gong V
("mérite"); le concept de gong A son tour est défini en termes de li ©
("rendre des bienfaits"), et /i nous raméne, comme nous 1'avons déja vu, a
la notion indéfinie et indéfinissable de yu m ("désir"), comme le montrent
les théorémes A 35, A 36 et A 26. L'affirmation que le désir et 1'aversion
sont la base de 1'éthique néo-moiste signifie que tout concept éthique
renferme, lorsqu'il est décomposé en ses éléments primitifs, 1'une ou
1'autre de ces deux notions.

La curiosité nous pousse A poser la question de 1'origine et de la
signification épistémologique de ce procédé. D'abord il faut observer que,
pour les néo-moistes, le savoir éthique est un savoir qui est acquis
indépendamment de 1'expérience et qui a le statut de l'a priori. Les
néo-moistes posseédent de fait une notion qui se rapproche, comme nous
allons le voir, de 1'a priori occidental.8 C'est la notion de xian zhi W
("connaitre avant"). Le théoréme A 93 la définit ainsi: on peut "connaitre
avant" (a priori) ce qui s'exclut et ce qui s'implique. Les néo-moistes
définissent par conséquent un a priori conceptuel, li€é aux contenus
cognitifs implicites des mots. Afin de faire connaitre en quoi consiste cette
connaissance a priori, les néo-moistes imaginent un objet placé de 1'autre
cOté d'un mur et se demandent ensuite ce que nous pouvons savoir sur cet

7 Kant dit a peu prés la méme chose au début de sa Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten.

8 Cette particularité a été découverte par A.C. Graham, "The Concept of Necessity
and the 'a priori' in Later Mohist Disputation”, in: Asia Maior 19 (1975),
163-190.



630 JEAN-PAUL REDING

objet en n'en connaissant que le nom. Nous saurons ainsi d'un cheval qu'il
posséde une criniére, qu'il a des sabots, mais nous ne savons pas s'il est
blanc ou noir. Pour les néo-moistes, l'exemple typique de cette
connaissance a priori est celle que nous pouvons avoir d'un cercle
(théoreme A 93). Ce contenu cognitif implicite du nom n'est pas, bien
entendu, une image mentale, ou un faisceau de connotations attachées au
nom. Comme ce contenu ne peut étre trouvé que par 1'intermédiaire de la
décomposition du nom en ses éléments simples, nous avons affaire plut6t a
une analyse de type logique.

Les néo-moistes sont tout a fait conscients du fait que la connaissance
a priori est un type de connaissance a part, distinct de la connaissance
empirique. L'exemple qu'invoquent les néo-moistes dans un autre
théoréme est tout aussi suggestif: "Savoir que quelque chose de carré ne
peut pas tourner, c'est 13 connaitre par explication" (théoréme A 80). La
connaissance "par explication" (shuo 8) est donc celle qui nous livre les
contenus cognitifs implicites des noms. Les concepts susceptibles d'étre
connus a priori (xian zhi), comme les notions morales par exemple, doivent
pouvoir étre soumis A l'analyse componentielle décrite plus haut. Les
notions complexes peuvent étre ex-pliquées (shuo) en termes de notions
plus simples, et 1'analyse se poursuit jusqu'a ce qu'on arrive a des notions
simples et indécomposables.

L'origine de cette méthode n'est pas difficile & trouver: elle est
géométrique. La connaissance "par explication" (shuo) est illustrée, & deux
reprises, par des exemples géométriques, avant tout par le cercle.
Commme le Mojing renferme justement une quinzaine de propositions
géométriques, il vaut la peine de soumettre celles-ci & un examen détaillé,
afin de déterminer la méthode qui aura prévalu a leur construction.

En premier lieu, il convient de poser le probléme du statut que revét
la géométrie dans le corpus des écrits logiques moistes. La géométrie, telle
qu'elle s'y présente, n'apparait pas comme une science parmi d'autres. Ce
n'est pas, en effet, la somme des connaissances géométriques acquises a
cette époque. Ce qui frappe, au contraire, est le caractére élémentaire des
théorémes: on n'y parle que du point, de la ligne, du cercle, du carré, alors
que la géométrie, au troisi¢tme siécle avant notre ére, est déja fort avancée
en Chine ancienne, grice notamment aux progres réalisés par 1'astronomie
géométrisée.9

9  Sur ce probleme, voir A.C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science, pp.
369-371. Voir aussi Chr. Cullen, "A Chinese Eratosthenes of the Flat Earth", in:
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 39 (1976) 105-127; H.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 631

Le fragment de géométrie que nous allons exposer maintenant n'est
manifestement pas destiné A un usage pratique. Preuve en est le caractére
non seulement élémentaire, mais surtout fondamental de ses propositions.
A notre avis, il s'agit plutét d'un travail épistémologique de mise en forme
d'un ensemble de connaissances géométriques déja assurées, a 1'instar de
ce qu'Euclide avait fait pour la géométrie grecque.l0 Partons de la maniére
dont les néo-moistes définissent le cercle:

Le cercle: longueurs égales partant d'un seul centre. (théoréme A 58) 11

Cette définition prend appui sur les deux notions de "centre" (zhong X) et
de "longueur égale" (fong chang Y), définies a leur tour dans les théorémes
A 53 et A 54. Voici la définition du centre, ou du milieu:

Le milieu: ce a partir de quoi il y a des longueurs égales. (théoréme A 54)

Cette notion du milieu présuppose a son tour deux autres notions: celle de
"point géométrique” ("ce A partir de quoi") et celle de "longeur égale”.

Voyons d'abord la définition du "point géométrique"” (duan Z).
Précisons d'emblée que le concept néo-moiste du point n'est pas tout a fait
1'équivalent de notre "point géométrique"; la traduction correcte de duan
est plut6t "point de départ”, ou "point d'arrivée", comme nous le verrons.

La définition des néo-moistes se rapproche d'ailleurs sensiblement de
celle que donne Aristote: "le point est ce qui limite la ligne" (cf.
Métaphysique 1060 b 12-16; Physique 220 a 9-11). Mais voici la définition
néo-moiste:

Le point de départ: 1'unité sans dimension qui précéde toutes les autres.
(théoréme A 61)

Les néo-moistes se servent de cette notion de point de départ partout ou
peut intervenir un raccord ou un recoupement de lignes droites, dans le but

Maspéro, "L'astronomie chinoise avant les Han", in: T'oung Pao 26 (1929)
267-356.

10 Voir K. von Fritz, "Die archai in der griechischen Mathematik", in: Archiv fir
Begriffsgeschichte 1 (1955) pp. 90-91; G.E.R. Lloyd, Magic, Reason and
Experience, Cambridge, 1979, p.110.

11 Platon définit le cercle dans la Lettre VII 342 B 7-8 ainsi: "Ce dont les extrémités
sont & une distance parfaitement égale du centre". Dans le Parménide, la notion de
"rond" est définie en des termes semlables: "ce dont les extrémités sont partout a
égale distance du centre" (137 E 2-3).



632 JEAN-PAUL REDING

d'éviter des paradoxes. Cette particularité ressort trés bien du théoréme A
60, qui définit 1a notion de "double" commme le fait d'aligner deux régles
de longueur égale 1'une i la suite de 1'autre. En effet, ici intervient une
difficulté, sans doute pratique a 1'origine: comment concevoir le point de
raccord entre les deux régles? La mesure serait faussée s'il y avait un
intervalle entre les deux raccords ou s'il y avait recoupement a 1'endroit du
raccord. La notion de "point de départ" (duan) coupe court a la difficulté
en précisant que le raccord se fait 4 un point idéal, sans dimension, le seul
qui ne fausse pas les mesures. Or le centre d'un cercle peut également étre
considéré comme un point de départ. Voild donc expliquée la premiére
notion qui entre dans la définition de la notion de centre (zhong). La
seconde, a savoir celle de longueur égale (tong chang), pose davantage de
problémes. Elle est définie comme suit:

Longueur égale: [deux trajets] sont de longueur égale quand ils se remplissent
mutuellement (sans reste) lorsque posés droit. (théoréme A 53)

Les néo-moistes donnent 1'exemple du cadre et du battant d'une porte. Il
faut par conséquent imaginer deux droites placées parallélement 1'une a
cOté de I'autre. Il apparait ainsi que la notion de longueur égale présuppose
deux notions géométriques tout A fait élémentaires: celle de "droite"
(zheng 33) et celle de "congruence" ("Deckungsgleichheit"). Le corpus néo-
moiste, telle que nous le connaissons, ne décrit pes en détail la congruence.
Il s'agit simplement d'une sorte d'opération d'exhaustion (jin ab), au terme
de laquelle on constate que deux droites se recoupent parfaitement. Euclide
n'ayant pas fait mieux, comme nous le verrons encore, n'en blimons pas
les néo-moistes.12
La deuxiéme notion primitive, la droite, en revanche, est définie.

"Etre droit (zhi ), c'est étre aligné (can 3d)." (théoréme A 57) 13

Can (aligner) n'est pas défini; le terme est souvent utilisé en astronomie
pour désigner l'action qui consiste i aligner un corps céleste observé et
deux repéres fixes sur une ligne droite.14 Avant d'en examiner la teneur, il
vaut la peine de noter que cette définition néo-moiste est formellement
équivalente aux deux premiers postulats d'Euclide:

12 Voir ci-dessous.
13 zhi & "droit" désigne la direction; zheng 32 "droite” désigne une ligne droite.
14 A.C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science, pp. 306-307.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 633

On exige qu'il soit possible de toujours relier un point & un autre au moyen
d'une ligne droite. (Euclide, Elements, livre I)

On exige qu'il soit possible de toujours prolonger une droite finie de maniérre
droite dans le méme sens. (Euclide, Elements, livre I)

Euclide ne définit pas non plus la notion d'alignement, mais la pose comme
axiome. La définition euclidienne de la droite, quant A elle, est peu claire,
probablement parce qu'Euclide a consciemment cherché a éviter tout
recours a des concepts intuitifs. La voici:

Une ligne droite est une ligne qui posséde un tracé égal par rapport aux points
qui se trouvent sur elle. (Euclide, Elements, livre 1, définition 4).

Mais on peut montrer de fagon beaucoup plus simple qu'il y a, sur ce
point, une parfaite coincidence entre l'intuition géométrique des Grecs et
celle des Chinois. Partons de la définition de la droite que nous a donnée
Platon dans le Parménide:

Est droit, ce dont le centre fait écran aux deux extrémités. (Platon, Parménide,
137 E 4).

L'image est par conséquent celle de trois points disposés de telle maniére
que la vue d'un point extréme a 1'autre est obstruée par le point du centre.
Cette situation, bien entendu, ne se produit que si les trois points sont
situés sur une méme ligne droite. On peut montrer, par une analyse
étymologique, que le sens de can ("aligner") dérive de ces mémes
considérations.

La graphie primitive de can 2d avait, d'aprés le Shuowen (premier
dictionnaire étymologique de la Chine ancienne), trois étoiles. Or cet
idéogramme, prononcé shen 3¢, désigne la constellation d'Orion (série n°
647 des Grammata serica recensa de Karlgren). Les trois étoiles qui
forment le haut du caractére sont justement les trois étoiles qui sont au
centre de la constellation d'Orion. On les appelle la Ceinture d'Orion, ou
encore le Baudrier d'Orion. Or, ces trois étoiles sont parfaitement bien
alignées.



634 JEAN-PAUL REDING

8h 5h
+10° +10°
\
Betpigeyse ¢ Bellatrix
[ ]
ORION ° .
0 . 0
@ ®
° . o °*
® [ ]
N ]
? o
4
.. e .
[ ]
Rigel
-10° ./ 'g -10°
6h 5h

La géométrie des néo-moistes arrive ici, tout comme celle d'Euclide
et des Grecs, a ses fondements. La ligne droite et la possibilité de pouvoir
prolonger une ligne de mani¢re droite sont les bases irréductibles de toute
pensée géométrique. Le recoupement entre 1'oeuvre d'Euclide et celle des
né€o-moistes va de fait encore plus loin, puisque 1'axiome de congruence
évoqué plus haut, c'est-d-dire le fait que deux droites sont égales
lorsqu'elles se "recouvrent" sans reste, figure lui aussi, quoique sous une
forme plus générale, parmi les neuf axiomes d'Euclide (appelés koinai
ennoiai). Le huitiéme principe précise ce qui suit:

Ce qui se recouvre mutuellement est égal.
(Euclide, Eléments, livre I, axiome 8)

Récapitulons maintenant, sous forme d'un diagramme, 1'analyse néo-
moiste du cercle:



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 635

1. can (aligner) 2. jin (congruence) 3. duan (point)
4. zheng (ligne droit) l}

5. tong chang (méme longueur)
6. zhong (centre)
7. yuanaf (cercle)

Les trois notions figurant tout en haut du diagramme (1., 2. et 3.) sont des
notions primitives. La ligne droite (4.) est définie en termes d'alignement
(1.). Le concept de "longueur égale" (5.) s'appuie sur la notion de
congruence (2.), de ligne droite (4.) et de point (3.). Le centre (6.) fait
appel a4 la longueur égale (5.) et au point (3.). Le cercle enfin (7.) se
compose des notions de longueur égale (5.) et de centre (6.).

Nous espérons avoir montré, au terme de cette analyse, que les néo-
moistes ont développé une parfaite compréhension de la méthode
axiomatique. Ils 1'ont appliquée avec un égal succeés dans le domaine
éthique et dans le domaine géométrique. Il me parait hors de doute que
c'est la géométrie qui a servi de modéle aux néo-moistes pour construire
leur systéme éthique, et non l'inverse. Cela ne veut pas dire, toutefois, que
la construction de la géométrie s'est faite indépendamment et en-dehors de
leurs préoccupations éthiques. On peut présumer que c'est le plan d'un
exposé systématique de la philosophie moiste qui a donné la premiére
impulsion. Or, commme 1'éthique est, aux yeux des néo-moistes, une
science il aura été naturel pour eux de s'inspirer d'autres formes de savoir
exact. Il n'est pas étonnant dés lors qu'ils se soient tournés vers la
géométrie. Estimant la construction de la géométrie plus abordable que
celle de 1'éthique, les néo-moistes élaborent en premier lieu une
reconstruction axiomatique de la géométrie. Cette reconstruction doit servir
ensuite de modele dans le domaine éthique. Le caractére élémentaire et
désintéressé de la géométric des néo-moistes, que nous avons déja
souligné, trahit indubitablement son origine "philosophique".

C'est ainsi la géométrie qui aura appris aux Chinois, tout comme aux
Grecs d'ailleurs, 4 rendre explicites les régles qui président a la
construction d'un édifice rationnel. Le probléme de la priorité importe peu:



636 JEAN-PAUL REDING

les philosophes sont-ils redevables aux géométres, ou 1'inverse?15 Il y a eu
sans doute, en Gréce comme en Chine, flux et reflux entre ces deux
disciplines. Sans la philosophie, on n'aurait peut-étre jamais songé a
exposer rationnellement les principes de la géométrie. La géométrie
axiomatisée, a son tour, devient "au reflux" le modéle de toute pensée
systématique et rationnelle, qu'elle soit orientale ou qu'elle soit
occidentale, pour la simple raison que cette méthode est universelle et
transculturelle, qu'elle est non seulement modéle, mais qu'elle peut encore
représenter le paradigme de toute communication et de tout accord
scientifiques.

On serait donc tenté d'établir le principe suivant: plus les méthodes
sont rationnelles, plus elles sont convergentes. Il semble en effet que la
rationalité obéit A des lois immuables et universelles qui lui sont propres.
Ses principales caractéristiques sont les suivantes:

s la pensée procéde par étapes, et non par intuitions globales ou par
sauts;

2.  1'étape précédente sert de point d'appui a 1'étape suivante;

3. chaque étape de la démarche est accompagnée d'un procédé de
justification;

4. le point de départ, posé en axiome, ne peut pas étre justifié, mais
sert d'appui a toutes les déductions futures.

15 Pour ce qui est du domaine de la Gréce antique, deux opinions s'opposent. G.E.R.
Lloyd, Magic, Reason and Experience, écrit: "So far as the fifth century goes, we
have little reason to suppose that philosophical influences were at work on the
development of an explicit conception of the axiomatic foundations of
mathematics” (p. 112, cf. p. 115). A. Szabo, Les débuts des mathématiques
grecques, Paris, 1977, p. 239, voit 1'origine de 1'axiomatique dans la dialectique
éléatique. W.R. Knorr, "On the early history of axiomatics: the interaction of
mathematics and philosophy in Greek antiquity", in: Theory Change, Ancient
Axiomatics, and Galileo's Methodology, Proceedings of the 1978 Pisa Conference
on the History and Philosophy of Science, Dordrecht; Boston; London: Reidel,
1981, vol. I, pp. 145-186, pense que c'est la philosophie qui s'inspire des
mathématiques et les prend pour modéle. W.R. Knorr accorde tout au plus que la
philosophie et les mathématiques ont développé des méthodes semblables dans un
méme "climat intellectuel”. Voir aussi W.R. Knorr, "Infinity and Continuity: The
Interaction of Mathematics and Philosophy in Antiquity", in: Infinity and
Continuity in Ancient and Medieval Thought, ed. by Norman Kretzmann, Ithaca;
London: Cornell University Press, 1982, pp. 112-145.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 637

En dépit de cette remarquable convergence dans le développement de la
pensée rationnelle en Chine ancienne et en Gréce, il ne faut pas fermer les
yeux sur les différences. La principale différence me parait résider dans le
traittement de la notion de preuve en Chine ancienne. En effet, les
philosophes-géométres de la Chine ancienne ne semblent pas avoir possédé
de conception rigoureuse de la notion de preuve 16, mais se contentent de
rendre explicites les contenus cognitifs implicites des termes d'une
pyramide conceptuelle. En d'autres termes, les néo-moistes ne
confondent-ils pas démonstration et définition? En effet, la méthode
géométrique comporte deux aspects qu'il faut soigneusement distinguer. Il
y a d'un cdté la conception d'un systtme homogéne, d'une pyramide de
concepts ou de propositions qui s'imbriquent les uns dans les autres. De
1'autre cété, nous avons les moyens de preuve utiliés pour justifier le
passage des axiomes aux théorémes, ou d'un théoréme i un autre.l?
L'absence totale de séparation entre la construction d'un systéme et la
méthode permettant de justifier chaque pas de la démarche est justement
1'aspect par lequel la géométrie chinoise se distingue de la grecque.

Euclide pose au début de ses Eléments cinq postulats, neuf "notions
communes" (koinai ennoiai), ainsi qu'une liste de définitions. Mais la
construction proprement dite du systtme euclidien représente une étape
tout 2 fait distincte de celle de la présentation des axiomes et des postulats.
Chacun des théorémes proposés par Euclide est démontré.13 Les

16 J. Needham, Science and Civilisation in China, vol. III, p. 94 se montre optimiste
et déclare que les néo-moistes étaient sur la méme voie qu'Euclide. A.C. Graham,
Later Mohist Logic, Ethics and Science, London, 1978, écrit: "It is remarkable
that the Mohist seems to have the idea of geometrical proof, for the absence of
strict proofs in geometry is perhaps the most obvious weakness in Chinese as
compared with Greek science” (p. 56). Dans son Disputers of the Tao:
Philosophical Argument in Ancient China, La Salle: Open Court, 1989, ce
jugement est nuancé: "There is no evidence however that the Mohists formulated
geometrical proofs, the absence of which is one of the crucial gaps in Chinese as
compared with Greek thought" (p. 160). L'Inde ancienne ne semble pas non plus
avoir possédé la notion de preuve; voir a ce sujet 0. Becker, "Frihgriechische
Mathematik und Musiklehre", in: Archiv fiir Musikwissenscbaft 14 (1957), p. 157.
Ce jugement serait pourtant & réviser aprés l'étude de A. Michaels,
Beweisverfahren in der vedischen Sakralgeometrie: ein Beitrag zur Entstehungs-
geschichte von Wissenschaft, Wiesbaden: F.Steiner, 1978.

17 Cette idée est bien mise en évidence par G.E.R. Lloyd, Magic, Reason and
Experience, p. 118.

18 "Le trait le plus saillant des mathématiques grecques ... est le fait que les



638 JEAN-PAUL REDING

néo-moistes ne nous ont pas laissé de théoréme (au sens euclidien du
terme), et nous ignorons méme s'ils ont essayé d'en établir. Tout ce que
nous pouvons affirmer jusqu'ici est que les notions primitives de la
géométrie sont les mémes de part et d'autre.

Deux pistes restent donc a explorer pour la fin de cette étude:
d'abord, nous nous demanderons en quoi la méthode démonstrative choisie
par Euclide se distingue de celle néo-moistes. Ensuite, nous chercherons a
déterminer s'il existe en Gréce ancienne des théorémes de la définition qui
se rapprocheraient des décompositions conceptuelles néo-moistes. Pour
conclure, nous nous livrerons a quelques réflexions sur la notion de preuve
immédiate.

Ici n'est pas le lieu pour examiner toutes les méthodes de preuve
utilisées par Euclide. Toujours est-il qu'on peut en isoler une principale: la
preuve indirecte, ou réduction a 1'absurde. Afin de prouver une proposition
P, on commence par poser sa contradictoire non-P, et on montre que si
non-P est vrai, il en résulte des conséquences impossibles. D'ou la
nécessité d'accepter la vérité de P. Au temps de Platon déja, la preuve
indirecte est considérée comme la preuve philosophique ou mathématique
par excellence.19 L'origine de la preuve indirecte est 3 chercher dans la
philosophie éléatique, chez Parménide et Zénon. "Il aurait été impossible
d'élaborer un systeme aussi savant que celui des Eléments d'Euclide sans
la philosophie de Parménide et de Zénon", écrit A. Szabo dans son étude
sur les débuts des mathématiques grecques.20 Voici un exemple de preuve
indirecte, pris chez Zénon:

Ce qui se meut se meut ou bien en 1'endroit ou cette chose se trouve ou bien en
1'endroit ol cette chose ne se trouve pas. Or une chose ne peut se mouvoir ni en
1'endroit ol elle se trouve, ni en celui ol elle ne se trouve pas. Donc rien ne se
meut. 21

Le schéma de preuve utilisé par Zénon est exactement celui de la preuve
indirecte d'Euclide. En effet, Zénon veut prouver que "rien ne se meut". Il
pose donc la contradictoire "quelque chose se meut" comme hypothése et
montre ensuite que de cette hypothése des contradictions s'ensuivent. Les

assertions ou propositions y soient toujours démontrées”, écrit A. Szabo, Les
débuts des mathématiques grecques, Paris, 1977, p. 201.

19 A. Szabo, op. cit., p. 237 note 1.
20 A. Szabo, op. cit., p. 239.

21 Nous citons d'aprés 1'édition de H.D.P. Lee, Zeno of Elea, London, 1936, pp.
42-43,



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 639

Chinois n'ont pas été incapables de développer des raisonnements de ce
type. On trouve, dans la littérature philosophique de 1'époque des
Royaumes Combattants, des raisonnements qui correspondent presque
point par point au schéma logique de la preuve indirecte. En voici un
exemple:

Il y a quelque chose qui soutient le ciel et il y a quelque chose qui porte la terre.
S'il n'y avait rien pour soutenir le ciel, il se serait effondré et s'il n'y avait rien
pour porter la terre, elle se serait abimée. Or comme le ciel ne s'est pas
effondré et comme la terre ne s'est pas abimée, il doit bien y avoir quelque
chose qui soutient le ciel et qui porte la terre. 22

Toutefois, 1'intérét logique et philosophique de ce type de raisonnement
semble avoir complétement échappé aux Chinois. En fait, pour eux, ce
schéma d'inférence n'en était qu'un parmi beaucoup d'autres, et on n'en a
jamais fait une application systématique et extensive. La raison en est
celle-ci: la preuve indirecte repose avant tout sur des cascades de
disjonctions exclusives, marquées par des branches d'alternatives
mutuellement exclusives. La langue grecque offre de grandes facilités pour
exprimer ce type de structure. La question qui se pose alors est celle de
savoir s'il existe un obstacle, tel que la structure de la langue par exemple,
qui aurait empéché les philosophes et géometres chinois de développer la
preuve indirecte.

J. Chmielewski écrit & ce propos: "Quelques-uns des défauts inhérents
a la logique des propositions chinoise sont d'origine linguistique. (...)
Certaines opérations binaires [il s'agit des foncteurs de la logique
propositionnelle comme "et", "ou", "si ... alors"], trés courantes non
seulement dans les calculs modernes, mais aussi dans la logique grecque et
indienne, ont d échapper aux penseurs chinois, faute de moyens
linguistiques clairs et adéquats pour les exprimer en chinois".23 La langue
chinoise classique, comme J. Chmielewski le remarque 2 juste titre 24, ne
posséde pas de formule lui permettant d'exprimer directement une
disjonction. Au lieu de dire "ou bien P, ou bien Q", le chinois utilise la
formule "si ce n'est P, alors Q" (fei P ze Q 38), qui est, en fait, 1'équivalent

22 Guanzi, chapitre 38, pp. 25-26 dans 1'édition Zhuzi jicheng.

23 J. Chmielewski, "Notes on Early Chinese Logic (II)", in: Rocznik Orientalistyczny
27 (1963) p. 103.

24 J. Chmielewski, "Notes on Early Chinese Logic (II)", pp. 104-105; cf. J.
Chmielewski, "Notes on Early Chinese Logic (VI)", in: Rocznik Orientalistyczny
31 (1967) pp. 39-40.



640 JEAN-PAUL REDING

logique parfait de "ou bien P, ou bien Q".25 Les premiers philosophes
chinois n'expriment donc pas la disjonction de la méme mani¢re que les
Grecs. Cette particularité explique aussi le peu d'attention que la preuve
indirecte a recue en Chine ancienne. La langue grecque a 1'habitude de
bien mettre en évidence les structures antithétiques et a fait ainsi
littéralement cadeau au philosophe de son outil le plus important, la preuve
indirecte. ‘

Mais la preuve indirecte n'est pas la seule forme de preuve possible.
Dans le contexte présent, nous nous demanderons avant tout si la méthode
néo-moiste des définitions par décomposition conceptuelle ne recéle pas
des moyens de preuve insoupconnés jusqu'ici. La tradition rationnelle
occidentale établit, depuis Aristote, une barri¢re nette entre définition et
démonstration. Il est instructif cependant de s'intéresser également a
1'évolution pré-aristotélicienne du probléeme. En Gréce ancienne, c'est
indubitablement Socrate qui s'est occupé le premier des définitions. Platon
a poursuivi ces enquétes et en a jeté les premiers fondements théoriques
dans le Sophiste et le Politique. 1l est hautement intéressant de comparer la
méthode platonicienne de la définition & celle des philosophes-géométres
néo-moistes.

Partons de 1a maniére dont Platon définit le pécheur 2 la ligne dans le
Sophiste (218 E et suiv.). On commence par évoquer le concept le plus
élevé qui puisse convenir a la péche: c'est un art, un savoir-faire. Esuite, le
raisonnement se fait toujours par dichotomies. Tout art est ou bien art de
production ou bien art d'acquisition. Pour la péche a la ligne, c'est 1'art
d'acquisition qui est retenu. Ensuite, 1'acquisition se fait ou bien par
échange ou bien par capture. La capture, qui convient seule ici, est & son
tour divisée en capture par lutte ou par chasse. La chasse est chasse au
genre inanimé ou chasse au genre animé. Cette chasse aux vivants
concerne ou bien les marcheurs ou bien les nageurs. Les nageurs ou bien

25 Pour le probléme de la disjonction, voir les études suivantes: J. Chmielewski,
"Notes on Early Chinese Logic (VI)", pp. 39-40; J. Chmielewski, "Notes on Early
Chinese Logic (I)", pp. 104-105; A.C. Graham, "The Logic of the Mohist Hsiao-
ch'ii [xiaoqu]", in: T'oung Pao 51 (1964), p. 39 note. Pour des exemples de
disjonctions en chinois classique, voir par exemple le théoréme B 35 du Mojing,
les chapitres 20.4 et 19.3 du Lishichungiu. La découverte que "P ou Q" est
exprimé en chinois par son équivalent logique "non-P implique Q" doit étre
attribuée a3 Zhao Yuanren, "How Chinese Logic Operates", in: Anthropological
Linguistics 1 (1959),pp. 6-7. Chr. Harbsmeier, Aspects of Classical Chinese
Syntax, London : Curzon Press, 1981, p. 25 parle du fei dans 1'expression "fei P
ze Q 28" en termes d'un "conditional fei".



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 641

volent hors de l'eau ou bien y restent. (La déduction est quelque peu
artificielle ici.) La chasse se fait bien entendu aux nageurs qui restent dans
I'eau. La définition finale de la péche a la ligne sera donc une formule
proche de celle-ci: c'est un art d'acquisition par capture chassante au genre
animé nageant et restant dans 1'eau. On remarque bien que la définition
garde une trace de chacune des dichotomies parcourues.

Si I'on compare la méthode platonicienne 2 celle des néo-moistes, on
remarque 3 nouveau le réle trés important que joue la disjonction dans le
domaine grec. Une autre différence notable a trait 2 la forme méme de la
définition. Pour définir le pécheur a la ligne, Platon part du plus haut
niveau de généralité possible, & savoir de la notion de savoir-faire en
général. Les néo-moistes, de leur part, construisent la notion de cercle a
partir de notions plus élémentaires, comme le point, la ligne droite, la
longueur égale, le centre.

Les définitions platoniciennes constituent, tout comme les définitions
néo-moistes, des preuves. En effet, Platon réclame pour sa méthode
diérétique une valeur heuristique, sinon métaphysique. Les dichotomies
nous aident & découper la réalité, comme le dira Phédre, d'aprés les
articulations qui lui sont propres.26 En d'autres termes, Platon postule une
certaine adéquation entre la structure de la réalité et nos moyens de
connaissance. En cela, il est pleinement d'accord avec les néo-moistes qui,
eux, ont également affirmé que les concepts éthiques et géométriques, si on
les décompose oorrectement, nous donnent des informations a priori sur
les choses. Ce qui sépare les néo-moistes de Platon sera la confiance
absolue qu'ils ont dans 1'adéquation du langage a la réalité. Platon ne cesse
de répéter que les mots n'ont pas de valeur cognitive.

En dernier lieu, nous nous demanderons si 1'on peut oonsidérer la
méthode des définitions néo-moiste comme un moyen de preuve logique.
Afin de rendre justice aux néo-moistes, il faut examiner si leur méthode
géométrique ne s'appuie pas sur des types de raisonnement et de preuve
autres que ceux des philosophes et géomeétres grecs, mais tout aussi
valables. Cette possibilité parait exclue par le fait que les définitions des
néo-moistes ne sont pas décomposables en étapes, c'est-a-dire en prémisses
et conclusion. Mais est-il vrai de dire que toute inférence est médiate?
Nous ne le pensons pas. L'exemple typique d'une inférence immédiate est

26 Cf. Phédre 265 E 1-2 "découper selon les articulations naturelles”. Cette
expression fait penser au cuisinier Ding du chapitre 3 du Zhuangzi, qui dépéce des
boeufs sans user la lame de son couteau. Le sens de cette expression est cependant
tout a fait divergent dans les deux cultures.



642 JEAN-PAUL REDING

le cogito cartésien. Tous les philosophes (ou presque) s'accordent pour dire
que "je pense, donc je suis" est un argument valide, en dépit du fait qu'on
ne peut pas le décomposer en prémisses et conclusion. Il serait incongru,
en effet, de vouloir justifier le cogito en intercalant une prémisse du type
"tout ce qui pense existe". Le cogito tire sa valeur comme argument
philosophique du fait que le passage du "je pense" au "je suis" est
immédiat. Or cette inférence n'est, fondamentalement, pas autre chose que
'acte de décomposer le concept "penser” et de remarquer que ce concept
contient celui de "exister", comme le cercle contient le centre et la
longueur égale dans 1'exemple néo-moiste. Ce moyen d'inférence
immédiate n'est nullement A considérer comme inférieur. Preuve en est,
entre autres, la réhabilitation spectaculaire dont a bénéficié cette notion
d'inférence immédiate depuis la parution de Cogitations du philosophe et
linguiste J.J. Katz.27 Le principe qui est 2 la base de cette preuve est fort
simple: une expression syntaxiquement simple (un mot par exemple) peut
étre sématiquement et logiquement complexe. La méthode géométrique des
néo-moistes regroupe par conséquent deux idées philosophiques
occidentales dans une synthése inédite: la méthode de 1'analyse
conceptuelle 28 d'une part, celle de 1'inférence immédiate de 1'autre.

Notre étude comparée aura aidé a faire découvrir, nous l'espérons, la
philosophie chinoise classique dans toute sa splendeur rationnelle. Si
I'exemple néo-moiste est resté sans lendemain en Chine aprés 1'avénement
de I'empereur Qinshihuang et la réunification de 1'Empire chinois a la fin
du troisieme siécle avant notre ére, et si la rationalité chinoise est méme
tombée dans la misére de l'intolérance et de 1'obscurantisme, il faut en
imputer les raisons a des causes d'ordre historique, économique, politique
ou sociologique, nullement a des obstacles épistémologiques. Les
néo-moistes ne sont du reste pas des penseurs isolés en Chine ancienne.
Preuve en est le fait que leur maniére de penser a exercé une influence
notable sur les écoles philosophiques. Le Zhuangzi, fameux répertoire de
doctrines taoistes, en porte de multiples traces (chapitres 2 et 23 en

27 1.J. Katz, Cogitations, New York; Oxford: Oxford University Press, 1986.

28 Le probléme de l'origine de 1'analyse conceptuelle en Occident et en Chine
ancienne a soulevé une violente controverse entre A.G.N. Flew, "The Cultural
Roots of Analytic Philosophy", in: Journal of Chinese Philosophy 6 (1979) 1-14,
d'une part, et Scharfstein, B.-A. et Dan Daor, "In Answer to Anthony Flew: The
Whiteness of Feathers and the Whiteness of Snow", in: Journal of Chinese
Philosophy 6 (1979) 37-53.



PHILOSOPHES-GEOMETRES DE LA CHINE 643

particulier); le chapitre Zheng ming ah du livre Xunzi reflete 1'impact du
néo-moisme sur le confucianisme; les chapitres Jie Lao 3 et Yu Lao & du
classique légiste Hanfeizi s'inspirent indirectement de la méthode des
définitions néo-moistes.

b)

C)

d)

g

h)

D

GLOSSAIRE

B ¥, Mojing: "écrit canonique moiste"; titre donné aux chapitres 40-43 du livre
Mozi. Contient les recherches logiques et scientifiques de 1'école moiste.

A Z& Mo Di: ou Mozi 8 + , Mo Tseu. Fondateur de 1'école moiste, au
cinquiéme siécle avant notre ére.

M & Mozi: titre du livre qui a conservé la doctrine de 1'école moiste. On y
trouve, outre les chapitres logiques déja mentionnés, un exposé assez ancien de la
doctrine, ainsi qu'une série de dialogues et un traité militaire consacré aux arts
défensifs exclusivement.

A B daqu: titre du chapitre 44 du Mozi; "grand choix" de fragments.
/NBX xiaoqu: titre du chapitre 45 du Mozi; "petit choix" de fragments.
I8 jing: "écrit canonique".

2% shuo: "explication".

/IN# xiaogu: "petite cause” (condition nécessaire).

A ¥ dagu: "grande cause" (condition nécessaire et suffisante).

#% 4~ Yang Zhu: philosophe du quatriéme siécle avant notre ére. Son principe
était de ne rien sacrifier, ne fiit-ce qu'un cheveu, pour le bien public. Sa
conviction intime était que la société ne pouvait bien fonctionner que si personne
n'était obligé de faire des sacrifices pour la communauté.

¥ xing: "nature humaine".

X tian: "le Ciel"; données inaltérables de la nature des choses".
AR yu: "désir".

52 wu: "aversion".

F) lLi: "avantage”, "bienfait".

%€ hai: "préjudice”, "dommage".
{= ren: "humanité".

] yi: "justice".

Z xiao: "piété filiale".

% ai: "amour''.

® shang: "récompense".



644 JEAN-PAUL REDING

v) I gong: "mérite".

w) 4¢ F xian zhi: "connaitre a 1'avance”, "a priori".
x) 1 zhong: "centre", "milieu".

y) [d] & tong chang: "longueur égale”.

z) Ui duan: "point de départ”. L'équivalent de notre point géométrique dans
certaines applications, dont surtout les points de recoupements.

aa) IF zheng: "ligne droite".

ab) | jin: "épuiser”, "opération d'exhaustion”.

ac) |H zhi: "droit" (direction).

ad) 2 can: "aligner".

ae) 2 can, shen: nom de la constellation d'Orion.

af) yuan: "cercle".

ag) F fei PRI ze Q

ah) IF 44 zheng ming: "correction des noms".

ai) % & Jie Lao: "explication du Daodejing de Laozi" (titre de chapitre).
aj) My & Yu Lao: "signification du Daodejing de Laozi" (titre de chapitre).



	Les philosophes-géomètres de la Chine ancienne

