Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 47 (1993)
Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu a

['Université de Genéve du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: L'irrationnel serait-il introuvable? : passage du discours descriptif au
discours prescriptif, au cours du chapitre "De la bouddhéité", dans le
"Trésor de I'ceil de la loi authentique™” de Ddgen

Autor: Nakimovitch, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ?

PASSAGE DU DISCOURS DESCRIPTIF AU DISCOURS
PRESCRIPTIF, AU COURS DU CHAPITRE "DE LA
BOUDDHEITE", DANS LE "TRESOR DE L'OEIL DE LA LOI
AUTHENTIQUE" DE DOGEN

Pierre Nakimovitch, Paris

L'irrationnel serait-il introuvable? Tout au moins introuvable dans le
discours. Tout discours qui se tient hors de 1'incantation du muthos, qui se
garde des sophismes de la passion et des stratégies de puissance, et évite
les paralogismes par inattention, se conforme a son ordre, qui est la raison
méme. La raison, n'est-ce pas ce discours ordonné, qu'on dit juste et de
bon droit, explicatif ou fondateur? En tout logos, une logique immanente.
Mais alors, tout autre - s'il en est, et quoi que ce soit, affecté de 1'exposant
infimant d'en deca, ou glorifiant d'au-deld serait renvoyé au silence. Le
qualifier d'indicible ou d'ineffable, c'est dire trop ou pas assez. Trop, car
s'il est indéterminable, mieux vaut se taire; pas assez, car il faudrait
montrer la voie pour y accéder. "Méme si on dit que ce sont des
blasphémes, on ne peut pas ne pas les prononcer"l: pour Dégen, il faut
dire, faut 1'dire, et le dire nous faut.

Dogen précise les rapports du dit au non-dit au début du chapitre
"Au-deld du Buddha" (Butsuk6j6ji) du "Trésor de l'oeil de la loi
authentique" (Shobogenzd)2. 11 cite d'abord les paroles de Tung-Shan
Liang-Chieh (Tdzan Ry0kai 807-869), 1'un des fondateurs de la secte S6t6:

Le maitre dit un jour aux moines assemblés: - J'ai assimilé 1'au-dela du Buddha,
je suis qualifié pour vous en parler.

Un moine demanda: - Qu'en direz-vous?

Le maitre dit: - Lors du dire, vous n'entendez pas.

Le moine dit: - Vous-méme, entendez-vous?

Le maitre répondit: - A 1'écoute du non-dit, j'entends.

Il explique ensuite: "Sans avoir atteint 1'au-deld du Buddha, on ne
1'assimile pas; hors du dit, on n'assimile pas 1'au-deld du Buddha. Il ne se
manifeste ni ne se dissimule, ne se donne ni ne se retire. C'est pourquoi

1 Dbgen, Shobdgenzd, Iwanami-shoten, tome I, page 64.
2 Idem, page 300.



610 PIERRE NAKIMOVITCH

lors de la réalisation du dire, c'est 1'au-dela du Buddha. Et lors de la
réalisation de 1'au-dela du Buddha, «vous n'entendez pas». Dire que vous
n'entendez pas signifie que vous n'entendez pas 1'au-dela du Buddha". A la
nécessité du dire, accompagnée de non-entente ou més-entente, correspond
I'entente du non-dit: "Les paroles du grand patriarche Tung-Shan.
«Attentifs au non-dit, nous entendons», il faut les approfondir et les
élucider. Ce n'est pas juste au moment du dire, qu'il y a entente. La réa-
lisation de 1'entente doit avoir lieu lors du non-dire. Il ne s'agit pas
d'écarter vainement un non-dit, ni d'attendre un non-dit. Il ne s'agit pas
lors de 1'entente, de faire du dit une observation, car il est authentiquement
observation. Lors de 1'entente, il ne s'agit pas de laisser s'éloigner le dit
vers un ailleurs; ni, lors du dire, de laisser 1l'entente se dissimuler
elle-méme a 1'envers du regard pour éclater comme le tonnerre. Ainsi,
vous moines, vous n'entendez pas le dit. Nous, nous entendons le non-dit".
Do6gen nous propose un protocole d'écoute: 1'entente ne doit ni fuir vers un
ailleurs, ni sonder les arriére-fonds du dit, car tout est 13, & découvert dans
la réalisation du dire (genjd)3, sa manifestation, inextricablement
enchevétrée au non-dit. Telle doit étre la réalisation de 1'entente, au juste
moment.

Sans entente du non-dit, pas d'entente du dit. Si on exclut le silence,
la parole n'est que silence, vain et sans écho. L'exclusion n'est
qu'inclusion subreptice. Mais le dit surgit de 1'écoute du non-dit. Il faut
reconnaitre que le silence fait partie de la parole, comme sa source,
ressource et possibilité de résonance. Bruit et bavardage font obstacle au
dire et & l'entente. Mais aussi l'inclusion forcenée du silence qui
ressasserait 1'ineffabilité. Il y a une logique du discours, mais on doit
pouvoir y repérer des traces du non-dit. Traces d'un type particulier, car le
non-dit n'est présentable ni représentable en tant que tel, méme s'il ne se
manifeste pas seulement par la négation. Traces d'absence, qui ne sont pas
absence de traces, et qui font signe. Ces traces, je les ai cherchées dans
I'une des quatre-vingt-quinze prédications qui composent le "Trésor de
l'oeil de la loi authentique", A travers le chapitre intitulé "Bouddhéité
(Busshd)", exposé par Dogen au Koshdhdrinji en 1241.

Qu'entend-il par bouddhéité? Le terme chinois de busshé traduit les
notions sanscrites de buddhatd, buddhadhitu et le plus souvent de

3 FEEEBK



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 611

tathdgatagarbha4, notion devenue fondamentale depuis 1'avénement du
Mahiyidna qui exaltait, plutdt que le nirvidna, 1'idéal universel du
bodhisattva. Le tathdgatagarbha, ou la bouddhéité rendait compte de la pos-
sibilité d'atteindre & cet idéal. Mais les questions spéculatives discutées
dans les sistra, concernant la définition du tathigatagarbha comme support,
matrice et/ou embryon, contenant ou contenu, germe ou fruit (1'éveil se
présuppose a 1'état de cause, et s'anticipe a 1'état d'effet), concernant la
bouddhéité comme Soi originaire ou vacuité, Ddgen n'en traite pas dog-
matiquement. Ni de la polémique qui opposa les sectes HossO et Tendai a
propos de 1'universalité ou de 1'exclusivité de la bouddhéité: citant le
Mahéparinirvéna-sitra, il tranche d'emblée en faveur de 1'universalité.
Pour Ddgen, ce qui est en question, c'est 1'obtention de 1'éveil, et ses
conditions.

Question qui fut a 1'origine de sa quéte d'un maitre, a travers le Japon
et la Chine, comme il le rappelle dans les "Notes de 1'ére Hokyo6":

"Dogen demande: - Les hommes de savoir compétents de jadis et naguére
disaient que, comme le poisson qui avale 1'eau sait naturellement si elle est
chaude ou froide, ainsi la connaissance naturelle est éveil et compréhension de
la bodhi.

Dégen objecte: - Si la connaissance naturelle est 1'éveil authentique, tous les
existants ont-ils la connaissance naturelle, et pour cette raison, s'ils ont la
connaissance naturelle, peuvent-ils étre les tathdgata a 1'éveil authentique?
Certains disent: oui, tous les existants sont originairement des tathigata;
d'autres disent que tous les existants ne sont pas nécessairement des tathigata.
Pourquoi cela? Si ceux qui savent qu'ils. ont 1'éveil par nature sont des
tathdgata, ceux qui ne le savent pas, alors ne le sont pas. Cette doctrine est-elle
ou non la loi du Buddha?

Ju-ching répond: - Dire que tous les existants sont originairement des Buddha,
est identique a la doctrine des hétérodoxes qui croient en la spontanéité. Il est
impardonnable de comparer moi et mien aux Buddha, de dire que ce qui nous
échappe, nous 1'avons atteint, que le non-prouvé est prouvé" (paragraphe IV)S.

La question: "comment, 1'éveil?" question critique qui porte sur les
conditions internes et externes, matérielles et spirituelles, théoriques et
pratiques de la saisie du réel sous-tend tout le chapitre, orienté par

4 Comme l'ont montré Mizutani Koshd, "Nyoraiz6-to-busshé”, Bukkyddaigaku-
kenkyii kiyd, XXXI, I (1956) et Ogawa Ichijé, "Nyoraizd - busshd-no-kenkyid", et
"Busshé-to-buddhatva”, Indo gaku bukky6gaku kenkyi, XI, (1963).

5 Takashi James Kodera, Dogen's Formative Years in China, Routledge and Kegan
Paul, texte original du Hokyoki, page 227.



612 PIERRE NAKIMOVITCH

'enseignement de Ju-ching, que l'éveil n'est pas donné tout fait dés
1'origine. Comme il faut le dire, il faut le faire.

Cette nécessité de la pratique inspire le chapitre sur la bouddhéité, qui
est interpellation, appel. Si ce chapitre, comme la plupart des autres
sections du recueil, se compose de paragraphes qui commentent des
citations tirées des shtra ou des dialogues des moines éminents (mondd), ce
n'est pas un traité systématique, progressant suivant une dialectique cons-
tructive. Le raisonnement est moins déductif qu'inductif, moins synthétique
qu'analytique, et la dialectique n'y a le sens que de réfutation des erreurs.
Dans chacun des quatorze paragraphes, il s'agit de toute la bouddhéité a
travers 1'un de ses aspects: autrement qu'étre, instantanéité, fondation,
ainsité, devenir, impermanence, actualisation, négation, indivisibilité.
Entre les paragraphes, sinon des silences, des pauses. La premiére forme
du tacite, c'est cette écriture fragmentaire qui laisse résonner les
interrogations dans les intervalles, empéche que la pensée ne se fixe, ne se
fige en systéme, que la totalité ne devienne totalitarisme, ou la non-dualité
monisme. Cette parole par a-coups, par fragments qui font choc et s'inter-
rompent sur des apories, annule les idées toute faites et oblige & penser:
"On pense comme on se heurte". Blancs et espacements relancent
I'enquéte. Stratégie autant que méthode. Car ce qui est A transmettre, c'est
1'éveil, cette rupture; le tacite est le fond sur lequel s'enléve le fractal.
Mais la frontiére, la limite entre dit et non-dit n'est pas seulement
extérieure, elle passe a travers le discours, et ce sont ses traces, 3 méme
les modalités du dire que je voudrais relever au fil de ce chapitre: modes
problématique, constatif-déictique, négatif, qui aboutissent a 1'abrupt du
prescriptif ou du jussif, 3 cause de 1'échec du pur constatif et de 1'impossi-
bilité du descriptif. On peut considérer, a titre provisoire, que le chapitre
se déploie en deux mouvements successifs: aprés la description négative et
la délimitation du champ de la bouddhéité dans le premier paragraphe, les
cinq sections suivantes tentent d'approcher 1'éveil par désignation, index,
indices. Mais 1'éveil se laisse-t-il montrer? Le paragraphe VII, longuement
développé, tire une premiére conclusion: si 1'éveil est 4 voir, il ne se laisse
pas nécessairement voir, ni représenter ou symboliser. Peut-on en rendre
raison? A travers négations, contradictions, déplacements et renversements
des propositions, les sept paragraphes suivants nous acheminent vers un
pur impératif jussif. Je suivrai donc le fil du texteS.

6 Toutes les citations suivantes sont tirées du "Busshd" de Dgen, édition citée, tome
1, pages 45 4 75.



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 613

"Tous les existants, 1'étre en totalité, sont bouddhéité".7 Dogen place
en exergue cette citation du Mahiparinirvina-sitra et en explique les
termes. Les existants, provisoirement identifiés aux étres animés, sont
bouddhéité, totalité unique de 1'étre -en- totalité, authentifiée par la
transmission directe de 1'éveil, qu'évoque 1'image "c'est toi qui obtiens ma
peau, ma chair, mes os et moélle". La totalité est exprimée par des
métonymies qui donnent nécessairement la partie pour le tout:
"L'étre-en-totalité, ce sont les paroles du Buddha, la langue du Buddha, la
prunelle des Buddha et patriarches, les narines des moines aux robes
rapiécées”". Comment, en effet, comprendre la totalité, puisqu'on y est
compris? Comment la décrire? Toute détermination est négation, Dbgen
emprunte cette voie non de la délimitation, mais de 1'illimitation négative.

"L'étre accompli comme étre total par la bouddhéité n'est pas 1'étre
d'étre ou ne pas étre".8 Hors dualité, hors contradiction. Etranger aussi
aux qualifications temporelles d'"étre naissant” ou "étre originaire",
étranger a 1'étre des ‘"relations causales", "karmiques" ou de
"pré-conditionnement”, étranger i "l'aveuglement”, a4 "l'esprit” et 3 "la
nature". Ce qui n'est pas le renvoyer 2 un monde de 1'au-deld, puisqu'il
n'est non plus "étre du mystére", ni "pouvoir ou savoir surnaturels". Il
n'est pas dans une autre dimension, autre part, pas méme un autre étre,
mais "autrement qu'étre."? Il faut inventer une autre grammaire, une autre
syntaxe pour le dire. Et la bouddhéité n'est pas davantage phénoméne
psychologique d'"aperception ou appréhension”, ni "moi", ni phénomeéne
physique, "mouvement ou repos du Vent et du Feu". Expliquer la
bouddhéité par le mouvement, c'est inverser les rapports de condition 2
conditionné, car le mouvement n'est connu en sa vérité que grice a 1'éveil
par la bouddhéité. Comparer la bouddhéité 3 une graine ou a un germe,
c'est & nouveau tenter d'éclairer le conditionnement a 1'aide du
conditionné. Ainsi la bouddhéité en tant qu'étre-en-totalité, & la fois
support universel et particulierl0 ne peut s'expliquer A partir des étres
qu'elle fait étre et explique. Toujours présupposée et sans commune
mesure.

T —OREXFHRE
8 MUCERTLLIZARFRIVFLHLT

9 Expression empruntée au titre d'un ouvrage d'Emmanuel Levinas.

10 # % & L



614 PIERRE NAKIMOVITCH

Dés lors, que dire? "Des paroles de Sﬁkyamuni «tous les existants,
1'étre-en-totalité, est bouddhéité», quel est le sens? C'est la roue de la loi
qui tourne et formule la question: il vient, quoi? comment?"1l Effet
d'étrangeté pour les auditeurs comme pour nous, puisque la question qui
fait réponse, est écrite en chinois. De plus, ce qui doit dire le sens de 1'étre
(en totalité) exclut tout étre de sa formulation, qui ne comprend qu'un mot
verbal et des mots adverbiaux interrogatifs, expression d'un événement, ou
le doute porte a la fois sur le sujet de 1'événement et sur 1'événement
méme. Le mode de la bouddhéité, c'est d'abord le problématique. Mais a
une telle question, quelle réponse?

Le paragraphe suivant précise: "Si tu veux connaitre le sens de la
bouddhéité, il faut avoir une vue juste des causes et conditions du moment;
quand parvient le moment, la bouddhéité s'actualise”. Le moment vient qui
s'insére dans la chaine des causes et conditions (paticca-samuppada); pour
le juste voir, il y a le juste moment, 1'occasion, le kairos. Mais il n'est pas
a attendre, comme s'il devait arriver de 1'extérieur. Il vient parce qu'il est
déja venu, et sans cesse revient. Le doute lui-méme est un moment. C'est
toujours, 4 chaque instant,le moment, nous n'avons que ce moment, dans
1'urgence du présent. A saisir, voir, savoir. Savoir, c'est ¢a-voir, voir ¢a,
voila, nous dit Dégen: "Juste voir, ... c'est la nécessité du moment, voila;
c'est au-deld de la nécessité. C'est la bouddhéité: voild; c'est dépouiller la
bouddhéité. Le Buddha, voild le Buddha; son entité, voild son entité".12
Les moments sont pris dans une succession inéluctable, pourtant 1'instant
de I'événement atteint un ab-solu de contingence. Le voir n'est ni actif, ni
passif, il se conjugue a la voix moyenne: ¢a se voit. Voir sans sujet qui
voit, ni moi ni un autre, sans objet a voir: plutét que voir ce qui vient, voir
venir. Dégen use du déictique: voila, ici et maintenant, voyez!

Cet acte ou cet événement ainsi indiqué, peut-il se décrire? Le
paragraphe III cite ASvaghosa: "Montagnes, fleuves, continent, tous
s'érigent sur ce support, la concentration et les six super-pouvoirs
apparaissent a partir de 1a". Existe-t-il un concept qui dise cet événement
de l'apparition? Nous sommes renvoyés i un autre constatif: "Que tous
s'érigent sur ce support veut dire que le temps tout juste, le temps tel quel
ou ils s'érigent est montagnes, fleuves, continent ... Si c'est tout juste

11 BHBRYEERR:CNLICLDPVWALICTERS.

2 FER&E L) BEREL) HBHEL). REGSELY. B4H
=D .M ELRY.



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 615

ainsi, voir montagnes et fleuves, c'est voir la bouddhéité".13 Ce constatif
"tout juste ainsi", pris adverbialement ici, correspond & la notion de
tathatd, ainsité ou quiddité. Plutét que quiddité qui désigne 1'essence de
1'étre, conviendrait mieux quoddité qui indique un fait. Voir la bouddhéité,
c'est voir 2 méme la quotidienneté, puisque "c'est voir une méchoire d'ane
ou une bouche de cheval”. Ca se voit, sans que s'instaure de frontiére entre
sensible et intelligible. Parler de concept est inadéquat, car le concept saisit
de sa griffe, alors que "saisir la dépendance du tout c'est ne pas saisir".
Une évidence, peut-étre.

Mais la question insiste et ressurgit dans le dialogue de Tao-hsin et
Hung-jen:

"- C'est quoi, ta lignée?

- Une lignée est, ce n'est pas la lignée ordinaire.

- C'est quoi, la lignée?

- Celle du Buddha.

- Pour toi, pas de bouddhéité.

- C'est parce que la bouddhéité est vide, que vous dites non."

Le dialogue joue de I'homophonie de lignée, gotra, et de busshd, la
bouddhéité.14 Sont en question, lignée, nom et définition.

"Le quatriéme patriarche demandait: «C'est quoi, la lignée?»
Quoi, c'est ¢a, quoi entraine ¢a. Ca, c'est la lignée. Le quoi advient & cause du
ca. Le ca advient en vertu du quoi. La lignée, c'est bien ¢a, c'est bien quoi."15

La lignée, la bouddhéité ne sont-elles que désignations sans définition,
semblables au nom propre qui ne désigne qu'une singularité individuelle;
ou des index sans compréhension comme le quoi ou le ¢a? L'heccéité du

ca" répond et renvoie a la quoddité désignée par la question "quoi?".
Faudrait-il dire qu'il n'y a que question, que ce qui montre et ce qui se
montre ne sont qu'interrogation? Sans doute 1'heccéité n'apparait-clle au
plus proche que grice a la distanciation de la question qui laisse la
proximité se manifester, mais toute progression de la pensée passe par la

B3 EKBILVWLRBYRIEEEER.CALILAREZ) ..
Lo UM EA3IMELAL LY.

14 ¥ %

15 MEW< rBUg . fizRL).B2MLECL).CNGEL
N6 LT ERBROFANLY)BRLLLTZ2BMANDEL ). &
REH.MHRLY.



616 PIERRE NAKIMOVITCH

négation: "Quand le ¢a n'est pas ca, c'est la lignée du Buddha. Par
- conséquent, bien que le ¢a soit le quoi et le Buddha, c'est quand on 1'aban-
donne et qu'on se libére qu'advient nécessairement la lignée". On pourrait
penser que tout passage a la représentation, toute idéalité est perte de
1'objet, que toute représentation est négation, mais ici seule la négation est
représentation: "Le non, a chaque instant, est le représentant qui énonce le
vide; et le vide est puissance qui énonce le non".16

La vacuité ne peut étre posée comme étre ni comme néant, elle est
évacuation, libération, évidement, évitement, et se fait représenter par le
non. Dans le systtme de la pensée représentative, bouddhéité est
non-(bouddhéité). Loin d'étre une contradiction, cette proposition repose
sur la tautologie: "la vacuité est vacuité".17

La non-bouddhéité ne se referme pas en aporie, mais ouvre une autre
voie, la Voie. Telle est la puissancel8 du négatif. Sans doute, quand le
signifié est totalité, 1'inadéquation du signifiant assure-t-elle 1'adéquation de
la signification, de méme que dans un autre contexte, 1'incompréhensibilité
de l'infini garantit la pertinence du concept. Mais ce sur quoi Ddgen insiste
ici, c'est sur l'ouverture du champ du devenir: "Selon ce principe, nul
n'est doué de bouddhéité avant de devenir Buddha, mais aprés 1'étre
devenu".19 C'est parce qu'elle n'est ni don, ni nature que la bouddhéité
s'accomplit: "Le moment, tout juste, de la non-bouddhéité, c'est se
faire-Buddha" .20 Et il ne sert de rien de se préoccuper de savoir si on a ou
non la bouddhéité, avant de s'étre interrogé sur ce qu'est la bouddhéité.
Ainsi sont invalidées les classifications en trois ou cinq lignages2! des
écoles du Petit Véhicule, ou du Vijhaptimitrati22. On assiste a une
mutation de la notion de la bouddhéité23 ou de la non-bouddhéité24, au

16 ORI RE2ENTIRBL ) ZREBLEDNTLIHNELY.
17 22
18 77 &

19 HEDERIZ . HBERIRBINIEICRERICHLH T, BH
SVDLICRETHLY.

20 MAEMOEERER . TLXbERLY.
21 #% (gotra)

22  ™E 3R 3% (yuishiki-ron)

23 B

24 b



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 617

devenir-Buddha?5, au se faire-Buddha26: passage d'un mot nominal, d'un
substantif -flt-il insubstantiel, & un mot verbal. La notion défaite ou
décristallisée se fait fonction et acte. La bouddhéité devient: proces,
processus qui s'engage sur une ligne de fuite, de dépassement ou de
transcendance 2 l'infini, mais il s'agit de transcendance horizontale. La
bouddhéité, il faudra 1'exprimer en francgais par l'in-finitif d'un devenir
illimité. Mais dans (le) devenir, qui devient ? Il n'y a pas de sujet de ce
devenir, & peine peut-on dire un agent. Le devenir-Buddha n'est pas
personnaliste. Du devenir se conclut la non-permanence de la bouddhéité,
instabilité et inconstance qui 1'insére parmi les existences et les événements
de notre monde.

Le paragraphe VII confronte déictique et médiation symbolique face a
l'avénement de la bouddhéité. C'est un tableau qui met en scéne
Néagirjuna. Il enseigne que pour voir la bouddhéité, il faut d'abord se
débarrasser du moi et de ses prétentions. L'illustration suit immédiatement.
Tandis qu'assis en méditation, il expose la loi, son disciple Kinadeva
demande aux assistants ce qu'ils y reconnaissent, mais ils n'ont rien vu.
Kénadeva leur explique: "Voici le Vénérable qui actualise 1'aspect de la
bouddhéité et nous le montre. Comment le savoir? Peut-étre parce que la
concentration sans aspect a une forme semblable & la pleine lune.
L'essence de la bouddhéité est d'étre a découvert, vide et claire". Et
Nagirjuna ajoute une stance:

Le corps (qui) actualise 1'aspect de la lune ronde,
Manifeste par 13-méme le corps des Buddha.
Annoncer la loi est sans forme,

C'est un dire sans voix ni vue.2’

Kéna-deva ne fait que montrer ce qui se montre, ce qui est "a
découvert, vide et clair"28, et qui se voit "a 1'oeil nu"29. Ce qui se montre,

25 R

26 fE#

27 BENAMN

- DR#ERG
RERRT
RARERe

28 MARELTERALY



618 PIERRE NAKIMOVITCH

c'est la bouddhéité, en tant qu'actualisation du corps et manifestation du
corps des Buddha. Le devenir-Buddha est actualisation du corps, dans le
corps. Pas d'autre actualisation que corporelle. L'actualisation corporelle30
est mot verbal qui dit 1'événement. Les vraies entités sont les événements,
ce qu'exprime aussi le mot de dharma. La bouddhéité en tant que notion
est l'incorporel qui s'attribue immédiatement au corps, 1'événement
s'effectue dans le corps. Car la puissance du corps ne se réduit pas a
l'organique. A ne pas confondre avec un pouvoir magique: le corps des
Buddha qui se manifeste, c'est le corps de la loi, le corps en vérité, non
pas le corps métamorphique3l. Pourquoi le vrai n'est-il pas reconnu? Le
visible est vu, mais n'est pas vu en tant que visible, 1'apparaissant n'est pas
saisi comme apparaissant. La visibilité du visible ne se voit pas, ni
1'apparaitre de 1'apparaissant. C'est-a-dire son insubstantialité, manifestée
dans le dépouillement de la concentration.

La figure le cercle de la pleine lune32. Quelle est la fonction de cette
figure, est-ce au symbolisme d'une comparaison qu'elle nous introduit? On
pourrait le croire, puisque Dogen précise: "Bien que la bouddhéité soit
vide et claire en forme exacte de pleine lune, elle n'est pas sur le méme
plan que 1'aspect de lune circulaire". Comme tout symbole, elle ressemble
et differe du symbolisé, ambigue. S'il ne faut pas prendre le doigt pour la
lune qu'il indique, il ne faut pas non plus prendre la lune pour la
bouddhéité. Dogen se défie des images et de 1'imagination, et se fie aux
actes. Il raconte, non sans ironie, sa visite au temple de Kuang-li sur le
Mont A-yii-wan, ol il a pu contempler les portraits allégoriques des
patriarches, et en particulier celui de Nagirjuna, sous forme de lune
circulaire: il n'y voit que galette de riz peinte! Imiter et reproduire 1'aspect
de la lune, c'est une mauvaise mimesis, qui ne copie que l'apparence. La
bonne mimesis prend pour modéle 1'actualisation: "Qui dessine 1'aspect de
lune circulaire, doit dessiner 1'aspect de lune circulaire, en raison de
'aspect de lune circulaire du corps actualisé. Quand on veut peindre
1'aspect de lune circulaire, il faut dessiner 1'aspect de la pleine lune, il faut
actualiser 1'aspect de pleine lune".33 La ressemblance34 falsifie la

29 BR B
30 &1

31 ﬂ:%

2 MAM

33 RAM%
I’ A%

WE
0\’?
3
Jn
5
i
5
)&



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 619

conformité35 plus proche de 1'ainsité36. Pour voir, pour peindre la
bouddhéité, il faut 1'accomplir. Les auditeurs de Nigéirjuna n'étaient pas
dignes de 1'événement auxquels ils assistaient.

Nous avons vu jusqu'ici que 1'écriture de DOgen donnait le pas, au
niveau du vocabulaire, aux mots adverbiaux et verbaux sur Ia
représentativité des substantifs; au niveau des propositions, qu'il
privilégiait le problématique sur 1'assertorique; dans les paragraphes
suivants, nous observerons qu'au niveau des raisonnements, il fait (bon)
usage de la contradiction. Sans doute faut-il distinguer contradiction et
contrariété. On ne peut affirmer d'un sujet pris universellement deux
attributs contraires, mais on peut les nier. Ainsi, dire que la bouddhéité
n'est ni grande, ni petite, ne transgresse nulle régle logique, et signifie
qu'aucun attribut exprimant la grandeur ne convient a la bouddhéité. Mais
lorsque Dodgen, au paragraphe VIII affirme que tous les existants sont
bouddhéité, puis au paragraphe IX, qu'ils sont non-bouddhéité, les régles
de la logique (aristotélicienne) ne sont plus respectées. Et les deux
répliques de Chao-chou: un chiot est, n'est pas bouddhéité, citées aux
paragraphes XII et XIII, constituent une contradiction. Illogismes, ou
paradoxes porteurs de sens ? Il faut noter que, dans le premier cas, les
deux contraires se situent A 1'intérieur d'une totalité: la totalité serait-elle
entiere s'il lui manquait la négation ? La totalité est en effet réinstaurée,
qui comprend tous les existants, non seulement les étres animés, mais aussi
"les herbes, les arbres et la terre"”, et encore "la lune, le soleil, les étoiles".
Et Dogen précise que si "tous les existants sont bouddhéité"37, ils ne sont
pas "équivalents [ou identiques] a la bouddhéité"38. "Quand la bouddhéité
est la bouddhéité, les existants sont des existants"39, sans confusion de
nature. Ainsi la contrariété n'est pas formelle, comme de A est A et A est
non-A. De différents points de vue, A est B et A n'est pas B: c'est la
formule qui, a partir de 1'étre joint au non-étre, explique le devenir. Mais
résoudre ainsi la contrariété, c'est peut-étre en méconnaitre la portée et le
message.

34 fA{1

35 &

36 R0

37 —OIREF MM

33 —IKRER MY

39 LRI . RECARELRD



620 PIERRE NAKIMOVITCH

Ddgen n'a pas cherché a éviter la difficulté. Il cite Po-chang: "Si on
professe que les existants sont bouddhéité, alors on blasph¢me le Buddha,
la loi et la communauté. Si on professe qu'ils ne sont pas bouddhéité, alors
on blasphé¢me le Buddha, 1a loi et la communauté"”. Et Po-chang continuait,
suivant la forme du tétralemme, si on dit que la bouddhéité est, ou qu'elle
n'est pas, ou qu'elle est et n'est pas, ou qu'elle n'est ni n'est pas, tout est
blasph¢me, mieux vaut ne pas exposer la loi. Telle n'est pas la conclusion
de Ddgen: "méme si on dit que ce sont des blasphémes on ne peut pas ne
pas les exposer". Et il ne craint pas d'ajouter, allant jusqu'd la
contradiction flagrante: "Si vous avez pu dire "tous les existants sont
non-bouddhéité", vous n'avez pas dit toute bouddhéité est non-existant, ni
toute bouddhéité est non-bouddhéité, a plus forte raison n'avez-vous pas
vu, méme en réve, que tous les buddha sont non-bouddhéité". Ddgen ne
préconise ni silence si scepticisme. Méme si la signification A exprimer
doit détruire les formes de 1'expression, la parole doit prendre en charge
1'impossible. La pensée doit penser plus qu'elle ne peut penser, penser la
contradiction, la différence comme différence avec soi; ne pas se fermer
sur l'identité, sur sa propre identité. La non-pensée, serait-ce cela, une
pensée qui n'est pas théorie, mais s'aventure a3 expérimenter, au-dela de
1'opposition, au-deld de 1'au-deld de 1'opposition, car il n'y a pas de
synthése dialectique rassurante: "Parvenu a 1'extrémité d'une perche de
cent shaku, avancez encore d'un pas".

Tolérer la contradiction, c'est admettre le principe de non-dualité40,
Qui ne signifie pas unité uniforme, ni dogmatisme totalitaire de 1'Un ou de
l'unification, mais préserve l'un avec l'autre, l'un et l'autre, sans
exclusivité. La non-dualité: ni un, ni deux, sans tiers exclu. Ddgen écrit:
"Si tous les existants sont le non, la bouddhéité aussi doit étre le non, le
chiot aussi doit étre le non "41, et un peu plus tard: "Le oui du Buddha,
c'est le oui de Chao-chou; le oui de Chao-chou, c'est le oui du chiot; le oui
du chiot, c'est le oui de la bouddhéité"42. Oui et non, étre et non-étre43 se
disséminent et distribuent également, se rassemblent sans se contredire ni
identifier. Unité multiple, et non unité du multiple. |

40 A~ — (advaita)
4 —PRERLLIT . HBELE L 2L . FLEL 2L

QL HBREIEINFTL) BNERIBAFELY). AFEIIBEELY.
43 7, &



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE ? 621

Le dernier paragraphe aborde explicitement la question de 1'unité et
de la dualité: "Si on coupe un ver de terre, cela fait deux trongons, et les
deux tétes, ensemble, se meuvent: en laquelle se trouve la bouddhéité?"
Dogen réplique en inversant les termes de la question: "Si on coupe la
bouddhéité en deux trongons, en lequel se trouve le ver?" Réduction i 1'ab-
surde? Ching-ts'en avait répondu i la question du moine: "c'est
simplement que Vent et Feu ne se sont pas encore dispersés"”. Et Dogen de
commenter: "Vent et Feu ne se sont pas encore dispersés: le Buddha
explique la loi; n'avoir pas encore dispersé Vent et Feu: l1a loi explique le
Buddha. En d'autres termes, c'est 1'avénement du moment qui explique la
loi d'un seul son; un seul son pour la loi qui s'explique: c'est le moment de
l'avénement”.44 L'interversion totale des termes change leurs fonctions:
les mots verbaux transitifs deviennent intransitifs, les sujets deviennent
compléments et les déterminants déterminés. Manifestation & méme
'écriture que n'existent ni sujets ni objets indépendants, ni activité
autonome opposable a la passivité, ni production ni destruction absolues,
mais que tout est relation qui dépose des termes mais n'en est pas
supportée. Tout est événement, sans substance ni essence. Et le
renversement fait sens: la venue du bon moment, c'est 1'occasion de
1'événement; si on explique la loi, c'est bien la loi qui s'explique. Car on
ne pense pas avec son moi ni ses vélléités, mais a partir d'un fond qu'on
ignore. Le raisonnement s'appuie sur une conversion et non une déduction.

Ching-ts'en avait donné d'abord une autre réponse, une réponse non
déja contenue dans la question et qui ne venait pas non plus d'autres
réponses. Il avait réagi par 1'apostrophe: "Ne délirez pas!"45 L'interdit,
I'impératif jussif, échappe a la représentation comme contenu subjectif de
conscience, et au jugement, donc a 1'erreur. Il accomplit ce qu'il ordonne
d'accomplir. L'énoncé prescriptif est acte illocutoire. Il ne décrit, ni ne
symbolise, se passe de référence. C'est la loi, la loi d'un son. Sentence ni
figurale, ni figurative, seule adéquate a la bouddhéité. Appel ou rappel
d'une injonction qui ne dit rien mais se donne a entendre. Qu'il y ait erreur
ou non, il y a bouddhéité; s'il n'y a pas de délire, reste la prescription de
laisser étre ce qui est tel qu'il est, ou n'est pas.

4 BARBIZIZEITERZEL, REAAKREEZET Z2LEL, 2L
;\%’*E@E t(H# §'5K>$t') RED—FL D, iJBEODH#ﬁﬁ
e .

5 B



622 PIERRE NAKIMOVITCH

L'éveil, chemin de 1'oiseau, est sans trace. Il ne laisse d'autre marque
que d'absence: ouverture des questions, négations, intensif des actes,
conversion de 1'ordre ou tranchant de 1'interdit. Mais 1'irrationnel n'est pas
irrationaliste. Il s'intégre a 1'histoire de la raison, et de ses manques.



	L'irrationnel serait-il introuvable? : passage du discours descriptif au discours prescriptif, au cours du chapitre "De la bouddhéité", dans le "Trésor de l'œil de la loi authentique" de Dôgen

