
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: L'irrationnel serait-il introuvable? : passage du discours descriptif au
discours prescriptif, au cours du chapitre "De la bouddhéité", dans le
"Trésor de l'œil de la loi authentique" de Dôgen

Autor: Nakimovitch, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE

PASSAGE DU DISCOURS DESCRIPTIF AU DISCOURS
PRESCRIPTIF, AU COURS DU CHAPITRE "DE LA
BOUDDHÉITÉ", DANS LE "TRÉSOR DE L'OEIL DE LA LOI
AUTHENTIQUE" DE DÔGEN

Pierre Nakimovitch, Paris

L'irrationnel serait-il introuvable? Tout au moins introuvable dans le
discours. Tout discours qui se tient hors de l'incantation du muthos, qui se

garde des sophismes de la passion et des stratégies de puissance, et évite
les paralogismes par inattention, se conforme à son ordre, qui est la raison
même. La raison, n'est-ce pas ce discours ordonné, qu'on dit juste et de

bon droit, explicatif ou fondateur? En tout logos, une logique immanente.
Mais alors, tout autre - s'il en est, et quoi que ce soit, affecté de l'exposant
infamant d'en deçà, ou glorifiant d'au-delà serait renvoyé au silence. Le
qualifier d'indicible ou d'ineffable, c'est dire trop ou pas assez. Trop, car
s'il est indéterminable, mieux vaut se taire; pas assez, car il faudrait
montrer la voie pour y accéder. "Même si on dit que ce sont des

blasphèmes, on ne peut pas ne pas les prononcer"1: pour Dôgen, il faut
dire, faut l'dire, et le dire nous faut.

Dôgen précise les rapports du dit au non-dit au début du chapitre
"Au-delà du Buddha" (Butsukôjôji) du "Trésor de l'oeil de la loi
authentique" (Shôbôgenzô)2. Il cite d'abord les paroles de Tung-Shan
Liang-Chieh (Tôzan Ryôkai 807-869), l'un des fondateurs de la secte Sôtô:

Le maître dit un jour aux moines assemblés: - J'ai assimilé l'au-delà du Buddha,
je suis qualifié pour vous en parler.
Un moine demanda: - Qu'en direz-vous?
Le maître dit: - Lors du dire, vous n'entendez pas.
Le moine dit: - Vous-même, entendez-vous?
Le maître répondit: - A l'écoute du non-dit, j'entends.

Il explique ensuite: "Sans avoir atteint l'au-delà du Buddha, on ne
l'assimile pas; hors du dit, on n'assimile pas l'au-delà du Buddha. Il ne se
manifeste ni ne se dissimule, ne se donne ni ne se retire. C'est pourquoi

1 Dôgen, Shôbôgenzô, Iwanami-shoten, tome I, page 64.

2 Idem, page 300.



610 PIERRE NAKIMOVrrCH

lors de la réalisation du dire, c'est l'au-delà du Buddha. Et lors de la
réalisation de l'au-delà du Buddha, «vous n'entendez pas». Dire que vous
n'entendez pas signifie que vous n'entendez pas l'au-delà du Buddha". A la
nécessité du dire, accompagnée de non-entente ou més-entente, correspond
l'entente du non-dit: "Les paroles du grand patriarche Tung-Shan.
«Attentifs au non-dit, nous entendons», il faut les approfondir et les
élucider. Ce n'est pas juste au moment du dire, qu'il y a entente. La
réalisation de l'entente doit avoir lieu lors du non-dire. Il ne s'agit pas
d'écarter vainement un non-dit, ni d'attendre un non-dit. Il ne s'agit pas
lors de l'entente, de faire du dit une observation, car il est authentiquement
observation. Lors de l'entente, il ne s'agit pas de laisser s'éloigner le dit
vers un ailleurs; ni, lors du dire, de laisser l'entente se dissimuler
elle-même à l'envers du regard pour éclater comme le tonnerre. Ainsi,
vous moines, vous n'entendez pas le dit. Nous, nous entendons le non-dit".
Dôgen nous propose un protocole d'écoute: l'entente ne doit ni fuir vers un
ailleurs, ni sonder les arrière-fonds du dit, car tout est là, à découvert dans
la réalisation du dire (genjô)3, sa manifestation, inextricablement
enchevêtrée au non-dit. Telle doit être la réalisation de l'entente, au juste
moment.

Sans entente du non-dit, pas d'entente du dit. Si on exclut le silence,
la parole n'est que silence, vain et sans écho. L'exclusion n'est
qu'inclusion subreptice. Mais le dit surgit de l'écoute du non-dit. Il faut
reconnaître que le silence fait partie de la parole, comme sa source,
ressource et possibilité de résonance. Bruit et bavardage font obstacle au
dire et à l'entente. Mais aussi l'inclusion forcenée du silence qui
ressasserait l'ineffabilité. Il y a une logique du discours, mais on doit
pouvoir y repérer des traces du non-dit. Traces d'un type particulier, car le
non-dit n'est présentable ni représentable en tant que tel, même s'il ne se
manifeste pas seulement par la négation. Traces d'absence, qui ne sont pas
absence de traces, et qui font signe. Ces traces, je les ai cherchées dans
l'une des quatre-vingt-quinze prédications qui composent le "Trésor de

l'oeil de la loi authentique", à travers le chapitre intitulé "Bouddhéité
(Busshô)", exposé par Dôgen au Koshôhôrinji en 1241.

Qu'entend-il par bouddhéité? Le terme chinois de busshô traduit les
notions sanscrites de buddhatâ, buddhadhâtu et le plus souvent de

3 mum.i&



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 611

tathägatagarbha4, notion devenue fondamentale depuis l'avènement du

Mahâyâna qui exaltait, plutôt que le nirvana, l'idéal universel du
bodhisattva. Le tathägatagarbha, ou la bouddhéité rendait compte de la
possibilité d'atteindre à cet idéal. Mais les questions spéculatives discutées
dans les sâstra, concernant la définition du tathägatagarbha comme support,
matrice et/ou embryon, contenant ou contenu, germe ou fruit (l'éveil se

présuppose à l'état de cause, et s'anticipe à l'état d'effet), concernant la
bouddhéité comme Soi originaire ou vacuité, Dôgen n'en traite pas
dogmatiquement. Ni de la polémique qui opposa les sectes Hossô et Tendai à

propos de l'universalité ou de l'exclusivité de la bouddhéité: citant le
Mahâparinirvâna-sûtra, il tranche d'emblée en faveur de l'universalité.
Pour Dôgen, ce qui est en question, c'est l'obtention de l'éveil, et ses
conditions.

Question qui fut à l'origine de sa quête d'un maître, à travers le Japon
et la Chine, comme il le rappelle dans les "Notes de l'ère Hôkyô":

"Dôgen demande: - Les hommes de savoir compétents de jadis et naguère
disaient que, comme le poisson qui avale l'eau sait naturellement si elle est
chaude ou froide, ainsi la connaissance naturelle est éveil et compréhension de
la bodhi.
Dôgen objecte: - Si la connaissance naturelle est l'éveil authentique, tous les
existants ont-ils la connaissance naturelle, et pour cette raison, s'ils ont la
connaissance naturelle, peuvent-ils être les tathâgata à l'éveil authentique?
Certains disent: oui, tous les existants sont originairement des tathâgata;
d'autres disent que tous les existants ne sont pas nécessairement des tathâgata.
Pourquoi cela? Si ceux qui savent qu'ils ont l'éveil par nature sont des

tathâgata, ceux qui ne le savent pas, alors ne le sont pas. Cette doctrine est-elle
ou non la loi du Buddha?

Ju-ching répond: - Dire que tous les existants sont originairement des Buddha,
est identique à la doctrine des hétérodoxes qui croient en la spontanéité. Il est

impardonnable de comparer moi et mien aux Buddha, de dire que ce qui nous
échappe, nous l'avons atteint, que le non-prouvé est prouvé" (paragraphe IV)5.

La question: "comment, l'éveil?" question critique qui porte sur les
conditions internes et externes, matérielles et spirituelles, théoriques et
pratiques de la saisie du réel sous-tend tout le chapitre, orienté par

4 Comme l'ont montré Mizutani Koshô, "Nyoraizô-tO-busshô", Bukkyôdaigaku-
kenkyû kiyô, XXXI, I (1956) et Ogawa Ichijô, "Nyoraizô - busshô-no-kenkyû", et
"Busshô-to-buddhatva", Indo gaku bukkyögaku kenkyû, XI, (1963).

5 Takashi James Kodera, Dogen's Formative Years in China, Routledge and Kegan
Paul, texte original du Hôkyôki, page 227.



612 PIERRE NAKIMOVrrCH

l'enseignement de Ju-ching, que l'éveil n'est pas donné tout fait dès

l'origine. Comme il faut le dire, il faut le faire.
Cette nécessité de la pratique inspire le chapitre sur la bouddhéité, qui

est interpellation, appel. Si ce chapitre, comme la plupart des autres
sections du recueil, se compose de paragraphes qui commentent des

citations tirées des sûtra ou des dialogues des moines éminents (mondò), ce
n'est pas un traité systématique, progressant suivant une dialectique
constructive. Le raisonnement est moins déductif qu'inductif, moins synthétique
qu'analytique, et la dialectique n'y a le sens que de réfutation des erreurs.
Dans chacun des quatorze paragraphes, il s'agit de toute la bouddhéité à

travers l'un de ses aspects: autrement qu'être, instantanéité, fondation,
ainsité, devenir, impermanence, actualisation, négation, indivisibilité.
Entre les paragraphes, sinon des silences, des pauses. La première forme
du tacite, c'est cette écriture fragmentaire qui laisse résonner les

interrogations dans les intervalles, empêche que la pensée ne se fixe, ne se

fige en système, que la totalité ne devienne totalitarisme, ou la non-dualité
monisme. Cette parole par à-coups, par fragments qui font choc et
s'interrompent sur des apories, annule les idées toute faites et oblige à penser:
"On pense comme on se heurte". Blancs et espacements relancent
l'enquête. Stratégie autant que méthode. Car ce qui est à transmettre, c'est
l'éveil, cette rupture; le tacite est le fond sur lequel s'enlève le fractal.
Mais la frontière, la limite entre dit et non-dit n'est pas seulement
extérieure, elle passe à travers le discours, et ce sont ses traces, à même
les modalités du dire que je voudrais relever au fil de ce chapitre: modes

problématique, constatif-déictique, négatif, qui aboutissent à l'abrupt du

prescriptif ou du jussif, à cause de l'échec du pur constatif et de l'impossibilité

du descriptif. On peut considérer, à titre provisoire, que le chapitre
se déploie en deux mouvements successifs: après la description négative et
la délimitation du champ de la bouddhéité dans le premier paragraphe, les

cinq sections suivantes tentent d'approcher l'éveil par désignation, index,
indices. Mais l'éveil se laisse-t-il montrer? Le paragraphe VII, longuement
développé, tire une première conclusion: si l'éveil est à voir, il ne se laisse

pas nécessairement voir, ni représenter ou symboliser. Peut-on en rendre
raison? A travers négations, contradictions, déplacements et renversements
des propositions, les sept paragraphes suivants nous acheminent vers un
pur impératif jussif. Je suivrai donc le fil du texte6.

Toutes les citations suivantes sont tirées du "Busshô" de Dôgen, édition citée, tome
1, pages 45 à 75.



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 613

"Tous les existants, l'être en totalité, sont bouddhéité".7 Dôgen place
en exergue cette citation du Mahâparinirvâna-sûtra et en explique les
termes. Les existants, provisoirement identifiés aux êtres animés, sont
bouddhéité, totalité unique de l'être -en- totalité, authentifiée par la
transmission directe de l'éveil, qu'évoque l'image "c'est toi qui obtiens ma

peau, ma chair, mes os et moelle". La totalité est exprimée par des

métonymies qui donnent nécessairement la partie pour le tout:
"L'être-en-totalité, ce sont les paroles du Buddha, la langue du Buddha, la
prunelle des Buddha et patriarches, les narines des moines aux robes
rapiécées". Comment, en effet, comprendre la totalité, puisqu'on y est
compris? Comment la décrire? Toute détermination est négation, Dôgen
emprunte cette voie non de la délimitation, mais de l'illimitation négative.

"L'être accompli comme être total par la bouddhéité n'est pas l'être
d'être ou ne pas être".8 Hors dualité, hors contradiction. Etranger aussi

aux qualifications temporelles d'"être naissant" ou "être originaire",
étranger à l'être des "relations causales", "karmiques" ou de

"pré-conditionnement", étranger à "l'aveuglement", à "l'esprit" et à "la
nature". Ce qui n'est pas le renvoyer à un monde de l'au-delà, puisqu'il
n'est non plus "être du mystère", ni "pouvoir ou savoir surnaturels". Il
n'est pas dans une autre dimension, autre part, pas même un autre être,
mais "autrement qu'être."9 Il faut inventer une autre grammaire, une autre

syntaxe pour le dire. Et la bouddhéité n'est pas davantage phénomène
psychologique d'"aperception ou appréhension", ni "moi", ni phénomène
physique, "mouvement ou repos du Vent et du Feu". Expliquer la
bouddhéité par le mouvement, c'est inverser les rapports de condition à

conditionné, car le mouvement n'est connu en sa vérité que grâce à l'éveil
par la bouddhéité. Comparer la bouddhéité à une graine ou à un germe,
c'est à nouveau tenter d'éclairer le conditionnement à l'aide du
conditionné. Ainsi la bouddhéité en tant qu'être-en-totalité, à la fois
support universel et particulier10 ne peut s'expliquer à partir des êtres

qu'elle fait être et explique. Toujours présupposée et sans commune
mesure.

7 -«*£î8*mtt
9 Expression empruntée au titre d'un ouvrage d'Emmanuel Lévinas.

10 «**#'(>



614 PIERRE NAKIMOVrrCH

Dès lors, que dire? "Des paroles de Sâkyamuni «tous les existants,
l'être-en-totalité, est bouddhéité», quel est le sens? C'est la roue de la loi
qui tourne et formule la question: il vient, quoi? comment?"11 Effet
d'étrangeté pour les auditeurs comme pour nous, puisque la question qui
fait réponse, est écrite en chinois. De plus, ce qui doit dire le sens de l'être
(en totalité) exclut tout être de sa formulation, qui ne comprend qu'un mot
verbal et des mots adverbiaux interrogatifs, expression d'un événement, où
le doute porte à la fois sur le sujet de l'événement et sur l'événement
même. Le mode de la bouddhéité, c'est d'abord le problématique. Mais à

une telle question, quelle réponse?

Le paragraphe suivant précise: "Si tu veux connaître le sens de la

bouddhéité, il faut avoir une vue juste des causes et conditions du moment;
quand parvient le moment, la bouddhéité s'actualise". Le moment vient qui
s'insère dans la chaîne des causes et conditions (paticca-samuppâda); pour
le juste voir, il y a le juste moment, l'occasion, le kairos. Mais il n'est pas
à attendre, comme s'il devait arriver de l'extérieur. Il vient parce qu'il est
déjà venu, et sans cesse revient. Le doute lui-même est un moment. C'est
toujours, à chaque instant.le moment, nous n'avons que ce moment, dans

l'urgence du présent. A saisir, voir, savoir. Savoir, c'est ça-voir, voir ça,
voilà, nous dit Dôgen: "Juste voir, c'est la nécessité du moment, voilà;
c'est au-delà de la nécessité. C'est la bouddhéité: voilà; c'est dépouiller la
bouddhéité. Le Buddha, voilà le Buddha; son entité, voilà son entité".12
Les moments sont pris dans une succession inéluctable, pourtant l'instant
de l'événement atteint un ab-solu de contingence. Le voir n'est ni actif, ni
passif, il se conjugue à la voix moyenne: ça se voit. Voir sans sujet qui
voit, ni moi ni un autre, sans objet à voir: plutôt que voir ce qui vient, voir
venir. Dôgen use du déictique: voilà, ici et maintenant, voyez!

Cet acte ou cet événement ainsi indiqué, peut-il se décrire? Le
paragraphe III cite ASvaghosa: "Montagnes, fleuves, continent, tous
s'érigent sur ce support, la concentration et les six super-pouvoirs
apparaissent à partir de là". Existe-t-il un concept qui dise cet événement
de l'apparition? Nous sommes renvoyés à un autre constatif: "Que tous
s'érigent sur ce support veut dire que le temps tout juste, le temps tel quel
où ils s'érigent est montagnes, fleuves, continent Si c'est tout juste

n nnmm%%vMmmm*vM&%tcv m fomite*) .m*%



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 615

ainsi, voir montagnes et fleuves, c'est voir la bouddhéité".13 Ce constatif
"tout juste ainsi", pris adverbialement ici, correspond à la notion de

tathatâ, ainsité ou quiddité. Plutôt que quiddité qui désigne l'essence de

l'être, conviendrait mieux quoddité qui indique un fait. Voir la bouddhéité,
c'est voir à même la quotidienneté, puisque "c'est voir une mâchoire d'âne
ou une bouche de cheval". Ça se voit, sans que s'instaure de frontière entre
sensible et intelligible. Parler de concept est inadéquat, car le concept saisit
de sa griffe, alors que "saisir la dépendance du tout c'est ne pas saisir".
Une évidence, peut-être.

Mais la question insiste et ressurgit dans le dialogue de Tao-hsin et
Hung-jen:

"- C'est quoi, ta lignée?
- Une lignée est, ce n'est pas la lignée ordinaire.
- C'est quoi, la lignée?
- Celle du Buddha.
- Pour toi, pas de bouddhéité.
- C'est parce que la bouddhéité est vide, que vous dites non."

Le dialogue joue de l'homophonie de lignée, gotra, et de busshô, la
bouddhéité.14 Sont en question, lignée, nom et définition.

"Le quatrième patriarche demandait: «C'est quoi, la lignée?»
Quoi, c'est ça, quoi entraîne ça. Ça, c'est la lignée. Le quoi advient à cause du

ça. Le ça advient en vertu du quoi. La lignée, c'est bien ça, c'est bien quoi."15

La lignée, la bouddhéité ne sont-elles que désignations sans définition,
semblables au nom propre qui ne désigne qu'une singularité individuelle;
ou des index sans compréhension comme le quoi ou le ça? L'heccéité du
"ça" répond et renvoie à la quoddité désignée par la question "quoi?".
Faudrait-il dire qu'il n'y a que question, que ce qui montre et ce qui se

montre ne sont qu'interrogation? Sans doute l'heccéité n'apparaît-elle au
plus proche que grâce à la distanciation de la question qui laisse la
proximité se manifester, mais toute progression de la pensée passe par la

13 w&m&t^&\t,m3L'ik&ìEittmmft,z.tLihv$j:*b%*)---m

14 fcÉ.fàtt
15 raffio i* < rjtfgf^ j.raii*&9,&£ML£fcft9.::*iJÊ*

là Ait,H&& 9-



616 PIERRE NAKIMOVrrCH

négation: "Quand le ça n'est pas ça, c'est la lignée du Buddha. Par
conséquent, bien que le ça soit le quoi et le Buddha, c'est quand on l'abandonne

et qu'on se libère qu'advient nécessairement la lignée". On pourrait
penser que tout passage à la représentation, toute idéalité est perte de

l'objet, que toute représentation est négation, mais ici seule la négation est

représentation: "Le non, à chaque instant, est le représentant qui énonce le

vide; et le vide est puissance qui énonce le non".16
La vacuité ne peut être posée comme être ni comme néant, elle est

évacuation, libération, évidement, évitement, et se fait représenter par le

non. Dans le système de la pensée représentative, bouddhéité est
non-(bouddhéité). Loin d'être une contradiction, cette proposition repose
sur la tautologie: "la vacuité est vacuité".17

La non-bouddhéité ne se referme pas en aporie, mais ouvre une autre
voie, la Voie. Telle est la puissance18 du négatif. Sans doute, quand le

signifié est totalité, l'inadéquation du signifiant assure-t-elle l'adéquation de

la signification, de même que dans un autre contexte, l'incompréhensibilité
de l'infini garantit la pertinence du concept. Mais ce sur quoi Dôgen insiste
ici, c'est sur l'ouverture du champ du devenir: "Selon ce principe, nul
n'est doué de bouddhéité avant de devenir Buddha, mais après l'être
devenu".19 C'est parce qu'elle n'est ni don, ni nature que la bouddhéité
s'accomplit: "Le moment, tout juste, de la non-bouddhéité, c'est se

faire-Buddha".20 Et il ne sert de rien de se préoccuper de savoir si on a ou
non la bouddhéité, avant de s'être interrogé sur ce qu'est la bouddhéité.
Ainsi sont invalidées les classifications en trois ou cinq lignages21 des

écoles du Petit Véhicule, ou du Vijnaptimätratä22. On assiste à une
mutation de la notion de la bouddhéité23 ou de la non-bouddhéité24, au

17 £Ji£
18 tî m.

à90Ç>lcA£1-*&9-
20 fc»tt<AIEfffé«l$,tfclà"&fË0&fc9.
21 & (gotra)

22 n£ifci&(yuishiki-ron)

23 fôtt
24 mm&



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 617

devenir-Buddha25, au se faire-Buddha26: passage d'un mot nominal, d'un
substantif -fût-il insubstantiel, à un mot verbal. La notion défaite ou
décristallisée se fait fonction et acte. La bouddhéité devient: procès,
processus qui s'engage sur une ligne de fuite, de dépassement ou de
transcendance à l'infini, mais il s'agit de transcendance horizontale. La
bouddhéité, il faudra l'exprimer en français par l'in-finitif d'un devenir
illimité. Mais dans (le) devenir, qui devient Il n'y a pas de sujet de ce

devenir, à peine peut-on dire un agent. Le devenir-Buddha n'est pas
personnaliste. Du devenir se conclut la non-permanence de la bouddhéité,
instabilité et inconstance qui l'insère parmi les existences et les événements
de notre monde.

Le paragraphe VII confronte déictique et médiation symbolique face à

l'avènement de la bouddhéité. C'est un tableau qui met en scène

Nâgârjuna. Il enseigne que pour voir la bouddhéité, il faut d'abord se
débarrasser du moi et de ses prétentions. L'illustration suit immédiatement.
Tandis qu'assis en méditation, il expose la loi, son disciple Kânadeva
demande aux assistants ce qu'ils y reconnaissent, mais ils n'ont rien vu.
Kânadeva leur explique: "Voici le Vénérable qui actualise l'aspect de la
bouddhéité et nous le montre. Comment le savoir? Peut-être parce que la
concentration sans aspect a une forme semblable à la pleine lune.
L'essence de la bouddhéité est d'être à découvert, vide et claire". Et
Nâgârjuna ajoute une stance:

Le corps (qui) actualise l'aspect de la lune ronde,
Manifeste par là-même le corps des Buddha.
Annoncer la loi est sans forme,
C'est un dire sans voix ni vue.27

Kâna-deva ne fait que montrer ce qui se montre, ce qui est "à
découvert, vide et clair"28, et qui se voit "à l'oeil nu"29. Ce qui se montre,

25 Jftft
26 ftm
27 *mmBft

vtmrnxm

28 rnrnt trum**)



618 PIERRE NAKIMOVrrCH

c'est la bouddhéité, en tant qu'actualisation du corps et manifestation du

corps des Buddha. Le devenir-Buddha est actualisation du corps, dans le

corps. Pas d'autre actualisation que corporelle. L'actualisation corporelle30
est mot verbal qui dit l'événement. Les vraies entités sont les événements,
ce qu'exprime aussi le mot de dharma. La bouddhéité en tant que notion
est l'incorporel qui s'attribue immédiatement au corps, l'événement
s'effectue dans le corps. Car la puissance du corps ne se réduit pas à

l'organique. A ne pas confondre avec un pouvoir magique: le corps des

Buddha qui se manifeste, c'est le corps de la loi, le corps en vérité, non
pas le corps métamorphique31. Pourquoi le vrai n'est-il pas reconnu? Le
visible est vu, mais n'est pas vu en tant que visible, l'apparaissant n'est pas
saisi comme apparaissant. La visibilité du visible ne se voit pas, ni
l'apparaître de l'apparaissant. C'est-à-dire son insubstantialité, manifestée
dans le dépouillement de la concentration.

La figure le cercle de la pleine lune32. Quelle est la fonction de cette
figure, est-ce au symbolisme d'une comparaison qu'elle nous introduit? On
pourrait le croire, puisque Dôgen précise: "Bien que la bouddhéité soit
vide et claire en forme exacte de pleine lune, elle n'est pas sur le même
plan que l'aspect de lune circulaire". Comme tout symbole, elle ressemble
et diffère du symbolisé, ambigue. S'il ne faut pas prendre le doigt pour la
lune qu'il indique, il ne faut pas non plus prendre la lune pour la
bouddhéité. Dôgen se défie des images et de l'imagination, et se fie aux
actes. Il raconte, non sans ironie, sa visite au temple de Kuang-li sur le
Mont A-yu-wan, où il a pu contempler les portraits allégoriques des

patriarches, et en particulier celui de Nâgârjuna, sous forme de lune
circulaire: il n'y voit que galette de riz peinte! Imiter et reproduire l'aspect
de la lune, c'est une mauvaise mimesis, qui ne copie que l'apparence. La
bonne mimesis prend pour modèle l'actualisation: "Qui dessine l'aspect de
lune circulaire, doit dessiner l'aspect de lune circulaire, en raison de

l'aspect de lune circulaire du corps actualisé. Quand on veut peindre
l'aspect de lune circulaire, il faut dessiner l'aspect de la pleine lune, il faut
actualiser l'aspect de pleine lune".33 La ressemblance34 falsifie la

29 BRUSH
30 #31
31 it M
32 WEtë
33 ¦ E «*¦-*!*



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 619

conformité35 plus proche de l'ainsité36. Pour voir, pour peindre la
bouddhéité, il faut l'accomplir. Les auditeurs de Nâgârjuna n'étaient pas
dignes de l'événement auxquels ils assistaient.

Nous avons vu jusqu'ici que l'écriture de Dôgen donnait le pas, au
niveau du vocabulaire, aux mots adverbiaux et verbaux sur la

représentativité des substantifs; au niveau des propositions, qu'il
privilégiait le problématique sur l'assertorique; dans les paragraphes
suivants, nous observerons qu'au niveau des raisonnements, il fait (bon)

usage de la contradiction. Sans doute faut-il distinguer contradiction et
contrariété. On ne peut affirmer d'un sujet pris universellement deux
attributs contraires, mais on peut les nier. Ainsi, dire que la bouddhéité
n'est ni grande, ni petite, ne transgresse nulle règle logique, et signifie
qu'aucun attribut exprimant la grandeur ne convient à la bouddhéité. Mais
lorsque Dôgen, au paragraphe VIII affirme que tous les existants sont
bouddhéité, puis au paragraphe IX, qu'ils sont non-bouddhéité, les règles
de la logique (aristotélicienne) ne sont plus respectées. Et les deux

répliques de Chao-chou: un chiot est, n'est pas bouddhéité, citées aux
paragraphes XII et XIII, constituent une contradiction. Illogismes, ou
paradoxes porteurs de sens Il faut noter que, dans le premier cas, les
deux contraires se situent à l'intérieur d'une totalité: la totalité serait-elle
entière s'il lui manquait la négation La totalité est en effet réinstaurée,
qui comprend tous les existants, non seulement les êtres animés, mais aussi
"les herbes, les arbres et la terre", et encore "la lune, le soleil, les étoiles".
Et Dôgen précise que si "tous les existants sont bouddhéité"37, ils ne sont

pas "équivalents [ou identiques] à la bouddhéité"38. "Quand la bouddhéité
est la bouddhéité, les existants sont des existants"39, sans confusion de

nature. Ainsi la contrariété n'est pas formelle, comme de A est A et A est
non-A. De différents points de vue, A est B et A n'est pas B: c'est la
formule qui, à partir de l'être joint au non-être, explique le devenir. Mais
résoudre ainsi la contrariété, c'est peut-être en méconnaître la portée et le

message.

34 mu
35 mia
36 Sin
37 -^ifc^wflim
38 -W&3LWW&
39 W&ztiW&%titë,%î£z.ti%;±% y



620 PIERRE NAKIMOVrrCH

Dôgen n'a pas cherché à éviter la difficulté. Il cite Po-chang: "Si on
professe que les existants sont bouddhéité, alors on blasphème le Buddha,
la loi et la communauté. Si on professe qu'ils ne sont pas bouddhéité, alors
on blasphème le Buddha, la loi et la communauté". Et Po-chang continuait,
suivant la forme du tétralemme, si on dit que la bouddhéité est, ou qu'elle
n'est pas, ou qu'elle est et n'est pas, ou qu'elle n'est ni n'est pas, tout est
blasphème, mieux vaut ne pas exposer la loi. Telle n'est pas la conclusion
de Dôgen: "même si on dit que ce sont des blasphèmes on ne peut pas ne

pas les exposer". Et il ne craint pas d'ajouter, allant jusqu'à la
contradiction flagrante: "Si vous avez pu dire "tous les existants sont
non-bouddhéité", vous n'avez pas dit toute bouddhéité est non-existant, ni
toute bouddhéité est non-bouddhéité, à plus forte raison n'avez-vous pas
vu, même en rêve, que tous les buddha sont non-bouddhéité". Dôgen ne
préconise ni silence si scepticisme. Même si la signification à exprimer
doit détruire les formes de l'expression, la parole doit prendre en charge
l'impossible. La pensée doit penser plus qu'elle ne peut penser, penser la
contradiction, la différence comme différence avec soi; ne pas se fermer
sur l'identité, sur sa propre identité. La non-pensée, serait-ce cela, une
pensée qui n'est pas théorie, mais s'aventure à expérimenter, au-delà de

l'opposition, au-delà de l'au-delà de l'opposition, car il n'y a pas de

synthèse dialectique rassurante: "Parvenu à l'extrémité d'une perche de

cent shaku, avancez encore d'un pas".

Tolérer la contradiction, c'est admettre le principe de non-dualité40.
Qui ne signifie pas unité uniforme, ni dogmatisme totalitaire de l'Un ou de

l'unification, mais préserve l'un avec l'autre, l'un et l'autre, sans
exclusivité. La non-dualité: ni un, ni deux, sans tiers exclu. Dôgen écrit:
"Si tous les existants sont le non, la bouddhéité aussi doit être le non, le
chiot aussi doit être le non "41, et un peu plus tard: "Le oui du Buddha,
c'est le oui de Chao-chou; le oui de Chao-chou, c'est le oui du chiot; le oui
du chiot, c'est le oui de la bouddhéité"42. Oui et non, être et non-être43 se
disséminent et distribuent également, se rassemblent sans se contredire ni
identifier. Unité multiple, et non unité du multiple.

40 ^ (advaita)

42 0&Wlà£*N*f * 9 .AJNWIà&^W* 9 ,#J^WIà#ttW& 9

43 G. m



L'IRRATIONNEL SERAIT-IL INTROUVABLE 621

Le dernier paragraphe aborde explicitement la question de l'unité et
de la dualité: "Si on coupe un ver de terre, cela fait deux tronçons, et les
deux têtes, ensemble, se meuvent: en laquelle se trouve la bouddhéité?"
Dôgen réplique en inversant les termes de la question: "Si on coupe la
bouddhéité en deux tronçons, en lequel se trouve le ver?" Réduction à
l'absurde? Ching-ts'en avait répondu à la question du moine: "c'est
simplement que Vent et Feu ne se sont pas encore dispersés". Et Dôgen de

commenter: "Vent et Feu ne se sont pas encore dispersés: le Buddha
explique la loi; n'avoir pas encore dispersé Vent et Feu: la loi explique le
Buddha. En d'autres termes, c'est l'avènement du moment qui explique la
loi d'un seul son; un seul son pour la loi qui s'explique: c'est le moment de
l'avènement".44 L'interversion totale des termes change leurs fonctions:
les mots verbaux transitifs deviennent intransitifs, les sujets deviennent
compléments et les déterminants déterminés. Manifestation à même
l'écriture que n'existent ni sujets ni objets indépendants, ni activité
autonome opposable à la passivité, ni production ni destruction absolues,
mais que tout est relation qui dépose des termes mais n'en est pas
supportée. Tout est événement, sans substance ni essence. Et le
renversement fait sens: la venue du bon moment, c'est l'occasion de

l'événement; si on explique la loi, c'est bien la loi qui s'explique. Car on
ne pense pas avec son moi ni ses velléités, mais à partir d'un fond qu'on
ignore. Le raisonnement s'appuie sur une conversion et non une déduction.

Ching-ts'en avait donné d'abord une autre réponse, une réponse non
déjà contenue dans la question et qui ne venait pas non plus d'autres
réponses. Il avait réagi par l'apostrophe: "Ne délirez pas!"45 L'interdit,
l'impératif jussif, échappe à la représentation comme contenu subjectif de

conscience, et au jugement, donc à l'erreur. Il accomplit ce qu'il ordonne
d'accomplir. L'énoncé prescriptif est acte illocutoire. Il ne décrit, ni ne
symbolise, se passe de référence. C'est la loi, la loi d'un son. Sentence ni
figurale, ni figurative, seule adéquate à la bouddhéité. Appel ou rappel
d'une injonction qui ne dit rien mais se donne à entendre. Qu'il y ait erreur
ou non, il y a bouddhéité; s'il n'y a pas de délire, reste la prescription de
laisser être ce qui est tel qu'il est, ou n'est pas.

&9.
45 m^m



622 PIERRE NAKIMOVITCH

L'éveil, chemin de l'oiseau, est sans trace. Il ne laisse d'autre marque
que d'absence: ouverture des questions, négations, intensif des actes,
conversion de l'ordre ou tranchant de l'interdit. Mais l'irrationnel n'est pas
irrationaliste. Il s'intègre à l'histoire de la raison, et de ses manques.


	L'irrationnel serait-il introuvable? : passage du discours descriptif au discours prescriptif, au cours du chapitre "De la bouddhéité", dans le "Trésor de l'œil de la loi authentique" de Dôgen

