
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: Interprétation de l'expérience mystique

Autor: Nakamura, Hajime

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERPRETATION DE L'EXPERIENCE MYSTIQUE

Nakamura Hajime, Lausanne

Des expériences mystiques ont été exposées par des penseurs en Orient
comme en Occident. Ils ont eu recours a toutes sortes de signes, symboles
ou mots pour les faire comprendre aux profanes. Le bouddhisme du
Mahâyâna a trouvé en la théorie de la production conditionnée1

(pratityasamutpäda) le fondement d'une interprétation de l'expérience
comme vacuité éûnyatà. Sùnya veut dire gonfler et tout ce qui est gonflé
est vide à l'intérieur. Ce mot dérive du sanscrit Sûnam (manque, absence)2,

que l'on rencontre déjà dans le Rgveda. Certains spécialistes traduisent
Sûnyatâ par "vacuité"3 et d'autres par "vide"4. Le petit rond connu de nos
jours comme zéro s'appelait "vide" (Sûnya) en sanscrit. C'est à l'origine
une invention indienne introduite en Occident par les Arabes vers 1150

après J.-C. Les philosophes du Mahâyâna notamment ceux de l'école des

Mâdhyamika, soutiennent qu'il n'y a aucune existence réelle: toutes choses

ne sont qu'apparence et sont en réalité vides, dépourvues d'essence propre.
Même la "non-existence' 0e vide considéré en quelque sorte comme une
entité) n'est pas réalité; tout ce qui se produit est conditionne par tout le
reste. Vacuité ou vide n'est ni néant ni annihilation mais c'est ce qui se

trouve entre affirmation et négation, entre existence et non-existence, entre
éternité et annihilation. Ainsi vacuité signifie "relationalité" de toutes
choses.

Le terme de "relationalité" pourrait paraître étrange. Ce mot ne se

trouve pas dans les dictionnaires. Il s'agit d'un mot nouveau fabriqué par le

professeur Philip P. Wiener et moi-même après une discussion sur le sens

Kenneth K. Inada, Nâgârjuna. A translation of his Mülamadhyamakakärikä with
an introductory Essay. Tôkyô: The Hokuseido Press, 1970, p. 148.

Sûnam- n. Mangel / lacune, absence (RV), Sûna- vide, désert, inhabité. Sûnah
dérivé de Svayati (enfle, augmente, grandit). Cf. Manfred Mayrhofer,
Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch des Altindischen. Heidelberg, Carl
Winter, 1976, volume 3, p. 365; 399.

Heinrich Zimmer, Philosophies of India. New York: Pantheon Books, 1951,
passim.

Frederick J. Streng, Emptiness. Nashville: Abingdon Press, 1967, passim. David
J. Kalupahana, Nâgârjuna. Albany: State University of New York Press, 1986,
passim.



600 NAKAMURA HAJIME

du terme bouddhique (pratîtyasamutpâdd). Ce terme a été souvent traduit
par la plupart des savants par "dépendent origination", traduction littérale
du mot sanscrit. Mais dans le cas de Nâgârjuna et d'autres philosophes
Mâdhyamika le terme "relationalité" semble plus adéquat.

Le terme "ûûnyatâ" est traduit par "relativité" ou "contingence" par
Stcherbatsky5. Aristote aussi interprète la notion de relativité dans un sens
généralisé. Dans sa Métaphysique il traite Ad aliquid non pas comme une
des catégories distinctes mais comme lié à toutes les catégories.6 Il ne
prétend pas que le relatif est irréel mais il déclare qu'il est Etre (Ens) au
degré le plus bas.7 Il laisse ouverte la question de savoir si l'Etre (Ens) est
lui-même relatif.8 Mais le terme "relativité" reste trompeur. J'ai suivi la
suggestion du Professeur Philip P. Wiener de le traduire par
"relationalité".

Les philosophes Mâdhyamika ne reconnaissent pas le changement
comme étant une réalité dans le monde phénoménal, et avancent une
théorie selon laquelle l'expérience bouddhique de base reste ineffable.
Nâgârjuna, le grand philosophe du Mahâyâna, affirme au début de son
oeuvre maîtresse9:

Le bouddha a proclamé le principe que rien (dans l'univers) ne peut disparaître,
ni (rien de nouveau) ne peut surgir, que rien n'a une fin, ni que rien n'est
éternel, que rien n'est identique à soi-même ni que rien n'est différencié (en
soi-même), que rien n'est en mouvement, ni en direction de nous, ni s'éloignant
de nous. *0

Ici, le mot "relationalité" a la même signification que "le vide".
D'après Nâgârjuna, on devrait savoir qu'au fond rien n'arrive à la véritable
essence de notre nature, rien qui puisse être la cause de tourment ou de

joie. Il nie le changement même.

5 The conception of Buddhist Nirvana. Leningrad: The Academy of Science of the
USSR. 1927, passim.

6 Cf. George Grote, Aristotle, édité par Alexander Bain et G. Groom Robinson.
London: John Murray, 1872, p.88.

7 (Ibid, p.85)

8 Stcherbatsky, Buddhist Nirvana, pp. 42-43.

9 Le premier vers des Madhyamaka-kârikâ.

10 Madhyamaka-kârikâ, 1,1. (Stcherbatsky. Buddhist Nirvana, p.93.



INTERPRÉTATION DE L'EXPÉRIENCE MYSTIQUE 601

L'absolu lui-même ne peut être exprimé par des mots. Il est au-delà
de l'affirmation et de la négation. Dans les écrits du Mahâyâna il est dit
souvent qu'il ne peut être exprimé par aucune forme de Tétralemme
(catuskotika)^.

"Vide", "non-vide", "l'un et l'autre", "ni l'un ni l'autre" - [ces prédicats] ne
sauraient être énoncés. On les dit seulement pour transmettre une
connaissance.12

La vérité (tattva) est au-delà du tétralemme (catuskoti-vinirmuktam).
Un passage d'un sûtra du Mahâyâna dit ceci:

Tout comme dans la vaste sphère éthérée, étoiles et obscurité, lumière et
mirage, rosée, écume, éclair et nuages émergent, apparaissent à nos yeux et
disparaissent à nouveau comme des éléments d'un rêve - ainsi doit être
considéré tout ce qui est doué d'une forme individuelle.13

On trouve des parallèles occidentaux avec cette façon de penser: les
modes de pensée de type gnostique et néo-platonicien, particulièrement
chez le néo-platoniciens tardifs tels que Proclus et Damascius14, ainsi que
leur forme chrétienne chez Origene et notamment Denys l'Aréopagite qui,
dans sa Théologie mystique15 donne ce qui peut bien être appelé une
version chrétienne du Sûtra du coeur (ouprajhapâramitâ-hrdayasûtra).

L'équivalent de la "vacuité" de Nâgârjuna chez Pseudo-Denys
pourrait être ce qu'il appelle "l'obscurité supra-essentielle"16. Le parallèle
avec Denys est particulièrement approprié si, comme il le suppose,
l'expérience mystique, dès qu'elle est atteinte, envahit cette obscurité.

La doctrine de la vacuité (Sûnyatâ) n'est pas une forme de nihilisme.
Au contraire, les bouddhistes du Mahâyâna soutiennent qu'elle est la

11 Hajime Nakamura, "Buddhist Logic expounded by Means of Symbolic Logic".
Journal of Indian and Buddhist Studies, vol. VII, no 1.1958. pp. 1-21.

12 Madhyamaka-kârikâ, XXII, 11.

13 Vajracchedïkâ-prajftâpâramitâ-sûtra, 32.

14 J. Radher, Indogaku Bukkyögaku Kenkyü, IX, no 2(1961), p. 754.

15 1.2, ILI, III. 1, chapitres 4 et 5. Conze, "Les traductions sont susceptibles
d'obscurcir le parallèle, ce qui devient évident de façon frappante dès que l'on
consulte le texte grec." Philosophy East and West, XIII, no 1 (avril 1963), p. 17,
n.61.

16 Mystical Theology, 2.



602 NAKAMURA HAJIME

véritable assise pour l'établissement des valeurs éthiques. Il n'y a rien dans
le vide, mais tout en sort. Pensez à un miroir! Le vide inclut tout; n'ayant
pas d'opposé, il n'y a rien qu'il exclue ou à quoi il soit opposé. A vrai
dire, le véritable caractère de Sûnya, d'après les Mâdhyamika, est plénitude
de l'être plutôt que vide. Il est la base sur laquelle tous les phénomènes
sont réalisables. Il est un vide vivant parce que toutes les formes en
émergent; quiconque réalise ce vide est rempli de vie, de pouvoir et de

l'amour (karunâ) du bodhisattva pour tous les êtres. L'amour est

l'équivalent moral de l'universalité qui embrasse tout (all-inclusiveness) et
qui n'est rien d'autre que le "vide".

Le lien intime de l'amour et de la connaissance n'est Pas limité au
seul bouddhisme. La conception mahäyäniste de l'identité substantielle de
la connaissance et de la compassion se trouve implicitement dans une
argumentation sophistiquée chez Thomas d'Aquin. D'après lui, "seul Dieu
est bon par sa propre essence." "Dieu aime tout ce qui existe,"17 et en
même temps "en Dieu existe la connaissance la plus parfaite."18

Dante (1265-1321), le grand poète de la Divine Comédie, adopte
globalement cette notion. Il laisse supposer que Dieu est l'amour et la
connaissance qui lient toutes choses dans l'univers. Cependant dans la
Divine Comédie, l'identité de l'amour et de la connaissance n'est pas
clairement exprimée de facon systématique, ce qui est assez normal dans

une oeuvre poétique.

O lumière éternelle qui en toi seule résides,
qui seule te comprends et par toi seule intelligée
et (seule) comprenant t'aimes et te souris!

Et encore,

A la haute fantaisie ici le pouvoir faillit;
mais déjà renversait le désir et la volonté,
telle une roue régulièrement mue,

L'amour qui meut le soleil et les autres étoiles.19

17 Summa Theologica I, vi, 3. p. 29. Ibid., I, xx, 2,. pp. 121-122.

18 Ibid., I, xiv, 1, p. 75-76.

19 Dante Alighieri, La Divine Comédie. Paradiso. Canto XXXIII, la fin de toute
l'oeuvre.



INTERPRÉTATION DE L'EXPÉRIENCE MYSTIQUE 603

Selon le Mahâyâna, la base fondamentale sur laquelle tout se produit
est le "vide". Ainsi connaître le "vide" veut dire avoir 1'omniscience. Le
vide ressemble à une boule de cristal qui n'est visible à nos yeux que grâce
à ce qu'elle reflète. Qu'on la tienne devant une fleur, il y a une fleur
dedans. Qu'on la tienne devant le ciel vide et il semblera ne rien y avoir,
mais seulement parce qu'elle reflète le vide du ciel. Sa vraie nature reste
inconnue. Comme la boule de cristal reflète des images, les multiples
phénomènes apparaissent spontanément dans le vide. Quand l'homme
réalise le vide, les actes bons viennent spontanément.20

Quelque chose de semblable peut être dit de la "théologie négative" du
christianisme. Rudolf Otto dit:

Cette 'théologie négative' ne signifie pas que la foi et le sentiment sont dissipés
et réduits à rien; au contraire, elle contient en elle le plus haut esprit de

dévotion, et c'est a partir de tels attibuts 'négatifs' que Chrysostome façonne les

prières et les confessions les plus solennelles. Il montre une fois de plus par là

que le sentiment et l'expérience atteint loin au-delà de la conception, et qu'une
conception négative par sa forme peut souvent devenir le symbole (ce que nous
avons appelé un 'idéogramme') pour un contenu de sens qui, bien
qu'absolument inexprimable, est néanmoins positif au plus haut degré. Et
l'exemple de Chrysostome montre en même temps qu'une "théologie négative"
peut et, en fait doit, partir de racines purement et authentiquement
religieuses, c'est-à-dire, de l'expérience du nouménal."21

Les descriptions négatives de Denys l'Aréopagite, le nescio de

Bernard, "le faible silence ou tous les amants se perdent" de Ruysbroeck,
Eckhart et Boehme, suivent cette ligne. Ruysbroeck, un disciple de Maître
Eckhart, parle de "l'homme-qui voit-Dieu" dont l'esprit est non différencié
et sans distinction, et qui par consequent ne sent rien sans l'unité. Ceci
pourrait correspondre au "savoir sans différenciation" du bouddhisme
Mahâyâna (nirvikalpaka-jhâna).

20 A perfectly good will would therefore be equally subject to objective laws (viz.,
laws of good), but could not be conceived as obliged thereby to act lawfully,
because of itself from its subjective constitution it can only be determined by the

conception of good. Therefore no imperatives hold for the Divine will or in
general for a holy will; ought is here out of place, because volition is already of
itself necessarily in unison, with the law. (Kant, Metaphysics of Morals, in
Critique of Pure Reason and other Works on the Theory of Ethics, translated by
T.K. Abbot. London: Longmans, Green and Co., 1963, p. 31.)

21 Rudolf Otto, The Idea ofthe Holy. Oxford University Press, 1928, p. 189.



604 NAKAMURA HAJIME

La vacuité (Sûnyatâ) correspond au "désert de la Déite", au "vide au

repos" de Ruysbroeck, au "tranquille désert dans lequel personne n'est
chez soi", à "l'horizon nu", à "l'intention nue s'étendant jusqu'à Dieu" qui
devient possible avec l'abandon de soi et aussi à "l'abysse sans fond" de

Ruysbroeck et Tauler (un autre disciple d'Eckhart)22. Cet "abysse" est
accueilli de tout coeur par ceux qui sont plongés dans l'abnégation, ce qui
correspond au sens que les Mahâyânistes donnent à l'enseignement du
"Non-Soi. " Dans Theologica Germanica (une oeuvre anonyme de la même
tradition que les mystiques allemands cités plus haut) il y a beaucoup de

mots rappelant des termes techniques bouddhistes tels que
non-attachement, les vues perverties, le mensonge à soi-même, la siccéité.
l'Un, la vacuité, le désir, etc. (Leurs équivalents bouddhistes seraient
respectivement asanga, viparyâsa, avidyâ, tathatâ, eka ou advaya, Sûnyatâ
et trsnâ.

La conception taoïste du vide à laquelle le corrélat bouddhiste a été
réuni plus tard, ressemble aussi, bien que pas exactement, à celle des

Mâdhyamika. Wang Pi (226 - 249) parle de la Voie du Tao23 comme
non-être (wu) sans cependant expliquer très clairement ce qu'il entend par
ce terme. Pourtant si nous nous tournons vers le Commentaire du
Chuang-tzu2*, il devient clair que non-être y est interprété comme
signifiant en fait un état de néant. En d'autres mots, il équivaut à ce que
nous décririons aujourd'hui comme un zéro mathématique. Ainsi donc le
Tao, puisqu'il est "non-être", ne peut pas être considéré comme la
première cause ou le premier moteur des choses dans le monde de l'être.
Au contraire, on nous dit que toutes choses sont telles qu'elles sont
simplement à cause d'une tendance naturelle qui les fait être telles.25

22 Cf. Tauler, "Sermon on St. John the Baptist", in: The Inner Way: Thirty-six
Sermons for Festivals, nouvelle traduction, éditée avec introduction par Arthur
Wollaston Hutton. London: Methuen and Co., Ltd., 1901. pp. 97-99. Cf. St.
Jean de la Croix, Nuit Obscure, vol. I, Livre 2, chap. 17. D'après Conze,
Buddhism, p. 18.

23 "What Lao Tzu symbolizes by the term "Tao" corresponds to Whitehead's
Creativity as the metaphysical ultimate." Arnold Frava, "Tao: An Age-old
Concept in Its Modern Perspective." Philosophy East and West, vol. II, pp.
207-208.

24 Interprétation par Kuo Hsiang.

25 Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy, translated by Derk Bodde.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1953. vol. II, pp. 207-208.



INTERPRÉTATION DE L'EXPÉRIENCE MYSTIQUE 605

Les taoïstes ont soutenu plus tard la doctrine de

'Tauto-transformation" (tu hua), laissant de côté la nécessité du concept
original du Tao. Cette doctrine fut établie par Hsien Hsiu et Kuo Hsiang.

Selon ces affirmations, ce que nous appelons la Voie du Tao est simplement une
dénomination pour le principe selon lequel 'chaque chose se produit
d'elle-même et ne naît de rien d'autre.'[...] Car en fait, 'l'être' comme tel
existe éternellement.26

Chang Tsai (1020-77) s'oppose à la doctrine bouddhiste de Sûnyatâ
qui est interprétée comme "néant". Il utilise son concept métaphysique clef
de ch'i (force vitale) pour prouver l'existence de l'univers objectif tirant
ses arguments des données empiriques qu'il a soigneusement réunies et sur
lesquelles il a ensuite réfléchi. Ce n'est pas à dire toutefois que Chang Tsai
est un empiriste épistémologique au sens où la perception des sens est pour
lui la source du savoir ni au sens ou l'existence du monde extérieur est
réduit à la conscience de l'esprit.27

En Occident médiéval, il apparaît un nombre de mystiques qui
enseignent que leur expérience mystique concerne l'absolu parmi les
bouddhistes de l'Inde de Chine et d'ailleurs ainsi que les néo-confucianistes
des périodes Sung et Ming de Chine, on trouve des mystiques qui se

rallient à ce courant de pensée. Nous n'essayerons pas ici de traiter ce

courant comme un .phénomène historique. Cependant en guise d'exemple
d'approche du problème nous discuterons une variante de cette phase de

mysticisme rencontrée dans le bouddhisme Zen en rapport avec d'autres
systèmes. Nous n'affirmons pas ici que tous les bouddhistes Zen ont
ouvertement affirmé l'existence d'un absolu. Un proverbe zen affirme
toutefois que "Voir dans sa propre nature" signifie que voir "l'esprit de

Bouddha" c'est la même chose que devenir le Bouddha - être le Bouddha.
L'équivalent en Occident de ce courant du mysticisme Zen peut être

trouvé chez Angelus Silesius, un mystique chrétien qui a dit, "Si Jésus doit
naître à Bethlehem mille fois, sans pourtart qu'il soit en vous, vous
resterez perdu pour toujours. "

26 Ibid., p. 209.

27 Siu-chi Huang, "Chang Tsai's concept of Ch'i". Philosophy East and West, vol.
XVIII, no 4 (October 1968), p. 256. Chang Tsai est un sceptique méthodologique.
Il dit, "Si quelqu'un peut douter de ce qui paraît indubitable aux autres, c'est qu'il
progresse." Il douterait de la fiabilité de toute proposition jusqu'à ce qu'elle soit
avérée.



606 NAKAMURA HAJIME

Que mille fois le Christ
A Bethlehem naisse.
S'il n'est pas né en toi
Ton âme est toujours perdue.28
La croix sur le Golgotha
Ne sauvera jamais ton âme,
La croix dans ton propre coeur
Seule, peut te rendre pur.

Jabad-ed-din Rumi, un mystique musulman, dit aussi, "Trouvez la
connaissance du Prophète dans votre coeur sans un livre, sans un maître,
sans un guide."29

En Chine certains bouddhistes affirment: "La Terre Pure (le Royaume
Pur, Sukhâvatî, le Paradis d'Amitâbha) se trouve dans votre Esprit". La
théologie médiévale de la secte japonaise Tendai affirme: "La terre Pure se

trouve dans votre esprit. Le Bouddha Amitâbha n'est rien d'autre que votre
propre corps!"30

La Theologia Germanica^ (v. 1425) souligne constamment que "l'état
de moi et l'état de soi" ou "je, moi, et mien" sont la source de toutes les
aliénations de la realité véritable, et qu'il est nécessaire de défaire cet
"aveuglement et sottise". "La volonté de soi" est rejetée à plusieurs
reprises dans cette oeuvre (cf. la théorie de Yanâtman dans le
bouddhisme). La volonté de soi connaît la même dépréciation aux yeux du
maître du Zen Dôgen.32

Contre la notion selon laquelle l'illumination est une expérience
unique et momentanée, le maître Dogen dit:

Etudier la voie du Bouddha c'est étudier votre propre moi. Etudier votre propre
moi c'est vous oublier vous-mêmes. Vous oublier vous-mêmes c'est laisser le
monde objectif prévaloir en vous. Laisser le monde objectif prévaloir en vous
c'est lâcher votre "propre" corps et votre "propre" esprit aussi bien que le corps
et l'esprit des "autres". L'illumination ainsi atteinte peut sembler prendre fin, et

28 Cherubic Wanderer, I, 61.

29 Glasenapp, Buddhismus und Gottesidee, p. 98.

30 Manzendôkishû (Wan chan t'ong kouei tsi), vol. I. Taishö Tripitaka, vol. 48, p.
966b.

31 New York: Pantheon books. 1949.

32 Shôbô-Genzô-Zuimonki, passim.



INTERPRETATION DE L'EXPERIENCE MYSTIQUE 607

pourtant il apparaît que cette illumination momentanée se prolonge encore et
encore.33

Selon la Theologia Germanica, "l'homme déifié" se réalise à la fois
par la "connaissance" et "l'amour" au sein desquels il n'y a ni ne devrait
rester de Je, Moi, Mien, Ton, Tien, et autres du même genre. Un tel
homme pourrait être comparé au Boddhisattva tel qu'il est décrit dans le
Bouddhisme Mahâyâna et qui est motivé par la connaissance (prajnâ) et la
compassion (karunâ). La connaissance et la compassion sont considérées

comme les deux aspects essentiels de la fonction suprème du Bouddha que
tout bouddhiste pratiquant devrait essayer d'atteindre.

Une devise du Zen bien connue, "Montrer directement l'esprit de

l'homme", peut être interprétée comme signifiant que l'homme a

originellement l'esprit-de-Bouddha et a besoin de son expérience effective.
Cela revient à dire que le maître indique la nature-de-Bouddha ou la realité
elle-même. Les adeptes du Zen croient profondément en la bouddhéité
originelle de chaque homme et l'expriment à travers des disciplines de

méditation qui peuvent révéler le Bouddha et les patriarches dans chacun.
C'est pour cela que les maîtres du Zen soulignent souvent que l'on doit se

fier à l'expérience plutôt qu'aux mots et lettres des sûtras.
L'enseignement du Zen revendique une lignée particulière de

transmission allant de Mahâkâsyapa, le grand disciple de Sâkyamuni. Les
adeptes du Zen disent que quand le Bouddha dispensait cet enseignement,
tout le monde restait perplexe sauf Mahâkâsyapa dont le sourire de

compréhension suscita cette recconnaissance de son maître: "Je possède le
trésor le plus préciex, spirituel, transcendental, qu'à l'instant je te léguais.
O vénérable Mahâkâsyapa!"34 La tradition allègue que cette connaissance
fut transmise de Mahâkâsyapa à travers une lignée de patriarches jusqu'à
Bodhidharma qui l'apporta en Chine où elle continua de passer de Maître à

Maître. Parce que cette connaissance ne peut jamais être écrite, le Zen ne
se fie pas aux écritures même s'il peut les utiliser comme support pour
enseignement.

33 Shôbô-Genzô, the chapter of. Genjô Kôan. William Theodore de Bary, ed.,
Sources of Japanese Tradition. New York: Columbia University Press, 1958, pp.
251-252.

34 La première occurence de cette histoire se trouve peut-être dans T'sien-sheng
kuang-teng lu, compilé en 1036. On peut le trouver dans Dainihon zokuzôkyô
22:8. 4. 306 b-d. Kyoto: Zôkyô Shoin, 1905-1912.



608 NAKAMURA HAJIME

On peut rappeler que les mystiques occidentaux ne renient pas la
mission transmise depuis Jésus Christ à travers Pierre. A cet égard, on
note cependant une similarité plutôt avec la religion des Tantras dans l'Inde
médiévale. La forme tantrique du mysticisme indien est présentée par ses

adeptes comme l'enseignement et les rites secrets révélés par Siva, le
premier dieu du monde, à sa compagne (Durgâ ou Kâlî). Les Tantras
étaient considérés comme les écrits d'autorité et la règle pour l'époque
dégénérée actuelle, le kaliyuga. Au moyen-âge, il y avait parmi les peuples
de différents pays la conscience très forte qu'ils vivaient dans une ère de

dissipation et de dégénérescence.
La division de toute la période bouddhiste en "vrai dharma" et

"dharma simulé" existe dans plusieurs textes du bouddhisme indien.
Hui-ssu (525-577) expose l'idée des cinq cents ans de loi vraie, mille ans
de loi simulée, et dix mille ans de loi corrompue. Cette théorie a été

prédominante dans le bouddhisme chinois35 et a été héritée par le
bouddhisme japonais. Les noms des trois périodes sont: Saddharma
(Shôbô), Pratirûpa-dharma (Zôbô) et PoJcima-dharma (Mappa)
respectivement.36 Ji-en (1155-1225), le savant prêtre Tendai qui développe
une sorte de philosophie de l'histoire considère la période historique du
Japon comme une période de détérioration suivant le schema à trois états
de l'histoire bouddhiste.37 Pour cette évaluation des événements
historiques, Ji-en se fonde sur le critère de dòri (justice immanente des

choses), un concept très influencé par les idées de l'historien chinois Liu
Hsin.

Nous ne devons grouper ces penseurs mystiques dans un schéma

simple. Nous ne devons pas simplifier à outrance différents traits des

penseurs mystiques. Cependant à travers tous les cas mentionnés ici, nous

pouvons dire que, maigre les aspects changeants du monde, ils admettent la
validité et la signification de la Loi Eternelle (sanâtana dharma) qui
équivaut à la Philosophie Eternelle.

35 Taishö, vol. 46, p. 786c.

36 Anesaki, Nichiren, pp. 4-5.

37 Dans son ouvrage sur l'histoire, Gukanshô.


	Interprétation de l'expérience mystique

