Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 47 (1993)
Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu a

['Université de Genéve du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: De l'exprimé vers l'ineffable : quelques considérations autour du
symbole

Autor: Heinemann, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147022

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE
- QUELQUES CONSIDERATIONS AUTOUR DU SYMBOLE -

Robert Heinemann, Genéve

Le terme de "symbole" compte parmi ceux, nombreux, qui, selon les
disciplines qui en font usage, revétent souvent des acceptions fort diffé-
rentes. Dans les rapports interdisciplinaires cette polysémie conduit parfois
a des malentendus difficiles & déceler. L'usage de ces termes est donc sujet
a caution notamment dans un domaine, tel que la bouddhologie, ou des
chercheurs d'origines et d'orientations diverses sont amenés &
communiquer. Passons en revue les sens de "symbole" qui semblent
dominer dans les principales disciplines dont la bouddhologie est tributaire.

1) En philosophie (logique): "L'utilisation de symboles en logique (d'ou la
qualification de logique symbolique), correspond a un sens particulier du terme:
il s'agit de signes vides, débarrassés de tout contenu représentatif, et destinés
essentiellement 4 marquer des places, a indiquer des structures et a régler des
possibilités de substitution. "

2) En linguistique: "Avec la constitution de la linguistique moderne et
structurale la notion de symbole n'a plus de place dans la discipline. Elle a été
éliminée du Cours de Saussure au profit de la notion de signe ou plus
précisément au profit du signifiant: 'On s'est servi du mot symbole pour
désigner le signe linguistique, ou plus exactement ce que nous appelons le
signifiant. Il y a des inconvénients & 1'admettre (...). Le symbole a pour
caractére de n'étre jamais tout a fait arbitraire; il n'est pas vide, il y a un
rudiment de lien naturel entre le signifiant et le signifi€. Le symbole de la
justice, la balance, ne pourrait pas étre remplacé par n'importe quoi, un char,
par exemple.' [...] si signe et symbole ont en commun de renvoyer tous les
deux a une relation, ils se distinguent par la nature de la relation établie. Le
signe, dans 1'acception saussurienne, a pour fonction d'unir un signifié et un
signifiant et la relation entre eux est 4 la fois immotivée (il y a un coté
conventionnel dans cette union) et nécessaire (car signifié et signifiant naissent
ensemble et 's'évoquent en toute circonstance'). En revanche, le symbole est
une association entre deux signes (symbolisant et symbolisé) et la relation entre
eux est motivée (rien ne nous oblige 3 établir une relation entre le sens primitif
d'un signe et son extension) et non nécessaire (le symbolisant et le symbolisé
peuvent exister indépendamment 1'un de 1'autre)."

3) En science des religions: "[...] le symbole est une structure profonde de la
relation au réel, il s'enracine dans le lien profond et originaire de notre vie
personnelle avec la vie du réel en sa totalité. [...] Il brise les rapports
d'équivalence et de signification bien délimités dans les signes, pour ouvrir le



588 ROBERT HEINEMANN

réel a sa dimension cachée, pour se rendre a sa vocation fondamentale de mani-
festation de 1'Autre."!

Pour compléter la caractérisation du "symbole" en science des
religions voici quelques passages de 1'Introduction au Dictionnaire des
symboles, due 2 Jean Chevalier:2

Le symbole est [...] beaucoup plus qu'un simple signe: il porte au-dela de la
signification [...]." (p. XVIII)

C'est dans le dépassement du connu vers l'inconnu, de l'exprimé vers
I'ineffable, que s'affirme la valeur du symbole. Si le terme caché devient un
jour connu, le symbole meurt.” (p. XXIV)

Au lieu de se fonder sur le principe du tiers exclu, comme la logique
conceptuelle, la symbolique présuppose au contraire un principe du tiers inclus,
c'est-a-dire une complémentarité possible entre les étres, une solidarité
universelle [...]." (p. XXVII)

Il ressort de ces quelques extraits que le sens de "symbole" en logique
se distingue nettement de celui qu'il a dans les deux autres disciplines
citées. Par ailleurs, il ne semble pas sans intérét d'examiner le sens de
"symbole" en science des religions, et cela par le biais d'une considération
linguistique, car si la valeur du symbole s'affirme "dans le dépassement
[...] de I'exprimé vers 1'ineffable", alors il est bien évident que la langue et
ses limites sont en cause.

Avant d'évoquer le probléme de 1'ineffable, je vais esquisser ce qui
me parait essentiel quant au fonctionnement "normal" de la langue. (Je
tacherai de le faire en des termes aussi neutres que possible, sans
m'attacher a une théorie particuliére et en me permettant quelques
raccourcis.)

Chacun des syntagmes nominaux3 d'une langue renvoie 3 ce qui est
pris par le sujet connaissant comme "objet", c'est-d-dire comme un
fragment (simple ou complexe) de ce qui pour lui est 1a "réalité". Il y a un
certain degré d'isomorphisme entre langue et "réalité" avec une
correspondance terme a terme entre les deux plans: le systéme des

1  Citations tirées de 1'Encyclopédie philosophique universelle, vol. 11, "Les notions
philosophiques”, Paris, Presses universitaires de France, 1990; tome 2, pp. 2514
sq.

2 Jean CHEVALIER, Alain GHEERBRANT, Dictionnaire des symboles, 4 vols, Paris,
Ed. Seghers et Ed. Jupiter, Paris, 1973; vol. 1, Introduction (avec références).

3 Pour la facilit¢ de la description il n'est pas question ici des syntagmes
non-nominaux (verbaux et autres).



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 589

syntagmes nominaux trouve une structure analogue en forme de systéme
de référents dans la représentation mentale de la "réalité". Cette idée de
correspondance trouve, bien qu'intégrée dans une démarche tout autre, son
expression dans le Tractatus de Wittgenstein:4

4.0311 - Ein Name steht fiir ein Ding, ein anderer fiir ein anderes Ding und
untereinander sind sie verbunden, so stellt das Ganze - wie ein lebendes Bild -
den Sachverhalt vor,

4.0312 - Die Moglichkeit des Satzes beruht auf dem Prinzip der Vertretung von
Gegenstinden durch Zeichen. [...]

4.032 - Nur insoweit ist der Satz ein Bild der Sachlage, als er logisch gegliedert
ist. [...]

Or, il y a dans la langue des entités qui, & premi¢re vue, ont
I'apparence d'un ‘"syntagme nominal" ou d'un "signe" (selon la
terminologie saussurienne). Mais bien que leurs signifiants semblent
s'intégrer parfaitement dans le syst¢me des signifiants d'une langue, en fait
elles ne renvoient a rien qui, définissable dans le monde des "objets",
correspondrait @ leurs "signifiés”. On a affaire a des "signes vides" ou a
des "pseudo-signes”, qui ne "signifient" rien: il n'y a pas de signifié, et par
conséquent, il n'y a pas de signifiant non plus; il n'y a que la face
acoustique ou matérielle, qui a les mémes caractéristiques que celle d'un
(vrai) signe. Ici, il n'y a pas correspondance terme a terme, il n'y a pas.
analogie structurelle entre langue et "réalité": il n'y a pas structuration. Le
symbole fait éclater la structure dans laquelle il est fallacieusement intégré,
intégré en tout cas par sa face "signifiante" (ou "symbolisante"), qui
matériellement ne se distingue pas des signifiants "normaux".

Soit le substantif "absolu", exemple par excellence du "signe vide". Il
figure, en effet, dans la liste de tous les substantifs de la langue francaise,

4 Ludwig WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, in Ludwig Wittgenstein,
Werkausgabe, Band I, Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 501, Frankfurt am
Main, Suhrkamp Verlag, 1984; p. 29. Traduction frangaise (légérement modifiée)
d'aprés Ludwig WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, trad. de
I'allemand par Pierre KLOSSOWSKI "tel gallimard" no 109, Paris, Editions
Gallimard, 1986; p. 49:

4.0311 - Un nom tient lieu d'une chose, un autre, d'une autre chose, et ils sont liés
entre eux, ainsi le tout - telle une image vivante - remplace 1'état de choses.
4.0312 - La possibilité de la proposition repose sur le principe du remplacement
d'objets par des signes. [...]

4.032 - La proposition n'est une image de 1'état de choses que dans la mesure ou
elle est logiquement articulée. [...]"



590 ROBERT HEINEMANN

ensemble avec des mots tels que: arbre, enfant, nation, courage, vitesse,
savoir etc. etc. Etant donné que l'articulation phonologique de son
"signifiant" obéit aux mémes régles que celle de tous les autres mots de la
langue, et étant donné que c'est la forme du signifiant qui (2 certaines
exceptions prés) permet de distinguer entre eux les mots d'une langue et de
les définir les uns par rapport aux autres, le statut exceptionnel de "absolu"
ne se révele pas tant qu'on ne tient pas compte de la fonction essentielle du
signe: celle de "signifier". Ce serait une illusion de croire pouvoir mettre
en rapport le mot "absolu” en tant que signe avec d'autres substantifs du
francgais, car "absolu" ne signifie rien.

On est tenté de citer (hors contexte) un autre passage du Tractatus de
Wittgenstein, qui constitue en quelque sorte la contrepartie de la citation
précédente:

6.53 - Die richtige Methode der Philosophie wére eigentlich die: Nichts zu
sagen, als was sich sagen lift, also Sitze der Naturwissenschaft - also etwas,
was mit Philosophie nichts zu tun hat -, und dann immer, wenn ein anderer
etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, daB er gewissen
Zeichen in seinen Sitzen keine Bedeutung gegeben hat. [...]°

Si 1'on retient 1'essentiel de ce qui se dégage des quelques éléments de
définition du "symbole" en science des religions cités ci-dessus, on est
amené i reconnaitre au "signe vide" ou "pseudo-signe" dont il vient d'étre
question, le statut de "symbole": "il brise les rapports d'équivalence et de
signification bien délimités dans les signes", "il porte au-deld de la
signification”, "c'est dans le dépassement de 1'exprimé vers 1'ineffable, que
s'affirme la valeur du symbole”. Reste a savoir comment il accomplit "sa
vocation fondamentale de manifestation de 1'Autre". Est-ce que "1'Autre”
(I' Absolu) se manifesterait par non-manifestation?

Disons d'abord ceci: s'il est vrai qu'un mot tel que "Absolu"
exemplifie parfaitement la fonction essentielle du symbole (dépassement de
I'exprimé vers l'ineffable, non-signification), une grande partic des
symboles connus dans les religions et spiritualités fonctionne d'une fagon

5 op.cit. (Suhrkamp Verlag), p. 106. La traduction francaise de Pierre KLOSSOWSKI,
op. cit., p. 176:
6.53 - La juste méthode de philosophie serait en somme la suivante: ne rien dire
sinon ce qui se peut dire, donc les propositions des sciences de la nature - donc
quelque chose qui n'a rien & voir avec la philosophie - et puis & chaque fois qu'un
autre voudrait dire quelque chose de métaphysique, lui démontrer qu'il n'a pas
donné de signification a certains signes dans ses propositions. [...]"



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 591

moins immédiate, selon un mode composite comportant a la fois un aspect
"signe" et un aspect "symbole". Au lieu de briser "les rapports
d'équivalence et de signification bien délimités dans les signes" dés le
premier terme exprimé, ils fonctionnent en passant par une succession de
signes dans laquelle 1'éclatement de toute signification et de toute structure
a lieu seulement au dernier terme. C'est donc celui-ci qui accomplit la
fonction symbolique a proprement parler. Un simple renvoi d'un signe a un
autre signe tient plutét de la métaphore. On peut cependant considérer le
passage d'un signe A un autre signe comme le dépassement du premier,
auquel cas une série de signes constitue une série de dépassements vers la
non-signification, qui, comme il vient d'étre dit, ne s'accomplit que par le
dernier terme, le symbole & proprement parler. (Si 1'on fait valoir que le
symbole vécu ne s'arréte jamais, on peut considérer le dernier terme d'une
telle série comme faisant fonction de points de suspension: "et ainsi de
suite, a 1'infini". Cf. infra.)6

Pour plus de détails voici un passage tiré d'un des grands rites des
deux écoles bouddhiques ésotériques du Japon, Tendai’ et Shingon8, les
écoles bouddhiques japonaises les plus riches en symbolisme rituel. Il
s'agit du rite du garbha-dhdtu (en japonais taizokai®, "plan de la
matrice"10), rite qui évolue autour de Mahavairocana Tathigata, symbole
personnifi€ de 1'univers (tel qu'il apparait 4 la conscience) sous son aspect
de "l'égalité" (en sanskrit samatd) de toutes choses, représentées par les
"cing grands [éléments] " (en japonais godaill), terre, eau, feu, vent, vide.
Voici donc 1'exemple:

Faites cette contemplation:

Sur le cercle lunaire de mon mental il y a la lettre A.
La lettre se transforme en stfpa de cinq cakra.

Le stlipa s'élargit de plus en plus.

6 Le Dictionnaire des symboles (cf. supra, note 2) donne quelques définitions
pratiques des termes avec lesquels la notion de "symbole" est parfois confondue
(Introduction, pp. XV sqq.).

Xa
RE
R 77

10 Au sujet des deux plans, garbha-dhitu et vajra-dhétu, cf. Ry(jun TAJIMA, Les
deux grands mandalas et la doctrine de l'ésotérisme Shingon, TOky6, Maison
franco-japonaise, 1959,

11 AKX



592 ROBERT HEINEMANN

Tout [mon] corps devient stipa.
Le stdpa se transforme en Mahévairocana Tathigata.12

La progression de "signe" & "signe" apparait clairement dans cette
"contemplation” (kansé13): "cercle lunaire de mon mental" = "lettre A"
= "stlpa de cinq cakra" = "Mahivairocana Tathdgata". On remarque que
les termes et images choisis sont ancrés profondément dans le contexte de
la doctrine et spiritualité ésotériques et liés entre eux dans un réseau de
rapports multiples. Le décodage d'un tel symbole (comme de tout symbole
intégré dans un contexte religieux ou culturel) et sa réalisation mentale ne
sont possibles qu'a celui qui en connait le langage. "Cercle lunaire de mon
mental" est une métaphore du mental éveillé. "A" est le bija (en japonais
shujil4, littéralement "semence"), lettre-symbole du Mahavairocana
Tathigata du garbha-dhdatu, lui-méme symbole personnifié de 1'univers
sous son aspect de "1'égalité" (samatd) de toutes choses (ou phénoménes).
Il convient de noter que le "cercle lunaire de mon mental" a trait au
vajra-dhdtu (en japonais kongdkail>, "plan du diamant"), aspect subjectif
("coté" conscience-connaissance), complémentaire du garbha-dhdtu, aspect
objectif de toutes choses, symbolisées par les "cinq grands [é]léments]". La
lettre "A" sur (ou dans) le "cercle lunaire de mon mental" exprime ainsi
I'unité¢ fonciére du garbha-dhdtu et du vajra-dhdtu, 1'un noématique,
l'autre noétique. La lettre "A", tout en symbolisant Mahdvairocana,
1'Absolu, renvoie ici (en "se transformant en") au stidpa de cinq cakra, qui
lui aussi est symbole de 1'Absolu, c'est-d-dire du vajra-dhdtu (les cinq
cakra étant une expression des "cinq grands [éléments]”, terre, eau, feu,
vent, vide). La symbolisation de la totalité (de 1'univers) par le stipa
s'opére par 1'élargissement progressif ("de plus en plus") de ce dernier.
"Tout mon corps devient stiipa" fait de moi-méme un symbole, symbole de
1'Absolu en tant que (totalité du) garbha-dhatu. En dernier lieu, le symbole
"stapa" devient signifiant de "Mahivairocana Tathdgata", symbole ultime
de cette "contemplation" (kansd) en série.

2 SIERLOBWRLEES IF FRALRKEBE BEFITH LK. BEMR
B S EE AR K B n 3K . D'aprés le Kaisei-Taiz6kai-shiki, rituel de 1'école
Tendai, non-commercialisé, sans indication d'éditeur, sans pagination, sans date.

13 §is
14 &EF
15 & W5



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 593

Nous sommes ici en présence d'une alternance des fonctions
symbolisante et signifiante, un seul et méme terme accomplissant
successivement (ou simultanément?) les deux fonctions. Selon la forme
extéricure d'une telle "contemplation" (sa forme finie), la fonction
symbolique devrait s'achever au terme de la série. En fait, il n'en est rien:
une "contemplation” comme celle-ci n'est qu'un élément parmi d'autres,
constitutif d'un rite, qui peut compter de une a plusieurs unités de ce
genre. De méme qu'il y a, dans une "contemplation", une progression d'un
terme au suivant, il y a, au niveau du rite, une progression d'une
"contemplation” a la suivante. De méme que chaque "contemplation"
s'articule a partir de la signification de ses termes en une structure
cohérente (par une suite de rapprochements, de transformations,
d'identifications), le rite dans son intégralité se structure a partir de la
signification des "contemplations”, ses éléments constitutifs directs, de
fagon signifiante: il se déroule selon la forme du "rite hospitalier" (de
tradition brahmaniquel6), ol chaque unité, une "contemplation", marque 2
la fois un "dépassement vers l'ineffable" (fonction symbolique) et une
progression vers 1'unité suivante (fonction signifiante). Tous les éléments,
sur chacun des deux niveaux en question, participent donc du statut du
signe et du symbole, de la structure et de 1'éclatement de la structure. Par
cette double nature le rite se présente comme une symbolisation du
symbole méme. On objectera peut-étre que la fonction symbolique, si elle
ne s'achéve pas i la fin de chaque "contemplation”, s'arréte au terme du
rite, que le symbole y "meurt". Cependant, une derniére mention a la fin
du rituel: "faire du bien [aussi] 4 1'extérieur du lieu [du rite]", indique que
la fonction symbolique continue dans la vie de tous les jours (car: "faire du

bien" = "rester pur" = "ne pas s'attacher & quoi que ce soit" = "réaliser
la vacuité" = "vivre une succession de dépassements” = "vivre le
symbole").

La complexité du rite ésotérique due aux multiples rapports entre ses
€léments se trouve encore accrue par le fait qu'a la succession dans le
temps des différents éléments s'ajoutent des rapports de simultanéité. La
"contemplation”, en effet, ne constitue qu'un seul des frois actes
symboliques que 1'officiant exécute simultanément. Il s'agit des "trois

16 Louis RENOU et Jean FILLIOZAT, L'Inde classique, Paris, Librairie d' Amérique et
d'Orient, J. Maisonneuve, réimpression 1985; tome 1, pp. 576 sqq. (§§ 1178

sqq.).



594 ROBERT HEINEMANN

mysteres" (ou "trois secrets", en japonais sanmitsul7): mystéres du "corps"
(en japonais shin18), de la "bouche" (c'est-a-dire de la parole, en japonais
kul9) et de la "pensée" (en japonais i20). C'est ce dernier qui est réalisé
sous la forme de "contemplations" (kansé). Le terme de "mystére" ou
"secret" s'explique du fait que par l'exécution de ces actes 1'officiant
participe de ce qui est inconnu, caché, ineffable: 1'Absolu. Le monde du
relatif dans son dynamisme est mis en relation (une relation dont la nature
reste ineffable, cf. infra) avec 1'Absolu. Ce dernier est congu,
symboliquement, comme les trois "mystéres" (ou les actes) de
Mahédvairocana Tathigata, symbolisation personnifiée de la totalité de
I'univers en tant qu'Absolu. L'officiant forme des mudra, positions et
gestes des doigts, des mains et des bras (mystére du corps), récite des
mantra (ou dharani, mystére de la bouche) et s'engage dans des
"contemplations” (mystére de la pensée). Du fait que les trois actes de
I'officiant sont considérés comme coincidant avec les trois mystéres de
Mahédvairocana Tathigata, ils deviennent "mystéres" eux-mémes. Ils
attestent ainsi la non-dualité entre 1'officiant et Mahavairocana Tathégata.
La fonction symbolique est alors établie.

Le langage des mudra et la langue des mantra relévent de la méme
nature double (signe/symbole) que celle que nous avons pu dégager des
"contemplations". La complexité des rapports de succession et de
simultanéité est telle qu'elle nous pousse & poser naivement cette question:
dans quelle mesure 1'officiant parviendra-t-il & déployer en lui-méme cette
riche "polyphonie” selon les régles du contrepoint et de 1'harmonie de la
symbolisation?

Toute la problématique du symbole est liée A la tentative, vouée
nécessairement 3 1'échec, d'exprimer adéquatement 1' Absolu au moyen de
quoi que ce soit de définissable, comme, dans le domaine des symboles
codifiés du bouddhisme ésotérique, au moyen des "trois mystéres". Dire
(ou "signifier" autrement) 1'Absolu est ne pas le dire, car il est ainsi
ramené 3 l'articulé, au relatif. Nous n'avons pas de prise sur 1'Absolu. Il
nous échappe 4 l'instant méme ou nous croyons l'avoir saisi. Plus nous

17
18
19
20

w O 3 |1l



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 595

avancons, et plus il recule. Un passage du Zhuangzi2l décrit bien ce
mécanisme de la "régression a 1'infini"

Toutes les choses et moi sont Un.

Etant Un, comment peut-il y avoir le verbe?

Ayant nommé 1'Un, comment se peut-il qu'il n'y ait pas le verbe?

Un plus verbe font deux.

Deux plus un font trois.

En continuant ainsi, [méme] un habile compteur sera incapable (sous-entendu:
d'aller jusqu'au bout).22

Essayons de comprendre:

o "Toutes les choses et moi sont Un": il y a totalité absolue.

« "Etant Un, comment peut-il y avoir le verbe?": la totalit¢ absolue est
ineffable, insaisissable.

» "Ayant nommé 1'Un, comment se peut-il qu'il n'y ait pas le verbe?":
"nommer 1'Un" veut dire que 1'Un se nomme et, par 1a-méme
s'objectivise dans le verbe, par le verbe.

o "Un plus verbe font deux": 1'objectivé et 1'objectivant font deux.

o "Deux plus un font trois": 1'objectivé et 1'objectivant (2) ne peuvent
qu'étre la totalité (1), qui, d'objectivation en objectivation se différencie
de plus en plus et, en tant que "totalité", recule de plus en plus.

« "En continuant ainsi, [méme] un habile compteur sera incapable [...]":
cette série est sans aboutissement.

C'est probablement ce qu'a voulu dire NISHIDA Kitar6 (1870-1945),
un des grands philosophes du Japon moderne, dans son traité Hataraku
mono kara miru mono e ("De 'ce qui agit' a 'ce qui voit'"; 1927):

Quand on considére que 1'englobant et 1'englobé sont un, quelque chose comme
une série infinie s'instaure.23

21 Ecrit taoiste de (et partiellement attribué i) 1'auteur du méme nom (IVe s. avant
J.-C.). Le passage cité est tiré de: ABE Yoshio et al., éd., Réshi, Sdji (jo),
"Shinshaku-kanbun-taikei”, vol. 7, Tokyo, Meiji-shoin, 1966; p. 171.

2 GYRBRR— BRER—R E/FEF BEMAZ—R . HEHKS

B EBLDINDLBINZILDLEE—LEALNLIF, ERORFIL
W .hBD & Y DA B L 3 B . Nishida-Kitaré-zenshii, 19 vols, Tokyo,
Iwanami-shoten, 1965; vol. IV, p. 215.



596 ROBERT HEINEMANN

Pour conclure, soulignons ces trois caractéristiques de la fonction
symbolique, caractéristiques qui se trouvent définies succinctement a des
endroits dispersés dans différents textes chinois du canon du Grand
Véhicule: (1) le non-arrét dans 1'Absolu, (2) la nature paradoxale (du terme
ultime) du symbole (en série), (3) la relation indéfinissable entre relatif et
Absolu.

(1) Le non-arrét dans 1'Absolu est représenté par une image (a
plusieurs variantes), notamment dans des contextes ayant trait a la carriére
du bodhisattva. Ainsi dans le DaSabhfimikasiitra: "[...] Dans l'instant de
chaque pensée le bodhisattva entre dans le nirodha et en ressort [...]".24 Si
I'on admet que nirodha peut étre compris ici comme un des noms
bouddhiques de 1'Absolu (ce qui est suggéré par la version chinoise25), on
reconnait que cette formule correspond bien au passage d'un signe-symbole
a l'autre tel que nous 1'avons constaté dans la "contemplation” analysée
plus haut: au moment méme ou le dépassement d'un terme vers
"1'ineffable" (fonction symbolique) se réalise, il y a retour au relatif (par
1'établissement d'une nouvelle signification), et cela - tant que le symbole
est "vivant" - 3 1'infini. Il y a un va-et-vient rapide, une vibration, dans les
deux cas: entre Absolu (nirodha) et relatif dans le passage du
Dasabhtimikasitra, entre symbolisation et signification dans celui du rituel
ésotérique.

(2) Quant a la nature paradoxale (du dernier terme) du symbole (en
série), citons ce passage du Dasheng-gixin-lun:26

De méme ce qu'on nomme 'Ainsité' (tathatd, 1'Absolu) n'a pas d'attribut
(laksana); c'est, pour ainsi dire, 1'extréme limite de 1'expression verbale: par un
mot on met fin aux mots.2’

24 "[...] bodhisatvas cittaksane cittaksane nirodham samdpadyate ca vyuttisthate ca
[...]." In J. RAHDER, DaSabhtimikasttra, Leuven, 1926; p. 61.

25 Cf. R. HEINEMANN, Der Weg des Ubens im ostasiatischen Mahdyéana,
Grundformen seiner Zeitrelation zum Ubungsziel in der Entwicklung bis Dégen,
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1979; pp. 27 sqq. et pp. 175 sq. n. 39.

26 A Fe#AZ{F 3w . Trad. anglaise: Y.S. HAKEDA, The Awakening of Faith, Attributed
to ASvagosha, translated, with Commentary by Y.S. Hakeda, New York and
London, Columbia University Press, 1967. Probablement un apocryphe chinois
(hypothése actuellement prédominante). Texte chin. in Taishd-shinshfi-daizokyé,
vol. 32, no 1666. Titre parfois lu Dacheng-qixin-lun.



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 597

Le paradoxe est clair: tout en étant un mot, il met fin aux mots,
c'est-a-dire 2 la signification. L'Absolu ne peut étre "signifié". Mais dire
1'Absolu par un mot tel que "Absolu”, "Ainsité" ou "tathatid", n'est pas
entierement dépourvu de sens: si un tel mot n'a pas de "signification", il a
pourtant une autre fonction, celle de suspendre toute signification.
Rappelons que cette suspension n'est que momentanée, qu'il ne s'agit pas
d'une "fin" définitive, une fois pour toutes: il n'y a pas d'arrét dans
1' Absolu.

(3) La relation indéfinissable entre relatif et Absolu est parfaitement
représentée par un outil grammatical chinois tel qu'il est utilisé largement
dans les textes bouddhiques et qui semble ne pas avoir d'équivalent en
sanskrit. 11 s'agit du mot ji28 (lecture sino-japonaise soku) dans sa fonction
de copule29, copule d'une nature tout i fait particulitre, comme nous
'apprennent certains commentateurs bouddhiques. Ainsi, Jizang30
(549-623), moine savant de 1'école chinoise Midhyamika, applique aux
- deux termes reliés par la copule ji le traditionnel tétralemme (catuskotika)
en niant les quatre cas possibles: identiques / non-identiques / identiques et
non-identiques / ni identiques ni non-identiques.31 On en comprend la
raison quand on sait que ji (de cette nature) se rencontre notamment
comme copule dans des formules telles que shengsi (samsdra) ji niepan
(nirvana)32, autrement dit, dans des formules reliant le relatif et 1'Absolu.
Nous sommes ici en présence d'une étrange copule qui relie deux termes
sans établir de relation quelconque. On est tenté de parler d'une relation de
"a-relationnelle”. Or, si cette relation trés particuliére concerne le relatif et
1'Absolu, elle concerne aussi la fonction symbolique: le passage (ou
non-passage) de 1'exprimé vers 1'ineffable reste donc indéfinissable.

27 ERMEBAMEM, FSR2EE S8 E . Trad anglaise: Y.S.
HAKEDA, op. cit. p. 33. Texte chin. (avec commentaire) tiré de ETO Sokud,
Daijokishinron-kégi, "DaizOkyd-k6za", vol.12, Tokyd, T6h6-shoin, 1932; p. 84.

28 Hf

29 Cf. p.ex. NAKAMURA Hajime, Bukkydgo-daijiten, 3 vols, Tokyd, Tokyo-shoseki-
kabushiki-gaisha, 1975; soku (p. 885,4) et sokuze (p. 887,1).

30 58

31 Cité et analysé dans SAKAMOTO Yukio, Soku no igi oyobi kbzé ni tsuite, in
"Indogaku-bukkydgaku-kenkyi", vol. 4, 2e partie (n° 8), mars 1956, pp. 341-350.

32 &FERNER






	De l'exprimé vers l'ineffable : quelques considérations autour du symbole

