
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: De l'exprimé vers l'ineffable : quelques considérations autour du
symbole

Autor: Heinemann, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE

- QUELQUES CONSIDÉRATIONS AUTOUR DU SYMBOLE -

Robert Heinemann, Genève

Le terme de "symbole" compte parmi ceux, nombreux, qui, selon les

disciplines qui en font usage, revêtent souvent des acceptions fort
différentes. Dans les rapports interdisciplinaires cette polysémie conduit parfois
à des malentendus difficiles à déceler. L'usage de ces termes est donc sujet
à caution notamment dans un domaine, tel que la bouddhologie, où des

chercheurs d'origines et d'orientations diverses sont amenés à

communiquer. Passons en revue les sens de "symbole" qui semblent
dominer dans les principales disciplines dont la bouddhologie est tributaire.

1) En philosophie (logique): "L'utilisation de symboles en logique (d'où la

qualification de logique symbolique), correspond à un sens particulier du terme:
il s'agit de signes vides, débarrassés de tout contenu représentatif, et destinés
essentiellement à marquer des places, à indiquer des structures et à régler des

possibilités de substitution. "

2) En linguistique: "Avec la constitution de la linguistique moderne et
structurale la notion de symbole n'a plus de place dans la discipline. Elle a été

éliminée du Cours de Saussure au profit de la notion de signe ou plus
précisément au profit du signifiant: 'On s'est servi du mot symbole pour
désigner le signe linguistique, ou plus exactement ce que nous appelons le

signifiant. Il y a des inconvénients à l'admettre Le symbole a pour
caractère de n'être jamais tout à fait arbitraire; il n'est pas vide, il y a un
rudiment de lien naturel entre le signifiant et le signifié. Le symbole de la

justice, la balance, ne pourrait pas être remplacé par n'importe quoi, un char,

par exemple.' [...] si signe et symbole ont en commun de renvoyer tous les

deux à une relation, ils se distinguent par la nature de la relation établie. Le
signe, dans l'acception saussurienne, a pour fonction d'unir un signifié et un
signifiant et la relation entre eux est à la fois immotivée (il y a un côté
conventionnel dans cette union) et nécessaire (car signifié et signifiant naissent
ensemble et 's'évoquent en toute circonstance'). En revanche, le symbole est

une association entre deux signes (symbolisant et symbolisé) et la relation entre
eux est motivée (rien ne nous oblige à établir une relation entre le sens primitif
d'un signe et son extension) et non nécessaire (le symbolisant et le symbolisé
peuvent exister indépendamment l'un de l'autre)."
3) En science des religions: "[...] le symbole est une structure profonde de la
relation au réel, il s'enracine dans le lien profond et originaire de notre vie
personnelle avec la vie du réel en sa totalité. [...] Il brise les rapports
d'équivalence et de signification bien délimités dans les signes, pour ouvrir le



588 ROBERT HEINEMANN

réel à sa dimension cachée, pour se rendre à sa vocation fondamentale de
manifestation de l'Autre."1

Pour compléter la caractérisation du "symbole" en science des

religions voici quelques passages de l'Introduction au Dictionnaire des

symboles, due à Jean Chevalier:2

Le symbole est [...] beaucoup plus qu'un simple signe: il porte au-delà de la

signification [...]." (p. XVIII)
C'est dans le dépassement du connu vers l'inconnu, de l'exprimé vers
l'ineffable, que s'affirme la valeur du symbole. Si le terme caché devient un
jour connu, le symbole meurt." (p. XXIV)
Au lieu de se fonder sur le principe du tiers exclu, comme la logique
conceptuelle, la symbolique présuppose au contraire un principe du tiers inclus,
c'est-à-dire une complémentarité possible entre les êtres, une solidarité
universelle [...]." (p. XXVII)

Il ressort de ces quelques extraits que le sens de "symbole" en logique
se distingue nettement de celui qu'il a dans les deux autres disciplines
citées. Par ailleurs, il ne semble pas sans intérêt d'examiner le sens de

"symbole" en science des religions, et cela par le biais d'une considération
linguistique, car si la valeur du symbole s'affirme "dans le dépassement
[...] de l'exprimé vers l'ineffable", alors il est bien évident que la langue et
ses limites sont en cause.

Avant d'évoquer le problème de l'ineffable, je vais esquisser ce qui
me paraît essentiel quant au fonctionnement "normal" de la langue. (Je
tâcherai de le faire en des termes aussi neutres que possible, sans
m'attacher à une théorie particulière et en me permettant quelques
raccourcis.)

Chacun des syntagmes nominaux3 d'une langue renvoie à ce qui est
pris par le sujet connaissant comme "objet", c'est-à-dire comme un
fragment (simple ou complexe) de ce qui pour lui est la "réalité". Il y a un
certain degré d'isomorphisme entre langue et "réalité" avec une
correspondance terme à terme entre les deux plans: le système des

Citations tirées de l'Encyclopédie philosophique universelle, vol. II, "Les notions
philosophiques", Paris, Presses universitaires de France, 1990; tome 2, pp. 2514

sq.

Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, 4 vols, Paris,
Ed. Seghers et Ed. Jupiter, Paris, 1973; vol. 1, Introduction (avec références).

Pour la facilité de la description il n'est pas question ici des syntagmes
non-nominaux (verbaux et autres).



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 589

syntagmes nominaux trouve une structure analogue en forme de système
de referents dans la représentation mentale de la "réalité". Cette idée de

correspondance trouve, bien qu'intégrée dans une démarche tout autre, son
expression dans le Tractatus de Wittgenstein:4

4.0311 - Ein Name steht für ein Ding, ein anderer für ein anderes Ding und
untereinander sind sie verbunden, so stellt das Ganze - wie ein lebendes Bild -
den Sachverhalt vor.
4.0312 - Die Möglichkeit des Satzes beruht auf dem Prinzip der Vertretung von
Gegenständen durch Zeichen. [...]
4.032 - Nur insoweit ist der Satz ein Bild der Sachlage, als er logisch gegliedert
ist. [...]

Or, il y a dans la langue des entités qui, à première vue, ont
Yapparence d'un "syntagme nominal" ou d'un "signe" (selon la
terminologie saussurienne). Mais bien que leurs signifiants semblent
s'intégrer parfaitement dans le système des signifiants d'une langue, en fait
elles ne renvoient à rien qui, définissable dans le monde des "objets",
correspondrait à leurs "signifiés". On a affaire à des "signes vides" ou à

des "pseudo-signes", qui ne "signifient" rien: il n'y a pas de signifié, et par
conséquent, il n'y a pas de signifiant non plus; il n'y a que la face

acoustique ou matérielle, qui a les mêmes caractéristiques que celle d'un
(vrai) signe. Ici, il n'y a pas correspondance terme à terme, il n'y a pas
analogie structurelle entre langue et "réalité": il n'y a pas structuration. Le
symbole fait éclater la structure dans laquelle il est fallacieusement intégré,
intégré en tout cas par sa face "signifiante" (ou "symbolisante"), qui
matériellement ne se distingue pas des signifiants "normaux".

Soit le substantif "absolu", exemple par excellence du "signe vide". Il
figure, en effet, dans la liste de tous les substantifs de la langue française,

4 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in Ludwig Wittgenstein,
Werkausgabe, Band I, Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 501, Frankfurt am
Main, Suhrkamp Verlag, 1984; p. 29. Traduction française (légèrement modifiée)
d'après Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, trad, de
l'allemand par Pierre Klossowski, "tel gallimard" no 109, Paris, Éditions
Gallimard, 1986; p. 49:
4.0311 - Un nom tient lieu d'une chose, un autre, d'une autre chose, et ils sont liés
entre eux, ainsi le tout - telle une image vivante - remplace l'état de choses.
4.0312 - La possibilité de la proposition repose sur le principe du remplacement
d'objets par des signes. [...]
4.032 - La proposition n'est une image de l'état de choses que dans la mesure où
elle est logiquement articulée. [...]"



590 ROBERT HEINEMANN

ensemble avec des mots tels que: arbre, enfant, nation, courage, vitesse,
savoir etc. etc. Etant donné que l'articulation phonologique de son
"signifiant" obéit aux mêmes règles que celle de tous les autres mots de la
langue, et étant donné que c'est la forme du signifiant qui (à certaines

exceptions près) permet de distinguer entre eux les mots d'une langue et de
les définir les uns par rapport aux autres, le statut exceptionnel de "absolu"
ne se révèle pas tant qu'on ne tient pas compte de la fonction essentielle du
signe: celle de "signifier". Ce serait une illusion de croire pouvoir mettre
en rapport le mot "absolu" en tant que signe avec d'autres substantifs du
français, car "absolu" ne signifie rien.

On est tenté de citer (hors contexte) un autre passage du Tractatus de

Wittgenstein, qui constitue en quelque sorte la contrepartie de la citation
précédente:

6.53 - Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts zu

sagen, als was sich sagen läßt, also Sätze der Naturwissenschaft - also etwas,
was mit Philosophie nichts zu tun hat -, und dann immer, wenn ein anderer
etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, daß er gewissen
Zeichen in seinen Sätzen keine Bedeutung gegeben hat. [...]5

Si l'on retient l'essentiel de ce qui se dégage des quelques éléments de

définition du "symbole" en science des religions cités ci-dessus, on est
amené à reconnaître au "signe vide" ou "pseudo-signe" dont il vient d'être
question, le statut de "symbole": "il brise les rapports d'équivalence et de

signification bien délimités dans les signes", "il porte au-delà de la
signification", "c'est dans le dépassement de l'exprimé vers l'ineffable, que
s'affirme la valeur du symbole". Reste à savoir comment il accomplit "sa
vocation fondamentale de manifestation de l'Autre". Est-ce que "l'Autre"
(l'Absolu) se manifesterait par non-manifestation?

Disons d'abord ceci: s'il est vrai qu'un mot tel que "Absolu"
exemplifie parfaitement la fonction essentielle du symbole (dépassement de

l'exprimé vers l'ineffable, non-signification), une grande partie des

symboles connus dans les religions et spiritualités fonctionne d'une façon

5 op.cit. (Suhrkamp Verlag), p. 106. La traduction française de Pierre Klossowski,
op. cit., p. 176:
6.53 - La juste méthode de philosophie serait en somme la suivante: ne rien dire
sinon ce qui se peut dire, donc les propositions des sciences de la nature - donc
quelque chose qui n'a rien à voir avec la philosophie - et puis à chaque fois qu'un
autre voudrait dire quelque chose de métaphysique, lui démontrer qu'il n'a pas
donné de signification à certains signes dans ses propositions. [...]"



DE L'EXPRIMÉ VERS L'INEFFABLE 591

moins immédiate, selon un mode composite comportant à la fois un aspect
"signe" et un aspect "symbole". Au lieu de briser "les rapports
d'équivalence et de signification bien délimités dans les signes" dès le

premier terme exprimé, ils fonctionnent en passant par une succession de

signes dans laquelle l'éclatement de toute signification et de toute structure
a lieu seulement au dernier terme. C'est donc celui-ci qui accomplit la
fonction symbolique à proprement parler. Un simple renvoi d'un signe à un
autre signe tient plutôt de la métaphore. On peut cependant considérer le

passage d'un signe à un autre signe comme le dépassement du premier,
auquel cas une série de signes constitue une série de dépassements vers la
non-signification, qui, comme il vient d'être dit, ne s'accomplit que par le
dernier terme, le symbole à proprement parler. (Si l'on fait valoir que le
symbole vécu ne s'arrête jamais, on peut considérer le dernier terme d'une
telle série comme faisant fonction de points de suspension: "et ainsi de

suite, à l'infini". Cf. infra.)^
Pour plus de détails voici un passage tiré d'un des grands rites des

deux écoles bouddhiques ésotériques du Japon, Tendai7 et Shingon8, les
écoles bouddhiques japonaises les plus riches en symbolisme rituel. Il
s'agit du rite du garbha-dhâtu (en japonais taizokaß, "plan de la
matrice"10), rite qui évolue autour de Mahâvairocana Tathâgata, symbole
personnifié de l'univers (tel qu'il apparaît à la conscience) sous son aspect
de "l'égalité" (en sanskrit samatâ) de toutes choses, représentées par les

"cinq grands [éléments] " (en japonais godain), terre, eau, feu, vent, vide.
Voici donc l'exemple:

Faites cette contemplation:
Sur le cercle lunaire de mon mental il y a la lettre A.
La lettre se transforme en stûpa de cinq cakra.
Le stûpa s'élargit de plus en plus.

6 Le Dictionnaire des symboles (cf. supra, note 2) donne quelques définitions
pratiques des termes avec lesquels la notion de "symbole" est parfois confondue
(Introduction, pp. XV sqq.).

7 3tl3
8 mm
9 fàm&
10 Au sujet des deux plans, garbha-dhâtu et vajra-dhâtu, cf. Ryûjun Tajima, Les

deux grands mandalas et la doctrine de l'ésotérisme Shingon, Tôkyô, Maison
franco-japonaise, 1959.

11 £*



592 ROBERT HEINEMANN

Tout [mon] corps devient stûpa.
Le stûpa se transforme en Mahâvairocana Tathâgata.12

La progression de "signe" à "signe" apparaît clairement dans cette

"contemplation" (kansôty: "cercle lunaire de mon mental" => "lettre A"
=> "stûpa de cinq cakra" => "Mahâvairocana Tathâgata". On remarque que
les termes et images choisis sont ancrés profondément dans le contexte de

la doctrine et spiritualité ésotériques et liés entre eux dans un réseau de

rapports multiples. Le décodage d'un tel symbole (comme de tout symbole
intégré dans un contexte religieux ou culturel) et sa réalisation mentale ne
sont possibles qu'à celui qui en connaît le langage. "Cercle lunaire de mon
mental" est une métaphore du mental éveillé. "A" est le bîja (en japonais
sAw/714, littéralement "semence"), lettre-symbole du Mahâvairocana
Tathâgata du garbha-dhâtu, lui-même symbole personnifié de l'univers
sous son aspect de "l'égalité" (samatâ) de toutes choses (ou phénomènes).
Il convient de noter que le "cercle lunaire de mon mental" a trait au
vajra-dhâtu (en japonais kongôkai15, "plan du diamant"), aspect subjectif
("côté" conscience-connaissance), complémentaire du garbha-dhâtu, aspect
objectif de toutes choses, symbolisées par les "cinq grands [éléments]". La
lettre "A" sur (ou dans) le "cercle lunaire de mon mental" exprime ainsi
l'unité foncière du garbha-dhâtu et du vajra-dhâtu, l'un noématique,
l'autre noétique. La lettre "A", tout en symbolisant Mahâvairocana,
l'Absolu, renvoie ici (en "se transformant en") au stûpa de cinq cakra, qui
lui aussi est symbole de l'Absolu, c'est-à-dire du vajra-dhâtu (les cinq
cakra étant une expression des "cinq grands [éléments]", terre, eau, feu,
vent, vide). La symbolisation de la totalité (de l'univers) par le stûpa
s'opère par l'élargissement progressif ("de plus en plus") de ce dernier.
"Tout mon corps devient stûpa" fait de moi-même un symbole, symbole de

l'Absolu en tant que (totalité du) garbha-dhâtu. En dernier lieu, le symbole
"stûpa" devient signifiant de "Mahâvairocana Tathâgata", symbole ultime
de cette "contemplation" (kansô) en série.

12 mmn<ùB*±m3\,¥. ^mm^mmm.mmm^fm^. m^m
tgig.tgig&l&jzBIlü^.. D'après le Kaisei-Taizôkai-shiki, rituel de l'école
Tendai, non-commercialisé, sans indication d'éditeur, sans pagination, sans date.

13 mm
m m*
15 «frttHfl



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 593

Nous sommes ici en présence d'une alternance des fonctions
symbolisante et signifiante, un seul et même terme accomplissant
successivement (ou simultanément?) les deux fonctions. Selon la forme
extérieure d'une telle "contemplation" (sa forme finie), la fonction
symbolique devrait s'achever au terme de la série. En fait, il n'en est rien:
une "contemplation" comme celle-ci n'est qu'un élément parmi d'autres,
constitutif d'un rite, qui peut compter de une à plusieurs unités de ce

genre. De même qu'il y a, dans une "contemplation", une progression d'un
terme au suivant, il y a, au niveau du rite, une progression d'une
"contemplation" à la suivante. De même que chaque "contemplation"
s'articule à partir de la signification de ses termes en une structure
cohérente (par une suite de rapprochements, de transformations,
d'identifications), le rite dans son intégralité se structure à partir de la
signification des "contemplations", ses éléments constitutifs directs, de

façon signifiante: il se déroule selon la forme du "rite hospitalier" (de
tradition brahmanique16), où chaque unité, une "contemplation", marque à
la fois un "dépassement vers l'ineffable" (fonction symbolique) et une
progression vers l'unité suivante (fonction signifiante). Tous les éléments,
sur chacun des deux niveaux en question, participent donc du statut du
signe et du symbole, de la structure et de l'éclatement de la structure. Par
cette double nature le rite se présente comme une symbolisation du
symbole même. On objectera peut-être que la fonction symbolique, si elle
ne s'achève pas à la fin de chaque "contemplation", s'arrête au terme du
rite, que le symbole y "meurt". Cependant, une dernière mention à la fin
du rituel: "faire du bien [aussi] à l'extérieur du lieu [du rite]", indique que
la fonction symbolique continue dans la vie de tous les jours (car: "faire du
bien" "rester pur" "ne pas s'attacher à quoi que ce soit" "réaliser
la vacuité" "vivre une succession de dépassements" "vivre le
symbole").

La complexité du rite ésotérique due aux multiples rapports entre ses
éléments se trouve encore accrue par le fait qu'à la succession dans le
temps des différents éléments s'ajoutent des rapports de simultanéité. La
"contemplation", en effet, ne constitue qu'un seul des trois actes
symboliques que l'officiant exécute simultanément. Il s'agit des "trois

16 Louis Renou et Jean fujjozat, L'Inde classique, Paris, Librairie d'Amérique et
d'Orient, J. Maisonneuve, réimpression 1985; tome 1, pp. 576 sqq. (§§ 1178

sqq.).



594 ROBERT HEINEMANN

mystères" (ou "trois secrets", en japonais sanmitsu^1): mystères du "corps"
(en japonais sAw18), de la "bouche" (c'est-à-dire de la parole, en japonais
&w19) et de la "pensée" (en japonais i20). C'est ce dernier qui est réalisé
sous la forme de "contemplations" (kansô). Le terme de "mystère" ou
"secret" s'explique du fait que par l'exécution de ces actes l'officiant
participe de ce qui est inconnu, caché, ineffable: l'Absolu. Le monde du
relatif dans son dynamisme est mis en relation (une relation dont la nature
reste ineffable, cf. infra) avec l'Absolu. Ce dernier est conçu,
symboliquement, comme les trois "mystères" (ou les actes) de

Mahâvairocana Tathâgata, symbolisation personnifiée de la totalité de

l'univers en tant qu'Absolu. L'officiant forme des mudrâ, positions et
gestes des doigts, des mains et des bras (mystère du corps), récite des

montra (ou dhâranî, mystère de la bouche) et s'engage dans des

"contemplations" (mystère de la pensée). Du fait que les trois actes de

l'officiant sont considérés comme coïncidant avec les trois mystères de

Mahâvairocana Tathâgata, ils deviennent "mystères" eux-mêmes. Ils
attestent ainsi la non-dualité entre l'officiant et Mahâvairocana Tathâgata.
La fonction symbolique est alors établie.

Le langage des mudrâ et la langue des montra relèvent de la même
nature double (signe/symbole) que celle que nous avons pu dégager des

"contemplations". La complexité des rapports de succession et de
simultanéité est telle qu'elle nous pousse à poser naïvement cette question:
dans quelle mesure l'officiant parviendra-t-il à déployer en lui-même cette
riche "polyphonie" selon les règles du contrepoint et de l'harmonie de la
symbolisation?

Toute la problématique du symbole est liée à la tentative, vouée
nécessairement à l'échec, d'exprimer adéquatement l'Absolu au moyen de

quoi que ce soit de définissable, comme, dans le domaine des symboles
codifiés du bouddhisme ésotérique, au moyen des "trois mystères". Dire
(ou "signifier" autrement) l'Absolu est ne pas le dire, car il est ainsi
ramené à l'articulé, au relatif. Nous n'avons pas de prise sur l'Absolu. Il
nous échappe à l'instant même où nous croyons l'avoir saisi. Plus nous

17 H®
18 #
19 P
20 m



DE L'EXPRIMÉ VERS L'INEFFABLE 595

avançons, et plus il recule. Un passage du Zhuangzi2^ décrit bien ce
mécanisme de la "régression à l'infini"

Toutes les choses et moi sont Un.
Etant Un, comment peut-il y avoir le verbe?
Ayant nommé l'Un, comment se peut-il qu'il n'y ait pas le verbe?
Un plus verbe font deux.
Deux plus un font trois.
En continuant ainsi, [même] un habile compteur sera incapable (sous-entendu:
d'aller jusqu'au bout).22

Essayons de comprendre:

• "Toutes les choses et moi sont Un": il y a totalité absolue.
• "Etant Un, comment peut-il y avoir le verbe?": la totalité absolue est

ineffable, insaisissable.
• "Ayant nommé l'Un, comment se peut-il qu'il n'y ait pas le verbe?":

"nommer l'Un" veut dire que l'Un se nomme et, par là-même
s'objectivise dans le verbe, par le verbe.

• "Un plus verbe font deux": l'objectivé et l'objectivant font deux.
• "Deux plus un font trois": l'objectivé et l'objectivant (2) ne peuvent

qu'être la totalité (1), qui, d'objectivation en objectivation se différencie
de plus en plus et, en tant que "totalité", recule de plus en plus.

• "En continuant ainsi, [même] un habile compteur sera incapable [...]":
cette série est sans aboutissement.

C'est probablement ce qu'a voulu dire Nishida Kitarô (1870-1945),
un des grands philosophes du Japon moderne, dans son traité Hataraku
mono kara miru mono e ("De 'ce qui agit' à 'ce qui voit'"; 1927):

Quand on considère que l'englobant et l'englobé sont un, quelque chose comme
une série infinie s'instaure.23

21 Écrit taoïste de (et partiellement attribué à) l'auteur du même nom (IVe s. avant
J.-C). Le passage cité est tiré de: Abe Yoshio et al., éd., Rôshi, Sôji (jô),
"Shinshaku-kanbun-taikei", vol. 7, Tokyo, Meiji-shoin, 1966; p. 171.

V"» .&. tu & fc (T) if* $L £ ir & Nishida-Kitarô-zenshû, 19 vols, Tôkyô,
Iwanami-shoten, 1965; vol. IV, p. 215.



596 ROBERT HEINEMANN

Pour conclure, soulignons ces trois caractéristiques de la fonction
symbolique, caractéristiques qui se trouvent définies succinctement à des

endroits dispersés dans différents textes chinois du canon du Grand
Véhicule: (1) le non-arrêt dans l'Absolu, (2) la nature paradoxale (du terme
ultime) du symbole (en série), (3) la relation indéfinissable entre relatif et
Absolu.

(1) Le non-arrêt dans l'Absolu est représenté par une image (à

plusieurs variantes), notamment dans des contextes ayant trait à la carrière
du bodhisattva. Ainsi dans le DaSabhûmikasûtra: "[...] Dans l'instant de

chaque pensée le bodhisattva entre dans le nirodha et en ressort [...]".24 Si

l'on admet que nirodha peut être compris ici comme un des noms
bouddhiques de l'Absolu (ce qui est suggéré par la version chinoise25), on
reconnaît que cette formule correspond bien au passage d'un signe-symbole
à l'autre tel que nous l'avons constaté dans la "contemplation" analysée
plus haut: au moment même où le dépassement d'un terme vers
"l'ineffable" (fonction symbolique) se réalise, il y a retour au relatif (par
l'établissement d'une nouvelle signification), et cela - tant que le symbole
est "vivant" - à l'infini. Il y a un va-et-vient rapide, une vibration, dans les

deux cas: entre Absolu (nirodha) et relatif dans le passage du

DaÉabhûmikasûtra, entre symbolisation et signification dans celui du rituel
ésotérique.

(2) Quant à la nature paradoxale (du dernier terme) du symbole (en
série), citons ce passage du Dasheng-qixin-lun:26

De même ce qu'on nomme 'Ainsité' (tathatâ, l'Absolu) n'a pas d'attribut
(laksana); c'est, pour ainsi dire, l'extrême limite de l'expression verbale: par un
mot on met fin aux mots.27

24 "[...] bodhisatvas cittaksane cittaksane nirodham samâpadyate ca vyuttisthate ca

[...]." In J. Rahder, Dasabhümikasütra, Leuven, 1926; p. 61.

25 Cf. R. Heinemann, Der Weg des Übens im ostasiatischen Mahâyâna,
Grundformen seiner Zeitrelation zum Übungsziel in der Entwicklung bis Dôgen,
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1979; pp. 27 sqq. et pp. 175 sq. n. 39.

26 ^MfStisWS- Trad, anglaise: Y.S. Hakeda, The Awakening ofFaith, Attributed
to ASvagosha, translated, with Commentary by Y.S. Hakeda, New York and

London, Columbia University Press, 1967. Probablement un apocryphe chinois
(hypothèse actuellement prédominante). Texte chin, in Taishô-shinshû-daizôkyô,
vol. 32, no 1666. Titre parfois lu Dacheng-qixin-lun.



DE L'EXPRIME VERS L'INEFFABLE 597

Le paradoxe est clair: tout en étant un mot, il met fin aux mots,
c'est-à-dire à la signification. L'Absolu ne peut être "signifié". Mais dire
l'Absolu par un mot tel que "Absolu", "Ainsité" ou "tathatâ", n'est pas
entièrement dépourvu de sens: si un tel mot n'a pas de "signification", il a

pourtant une autre fonction, celle de suspendre toute signification.
Rappelons que cette suspension n'est que momentanée, qu'il ne s'agit pas
d'une "fin" définitive, une fois pour toutes: il n'y a pas d'arrêt dans

l'Absolu.
(3) La relation indéfinissable entre relatif et Absolu est parfaitement

représentée par un outil grammatical chinois tel qu'il est utilisé largement
dans les textes bouddhiques et qui semble ne pas avoir d'équivalent en
sanskrit. Il s'agit du mot jt2* (lecture sino-japonaise soku) dans sa fonction
de copule29, copule d'une nature tout à fait particulière, comme nous
l'apprennent certains commentateurs bouddhiques. Ainsi, Jizang30
(549-623), moine savant de l'école chinoise Mâdhyamika, applique aux
deux termes reliés par la copule ji le traditionnel tétralemme (catuskotikd)
en niant les quatre cas possibles: identiques / non-identiques / identiques et
non-identiques / ni identiques ni non-identiques.31 On en comprend la
raison quand on sait que ji (de cette nature) se rencontre notamment
comme copule dans des formules telles que shengsi (samsara) ji niepan
(nirvana)^2, autrement dit, dans des formules reliant le relatif et l'Absolu.
Nous sommes ici en présence d'une étrange copule qui relie deux termes
sans établir de relation quelconque. On est tenté de parler d'une relation de

"a-relationnelle". Or, si cette relation très particulière concerne le relatif et
l'Absolu, elle concerne aussi la fonction symbolique: le passage (ou
non-passage) de l'exprimé vers l'ineffable reste donc indéfinissable.

27 n&inmftm^m, MWUZmmWi&n. Trad, anglaise: Y.S.
Hakeda, op. cit. p. 33. Texte chin, (avec commentaire) tiré de Etô Sokuô,
Daijôkishinron-kôgi, "Daizôkyô-kôza", vol.12, Tôkyô, Tôhô-shoin, 1932; p. 84.

28 gp

29 Cf. p.ex. Nakamura Hajime, Bukkyôgo-daijiten, 3 vols, Tôkyô, Tôkyô-shoseki-
kabushiki-gaisha, 1975; soku (p. 885,4) et sokuze (p. 887,1).

30 #g
31 Cité et analysé dans Sakamoto Yukio, Soku no igi oyobi kôzô ni tsuite, in

"Indogaku-bukkyôgaku-kenkyû", vol. 4, 2e partie (n° 8), mars 1956, pp. 341-350.

32 £7EßPM&




	De l'exprimé vers l'ineffable : quelques considérations autour du symbole

