
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: Mysticisme et rationalité en Inde : le cas du Vaiesika

Autor: Bronkhorst, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYSTICISME ET RATIONALITÉ EN INDE: LE CAS DU VAISESIKA

Johannes Bronkhorst, Lausanne

Le mot "mysticisme" est utilisé en relation avec plusieurs phénomènes qui
n'ont pas nécessairement beaucoup en commun. Parmi les explications
données pour ce terme dans le Shorter Oxford English Dictionary^, nous
trouvons, par exemple: "parfois appliqué à des théories philosophiques ou
scientifiques qui supposent des qualités occultes ou des agents mystérieux
dont on ne peut rendre compte rationnellement". Compris de cette manière,
le mysticisme et la rationalité sont, par définition, opposés. J'appellerai ce

type de mysticisme "pensée mystique".
Ce même mot "mysticisme" est aussi utilisé en rapport avec certains

prétendus "états modifiés de la conscience", habituellement des

expériences extatiques auxquelles ceux qui les ont vécues ont donné une
interprétation religieuse. Pour ce deuxième type de mysticisme, j'utiliserai
l'expression "expérience mystique". Intrinsèquement, il n'y a pas de raison
de supposer que l'expérience mystique est nécessairement opposée à la

rationalité, bien que cette opinion soit répandue en Occident.
Cette opinion d'après laquelle expérience mystique et rationalité

seraient opposées ne se rencontre pas à ma connaissance dans l'Inde
ancienne.2 J'aurai plus à dire à ce propos dans un moment. Il nous faut
cependant tout d'abord considérer une autre question: y avait-il une pensée
mystique dans l'Inde ancienne? En d'autres mots: y avait-il des groupes ou
des individus dans l'Inde ancienne qui soutenaient qu'il y a une réalité
supérieure se situant au-delà du domaine de la recherche rationnelle? La
réponse doit être oui. Sans doute l'exemple le plus clair est-il représenté

par les Brähmanas indiens, des textes qui constituent une partie du corpus
de la littérature védique, et qui tendent à révéler les significations les plus
profondes attachées aux différentes parties et aux différents aspects du
rituel védique.

Ces textes sont visiblement à la recherche d'une réalité plus profonde
qui n'est pas accessible par le discours rationnel. En effet, ces textes nous

1 Ce texte est une traduction française de la conférence originale en anglais.

2 Voir par exemple Staal, 1975: 28: "Il ne serait pas exagéré de dire que, dans le
domaine de la religion, la situation est exactement à l'opposé de ce que les

préjugés communs suggèrent: en général, l'Orient est rationnel, l'Occident est
irrationnel."



560 JOHANNES BRONKHORST

rappellent à plusieurs occasions que "les dieux aiment ce qui est occulte"
(paroksakämä deväh), que ce qui est clair pour les humains est mystérieux
pour les dieux, alors que ce qui est mystérieux pour les humains est clair
pour les dieux.3 Ces textes regorgent de spéculations mystiques (ou doit-on
dire: magiques?). Pourtant, il n'apparaît pas que leurs auteurs aient été

dans, ou aient essayé d'obtenir, les états modifiés de la conscience que
nous appelons expérience mystique.

Cette dernière observation est importante. Elle signifie qu'il n'y a pas
de rapport intrinsèque entre pensée mystique et expérience mystique. Les
Brähmanas montrent qu'il peut y avoir une pensée mystique sans

expérience mystique.
Mais à nouveau nous devons d'abord poser une autre question.

Comment savons-nous dans quels cas nous avons affaire à une expérience
mystique? Contrairement à ce qui se passe en Occident, la littérature de

l'Inde antique ne contient virtuellement aucun récit personnel de telles
expériences. Nous sommes normalement confrontés à des descriptions
impersonnelles et généralisées qui permettent même de douter que
quelqu'un ait jamais connu de telles expériences. Les anciennes Upanisads
en sont un bon exemple. On a beaucoup parlé de mysticisme à propos de

ces textes, mais les personnages qui y apparaissent sont toujours
légendaires. Et les découvertes spirituelles dont ils parlent, à commencer
par l'identité du soi et du Brahman suprême, prolongent si clairement les

identifications magiques des Brähmanas (dont les premières Upanisads
sont en quelque sorte des appendices), que l'on peut légitimement se

demander si aucune expérience mystique était nécessaire pour mettre ces
découvertes en évidence.

Il est nécessaire d'être conscient de ces difficultés. Elles ne devraient
cependant pas être exagérées. Beaucoup, peut-être la plupart des courants
religieux de l'Inde antique, soulignent qu'il est important de se retirer de la
société pour atteindre le but religieux par l'effort personnel. Un grand
nombre de ceux qui se sont effectivement retirés de la société se sont voués
à l'introspection dans le but d'obtenir une intuition de leur nature propre.
Si l'on ajoute à cela que, spécialement sous l'influence vraisemblable du
bouddhisme, des techniques furent introduites qui facilitaient l'accès à des
états modifiés de la conscience, il apparaît clairement que nous avons
raison d'affirmer qu'en Inde également des expériences mystiques étaient
recherchées, et qu'elles ont eu lieu.

3 Voir par exemple Malamoud, 1986: 243 ss.



MYSTICISME ET RATIONALITÉ EN INDE 561

L'interprétation de l'expérience mystique, il n'est point besoin de le

rappeler, est rarement indépendante de l'arrière-fond culturel et religieux
du mystique. Un mystique chrétien, par exemple, fera probablement
l'expérience de la présence de Dieu, alors qu'un mystique bouddhiste, pour
qui il n'y a pas de Dieu suprême, aura une expérience différente, ou
peut-être donnera une interprétation différente de la même expérience. Je

dois donc dire quelques mots de la vision du monde générale au sein de

laquelle la plupart des mystiques indiens ont interprété leurs expériences.
Le but principal du mystique indien est de s'échapper du cycle

incessant des naissances. Ces naissances sont le résultat des actions qu'il a

accomplies dans ses vies précédentes. À chaque action correspond une
forme particulière de rétribution: agréable dans le cas d'une bonne action et
désagréable dans le cas d'une mauvaise. Toutes les actions ne trouvent pas
leur rétribution dans la vie dans laquelle elles ont été accomplies. Les
effets d'actions non encore rétribuées font que l'on doit renaître.
S'échapper de cette succession de naissances nécessite la cessation de toute
activité. Certains ascètes ont pris cela au pied de la lettre. D'autres ont
trouvé une solution plus facile, à leur avis: il suffit de réaliser que le soi
réel est totalement indépendant de toute activité physique et mentale.
L'âme de l'homme est, essentiellement, dépourvue de toute activité. Si on
réalise cela pleinement, le lien que l'on entretenait avec ses propres actions
est brisé et l'on ne renaîtra plus.

Bien que courte, cette description de la vision du monde du mystique
hindou ou yogi fournit une information essentielle à propos de l'expérience
mystique qu'il recherche et qu'il atteindra en toute probabilité. Ce dont il a

besoin, c'est d'une vision mystique de la vraie nature de son soi,
c'est-à-dire, de son âme. Cette âme doit être vécue comme libre de toute
activité, sans lien aucun avec les actions du corps ou de l'esprit.

Si nous demandons maintenant comment la pensée rationnelle
indienne a réagi à cette visée mystique et à ces expériences mystiques,
nous faisons une découverte intéressante. La pensée rationnelle a été

prompte à incorporer les expériences en question et à développer des

systèmes pour expliquer comment une âme du type de celle qu'on vient de
décrire se situe dans le monde en général. En effet, tous les systèmes
philosophiques hindous orthodoxes traitent de cette question et offrent des
solutions variées. Ils ajoutent tous que l'étude de leur système particulier
est une condition de base pour atteindre la libération. Il y a là sans aucun
doute un élément de propagande facile, mais il serait cependant injuste de
dire que ces écoles ne font que miroiter l'idéal d'une libération définitive.



562 JOHANNES BRONKHORST

Le courant de pensée qui est historiquement le plus intimement lié au
Yoga, doctrine axée sur l'expérience mystique, est le Sâmkhya. Le Yoga et
le Sâmkhya sont fréquemment mentionnés ensemble depuis très longtemps.
Et même si les significations exactes des termes Yoga et Sâmkhya ont
quelque peu changé au cours du temps, le Sämkhya représente depuis le
début le côté théorique d'au moins une forme de Yoga. Le Sâmkhya,
probablement dans toutes ses formes, est une élaboration de l'idée
fondamentale que l'âme est opposée au monde matériel et essentiellement
différente de lui. Puisque l'âme est dépourvue de toute activité, y compris
d'activité mentale, celle-ci est aussi considérée comme faisant partie du
monde matériel.

Je ne vais pas en dire plus sur la philosophie du Sâmkhya. Le lien
entre ce système et la pratique du Yoga est évident et a été souvent décrit.
Je préfère revenir sur un autre système de la philosophie hindoue appelé
Vaisesika, dont le lien avec la pratique religieuse n'est pas immédiatement
évident, et qui est souvent considéré plutôt comme un système de

philosophie naturelle. Le Vaisesika est certainement l'une des expressions
les plus rationnelles de la pensée indienne, et ce n'est pas une pure
coïncidence s'il a fini par se joindre au Nyâya, l'école orthodoxe de

l'argumentation qui inclut la logique formelle.
La philosophie du Vaisesika prétend présenter un inventaire complet

de tout ce qui est. Elle distingue un nombre de catégories (normalement
six), au nombre desquelles figurent notamment la substance, la qualité et
l'action. Il a souvent été remarqué que ces trois catégories correspondent
respectivement aux noms, aux adjectifs et aux verbes, mais cela ne
concerne pas notre sujet. Le Vaisesika subdivise ses catégories et énumère
exactement combien de substances, combien de qualités et combien
d'actions il y a. Les qualités et les actions sont inhérentes aux substances.
Dans le cas d'un morceau de tissu rouge, par exemple, la qualité rouge est
inhérente à la substance du tissu. La relation qui lie la qualité et la
substance, l'inhérence, est elle-même une des six catégories. Elle a pour
caractéristique particulière que les choses liées par elle ne peuvent pas être
séparées. Cela revient à dire qu'une qualité ne peut pas exister sans une
substance et qu'il en est de même pour une action. Le contraire n'est pas
vrai: une substance peut exister sans qualité et sans action.

Il n'est pas possible d'entrer dans les détails concernant la manière
dont la philosophie du Vaisesika rend compte des détails du monde
physique. Pour notre propos, il est spécialement intéressant de remarquer
qu'elle essaie d'expliquer le monde spirituel à l'aide des mêmes catégories
que celles qui valent dans le monde physique. Toutes nos expériences et



MYSTICISME ET RATIONALITE EN INDE 563

nos buts spirituels sont subsumes sous les deux catégories de substance et
de qualité. La substance qui est impliquée en premier lieu est l'âme,
conçue comme omniprésente et éternelle. Cette substance, comme les

autres substances, peut avoir des qualités. Cependant, les qualités qui
peuvent être inhérentes à l'âme ne sont pas toutes les mêmes que celles qui
peuvent l'être à d'autres substances. En fait, beaucoup de qualités ne se

trouvent que dans l'âme et nulle part ailleurs, à savoir la connaissance, le
bonheur, la douleur, le désir, la répulsion, l'effort, la vertu, le péché et les

impressions subliminales. Ces qualités constituent ensemble une sorte de

psychologie plutôt primitive. Car la connaissance d'un objet apporte
bonheur ou douleur, lesquels à leur tour causent le désir ou la répulsion qui
provoquent l'effort, qualité de l'âme qui incite le corps à agir. L'activité
corporelle produit d'autres qualités de l'âme, à savoir la vertu ou le péché
(selon la nature de l'activité) et les impressions subliminales. Ces trois
dernières qualités sont responsables d'une nouvelle naissance de l'âme dans

un autre corps.
Ce même schéma explique comment la libération peut être obtenue. Je

cite le passage du Padârthadharmasangraha, un texte du sixième siècle
environ (ère chrétienne) qui présente la doctrine du Vatéesika dans sa forme
classique:

Quand quelqu'un, en conséquence de la connaissance et de l'activité qui en
résulte, à savoir [une activité] sans fruit désiré, naît dans une famille vertueuse
et, désirant connaître les moyens de se débarrasser de la souffrance, va trouver
un maître et acquiert la véritable connaissance des six catégories [du Vatéesika],
alors il devient dépourvu de passion parce que sa fausse connaissance prend fin.
Parce qu'il n'y a alors ni passion ni répulsion, la vertu et le péché qui en
naissent ne se produisent pas; et [la vertu et le péché] qui ont été accumulés

auparavant disparaissent après avoir produit des expériences. Quand il a ainsi
produit la satisfaction et le bonheur aussi bien que la séparation d'avec son

corps, et que la passion etc. ont cessé, alors seule reste la vertu caractérisée par
l'inactivité. [Cela aussi], après avoir produit le bonheur né de la vision
intérieure de la plus haute vérité, cesse. Alors le corps et le reste disparaissent
de [cette] âme qui est libre des semences [pour la renaissance]. Aucun corps ni
rien d'autre ne vient à l'existence, et cette tranquillité [qui s'est installée], qui
ressemble à un feu dont le combustible aurait été consumé, c'est la libération.4

Cette description est laconique et schématique. Cependant, l'idée
principale est claire. La libération a eu lieu après que la substance âme eut

Pdhs p.281 1.19 - p.282 1.5. La traduction est d'après Bronkhorst, 1993:
62-63.



564 JOHANNES BRONKHORST

réussi à se débarrasser de toutes ses qualités, y compris la connaissance
la conscience) et le bonheur, et qu'elle eut brisé tous les liens avec son
corps et avec le monde en général. Le passage suggère plus loin que la
libération est garantie pour quiconque étudie le Vaisesika, idée sans doute
attirante. Il est pourtant clair, au vu de ce passage et d'autres5, que l'étude
du Vatéesika doit se dérouler en étroite relation avec d'autres formes
d'activité religieuse.

Prenons le passage suivant, tiré du même texte:

Quant aux personnes différentes de nous, c'est-à-dire les yogis engagés dans la
méditation yogique, il se produit chez eux des cognitions précises et vraies des

formes réelles des choses telles que leur propre moi et les moi des autres,
l'éther, l'espace, le temps, les atomes, le vent, l'esprit, les qualités, les actions,
les généralités et les individualités qui y sont inhérentes, ainsi que l'inhérence;
et la connaissance de ces choses est effectuée par l'esprit aidé par les facultés
nées du yoga. Quant aux yogis qui ne sont pas [à ce moment là] dans la
méditation yogique, il se produit chez eux une connaissance sensitive directe des

objets subtils, cachés et distants, au moyen de l'esprit par le quadruple contact,
par la force des facultés nées du yoga.6

Ce passage nécessite quelque commentaire. Il parle de gens différents
de nous, c'est-à-dire des yogis. Pourtant, seuls ces yogis obtiennent une
expérience directe de l'exactitude des doctrines du Vatéesika. Si nous
combinons cette information avec notre passage précédent, il deviendra
clair que la voie de la libération qui y est décrite s'applique en priorité au
yogi. Il montre aussi que la haute prétention selon laquelle l'étude du
Vatéesika suffit à garantir la libération est à prendre cum grano salis.

Il y a autre chose que nous apprend ce passage. Il accepte que
l'expérience donne accès à des objets se trouvant au-delà de nos sens, mais
n'utilise pas cela comme prétexte pour introduire une réalité soi-disant
au-delà de la raison. Bien au contraire, ces expériences ont la prétention de

justifier la vision rationnelle du monde que constitue le système Vaisesika.7
Vous pourriez objecter que cette façon d'user des expériences mystiques
des autres pour ses propres buts montre simplement que personne ne s'est

5 Voir Pdhs p.273 1.10 ss., qui parle de la personne dans le quatrième âsrama,
étape qui développe (ou perfectionne) le yoga en méditant sur les six catégories
(satpadurmaprasamkhyänäd yogaprasädhanam).

6 Pdhs p.187 1.7-13. Pour la traduction, cp. Jhâ 1915: 392.

7 Notez que les sûtras correspondants dans le Vatéesikasûtra (9.13 ss.) ne manquent
pas d'expliquer ces expériences dans les termes du système.



MYSTICISME ET RATIONALITE EN INDE 565

jamais soucié de prendre ces expériences au sérieux, et de les étudier pour
elles-mêmes. Laissez-moi cependant vous rappeler que les expériences
mystiques revêtent généralement des formes diverses, et que les mystiques
eux-mêmes ont tendance à les interpréter à travers la grille de leurs

croyances et présuppositions culturelles et religieuses. Pour donner un
exemple indien, on sait que des yogis ont écrit sur le Sâmkhya des textes
qui, pourtant, ne divergent pas de la doctrine établie du Sâmkhya.

Jusqu'à présent, j'ai parlé du Vatéesika dans sa forme classique telle
que nous la trouvons dans le Padârthadharmasangraha. Le Vaisesika avait
déjà une longue histoire derrière lui quand ce texte fut composé.
Malheureusement, nous avons très peu d'information sur cette période plus
ancienne. Notre source la plus importante pour cette période est le
Vaisesikasütra, un ensemble d'affirmations aphoristiques. Ce texte ne
forme pas une unité. Des additions aussi bien que des suppressions ont été
faites pendant une longue période, de sorte qu'il est difficile d'arriver à des

conclusions sur la base de ce texte.
Les indianistes croient largement que l'idée de libération est un ajout

tardif au système Vatéesika. À l'origine, prétendent-ils, ce système
n'accordait aucun intérêt à la libération et visait exclusivement à

comprendre le monde naturel. Les références à la libération que nous
trouvons dans le Vaisesikasütra, ainsi que les références au yoga, seraient
des ajouts ultérieurs.8

Le temps ne me permet pas de passer en revue les différents
arguments qui ont été présentés pour soutenir ces affirmations, et il n'est
pas davantage possible de fournir une solution définitive. Ce que je me
propose de faire, c'est de discuter brièvement un petit problème qui, bien
qu'à première vue sans relation avec ce qui nous occupe, a néanmoins
beaucoup à y voir. Je veux parler de la question de la taille de l'âme. Nous
avons vu que l'âme était d'une taille infinie dans le Vaisesika classique. Il a

été affirmé que dans le Vaisesika primitif, elle était de taille finie.9 La
pertinence de ce problème est la suivante: la libération est atteinte lorsque
l'on réalise que le soi réel, c'est-à-dire l'âme, n'agit pas, comme nous
venons de le voir. L'action, dans le Vaisesika et ailleurs, signifie d'abord le
mouvement. Une âme infime est immobile. Une âme finie, en revanche,
suit le mouvement du corps.

8 Voir par exemple Frauwallner, 1956: 28 et passim; WEZLER, 1982: 655, 664.

9 Faddegon, 1918: 273; Frauwallner, 1956: 62; Wezler, 1982: 654-655;
Preisendanz, 1989: 153-154; Voir aussi Ruben, 1928: 166 n.32.



566 JOHANNES BRONKHORST

La seule évidence réelle qui ait été apportée pour soutenir l'opinion
que la taille de l'âme dans le Vaisesika primitif était finie, est constituée par
deux sütra du Vaisesikasütra.10 L'un d'eux, VS 5.1.6, parle de "l'activité
de l'âme comme un résultat de son contact avec la main" dans le cas d'une
activité telle que broyer des graines avec un pilon.11 L'autre, VS 5.2.18,
affirme que "l'activité de l'âme s'explique par l'activité du corps."12 Les
deux sütras semblent indiquer que l'âme se meut avec le corps, et qu'elle
est donc grosso modo d'une taille semblable à celle du corps. Un examen
plus approfondi du second sütra écarte cependant cette interprétation.

Ce second sûtra (5.2.18) est suivi de deux autres sütras qui semblent
s'y rattacher. Lus ensemble, les trois peuvent être traduits comme suit:

L'activité de l'âme est expliquée par l'activité du corps. Reculer, avancer, le
contact avec ce qui est mangé et bu, les contacts avec d'autres effets, [ces
fonctions de l'âme] sont causées par l'invisible.
Quand il n'y a pas [d'activité de l'âme], il n'y a pas de contact [avec des objets
qui lui appartiennent], pas de manifestation [de l'âme dans un corps]; c'est cela
la libération.13

Si nous supposons que ces sûtra formaient un ensemble dès le

commencement, et nous n'avons aucune raison d'en douter, nous
remarquons d'abord que cet ensemble contient à la fois un sütra censé

parler de l'activité de l'âme, et donc de son mouvement, et un autre qui
parle de la libération. On pourrait être tenté de considérer cela comme une

10 Nozawa (1989: 70-71) attire l'attention sur l'absence de prayatna dans VS
3.1.14, et suggère qu'à l'époque de sa composition, aucune opposition n'était
ressentie contre l'idée d'une âme active.

11 VS 5.1.6: tathâtmakarma hastasamyogâc ca.

12 kàyakarmanàtmakarma vyäkhyätam. C'est VS 5.2.18 dans la version de
Candränanda. Le sûtra a une forme différente dans la Vyâkhyâ anonyme éditée par
Thakur: käyakarnianätmakarmadharmayor anupapattih (5.2.16); Wezler (1982:
659) observe à juste titre qu'il est difficile de donner un sens satisfaisant à cette
lecture. On ne trouve rien qui corresponde à ce sûtra dans la version connue de
Sankara Mtéra. Pour des arguments selon lesquels la lecture de Candränanda est
l'originale, voir Wezler, 1982: 653.

13 VS 5.2.18-20:
käyakarmanätmakarma vyäkhyätam //18//
apasarpanam upasarpanam âsitapitasamyogah
kary&ntarasarnyog&é cety adrstakäritäni IIÌ9II
tadabhäve samyogäbhävo 'prädurbhävah sa moksah //20//



MYSTICISME ET RATIONALITÉ EN INDE 567

preuve que le sütra concernant la libération est une addition ultérieure. Je

propose cependant d'avancer plus prudemment. Nous pouvons d'abord
nous demander si nous avons interprété les deux premiers sûtras
correctement.

Souvenez-vous, pour commencer, qu'une âme omniprésente aussi a

un lien privilégié avec un corps particulier, c'est-à-dire avec le corps
auquel elle appartient ou qui lui appartient. Étant omniprésente, elle peut
être en contact avec beaucoup de choses, mais elle n'a de contact du type
"possesseur et possession" qu'avec un nombre limité d'objets qui
constituent son corps. Cet ensemble de contacts spéciaux (du type
"possesseur-possession") se situe là où se trouve le corps et, dans ce sens,
se meut avec le corps. On pourrait donc penser que "l'activité de l'âme"
dans notre sütra ne concerne pas un mouvement de l'âme elle-même, mais
d'une partie d'elle constituée par des contacts du type
"possesseur-possession". Cela expliquerait aussi que l'on parle de

l'invisible dans le second sûtra du groupe 19. L'invisible est invoqué dans
le Vatéesika primitif pour donner du sens aux phénomènes qui résistent à

l'explication par les termes du système. Il n'y a cependant rien de

mystérieux dans le mouvement d'une âme liée à un corps avec lequel elle
est en contact. En revanche, le contact spécial entre une âme omniprésente
et juste un seul corps est bien plus difficile à expliquer, et on comprend
qu'on ait recours à "l'invisible".

L'interprétation que je viens de proposer paraît être exactement celle

que Bhartùhari, un auteur du Ve siècle, a donnée de ces mêmes sütras.

Après une longue discussion sur la nature des relations dans le Vaisesika, il
donne l'exemple suivant:

De même que le contact de l'âme est appelé "rapport du possesseur et de la
possession" [seulement] à l'égard de certains objets, parce que l'invisible opère
[dans ce cas], même s'il n'y a pas de différence [entre ce type spécial de contact
et le contact en général], ainsi en est-il [dans le cas d'autres relations].14

La mention de l'invisible confirme que Bhartùhari se réfère bel et bien
ici à notre groupe de sûtras. Ce groupe de sûtras, de l'avis de Bhartùhari,
ne parlait pas d'une âme finie, mais d'une âme omniprésente ayant
néanmoins des contacts particuliers avec le corps.

14 VP 3.146:
adrstavrttilâbhena yathä samyoga âtmanah I
kvacit svasvämiyogäkhyo 'bhede 'nyatrâpi sa kramah II



568 JOHANNES BRONKHORST

Il semble, alors, qu'il n'y ait aucune raison de douter que les trois
sütras dont nous parlons (VS 5.2.18-20) formaient un ensemble déjà à

l'époque de leur composition, que leur auteur croyait en une âme

omniprésente, et qu'il se préoccupait aussi de la libération finale. Les
sûtras précédant immédiatement cet ensemble forment un autre ensemble

qui, à bien des égards, présente une configuration similaire.15 Cet autre
ensemble parle de l'activité, ou mouvement, de l'esprit et définit le yoga
comme le retrait de l'esprit par rapport aux sens. Il n'y a pas assez de

temps maintenant pour expliquer la notion mécanique de l'esprit telle
qu'elle est admise par la philosophie du Vatéesika. Tout ce que j'espère
mettre en évidence en ce moment, c'est que le yoga et la libération sont
définis dans deux ensembles parallèles de sütras et qu'il n'y a, à ma
connaissance, aucune raison de considérer ces deux ensembles comme des

ajouts ultérieurs au texte du Vaisesikasütra.
Pour conclure mon propos, je voudrais attirer votre attention sur une

contribution ("La perception yogique (yogapratyaksa) dans le Vaisesika

primitif") lue au 8ème Congrès Mondial de Sanskrit à Vienne (1990) par
un jeune spécialiste néerlandais, H. Isaacson. Isaacson arrive à démontrer
qu'une certaine forme de perception yogique a été admise dans le Vaisesika
à une date relativement ancienne. Cela bien sûr affaiblit la position selon
laquelle le yoga et la libération sont des ajouts ultérieurs à la philosophie
du Vaisesika.

Je suis douloureusement conscient que je n'ai pas été capable de faire
mieux qu'une ébauche de quelques arguments touchant au rôle du

mysticisme dans le Vaisesika primitif. Une présentation plus détaillée de

15 VS 5.2.15-17. Les sûtras 16-17 doivent être lus et traduits dans la reconstitution de

Wezler (1982: 663), ce qui donne pour l'ensemble:
hastakarmanâ manasah karma vyäkhyätam I
indriyamano'rthasannikarsät sukhaduhkhe I
tadanärambha ätmasthe manosi I
saSarîrasya sukhaduhkhàbhâvah I
sa yogah II
"L'activité de l'organe interne s'explique par l'activité de la main.
Le plaisir et la douleur [naissent] du rapprochement des sens, de l'organe interne
et de l'objet [de la connaissance];
Cela (c'est-à-dire ce rapprochement) ne se produit pas quand l'organe interne se

trouve dans l'âme.
[Alors] il n'y a ni plaisir, ni douleur pour l'[âme] incarnée.
C'est cela le yoga."



MYSTICISME ET RATIONALITÉ EN INDE 569

certains de ces arguments doit être gardée pour une autre occasion.16

J'espère cependant que, malgré leur brièveté, ces quelques remarques
auront fait apparaître que l'on ne peut exclure la possibilité que le
mysticisme ait joué un rôle dans la philosophie du Vaisesika, et qu'il ait
influencé sa forme dès le début.

RÉFÉRENCES ET ABRÉVIATIONS

Bronkhorst, Johannes (1993): The Two Traditions of Meditation in Ancient India.
Second, revised edition, Delhi: Motilal Banarsidass.

Faddegon, B. (1918): The VaiSesika-System described with the help ofthe oldest texts.

Reprint. Vaduz: Sandig Reprint. 1969.

Frauwallner, Erich (1956): Geschichte der indischen Philosophie. II. Band.

Salzburg: Otto Müller.

Jhä, Gangänätha (tr.) (1915): Padärthadharmasahgraha of PraEastapäda, with the

Nyâyakandalï of Sridhara. Reprint. Varanasi - Delhi: Chaukhamba Orientalia. 1982

Malamoud, Charles (1989): Cuire le monde. Rite et pensée dans l'Inde ancienne.
Paris: Éditions La Découverte.

Nozawa, Masanobu (1989): "On the interpretation of Vaisesikasütra 3.1.14."
Hokkaido Journal of Indological and Buddhist Studies 4, 62-74.

Pdhs Padärthadharmasangraha. The PraEastapäda Bhäsya with Commentary
Nyâyakandalï of Éridhara. Édité par Vindhyesvari Prasad Dvivedin. Deuxième
édition. Delhi: Sri Satguru Publications. 1984.

Preisendanz, K. (1989): "On ätmendriyamanorthasannikarsa and the Nyâya-
VaiSesika theory of vision. " Berliner Indologische Studien 4/5, 141-213.

Ruben, Walter (1928): Die Nyäyasütras. Text, Übersetzung, Erläuterung und Glossar.

Reprint. Nedeln: Kraus Reprint. 1966.

Staal, Frits (1975): Exploring Mysticism. Penguin Books.

VP Vâkyapadïya of Bhartrhari. Edition critique de Wilhelm Rau. Wiesbaden: Franz
Steiner. 1977.

VS Vatéesika Sûtra. Sauf indication différente, les références renvoient à l'édition de

Muni Jambuvijayaji. Baroda: Oriental Research Institute. 1961.

Wezler, A. (1982): "Remarks on the definition of 'yoga' in the Vatóesikasutra. "

Indological and Buddhist Studies. Festschrift J.W. de Jong. Edited by L.A. Hercus et

al. Canberra: Faculty of Asian Studies. Pp. 643-686.

16 Voir maintenant "Bhartrhari and Vatéesika", Études Asiatiques 47(1), 1993.




	Mysticisme et rationalité en Inde : le cas du Vaiśesika

