
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 4: Mystique et rationalité : Inde, Chine, Japon : Actes du colloque tenu à
l'Université de Genève du 29 au 30 novembre 1990

Artikel: Introduction au colloque : mystique et rationalité

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION AU COLLOQUE: MYSTIQUE ET RATIONALITÉ

André de Murait, Genève

Les diverses formes de la mystique dans la chrétienté médiévale

Le colloque qui s'ouvre aujourd'hui nourrit une ambition remarquable. Il
s'agit de montrer dans les principales traditions religieuses de l'Orient que
l'intention mystique ne contredit pas la recherche rationnelle de

l'intelligence. Il y a une rationalité dans la mystique, il y a une logique de
la mystique telle qu'elle a été pratiquée par les maîtres de la sagesse
orientale. La mystique n'est pas simplement un élan msionnel, un
évanouissement substantiel de l'âme humaine dans le divin. Elle achève
une recherche rationnelle, une quête d'intelligibilité: en un mot, elle
prétend combler l'intelligence de l'homme.

Or cette constatation ne vaut pas seulement pour la spiritualité
orientale. Elle vaut aussi pour la spiritualité occidentale, en tous cas pour
les grandes formes que celle-ci a connues dans la tradition du Moyen Age
chrétien. Celui-ci en effet a repris l'idéal de la sagesse antique, celui de

l'intelligence des choses selon les causes les plus élevées. Elle l'a
développé selon trois dimensions qui se prolongent en quelque sorte l'une
l'autre dans le sens d'un même effort de pénétration du divin, au gré de la

sagesse métaphysique, de la sagesse théologique, de la sagesse mystique
enfin.

Les deux premières sagesses se contentent, si l'on peut parler ainsi,
de méditer, en le comprenant, sur l'ordre du monde dans son lien de

dépendance, d'altérité et d'unité avec le principe divin de toutes choses. La
première remonte inductivement de l'expérience des phénomènes
physiques et moraux à 1'intellection de ce mouvant non-mû premier,
intelligible et aimé pour soi-même que l'on appelle faute de mieux Dieu; la
seconde déduit dans leur ordre synthétique l'univers des conséquences
théologiques de ce principe théologal que sont les affirmations de foi de

l'Evangile. La troisième sagesse, elle, dépassant les deux autres, promet à

l'âme un état de vie sans commune mesure avec la condition incarnée de

son sujet humain. Elle assume en un acte unique, temporel d'abord, puis
éternel sans doute, les énergies cognitives et affectives de l'âme humaine,
et se définit aussi bien comme acte d'intellection que comme acte d'amour
à l'égard de Dieu.



540 ANDRE DE MURALT

C'est ce caractère à la fois cognitif et affectif de l'union mystique au
divin qu'il semble utile de préciser. Car la variété est grande entre les

conceptions mystiques de la chrétienté médiévale, et l'on a souvent retenu
comme unique modèle de spiritualité occidentale l'une seule de ses formes,
celle de Maître Eckhardt, pour la comparer aux diverses mystiques
orientales.

Il s'agit en effet de penser métaphysiquement les conditions de

possibilité, les conditions de rationalité de l'union de l'âme au divin, et il
est évident pour qui s'engage dans cette recherche que les diverses
structures de pensée métaphysique commanderont les divers types de

conceptions mystiques. Dans cette perspective, la tradition
néoplatonicienne semble offrir immédiatement les éléments les plus adéquats.
La tradition néo-platonicienne développe une métaphysique de l'Un et elle
privilégie l'accession à l'union mystique par la voie d'abord de la raison
discourante, puis de l'intelligence intuitive, et enfin d'une intelligence
visant au terme de son effort une identité totale et absolue avec le divin.

La percée (Durchbruch) de Maître Eckhardt illustre bien ce
mouvement de l'âme. Elle abandonne derrière elle l'univers des

représentations, celui des Bilde, c'est-à-dire des images, des concepts, des

propositions de foi; elle dépasse l'union operative que la connaissance et
l'amour, fût-ce sous leur forme la plus sublime, permettent de vivre avec le
divin dans la conscience personnelle: elle recherche l'unité selon l'être,
l'identité entitative, avec le divin, et seul l'intellect dans sa pointe la plus
aiguë lui permet de pénétrer dans la nudité de la déité en elle-même, au
prix de sa connaissance, de sa conscience, de sa personnalité, de sa
substantialité même. Dans cette unité indicible qui ne peut être désignée

par aucun nom, qui ne peut être dite que néant, s'abolit l'être de l'âme
humaine, et s'achève, c'est-à-dire s'opère de toute éternité le double
mouvement de rencontre substantielle de l'Un divin avec l'étincelle de

l'âme humaine, et du fonds de l'âme dans son petit château fort avec la
déité dans son abîme le plus profond.

C'est là sans doute la vision la plus radicale de l'union mystique de
l'âme avec le divin: leur néant substantiel dans l'abîme de l'Un. Et il est
significatif que cette vision achève une conception intellectuelle de l'union
spirituelle avec Dieu. Car il est possible d'en rester là, sans pousser
jusqu'à la perspective extrême de Maître Eckhardt. Platon en avait donné
l'exemple, et Duns Scot continue dans cette ligne au début du 14e siècle.
Mais la pulsion parménidienne qui anime toute métaphysique de structure
néo-platonicienne ne tarde pas à réduire ce type d'union intentionnelle et
relative à une unité entitative absolue, comme c'est par exemple le cas de



INTRODUCTION AU COLLOQUE 541

Nicolas de Cuse, chez qui la considération rationnelle de l'identité des

figures géométriques portées à leurs dimensions infinies prélude
exemplairement à la doctrine de l'identification substantielle de toute
créature, dont la créature spirituelle humaine, dans le tout infini de l'Un
divin.

La Theologia mystica du Chancelier Gerson au début du 15e siècle ne
court pas le même risque de l'abolition métaphysique de l'âme mystique
dans le divin. Elle présente une issue spirituelle au nominalisme triomphant
de son temps. Celui-ci interdisait toute connaissance métaphysique
rationnelle du divin, dans la mesure où il se résumait en la juxtaposition
d'une expérience sensible brute, c'est-à-dire non susceptible d'une
élaboration abstractive, et d'un système artificieux de langage formalisé
destiné à formuler correctement cette expérience. Il ne restait donc, pour
accéder à l'union spirituelle, que la voie du sentiment et de l'amour,
l'attachement affectif aux paroles de l'Evangile se prolongeant en union
amoureuse avec leur auteur. Ici aussi la vie spirituelle exige le silence.
Mais le silence n'est plus la métaphore du néant indicible, il est désormais
l'expérience concrète et véritable de l'inutilité des concepts et des

représentations dans l'union vécue au divin. L'amour contemple sans

parler, et s'il s'exprime, c'est en poésie ou en musique. L'analyse
rationnelle est non pas dépassée, mais condamnée, et elle fait place à

l'union affective, celle même que peuvent éprouver deux amis. Ils restent
deux personnes, deux substances, mais vivent l'un de l'autre au gré de la
même vie affective. L'union mystique que décrit le Chancelier Gerson
maintient donc l'autonomie substantielle, la personnalité consciente de

l'âme mystique dans son union à Dieu, mais celles-là ne sont pas ressenties

comme une diminution ou un empêchement à celle-ci: la substance de

l'âme unie à Dieu, la substance divine, restent deux substances; elles
s'exercent dans une seule opération, un seul amour spirituel, et,
pourrait-on dire dans un langage psychologique contemporain, dans une
seule conscience amoureuse.

A une telle perspective on peut comprendre qu'un Nicolas de Cuse,
ou un néo-platonicien tel Marsile Ficin, puisse objecter qu'elle manque
d'intelligibilité, ou de rationalité. Et, de fait, sans pouvoir lui reprocher
d'être purement sentimentale, il faut bien reconnaître qu'elle repose sur
l'impossibilité prétendue pour le savoir métaphysique de saisir le divin.
N'est-il donc pas possible d'élaborer une conception de l'union mystique
qui maintienne l'autonomie des substances, humaine et divine, tout en
assurant d'une part une certaine unité entitative et d'autre part une certaine



542 ANDRÉ DE MURALT

unité vitale d'exercice, à la fois intelligente et aimante, de l'âme humaine
et de Dieu? La réflexion de Bonaventure et de Thomas d'Aquin vont en en
effet dans ce sens.

Nous avons à faire ici à deux tenants d'une métaphysique de la
participation, non pas purement et simplement à deux platoniciens, car la
participation est le bien non seulement des platoniciens, mais aussi de tout
métaphysicien soucieux de rendre raison de la création divine de toutes
choses. Il y a entre le créateur et la créature en effet une relation de

participation qui fonde l'autonomie de la créature dans son être propre et
manifeste tout à la fois la similitude entitative de la créature à son principe
divin. Cette vision quasiment grecque se prolonge dans la théologie de la
grâce chrétienne, telle que Bonaventure et Thomas d'Aquin l'explicitent.
La grâce est conçue par eux comme un habitus entitatif de similitude divine
rétablissant gracieusement la créature humaine dans l'amitié divine. De
l'âme humaine ainsi graciée découlent selon la structure même de ses

puissances, intellect puissance de connaître et volonté puissance d'aimer,
les vertus infuses de foi et de charité 0a vertu d'espérance peut être
négligée dans le présent propos), et c'est l'exercice des puissances de

l'âme confortée par ses vertus surnaturelles qui permet l'union spirituelle
de l'âme avec le divin, selon que l'âme adhère intelligiblement à la vérité
divine par la foi et amoureusement à la bonté divine par la charité, selon
surtout qu'en exerçant parfaitement sa foi et son amour de charité, l'âme
augmente par là même sa similitude entitative à l'essence divine et aux
trois personnes de celle-ci, selon cette parole de Saint Jean: "nous lui
serons semblables, parce que nous le verrons tel qu'il est". A la vérité,
Saint Jean ici indique le terme dernier, la forme ultime de cette vision
spirituelle de Dieu qui peut commencer déjà dans le temps. La foi de

l'intelligence en effet fera place à la vision immédiate, et la saisie

intelligible de la vérité divine sera alors une participation immédiate à

l'essence divine, de même que l'amour sera l'embrassement ultime de
l'essence divine par l'âme humaine, et de l'âme humaine par la bonté
divine, ces deux unions n'en faisant manifestement qu'une désormais,
puisque l'âme humaine sera aspirée dans la "conversation" des personnes
divines, par delà tout concept, tout langage, tout discours théologique,
fût-il de mystique spéculative, dans le silence d'une ressemblance entitative
parfaitement exercée, dans l'intimité d'une même vie trinitaire infinie, dans
l'éternité de l'unique substance divine.

Ces perspectives spirituelles mettent en oeuvre de manière intelligible,
rationnelle pour ainsi dire, une métaphysique de l'être, de la création, de la
causalité et de la participation, qui conjugue de manière originale les



INTRODUCTION AU COLLOQUE 543

aspirations profondes des diverses conceptions mystiques mentionnées

jusqu'ici: l'unité de l'âme mystique et du divin selon l'être, selon

l'opération de connaissance ou d'amour, soit l'unité entitative et operative
qui se retrouve d'une manière ou d'une autre dans toute forme de doctrine
de l'union mystique. Mais il faut remarquer que les perspectives
bonaventurienne et thomiste respectent plus fidèlement que d'autres les

exigences mystiques de la théologie trinitaire chrétienne.

Il semblait nécessaire d'esquisser, au début d'un débat sur le thème
des rapports entre la mystique et la rationalité, la pluralité structurelle des

mystiques d'Occident. Le grand public semble ne connaître de la
spiritualité occidentale que celle de Maître Eckhardt. Et il pense trop
souvent que seul le mysticisme spéculatif eckhardtien peut être comparé à

la mystique orientale. De nombreux livres, et très remarquables, ont
rapproché à juste titre Maître Eckhardt et le bouddhisme zen par exemple.
Mais l'Orient a développé aussi une pluralité de conceptions de l'union
mystique. Peut-être a-t-il élaboré lui-même une pluralité de perspectives
qui se rapprocheraient de celles, occidentales, esquissées ici? Quelles
relations peuvent être établies entre toutes ces perspectives, au delà du
parallélisme stéréotypé que l'on veut bien reconnaître entre les

métaphysiques de l'Un de l'Occident et de l'Orient? Telles sont les

questions que pose, en accueillant les nombreux savants et spécialistes ici
présents, le médiéviste que je suis et qui avoue volontiers les lacunes de sa
connaissance en matière de spiritualité orientale. Il espère que les
discussions qui vont se dérouler permettront de donner réponse à ces
questions, de mieux définir la spécificité des spiritualités d'Orient et
d'Occident et par là même de contribuer à la compréhension réciproque
des civilisations qu'elles animent.




	Introduction au colloque : mystique et rationalité

