
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 3

Artikel: Spurensuche : Tao Yuanmings "Aufzeichnung vom Pfirsichblütenquell"
als Klage des skeptischen Visionärs

Autor: Kurz, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPURENSUCHE
TAO YUANMINGS "AUFZEICHNUNG VOM PFIRSICHBLÜTEN¬

QUELL" ALS KLAGE DES SKEPTISCHEN VISIONÄRS

Elisabeth Kurz

I.Vorbemerkung

Tao Yuanmings "Aufzeichnung vom Pfirsichblütenquell" verzaubert durch
ihre Schlichtheit und die Selbstverständlichkeit des Wunderbaren, wie sie

sonst nur dem Märchen eigen ist, und betört durch eine provozierende
Schlichtheit, die den Wunsch weckt, den Text in der Vielfalt seiner
Dimensionen auszuloten und seine offenkundige Symbolik zu deuten. Die
vorliegende Arbeit ist der Versuch, den Text in den Zusammenhang des

Werkes zu stellen und dessen geistige Heimat zu erkunden. Insofern ist dies
eine sinologische Arbeit. Aber sie ist auch ein Versuch, diesen geistigen Ort
mit dem Kompaß europäischer Philologie zu orten und ihn in das Koordinatennetz

einzuholen, das mir von meinem Studium der Germanistik her vertraut
ist. Ermutigt hat mich dazu Tökeis Studie "La naissance de l'élégie chinoise",
die Qu Yuans Li Sao und Jiuge ("Neun Gesänge") mit einem philologisch-
philosophischen Werkzeug bearbeitet, das zuerst in Schillers "Über naive
und sentimentalische Dichtung" entwickelt und dann auf dialektisch-materialistischem

Boden von Georg Lukacs, auf bürgerlich-idealistischem von Emil
Staiger präzisiert wurde. Wenn ich zum Schluß meiner Studie das Wesen
des "Pfirsichblütenquell" mit den Begriffen der Elegie oder Idylle, des

Epischen oder Lyrischen zu bestimmen suche, hole ich sie sozusagen in den
mir vertrauten geistigen Raum.

Hätte Goethe Tao Yuanmings Dichtung gekannt, er hätte sie ihrer gläubigen
Skepsis, ihrer feierlichen Nüchternheit wegen aufs Banner seines Kampfes
gegen die Überspanntheit der Romantiker geschrieben. Er hätte aber auch
im Rahmen seiner wiederholten Abgrenzungen der Allegorie gegen das

Symbol Taos "Aufzeichnung vom Pfirsichblütenquell" als ein Meisterwerk
symbolischer Kunst gepriesen, insofern hier - ganz im Sinne goethescher
Kunst - die Bereiche Natur-Geschichte-Religion bzw. Ideen und persönliche
Lebenswirklichkeit eine unlösliche Verbindung eingehen. In diesem Sinne
ist Taos "Aufzeichnung" ein Stück Weltliteratur.



454 ELISABETH KURZ

Im folgenden werden alle Texte Tao Yuanmings nach der Ausgabe von
Davis zitiert. Wenn ich seinen Kommentar zum Werk Tao Yuanmings als
musterhaft für die philologisch-textkritische Beschäftigung mit Taos Dichtung
nehme, so steht im Vordergrund ihrer Bemühung neben der Erstellung des

authentischen Textes dessen jeweilige historisch genaue Datierung, seine

Einordnung in die großen geistigen Auseinandersetzungen seiner Zeit und
die Biographie des Dichters. Schon Davis äußerte gelegentlich leichte Zweifel
am Sinn dieser Zielsetzung. Wenn ich auch von der prinzipiellen
Notwendigkeit einer solchen historischen Fundierung des Textes als Basis

ausgehe, so sehe ich in ihr aber nur eine Basis. Im folgenden will ich den
Text als Ausgangspunkt nehmen und in einer mehr formalen Untersuchung
abtasten, nicht welche historischen Daten, sondern welches persönliche
Verhältnis des Dichters zur Geschichte ihn erzeugt hat; nicht welche
literarischen Quellen seine Vorlagen waren, sondern welches künstlerische
Verhältnis zur Literatur ihn hervorgebracht hat; nicht welcher
gesellschaftspolitische Entwurf sein Modell war, sondern welche individuelle
Situation und Befindlichkeit in der Gesellschaft den Text genährt hat.

Ich lese den Text also nicht als historisches Dokument, sondern als
Kunstwerk. Taos Dichtung ist voll historischer Daten - aus seiner persönlichen
Biographie, geschichtliche Anspielungen, und literarische Zitate - aber jedes
Detail ist in den Kontext der individuellen Situation und der intimen seelischen
Gestimmtheit eingebettet und somit Element einer gelebten Welt; aber auch
Baustein einer Konstruktion von Welt und Pinselstrich in einem bisweilen
gar nicht so originellen, sondern recht konventionellen Bild vom Ich. Auch
da, wo sich Tao traditioneller Elemente bedient, werden sie über ihre
literaturgeschichtliche Bedeutung hinaus mit einem jeweils kontextuellen
Sinn befrachtet und gewinnen - wiewohl immer noch der Tradition verhaftet
- einen Eigensinn und ein Eigenleben, wie sie nur ein ganz großer Dichter
zu geben vermag.

2. Das Thema der Weltflucht in Tao Yuanmings Werk

Das Thema der Weltflucht begegnet uns in Tao Yuanmings Dichtung in
Form der Flucht aus dem Amt und Rückkehr in die dörfliche Welt der
Gärten und Felder. Die diesen Aspekt des Themas verarbeitenden Texte
sind: Der Zyklus Gui yuan tian ju wu shou, "Rückkehr in die heimatlichen
Gärten und Felder", Yiju er shou, "Umzug", Huan jiu ju, "Rückkehr ins alte
Heim", Gui qu lai xi ci, "Heimkehr". In der biographischen Wirklichkeit des
Dichters erfolgte allerdings zweimal auf die Flucht aus der Welt die Rückkehr



SPURENSUCHE 455

in die Welt - wobei mit "Welt" die Tätigkeit eines shi in der politischen
Verwaltung des Landes gemeint ist. Die Verfangenheit in dieser Welt wird
metaphorisch mit wang, "Netz", ("Rückkehr in die heimatlichen Gärten und
Felder" I, Vers 3) und long, "Käfig", im selben Gedicht (I, Vers 19), bezeichnet,
während für die "Welt" selber konstant die Metapher chen, "Staub", verwendet
wird. So im selben Gedichtszyklus I, 3,1, 17 und II, 4 und in Vers 20 des
Gedichtes vom "Pfirsichblütenquell", außerdem im Zyklus Yin jiu er shi
shou "Beim Wein", in VIII, 10.

In der Dichtung Tao Yuanmings hat das gegenläufige Phänomen der
Rückkehr in die Welt kaum einen Niederschlag gefunden, außer im xu
("Prolog") des "Pfirsichblütenquells"; aber nur beide Tendenzen zusammen
machen die ganze Person aus und sind im großen Rahmen der Ideengeschichte
Chinas die zwei extremen Möglichkeiten politischer und literarischer Existenz.

Die Flucht aus der Welt ist nun aber neben Flucht in die "Gärten und
Felder" auch Flucht in den Wein, dokumentiert in den Gedichten Lian yu du

yin, "Alleine trinkend bei dauerndem Regen", dem Zyklus Yin jiu er shi
shou, "Beim Wein", und vielen anderen Texten als Motiv beigemischt.

Und schließlich ist Weltflucht auch Flucht in den Mythos. Tao Yuanming
preist immer wieder die Lektüre als eine seiner Lieblingstätigkeiten, denn
wie der Wein hu wang tian "vergessen" macht und yun he you qi yi "den
Geist beflügelt" (so in "Alleine trinkend bei dauerndem Regen"), entrückt
ihn das Lesen in eine Region des Unwirklichen. Der Gedichtzyklus Du
Shanhaijing shi san shou, "Beim Lesen des Shanhaijing", führt den Dichter
in solch eine unwirkliche, ganz von märchenhaften Motiven geprägte Welt,
wie sie der magische Daoismus am Fließband fantasiert hat. Diese Welt des

"Beim Lesen des Shanhaijing" steht bei aller Jenseitigkeit im denkbar größten
Gegensatz zum xu des "Pfirsichblütenquells", insofern als seine Elemente
im "Pfirsichblütenquell" in völlig entmythisierter Weise aufgegriffen werden.

Taos Umgang mit der Literatur hat unübersehbar auch zu einer Stilisierung
der Darstellung seiner wirklich-historischen Umgebung geführt. Die
biographische Wirklichkeit Taos darf aus der literarischen nicht rekonstruiert
werden. Was hier interessiert, ist die von Tao fantasierte, gedichtete Gegenwelt,

die sich fast ausschließlich in die Gestalt mythisierter Geschichte und
mythisierter Landschaft kleidet.

So sehr nun dieser Rückzug in die Gärten und Felder nach einem bereits
etablierten daoistischen Modell der Paradiessuche dargestellt ist, so sehr ist
dieser Rückzug andererseits auch einer in eine sehr unpoetische, unparadiesische

Armut, und insofern sind Taos Heimkehrgedichte nicht nur Preis,
sondern auch Klage; einzig die "Aufzeichnung über den Pfirsichblütenquell"



456 ELISABETH KURZ

bildet hier eine Ausnahme. Andererseits wiederum gleicht der "Pfirsichblütenquell"

den Heimkehrdichtungen darin, daß zwar die Flucht in ein irdisches
Jenseits gepriesen, der Tod als Rückzug in ein endgültiges Jenseits aber

beklagt wird. Insofern schreibt sich Tao Yuanming in all seinen
Heimkehrgedichten seinen eigenen Nachruf, sind sie themengleich mit der

Textgattung ji wen des "Nekrolog auf mich selbst" und der der Textgattung
zhuan angehörenden "Biographie des Herrn zu den fünf Weiden". Dieser
Nachruf zu Lebzeiten erfolgt auf den Rückzug aus dem Amt. Nach der

Amtsniederlegung betrachtet sich Tao also als tot. Dies macht den

unterschwellig konfuzianischen Unterton dieser Dichtungen aus. Im
"Pfirsichblütenquell" ist die Einkehr ins Reich der Idealität und die ins
Reich des Todes auf zwei Figuren, den Fischer und den Gelehrten Liu Ziji
aufgeteilt.

3. Die historische Dimension Teil 1 -

Die Rahmenerzählung im "Pfirsichblütenquell"
oder Fünfhundert Jahre im Nu

Aus dem "Buch der Lieder" stammt die Gepflogenheit, dem einzelnen
Gedicht einen Vorspann voranzusetzen, der den Titel erklärt. Dieses
Verfahrens bedient sich Tao Yuanming in vielen seiner Gedichte. Das
Besondere am "Pfirsichblütenquell" allerdings ist, daß der Vorspann einen
Titel erklärt, der zum Gedicht überhaupt nicht, sondern lediglich zum
Vorspann paßt. Denn im Gedicht wird lediglich ein paradiesischer Zustand
beschrieben, vom Weg dorthin über Hain und Höhle ist nicht die Rede. Die
von Paul Jakob erwähnte Frage1, welcher der beiden Texte, das xu ("Prolog")
oder das shi ("Gedicht") das eigentlich von Tao als Kunstwerk gemeinte
Werk sei, hat sich damit geklärt. Nun werden die Vorworte im Shijing als xu
bezeichnet, ein Begriff, den auch Tao verwendet. Gleichzeitig spricht er
aber fürs Ganze von ji ("Chronik"), und dieser Begriff scheint mir nur
bedingt auf das Gedicht zu passen. Ich spreche im folgenden von xu und ji,
wenn ich den Prosatext meine, und von shi, wenn ich vom Gedicht spreche.

Mit der Bezeichnung ji stellt Tao Yuanming seinen Text in die große
Tradition der chinesischen Historiographie. Dem entsprechen die eröffnenden
Worte, die in gedrängter Kürze Zeit und Ort der Ereignisse nennen - bzw. zu
nennen scheinen, denn vom Ende her gelesen entpuppt sich der

Jacob, S. 387 in Anm. 1 zum Text.



SPURENSUCHE 457

historiographische Stil als Spiel. Wo nun aufgrund der Gattung mit der
nächsten Information die historische Persönlichkeit, das geschichtsbildende
Individuum die Bühne betreten sollte, erscheint stattdessen ein Fischer, dem
noch nicht einmal die Würde eines Namens zuteil wird. Aus konfuzianischer
Perspektive ist er xiao ren, also ein Namenloser, über den der Historiograph
schweigt. Aus daoistischer Perspektive allerdings könnte er ein Weiser sein,

von dem die Fürsten lernen, einer jener Vollkommenen, die die Texte
Zhuangzis bevölkern. Ein Bruder dieses Fischers ist der Holzfäller im Text
Gui yuan tianju, IV, 9, den der Dichter nach sattsam bekanntem daoistischem
Modell befragt und der ihn über die Vergänglichkeit der Welt belehrt. Im
Gegensatz zur daoistischen Tradition wird der Fischer im "Pfirsichblütenquell"
aber nicht mit den Großen der Welt disputierend eingeführt, sondern bei
seiner täglichen Beschäftigung: Er fahrt flußaufwärts und wang lu zhi yuan
jin, "weiß nicht mehr, wie weit er schon gefahren ist". Mit diesem Topos,
der sowohl festes Element daoistischer Beschreibungen vom Auffinden des
Paradieses2 wie anthropologische Konstante des Zaubermärchens3 ist, ist
bereits im ersten Satz die Ebene des geographisch definierbaren Raumes
verlassen und das Geschehen in eine mythologische Dimension gerückt.
Aus dem rein quantitativen Gegensatz yuan-jin, "fern-nah", der dem
Bewußtsein des Helden entgleitet, entwickelt sich im folgenden der qualitative
Gegensatz zwischen Drinnen und Draußen, zwischen zhong und wai.

Auf das so exakt gesetzte Datum der Taiyuan-Ära der Jin folgt weder
Monat noch Tag, wie das die Historiographie erfordern würde. Alles, was
folgt, bleibt zeitlich unbestimmt - weder erfahren wir, wie lange die Reise
des Fischers gedauert hat, noch wie lange sein Rückweg war; vom Verbleib
in der Inneren Welt heißt es lakonisch ting shu ri, "er blieb einige Tage";
kein Wort darüber, wieviel Zeit die Spurensuche in Begleitung des

Amtspersonals in Anspruch nahm. Den Boden des Historischen betritt Tao
dann wieder mit der Erwähnung des historisch nachgewiesenen Liu Ziji von
Nanyang4. Allerdings verändert Tao die historische Überlieferung seine
Person betreffend in gezielter Weise. Die anekdotische Einführung der
historischen Figur endet dann mit einem hou sui wu, "danach nie wieder",

"... in die Ferne schauen, und nicht mehr wissen, wo ein Ende ist" lautet ein Topos bei

Zhuangzi, Kap. 20.

Propp, S. 54.

Unter dem Namen Liu Linzhi erwähnt ihn das Shishuo xinyu, Kap. 18.8 und 23.38, als

Eremiten. Bernhardi führt als Beleg seiner Historizität eine Stelle aus dem Jinshu an,
die eher märchenhafte als historische Züge aufweist. (Bernhardi, S. 57/58).



458 ELISABETH KURZ

um damit erneut in den Mythos zu fallen, insofern diese letzte Zeitaussage
die skeptische, wenn nicht gar verneinende Umkehr aller Märchenschlüsse
darstellt.

So umfaßt der Rahmen der Geschichte, insofern es der vom Fischer
erlebte Zeitraum ist, einige Tage, setzt man für die Spurensuche etwas mehr
an, maximal wenige Wochen. Der vom Erzähler umfaßte Zeitraum, also das

Erlebnis des Fischers und die Paradiessuche des gelehrten Liu Ziji, dauern
möglicherweise Monate bis Jahre. Die in der Inneren Welt jedoch abgehandelte
Wirklichkeit dauert vier Dynastien oder rund fünfhundert Jahre, und dies ist
auch die Zeitspanne, die Tao im shi ausdrücklich nennt.

Nun ist ja, wie Bauer5 dargelegt hat, aus anderen Paradiesgeschichten
des daoistischen Mythos das Phänomen der magischen Zeitdehnung bekannt,
wonach der kurze Verbleib in der jenseitigen Welt mehreren Generationen
in der wirklichen entspricht. Bei Tao ist die Begegnung mit diesen fünfhundert
Jahren Dynastiegeschichte aber nicht magischer Natur, sondern sie vollzieht
sich im Erzählen und Zuhören. Damit begegnen wir hier einem für Tao
Yuanming typischen Zug, den die Landschaftsbeschreibung bestätigen wird,
daß nämlich, so sehr Texte des magischen Daoismus bei seiner Erzählung
Pate gestanden haben, er alle magischen Züge tilgt und sowohl die Innere
wie die Äußere Welt in den rein menschlichen Dimensionen bleibt. Was
bleibt von jenen alten Geschichten, ist die Perspektive, aus der Weltgeschichte
erlebt wird: Aus der Kürze des Augenblickes nämlich; und so wird
Weltgeschichte reduziert auf ein Nu, in dem ihre Wesenlosigkeit angesichts
zeitloser Natur erfahrbar wird.

Der Mythos von der Inneren Welt ist derjenige von einer Gesellschaft,
für die es keinen Riß zwischen Natur und Geschichte gibt, einen Riß, den
Tao selber in seiner ganzen unheilvollen Ungeheuerlichkeit erlebt hat, wie
gerade diejenigen seiner Dichtungen belegen, in denen seine Biographie
verarbeitet und dabei zum Teil ins Extrem stilisiert wird: Das lange Gedicht
Ming zi, in dem er begründet, warum er seinen Sohn nach dem Enkel des
Konfuzius benannte, konstruiert eine Familiengeschichte, die, beginnend mit
den Shang und endend bei den Jin, parallel läuft zur Geschichte der Dynastien
- bezeichnenderweise werden die Qin übersprungen - eine Familiengeschichte
also, in der alles Persönliche verschwindet hinter dem Amt, der Dynastie,
der geschichtlich datierbaren offiziellen Rolle. Dazu stehen in denkbar
stärkstem Gegensatz Texte wie die Wu liu xian sheng zhuan, "Biographie
des Herrn zu den fünf Weiden", oder der Zi ji wen, "Nekrolog auf mich

Bauer, S. 272.



SPURENSUCHE 459

selbst", oder die Heimkehrgedichte. In diesen Texten, denen sicher nicht
weniger Fiktives anhaftet als der ersten Gruppe, ist alles Historische getilgt,
und das Individuum lebt ganz für sich und aus sich im Rahmen einer zeitlosen
Natur. Beide Existenzweisen entsprechen den zwei Seelen in Tao Yuanmings
Brust. Die eine hat er zu leben aufgehört. Aber auch nach der endgültigen
Aufgabe der Ämterlaufbahn blieb diese nicht mehr gelebte Möglichkeit eine
nicht eingelöste moralische Herausforderung, der er sich stellte, indem er
schrieb. Aus dieser nie gelösten Spannung entstand seine Dichtung, die, sich
an die Kreise jener weltläufigen staatlich-geschichtlich-tätigen Literaten
wendend, Zeugnis ablegt vom Wert des Zweifeins.

Im Text vom "Pfirsichblütenquell" hat er seine verschiedenen Seinsweisen
auf verschiedene Figuren verteilt: Den Präfekten, den vergeblich der Welt
der Geschichtlichkeit zu entkommen suchenden Eremiten - welch tragische
Figur - und den Fischer, in Bezug auf den zu klären bleibt, ob in ihm ein
scheiternder Heilsbringer, ein erfolgloser Bote der Wahrheit, also zu sehen

ist, oder aber ein Verräter der Wahrheit, der ein geheimes Bündnis profaniert,
eine geheime Welt preisgibt, die aber trotz dieses Verrats kraft der
Vollkommenheit ihres Wesens dem Zugriff eines profan-perversen Staates

für immer entzogen bleibt.

4. Die Landschaft 1. Teil - Hain und Höhle oder Wall und Graben

Daß Landschaft Staat symbolisiert und Natur Gesellschaft, ist eine nicht
erst mit Tao Yuanming beginnende Besonderheit der chinesischen Literatur.
Vielmehr erreicht in Taos "Aufzeichnung" eine Tradition einen Höhepunkt
und wird - wie Bauer ausführt6 - zum Ausgangspunkt einer erneuten
Traditionsbildung.

In zwei deutlich voneinander abgegrenzte Bezirke gliedert sich die
Landschaft, den eigentlich mythisch-unzeitlichen inneren Raum und eine
Zone davor. Die beiden Bezirke stammen, literarisch gesehen, aus zwei
verschiedenen Traditionen utopischen bzw. gesellschaftspolitischen Denkens.

Zunächst die Vorzone: Auch sie ist zweifach gegliedert, zunächst in das

Flüßchen, an beiden Ufern von blühenden Pfirsichbäumen gesäumt, von
duftenden Kräutern bewachsen. Die Pfirsichbäume sind eindeutig
Reminiszenz an die Unsterblichkeit verleihenden Pfirsiche im Reich der xi
wang mu, der Königinmutter des Westens, die duftenden Kräuter die sozusagen
säkularisierten Abkömmlinge der Drogenkräuter, die daoistische Heilige und

Bauer, S. 266.



460 ELISABETH KURZ

Vagabunden zur Herstellung ihres Unsterblichkeitselixiers und anderen
Gebräus in den Bergen zu suchen pflegten, vorzüglich im Kunlun, in dem ja
auch das "Beim Lesen des Shanhaijing" spielt. Aber hier verweist kein Wort
auf einen magischen Zweck der Reise, auf magische Kräfte in der Natur,
wiewohl es sich bei dieser Natur um eine gesteigerte, vergeistigte Natur
handelt, denn ihre Elemente stehen zueinander in geordneten, zum Teil
mathematisch faßbaren Bezügen: Das baumbestandene Ufer vor dem

Höhleneingang mißt shu bai bu, "einige hundert Schritt", das Höhleninnere
shu shi bu, "einige -zig Schritt", steht dazu also in einem Zehnerverhältnis.
Die Baumbestände sind "rein", zhong wu za shu, es mischt sich nichts
Fremdes darunter. Trotzdem ist dies keine artifiziell-sterile Welt. Denn den

"ungemischten" Pfirsichbäumen stehen die "zehntausend Kräutersorten"
gegenüber, den geordneten Senkrechten der Stämme die Unordnung der
niedertaumelnden Blüten. Im graphischen Bild des Textes visualisiert sich
dieses Miteinander von Einheit und Vielfalt, Ordnung und Durcheinander in
der viermaligen Aufeinanderfolge des Graskopfradikals und der zweimaligen
Verwendung des Seidenradikals. Lieblichkeit und Ordnung, Fülle und
Überschaubarkeit dieses Bezirkes verweisen auf den dahinterliegenden Raum, in
dem sich ebenfalls Überfluß der Natur mit Nüchternheit des Genusses
verbindet.

Sprachlich hebt mit der Erwähnung des Haines ein lyrischer Rhythmus
der Vierergruppen an, der dort von einer Fünfer-, dann Dreiergruppe
unterbrochen wird, also sozusagen ins Stolpern kommt, wo von shen yi zhi,
der "Verwunderung" des Fischers, die Rede ist. Die Wahrnehmung der
Hainlandschaft wird sprachlich eingeleitet durch ein hu, "plötzlich", und
entsprechend wird der erneute Szenenwechsel am Ausgang der Höhle markiert
durch synonymes huoran, "auf einmal". Hain und Höhle bilden ein
Zwischenreich, eine Art natürlicher Schutzzone, den "Gürtel der Finsternis,
von dem die andere Welt umgeben ist"7, aber auch Wall und Graben der
chinesisch-geschichtlichen Welt. Insofern sind sie eine Art Großer Mauer,
die den Bereich der humanen Gesellschaft von der barbarischen trennt, eine
Art innerer Stadtmauer, die den Bezirk der "Verbotenen Stadt"8 als den
sakralen Ort, an dem das Funktionieren der Gesellschaft reguliert wird, abhebt

vom profanen Bereich der Straßen und Märkte und dem noch nicht
humanisierten Land. Doch ehe ich diesem urchinesischen Gegensatz von
zhong und wai weiter nachgehe, zunächst ein weiterer Blick auf die literarische
und kunstgeschichtliche Tradition der Darstellung von Hain und Höhle.

Propp, S. 65/66.

Der Begriff "jin cheng" kommt laut Ciyuan zum ersten Mal im Wenxuan vor.



SPURENSUCHE 461

In seiner Studie über die religiösen Aspekte der Ursprünge der chinesischen
Landschaftsmalerei im 2. nachchristlichen Jahrhundert analysiert Delahaye
die literarische Beschreibung eines Bildes von Gu Kaizhi (345 - 406). Das
von ihm beschriebene Bild war eine in daoistischen Kreisen des 2. Jahrhunderts
berühmte Szene, eine Landschaft darstellend, in deren Zentrum ein fang shi,
ein daoistischer Meister, unter einem Pfirsichbaum sitzt, der seinerseits unter
einem Felsvorsprung wächst, so daß der Sitz nur fliegend erreicht werden
kann. Dieser doppelt beschattete Ort wird im chinesischen Text mit dem
Zeichen yin wiedergegeben: tian shi zuo qi shang, he suo zuo shi ji yin.
Darüber hinaus beschreibt der Text den überaus mühseligen, schier
unbegehbaren Weg durchs Gebirge bis zu dieser Stelle. Bezeichnenderweise
gibt es diesen Text in einer Prosa- und in einer Versversion. Die französische
Übersetzung der letzteren durch Delahaye sei hier wiedergegeben:

A propos du mont de la terrasse céleste

"Le mont de la terrasse céleste n'est pas loin du ciel. Le sentier passe le
ruisseau du Bonheur, dont l'eau est pure et fraîche; Devant se trouve un
pont de pierre: le chemin a moins d'un pied de large, et plusieurs dizaines
de toises de long.
On voit en bas un torrent vertigineux, et ce n'est qu'en s'oubliant soi-même

que l'on peut avancer.
Qui grimpe le pont de pierres appuyé à la paroi de la falaise, s'accroche
aux plantes grimpantes, pour parvenir au sentier sans danger.
Là-haut apparaît la Terrasse, luxuriante et superbe, ses deux crêtes alignées
audessus des nuages bleutés.

S'y trouvent des maisons splendides et des pavillons de jades, une salle
céleste et un bois de jade vert, des sources douces et des Immortels, et bien
d'autres choses encore!
Le lettré retiré Bo Daoyu des Jin est parvenu à y monter pour receuillir
l'eau des sources douces, récolter le gazon pourpre et les drogues divines."9

Unabhängig von der Frage, ob Tao Yuanming das Bild Gu Kaizhis oder
dessen Beschreibung gekannt hat, das hier ausgebreitete Gedankengut und
die Bildelemente sind in vielerlei Texten der magisch-religiösen Richtung
des Daoismus zu finden - eine Auswahl von Texten aus verschiedenen Epochen
findet sich in Rolf Steins hervorragend dokumentiertem Buch zur Entstehung
der ostasiatischen Kunst der Miniaturlandschaften. Tao Yuanming hat, wie
das der Text des Du Shanhaijing belegt, diese Tradition bestens gekannt.

Delahaye, S. 11.



462 ELISABETH KURZ

Für die Beurteilung des politisch-gesellschaftlichen Denkens Taos und
seines künstlerischen Verfahrens ist es nun weit wichtiger zu sehen, wie er
im "Pfirsichblütenquell" mit dem vorgegebenen Material umgeht: Während
alle magisch-märchenhaften Elemente wie Erreichen des Schattensitzes durch
Fliegen, Beschaffenheit von Vegetation und Häusern aus Jade und Edelmetallen,

die das Du Shanhaijing ja auch kennt, getilgt werden, übernimmt er
den Pfirsichbaum und den Schattensitz in seinen Text, wo er diesem allerdings
seine ursprüngliche, aus der Tradition Zhuangzis stammende Bedeutung
zurückgibt.

Ganz im Sinne dieser ursprünglichen, zwar verstandesfeindlichen, aber

keineswegs irrationalen Strenge daoistischer Philosophie, übernimmt Tao
dem vorgegebenen Inventar weiterhin diejenigen Elemente, die die Landschaft
zu einem Ort geistiger Erfahrung machen: "Nur wenn man sich selbst vergißt,
kann man dorthin gelangen", heißt es bei Gu Kaizhi, und mit diesem wang,
"Vergessen", beginnt ja auch die Reise des Fischers nach Innen bei Tao.

Weiter heißt es vom Berg, an dessen Steilhang sich das yin befindet: xi
qu shan bie xiang qi yuan jin. Die Verbalphase dieses Satzes übersetzt
Delahaye mit "bien évaluer leur distance"10, faßt also bie xiang als Binom
auf. Ich sehe eher in bie eine Verneinung von xiang und plädiere für die
Übersetzung "nicht zu unterscheiden, ob sie (die Berge) nah oder fern sind"
- und gelange damit zu dem bereits erwähnten gleichermaßen daoistischen
wie universell-märchenhaften Topos, gemäß dem der Held "vergessen hat,
wie weit er schon gegangen ist", also in einem der Wirklichkeit entzogenen
Reich anlangt.

Ebenfalls der magischen Richtung des Daoismus entstammt das
Landschaftselement Höhle bzw. Grotte. Ausführliche Texte dazu liefern
Bauer11 und Stein12. Letzterer verweist darauf, daß die Höhlen häufig in
Form einer Kalebasse dargestellt wurden: ein enger Zugang weitet sich zu
einem Rund, an das sich ein quadratischer Raum anschließt, in
mikrokosmischer Analogie zum Makrokosmos des runden Himmels und der
quadratischen Erde.

Die von Stein gesammelten Mythologeme haben alle folgendes gemeinsam:
Zwischen der Welt, aus der der Held kommt, und der jenseitigen Welt liegt
eine Zone des Übergangs. Die Grotte oder Kalebasse kann die jenseitige
Welt selber sein, sie kann aber auch die Übergangzone sein. Wie immer, der

10
Delahaye, S. 19.

" Bauer, S. 249-282.
12 Stein, S. 60 ff., S. 74.



SPURENSUCHE 463

Zugang ist eng, erfordert also, daß der Held sich klein macht (und eine
Anstrengung auf sich nimmt, wohl auch Angst überwindet, was darauf
schließen läßt, daß sein Handeln von Hoffnung gelenkt ist, Zusatz d. Verf.).
Auf die Enge - den Grotteneingang oder den Hals der Kalebasse, bzw. den
Übergang vom runden zum quadratischen Teil - folgt die Weite, auf die
Dunkelheit das Licht. Die jetzt erscheinende Landschaft enthält prinzipiell
die Elemente Wasser und Berg, sie ist geprägt vom Überfluß. Die Menschen
oder Wesen, denen der Held hier begegnet, geben ihm zu essen, bzw. sie
trinken mit ihm Wein, der Trunk aber ist magischer Natur, d.h. er weckt
oder stärkt die geistigen Kräfte des Helden. In der Folge tritt der Held eine
Reise an, die ihn ins Land der Unsterblichen führt. Die Kalebasse kann aber
auch selber schon das Ziel der Reise sein.

Vergleichen wir hiermit die Beschreibung des Bildes Gu Kaizhis, dann
steht dort an Stelle des Weines oder der Droge das "süße Wasser". Im
Zyklus "Beim Lesen des Shanhaijing" steht chi quan, "die purpurne Quelle".
Strukturell arbeiten die meisten Texte nach demselben Schema.

Eine der von Stein zitierten Erzählungen sei hier wiedergegeben, obwohl
sie jünger ist als Taos Text und ihre Welt nicht die Form der Kalebasse
aufweist:

"Hiuan Kiai (un taoiste venu à la cour) voulut retourner à la Mer orientale
et en demanda avec insistance la permission à l'empereur. Ce dernier n'y
avait pas aquiescé. Or, il y avait dans le palais une sculpture en bois
représentant les Trois Montagnes dans la Mer (les Iles des Bienheureux,
Peng-lai, Fang-tchang et Ying-tcheou). Elle était peinte, ornée et sertie de

perles et de jades. A l'occasion du Nouvel An, l'empereur alla la contempler
en compagnie de Hiuan Kiai. Il dit en montrant du doigt l'île de Peng-lai:
"A moins d'être un immortel supérieur on ne peut pas atteindre cette
région." Huian Kiai dit en riant: "Ces trois îles n'ont qu'un peu plus d'un
pied. Personne ne peut prétendre qu'elles soient difficiles à atteindre. Je

n'ai pas beaucoup de pouvoir, mais j'essaierai d'y faire un tour pour Votre
Majesté pour y examiner la beauté ou la laideur des êtres et des apparitions."
Aussitôt il sauta en l'air et devint de plus en plus petit. Puis, brusquement,
il entra par les portes d'or et d'argent. L'entourage eut beau l'appeler, on
ne le revit plus. L 'empereur le regretta beaucoup et il en eut une éruption
sur la peau. A la suite de ces événements on appela cette montagne "Ile où

disparut le Véritable". Tous les matins à l'aube, on brûlait désormais de
l'encens "Cervelle de Phénix" devant cette île pour le vénérer. Une dizaine
de jours plus tard, un rapport vint de Ts'ing-tcheou disant que Hiuan Kiai
avait traversé la mer sur une jument jaune".13

13 Stein, S. 16.



464 ELISABETH KURZ

Diese Geschichte - aber auch andere vom selben Typ - endet also damit,
daß nach dem magischen Eingang in die andere Welt eine Botschaft über
das Fortleben des Entschwundenen gesendet wird des Inhalts, daß das Ziel
erreicht wurde, und zwar nach Schamanenart durch Reiten. Die Struktur
dieses Textschlusses ist im Auge zu behalten, wenn man beurteilen will, aus
welcher Tradition die Textschlüsse Taos in den beiden Texten des

"Pfirsichblütenquells" kommen und wie sie sich von ihr absetzen.

Von ähnlicher Form wie die Kalebasse präsentiert sich Tao Yuanmings
Höhle: Sie ist chu ji xia, "zu Beginn ganz eng", so daß cai tong ren, "ein
Mensch gerade hindurchschlüpfen kann", aber dann kai lang, "weitet sie
sich". Das hinter diesem sich weitenden Raum liegende Gefilde ist "licht",
so daß das plötzliche Gewahrwerden dieses Lichts den Charakter einer
Erleuchtung hat. Darauf, daß es quadratische Ausmaße hat, gibt es im Text
einen eindeutigen Hinweis.

Sowohl Bauer14 wie Stein15 verweisen auf die tiefenpsychologische Symbolik

dieser Höhle als einer intra-uterinen Welt, in der sich die Wiedergeburt
des Wanderers zu einer neuen geistigen bzw. magischen Existenz vorbereitet.
In dieser Hinsicht entspricht dieser Typ von Reisebeschreibungen aber auch
dem universellen Schema des Initiationsmärchens, zu dessen Merkmalen
neben dem bereits erwähnten Gürtel der Finsternis um die magische Welt
auch gehört, daß der Held ein Wasser unter Gefahr überquert16, daß er bei
sich trägt, was man in archaischen Kulturen als Grabbeigabe mitzuführen
pflegte - und dazu gehört ausdrücklich das Boot17 - und daß am Ende der
Reise eine Speisung und Befragung des Helden stattfindet18, ehe er nach
"mehr oder minder langer Schulung", die ihn in "Geheimnisse religiösen
Charakters, geschichtliches Wissen" einweiht19, nach Hause entlassen wird.

Daß Tao Yuanming dem Leser im "Pfirsichblütenquell" keine
Wundergeschichte aufbinden will und daß alle seine Symbole, des magischen
Sinnes entkleidet, auf einen im natürlich-menschlichen Bereich liegenden

14 Bauer, S. 265-272.
15 Stein, S. 70, S. 84 ff.
16

Propp, S. 263
17

Propp, S. 56. Daß in gewissen Lokalkulturen Chinas das Boot Grabbeigabe war, also
als Fahrzeug zur Unterwelt galt, ist belegt u.a. dadurch, daß Qin Shihuangdis Sarg die
Form eines Bootes haben soll.

18
Propp, S. 77.

19
Propp, S. 64.



SPURENSUCHE 465

Zielpunkt der Erzählung hinweisen, ist aus dem Gang der Darlegung bis
hierhin sattsam klar geworden. Füglich dürfte hier gefolgert werden, daß die

gehäuften Elemente der Initiationserzählung zwar nicht gerade darauf
hinauslaufen, daß unser Fischer am Ende als Schamane auf einem Drachen,
einer Wolke oder dem Winde reitend ins Reich der Unsterblichen davonfliegt
und von dort den untröstlichen Hinterbliebenen per Botschaft seine
wohlbehaltene Ankunft bestätigt. Sondern der Gang der Erzählung und Typ
der Landschaft ließe an diesem Punkt doch erwarten, daß in einem
säkularisierten Sinne in der Begegnung mit der anderen Welt aus dem
Schlichten ein Wissender, aus dem Törichten ein Weiser wird. Und es gerät
zunächst schon zu einem argen intellektuellen Ärgernis, daß hier ein
skeptischer Dichter den Fischer als denselben Toren wieder zurückkommen
läßt. Sollten somit alle bisher verwendeten textsortenspezifischen Elemente
blinde Motive gewesen sein? Eine endgültige Beantwortung dieser Frage
kann sich erst aus der genauen Untersuchung der Erlebnisse des Fischers in
der Inneren Welt herleiten.

5. Die Landschaft 2. Teil - Die Innere Welt oder Die Südliche Ebene

Die Landschaft, in die Tao Yuanming seinen persönlich-historischen
Rückzug aus der Welt situiert, unterscheidet sich wesentlich von der, die er
im Shanhaijing fand und die er im entsprechenden Zyklus imitierte. Die
Landschaft im Shanhaijing ist gebirgig und unwegsam, die Heimat Taos

dagegen hügelig, fruchtbar, der konfuzianischen ackerbauenden Gesellschaft

angemessen, räumlich begrenzt auf die Hörweite des Rufes von Hähnen und
Hunden. Tao lebte in ihr zu zwei gesellschaftlichen Schichten hin offen: mit
den Einfachen einfach, den Acker bestellend, das Gespräch über Pflügen
und Ernte und "über vergangene Zeiten" (Yiju, "Umzug", I Vers 8) führend;
mit den Freunden, d.h. literarisch gebildeten Grundbesitzern, über Literatur
sprechend - mit beiden Schichten aber trinkend.

Die bisher im "Pfirsichblütenquell" vorgestellte Landschaft daoistischer
Herkunft ist gebirgig. Die Landschaft, die Taos Held nach der Passage betritt,
ist offensichtlich topfeben. Sie gehört sowohl ihrer Morphologie nach wie
als gesellschaftlicher Raum einem völlig anderen Typ an. Hier zunächst eine
Bestandsaufnahme: tu di ping kuang, "das Land war eben und weit". Mit
dem Wort ping setzt Tao ein Signal, das das Augenmerk des Lesers sofort
auf den Bereich des Gesellschaftlichen lenkt. Dasselbe tun die unmittelbar
danach erwähnten wu she you ran, "stattlichen Häuser", so daß sich dieses



466 ELISABETH KURZ

Gefilde von vornherein nicht als wilde Natur, als Ort der Eremiten, Magier
und Unsterblichen, sondern als die kultivierte Natur einer agrarischen
Gesellschaft zu erkennen gibt: Zwischen die Felder lagern sich Teiche, die

Grundlagen südchinesischer Ernährung - Reis und Fisch - bietend, bestanden

von Bambus und Maulbeerbäumen - letztere als weiblicher Arbeitsbereich20
dem männlichen Arbeitsbereich der Felder entsprechend. Von Bambus und
Maulbeerbaum gibt es "allerlei Art", dies deutet auf Überfluß. Sie sind die
vegetabile Grundlage für Kleidung, Wohnung, Gerät, und in meisterhafter
Kürze hat es Tao hier verstanden, auf die Befriedigung der drei grundlegenden
menschlichen Bedürfnisse - Nahrung, Kleidung, Wohnung - hinzuweisen,
an deren Garantie dem Daoismus politisch-messianischer Richtung seiner
Zeit in erster Linie gelegen war. Unübertrefflich an dieser Darstellung ist
aber auch die Weise, in der die Welt der Dinge in ihren Anfängen gefaßt
wird, dort, wo sie noch nicht Ding, Mittel, Werkzeug, sondern noch reine
Natur sind. Und aus der Kunst, ein ganzes philosophisches,
gesellschaftspolitisches Modell in einem knappen Bild zu verdichten, spricht
hier der ganz große Dichter.

Mit der Erwähnung der qian mo, der "sich kreuzenden Feldwege", erhält
diese Landschaft eine neue Dimension, nämlich eine im weitesten Sinne
historische. Qian mo sind die in Nord-Süd und Ost-West-Richtung sich
schneidenden Feldwege. Damit ist diese Landschaft einerseits wie die
Hainlandschaft mathematischer Gesetzmäßigkeit unterworfen, ja auch deren

Fortsetzung, insofern die Phonetika der beiden Zeichen qian und bai ja
unmittelbar an das Zehnerverhältnis von bai und shi der Hainlandschaft
anschließen. Hier nutzt Tao die graphische Ebene des Textes, um die so

disparaten Landschaften miteinander zu verbinden, ein unerhörter Kunstgriff.
Die Schriftzeichen qian und mo sind aber auch nach demselben Modell

wie yin und yang gebildet. Von Menschenhand gebaut, legen diese Wege
Zeugnis davon ab, daß die Gesetze der hier angesiedelten menschlichen
Gesellschaft die Gesetze des Kosmos sind. Daß die Wege sich im rechten
Winkel schneiden, also ein Koordinatennetz bilden, legt den Gedanken an
ein rechtwinkliges, wenn nicht gar quadratisches Gefilde nahe. Davon, daß
Taos privates Anwesen quadratisch angelegt war und überdies neun Räume
hatte, sprechen die Verse 9 und 10 des 1. Gedichtes des Zyklus "Rückkehr
in die heimatlichen Gärten und Felder": fang zhai shi yu mu, zao wu bajiu
jian. Und hiermit betritt der Text dann auch unübersehbar das Feld der
Geschichte.

Auf den Maulbeerbaum als weiblichen Arbeitsbereich weist Diény wiederholt hin.



SPURENSUCHE 467

Wall (Hain), Graben (Höhle) und rechtwinkliges Straßennetz sind nicht
nur wichtigstes Kennzeichen chinesischer Hauptstädte, die Erbauung solcher
Städte hatte in genau der Reihenfolge dieser Aufzählung zu erfolgen. Diese
Reihenfolge wird sogar für die literarische Beschreibung von Hauptstädten
kanonisch seit den^w eines Ban Gu und Zhang Heng, in deren Hauptstadtbeschreibungen

die qian mo sich jie und jing bzw. tu und jing nennen.

Auf die unlösbare Mischung daoistischen und konfuzianischen
Gedankenguts bei Tao Yuanming ist von sinologischer Seite verschiedentlich
hingewiesen worden. Und unbestreitbar haben für die Beschreibung der
Inneren Welt zwei sehr verschiedene Landschafts- und zwei verschiedene
Gesellschaftsmodelle gedient. Die Vegetation und ein Teil der
Geomorphologie sind eindeutig südchinesisch: so die Teiche, und im
Zusammenhang mit ihnen die wohl als Naßfelder zu interpretierenden Felder.
Der Maulbeerbaum ist wohl auch in der Nördlichen Ebene zu Hause,
desgleichen der winterharte Bambus, aber eben nur der, nicht aber "Bambus
von allerlei Art".

Wo nun ist im Süden eine "Große Ebene" zu finden, wenn nicht im
Roten Becken von Sichuan? Dort aber, allerdings auch im nördlichen Shaanxi,
hatten sich seit Ende der Qin-Zeit gesellschaftliche Gebilde geformt, die aus
einer Mischung von Minderheitenkulturen und daoistisch-messianischer
Erwartung geboren waren und unter der Bezeichnung "Fünf-Scheffel-Sekte"
und "Gelbe Turbane" mit zum Untergang der Han beigetragen hatten. Ihre
Ziele waren tai ping und da tong, d.h. eine von Unterdrückung freie
Gesellschaft, gekennzeichnet durch einen Überfluß an natürlichen Ressourcen
bei gleichzeitig maßvoll-nüchternem Gebrauch derselben, Gleichheit des

Besitzes, aber - und hier ist die Bewegung alles andere als daoistisch -
hierarchisch gegliedert, ja zum Teil straff militärisch organisiert. Nimmt
man beide Texte Tao Yuanmings, das xu und das shi zusammen, so ist
eindeutig ersichtlich, daß sich das shi gegen jenen hierarchisch-militärischen
Aspekt des messianischen Daoismus wendet, und zwar in der völligen
Abwesenheit eines offiziellen Kalenders, dessen Herausgabe ja kaiserliches
Privileg war und über dessen Einhaltung die Beamtenschaft strengstens
wachte. Den egalitären Aspekt dagegen kehrt das xu heraus. Signalisiert
wird diese Position einerseits durch das den Eingang der
Landschaftsbeschreibung markierende ping, das ja nicht nur den Sinn von "flach" hat,
sondern in der chinesischen Tradition gesellschafts- und wirtschaftspolitischen
Denkens auch stets für den Ausgleich der Güter - zum Beispiel in dem
Ausdruck chang ping - stand. Wenn Needham die Entstehung der Vorstellungen

von tai ping und da tong untersucht und auf ähnliche Denkmodelle



468 ELISABETH KURZ

im indischen Raum verweist, versäumt er nicht zu erwähnen, daß dort die
großen Weitkatastrophen "alluviale Flachheiten" hinterlassen hätten als

nachmaligen Ort buddhistischer Paradiese.21

Es gibt aber noch einen weiteren Hinweis auf den egalitären Charakter
der Gesellschaft der Inneren Welt, nämlich das Essen. Propp hat in seiner
Untersuchung zum Zauber- und Initiationsmärchen darauf hingewiesen, daß
in diesen Typen die egalitäre Gesellschaft dadurch symbolisiert wird, daß
alle dasselbe essen.22 Nun laden ja die Einwohner der Inneren Ebene einer
um den anderen den Fischer zum Essen ein und servieren "Huhn und Wein"
- es gibt also offensichtlich überall das gleiche. Daran wird auch der nüchterne
Genuß des Überflusses sichtbar, auf den schon der Tatbestand hingewiesen
hatte, daß es zwar an Pflanzen "allerlei Art" gab, von den "sechs Haustieren"
(Schwein, Geflügel, Schaf, Hund, Rind, Pferd) aber nur zwei erwähnt werden.

Keinesfalls sollte man nun in der Beschreibung dieser Gesellschaft eine
Minderheitendokumentation sehen, wie sie die chinesische Historiographie
oder Reiseliteratur kennt. Letzterer hat Tao zwar allerhand Elemente
entnommen, aber er hat diese Elemente in Bezug zu anderen Systemen
gesetzt. So stammen "Hähne und Hunde", die "einander zurufen" aus dem
80. Kapitel des Daodejing. Die von mir konsultierten Übersetzungen des

"Pfirsichblütenquells" unterschlagen im übrigen mit Ausnahme derjenigen
Jacobs und Davis'23 das xiang, "einander", in xiang wen. Daß sie "einander"
zurufen ist aber deshalb so wichtig, weil erst dadurch die raumbildende
Funktion des Schalls deutlich wird und das Krähen und Bellen die Ausdehnung
nachbarschaftlich geteilten und verflochtenen Raumes hörbar macht.

Denn diese Hähne sind nur in einer ihrer Funktionen Künder der Tageszeit
und somit Symbole des geregelten, im Einklang mit der kosmischen Zeit
stehenden Lebens. In dieser Funktion stehen sie eindeutig in "Rückkehr in
die heimatlichen Gärten und Felder" I, 15-16, wo sie auf die in III, 3-4
erwähnte Kongruenz von Arbeitsrhythmus und Tagesrhythmus verweisen.
Hähne und Hunde sind hier zwar auch, aber nicht nur Wächter, die Alarm
schlagen beim Herannahen eines Menschen aus der Äußeren Welt und somit
eine Art Animalisierung seelischer und sozialer Schutzfunktionen einer
menschlichen Gesellschaft, die in ihrer Ursprünglichkeit dem daoistischen
Ideal der Tierwelt nahesteht. Hähne und Hunde gehören nicht nur in den
Kreis jener Wächtertiere, die im Märchen den Eingang zur Jenseitigen Welt

21 Needham, S. 217, Fußnote 124.
22

Propp, S. 144.
23 Jacob, S. 245/246, Davis, Bd.II, S. 198.



SPURENSUCHE 469

bewachen24. Diese Hähne und Hunde sind vor allem Zitat und vertreten das

80. Kapitel des Daodejing, in dem die Bewohner selbstgenügsamer Dörfer
Krähen und Bellen aus den Nachbardörfern vernehmen und doch bis zu
ihrem Tode den Fuß nie dorthin gesetzt haben.

Ganz im Sinne jener von Laozi gezeichneten elementaren, sich keines
Mittels bedienenden Gesellschaft hatte ja auch der Fischer sein Boot am
Eingang zurücklassen müssen, und so begegnen wir hier weder Wagen noch
Pferden noch Waffen; wohl gibt es Wasserläufe, aber keine Kanäle, Hunde
und Hähne, aber keine Arbeitstiere, Straßen, aber keine Märkte, keinen Yamen,

ja nicht einmal einen Tempel - im shi gibt es immerhin Ritualgefäße -, eine
Welt ohne alle jene landschaftsverändernden Institutionen, ohne die sozial

gegliederten, zeremoniell besetzten, einen politischen Raum schaffenden

Anlagen, die das feudal-konfuzianische China ausmachen. Eine völlige
Umsetzung also der Ideen des philosophischen Daoismus eines Laozi und
Zhuangzi ins geglückte Bild?

Fast will es so scheinen. Wären da nicht die Feldwege, die in ihrer
koordinatenhaften Ordnung an die rituelle Vorgabe des Li ji erinnern mit
seiner Forderung nach quadratischer Anlage des hierarchisch-zeremoniellen
Raums, nach neunfach sich kreuzendem Straßennetz, die auch erinnern an
die von den Dichtern Ban Gu und Zhang Heng so gepriesene Betriebsamkeit
der Märkte. Denn die Erwähnung von jiao tong, "Austausch und Verkehr"
auf den Wegen, aber auch des wang lai, des "Kommens und Gehens", steht

in ausgesprochenem Gegensatz zu Laozis Bild einer autarken Welt, bei der
es eben gerade keinen Handel, Austausch, Verkehr gibt.

In diesem Sinne ist die hier gezeigte Welt fast noch praktikable Welt,
und insofern ist der Prosatext xu um vieles realistischer als der Text shi, der
reine daoistische Utopie vorführt. Dies auch insofern, als im xu Ansätze
staatlicher oder besser gesagt gesellschaftlicher Selbstverwaltung gezeigt
werden, und zwar in genau derjenigen Institution, in der in China seit jeher
die bürokratische Verwaltung am sichtbarsten war - nicht im Yamen - im
Straßennetz. Insofern wird im xu dem Staat kein prinzipieller Kampf angesagt,
hier wird nicht völlige Verwaltungslosigkeit gepredigt, aber hier wird eine
uneinholbare staatliche Idealität an einen unwirklichen Ort verlegt, und zwar
in ein zhong, ein Innen, eine Mitte.

Bauer hat in seiner Studie darauf hingewiesen, daß in der Vor-Han-Zeit
die irdischen Paradiese der chinesischen Literatur im äußersten Westen oder

Propp, S. 93.



470 ELISABETH KURZ

im äußersten Osten angesiedelt wurden, wohl auch im hohen Norden,
jedenfalls an den Säumen des Staats, wo der unbekannte Raum begann, und
daß mit zunehmender Ausweitung und Sinisierung der Randzonen diese
Inseln der Idealität ins Erdinnere verlegt wurden. Marcel Granet hat im
Gegensatz - aber nicht im Widerspruch - dazu die Gepflogenheit Qin
Shihuangdis und nachfolgender Dynastien erwähnt, bei Eroberung und
Sinisierung neuen Gebietes ein unsinisiertes Reservoir übrigzulassen, um an
einer solchen Trophäe den ganzen Abstand zwischen Kultur und Unkultur
sichtbar zu machen.

Bei Tao nun ist der Eintritt in die abgeschiedene Welt weder das Ende
einer langen Reise an den Rand der Zivilisation noch ein Abstieg ins Erdinnere,
sondern ru, ein Eintritt. Und dreimal fällt im folgenden Text das Wort
zhong, davon zweimal allerdings nicht als Lagebezeichnung für den

abgesetzten geographisch-gesellschaftlichen Bezirk. Aber sobald der Fischer
sich "drinnen" befindet, wird die Welt, aus der er kommt, als wai ren
bezeichnet, und im Munde der Einheimischen ist die Welt, die sie

zurückgelassen haben ebenfalls wai ren. Im Moment des Abschieds sind
dann für den Fischer die Einheimischen zhong ren, während diese den Fischer
konsequent als ci ren bezeichnen, er also weder als wai noch als zhong gilt.

Übersetzt man dieses zhong in den westlichen Sprachen mit einer "innen,
von drinnen" entsprechenden Bezeichnung, so bleiben sehr wichtige
Konnotationen unübersetzt, und die Botschaft der Parabel wird überhört.
Seit Anbruch geschichtlicher Zeiten galt ja für "die Chinesen" die Vorstellung,
daß ihr Land in der Mitte der Erde, die Hauptstadt des Landes aber in dessen

Mitte liege. Die Hauptstadt aber ist orthogenetisches Zentrum, hier werden
die Vorstellungen von der Ordnung des Staates erzeugt, und die Vorstellung
der mittleren Lage der Metropole ist somit untrennbar mit ihrer
modellgebenden Funktion verbunden. Stellvertretend sei hier ein bei Bauer
zitierter Auszug aus dem Gongyang zhuan wiedergegeben, der den Zusammenhang

zwischen Lage in der Mitte und staatlicher Vollkommenheit illustriert:

"Für die Epoche, über die er durch (schriftliche) Überlieferung erfuhr,
zeigte er, wie sich Ordnung inmitten von Wirrwarr und Chaos zu erheben

begann, und so konzentrierte er sich mit seinem Sinn auf das
Allerwesentlichste. Das war der Grund, weswegen er seinen eigenen Staat

(Lu) als das Innere betrachtete und selbst schon das übrige China (Chu-Hsia)
als etwas Äußeres: Er war zuerst auf feinste (Ordnung) in (diesem) Inneren
bedacht und ging erst danach daran, das Äußere in diese Ordnung
einzubeziehen. (Hinsichtlich dieses Äußeren) verzeichnete er wohl das

Große, aber überging das Kleine.... Über ergebnislose Staatskonferenzen
im Inneren (zum Beispiel) berichtet er, nicht aber über solche



SPURENSUCHE 471

Staatskonferenzen im Äußeren. Für die Epoche, über die er durch mündliche
Überlieferung erfuhr, zeigte er, wie die Ordnung sich (allmählich) zum
Frieden steigerte. (Nun) betrachtete er ganz China als Inneres und (nur
noch) die Barbarenstaaten als etwas Äußeres. Er berichtete auch über
ergebnislose Staatskonferenzen außerhalb seines eigenen Staates.... Für
die Epoche, die er persönlich miterlebte, offenbarte er, daß die Ordnung
den 'Höchsten Frieden' (tai-p'ing) erreicht hatte. Die Barbaren selbst traten
mit in die Beamtenhierarchie ein, die ganze Welt (t'ien-hsia) nah und fern,
groß und klein war zu einer Einheit geworden. So vertiefte er sich in
seinem Sinn noch mehr und war auf die Verfeinerung der (Ordnung überall)
bedacht. Das war der Grund, weshalb er Menschlichkeit und Rechtlichkeit
hochhielt, und die zweigliedrigen (doppelzüngigen) Personennamen
tadelte."25

Hier wird die Ausweitung des Staates in seiner territorialen wie normativen
Ausdehnung als eine Ausweitung des "Innen" über das "Außen" verstanden,
wobei der Weise sich jederzeit streng auf das Innen konzentriert. Needham,
der im Zusammenhang mit der Entwicklung der Begriffe tai ping und da

tong denselben Text zitiert, übersetzt statt "Innen" mit "Mitte".
Nun lebte ja Tao Yuanming in einer Zeit des geteilten Reiches, in der

kein spirituelles Zentrum ausmachbar, die geistige Kultur weitab von ihrem
Entstehungsort in den Süden verbannt war. Die Vorstellung von einer Mitte
des Landes in Form eines quadratisch abgegrenzten Bezirkes hat aber alle
Wechselfälle der chinesischen Geschichte überlebt und war so auch zu Taos
Zeiten in den Köpfen einer in südlicher Vegetation lebenden Elite lebendig,
stets verbunden mit der Erinnerung an die Nördliche Ebene der "mittleren
Länder". Das poetische Bild für diesen geistesgeschichtlichen Tatbestand
scheint mir Taos Text zu sein. Ich bin geneigt, in dem "flachen Land" nicht
das Rote Becken, sondern die Nördliche Ebene zu sehen. Mir scheint, daß
die Landschaft des "Pfirsichblütenquells" eine Vereinigung von nördlicher
Geomorphologie und südlicher Vegetation vollzieht, von konfuzianischer
Raumordnung und daoistischer Gesellschaftsordnung und damit in Zeiten
der Zerrissenheit eine Einigung des Reiches schafft, die die des Qin Shihuangdi
in den Schatten moralischer Wesenlosigkeit stellt.

25 Bauer, S. 123.



472 ELISABETH KURZ

6. Die historische Dimension Teil 2

Die Gesellschaft der Inneren Welt oder Die heimliche Hauptstadt: Das Dorf

Wenn so die Landschaft eine Verbindung aus der realen südchinesischen

Umgebung Tao Yuanmings und der Erinnerung an Zeiten, die vor Auflösung
und Zerfall liegen, bildet und damit zwei Welten in eine faßt, so gilt dasselbe

für die dort lebende Gesellschaft, denn diese heimliche Hauptstadt ist nichts
anderes als ein Dorf, aber was für ein Dorf!

Die Bewohner präsentieren sich auf den ersten Blick als Bauern bei der
Arbeit, pflügend und säend. Propp hat daraufhingewiesen26, daß die jenseitige
Welt im Zaubermärchen stets die Merkmale der wirklichen Welt derjenigen
Gesellschaft trägt, in der das Märchen kursierte. Eine Gesellschaft von Jägern
bevölkert ihr Paradies mit Tieren, eine Agrargesellschaft bestückt ihr Jenseits

mit fruchtbaren Äckern, fruchttragenden Bäumen, üppigen Wiesen. Die
Bemerkung in Taos Text, nan nü yi zhuo xi ru wai ren, "Männer und Frauen

waren gekleidet wie in der Äußeren Welt", ist ein Relikt jener märchenhaften
Schicht des Textes, auf der historischen Ebene scheint die Aussage nämlich
wenig sinnvoll. Der Hinweis auf die Feldarbeit dagegen steht im Gegensatz
zur Märchenstruktur und zur daoistischen Tradition. Nicht nur, daß die magischen

Erzählungen vom Paradies bisweilen direkt erwähnen, daß hier nicht
gearbeitet wird27, auch die Gesellschaft der Holzsammler und Fischer in der
Welt Zhuangzis ist ja nicht arbeitende im Sinne von produzierende
Bevölkerung, wie es das Volk der konfuzianischen Tradition zu sein hat. Es ist
insofern verfehlt, in der Gesellschaft der Inneren Welt nur eine nach daoistischen

Gesetzen lebende sehen zu wollen. Die Rollen sind zum Teil auffallend
verkehrt, geht man davon aus, daß Seßhaftigkeit und Ackerbau traditionell
konfuzianischer Wertvorstellung entsprechen, das Umherschweifen und
allenfalls Sammeln (Kräuter, Holz, Fische) aber daoistischer, dann sind diese
staatlich wenig organisierten zhong ren konfuzianischer als der aus einer
verwalteten Welt stammende herumzigeunernde Fischer.

Anders wiederum verhält es sich mit den Kindern und Greisen. Daß die
Alten nicht mehr zu arbeiten brauchen, gehört zu den Forderungen des

politisch-daoistischen Messianismus, während zi le, die "natürliche
Heiterkeit", bereits den Vorstellungen Zhuangzis vom zhen gu ren, vom
"wahren Menschen des Altertums", entspricht, ausführlich dargestellt zum
Beispiel in Zhuangzi Kap. 6. Diese natürliche Heiterkeit ist auch ein
herausragender Zug im Bild, das Tao Yuanming von sich selber zeichnet.

26
Propp, S. 364 ff.

27 So der von Bauer auf S. 203/204 zitierte Text.



SPURENSUCHE 473

Die diversen Heimkehrgedichte zeichnen ihn zum Teil singend durch die
Landschaft ziehend. Der "Nekrolog auf mich selbst" erwähnt diese Heiterkeit
in Vers 22, in der "Biographie des Herrn zu den fünf Weiden" nennt er sich

yan. In diesen beiden Texten ist die Quelle der Freude die Lektüre hao du,
und die Freude ist somit aus utopischer Illusion gespeist. Die Innere Welt
des "Pfirsichblütenquells" aber ist gerade darum ideale Welt, weil die Freude
aus der Welt selber, nicht aber aus einem literarischen Jenseits fließt und die
Flucht ins Buch sich gänzlich erübrigt.

Das Auftauchen des Fischers löst Alarm aus. Im Gegensatz zu den mir
bekannten Übersetzungen, die mit Ausnahme Bauers28 alleging mit "verwundert"

übersetzen, plädiere ich für "aufgeschreckt", denn durch die Äußere
Welt entdeckt zu werden bedeutet ja Gefahr für das Fortbestehen der Inneren
Welt. "Alarm geschlagen" jing haben im übrigen bereits die Hähne und
Hunde.

Die nun folgende Begegnung zwischen den Welten vollzieht sich im
gemeinsamen Trunk (vom Essen war bereits die Rede) und gegenseitigen
Befragen. Das Thema "Wein" ist eines der herausragenden in Tao Yuanmings
Werk, insofern als er damit seinen Standpunkt in der politischen und in der
Welt der Kunst bestimmt. Die Heimkehrgedichte, der "Nekrolog auf mich
selbst", die "Biographie des Herrn zu den fünf Weiden", erwähnen das

Trinken, und zwar in zweierlei Form: als kommunikatives Trinken und als
einsames Trinken.

Zunächst erinnern die Mahlzeiten im "Pfirsichblütenquell" auffällig an
die asketischen Festmähler in Taos Dichtung. So erwähnt er beispielsweise
in "Rückkehr in die heimatlichen Gärten und Felder", V,8, wie er und seine
bäuerlichen Lebensgenossen sich gegenseitig "zu neuem Wein und einem
einzigen Huhn" laden; ähnlich spärlich geht es zu bei seiner Heimkehr in
Gui qu lai xi ci, 22, einer Stelle, die bezeichnenderweise vermerkt, Yin hu

shang yi zi zhuo, daß er "sich selber einschenkt" und alleine trinkt. Nun hat
Holzman in seiner Untersuchung über "Die Sieben Weisen vom Bambushain"
darauf hingewiesen und durch Zitate aus deren Schriften belegt, daß im
traditionell konfuzianischen Rahmen gemeinsames Trinken nur innerhalb
der jeweiligen Schicht sittenkonform war. Schon die Sieben Weisen
provozierten mit ihrem Verstoß gegen diese Norm, und wenn Tao diese
unrituelle Form der Geselligkeit praktizierte, stellte er sich unmißverständlich
in Opposition zu den dynastischen Gebräuchen und in eine Tradition, die,
unter den Wei beginnend, an politische Zustände anknüpft, die gleichermaßen

Bauer, S. 267.



474 ELISABETH KURZ

fernab der rituellen Strenge der Han wie der legalistischen Hierarchisierung
der Qin liegen.

Darum trinken im "Pfirsichblütenquell" alle mit allen, hier gibt es keine

Aufteilung der Gesellschaft in shi und nong, hier ist ein egalitärer Ritus des

Trinkens geschaffen. Damit entfällt auch jener Zug von Taos Trinken, nämlich
"sich alleine einzuschenken", nach ritueller Vorschrift ebenso verpönt wie
die Trunkenheit, derer er sich immer wieder rühmt. Mit der Stilisierung
dieser Trunksucht in den Gedichten, die bei den Tangdichtern ja dann Schule
machen sollte, stellt er sich ebenfalls eindeutig in die literarische Tradition
jener den Skandal zelebrierenden Sieben Weisen, und insofern ist ihr historischer

Wirklichkeitsgehalt ebenso in Frage zu stellen. In Frage zu stellen ist
auch die Historizität der idyllischen Beschreibung der ungetrübt-gemischten
Gesellschaft der Heimkehrgedichte wie der verklärt-ungemischten des

"Pfirsichblütenquells". Fragwürdig ist, ob da die Literatur Spiegel seines wirklichen
Lebens oder nicht vielleicht sein Leben Spiegel einer literarischen Tradition
war.

In der Gesellschaft der Mittleren Welt jedenfalls ist die Trunkenheit ebenso
sinnlos wie das Buch, denn diese sich selbstgenügende Welt bedarf keines yi
- keines beflügelten Aufschwunges in eine Gegenwelt. Die in Taos Texten
über die Heimkehr und in den Selbstnachrufen immer wieder erwähnte Armut,
auch diese stilisiert - aus dem Haus mit neun Räumen in "Rückkehr in die
heimatlichen Gärten und Felder", I, 10, macht Tao die bu bifeng ri, die "vor
Wind und Sonne nicht schützende Hütte"; aus dem "Leinengewand" im
"Selbstnekrolog" Vers 8 macht er duan he chuan jie, das "zu kurze,
durchlöcherte, geflickte Kleid" des "Herrn zu den Fünf Weiden", und immer
wieder erwähnt er dan piao lü kong, "den leeren Korb und die leere Kalebasse"

- diese Armut herrscht offensichtlich nicht in der Inneren Welt. Ist dies
allein als Folge des natürlichen Überflusses gedacht? Oder ist es eine Folge
der Gleichheit aller, weil alle pflügen und alle genießen und alle wissen,
während in Taos biographischer Welt die Wissenden und Genießenden nicht
pflügen - so sein Vorwurf an Dong Zhongshu in Quan nong, "Ermahnung
zur Landwirtschaft", VI, 34, der "Bücher und Laute genießt, aber Felder und
Gärten nicht pflegt", so daß diejenigen, die pflügen und wissen wie Tao,
bisweilen hungern und frieren müssen.

Die Befragung des Ankömmlings ist ganz im Sinne des Zaubermärchens
ein Befragtwerden des Eindringlings durch die Jenseitigen. Obwohl in der
Rahmenerzählung vom Fischer berichtet wird, zhen yi zhi, er sei "darüber"
(die Welt des Haines) verwundert, und yü qiong qi lin, er "wolle diesen
Hain erforschen", bleibt sein seelisches Erleben in der Begegnung mit der
Inneren Welt auffällig unkonturiert. Er zeigt weder Staunen noch Neugier



SPURENSUCHE 475

und beschränkt sich ganz aufs Essen, Trinken und Antworten ju da zhi und

weiju yan suo wen. Dagegen heißt es von den zhong ren dreimal, wen, "sie
fragen": Nachdem sie den Fremden gesichtet haben, erschrecken sie und
wen suo cong lai, "fragen nach seiner Herkunft". Auf seine Antwort wird er
zum ersten Mal eingeladen. Jetzt verbreitet sich die Nachricht von der Ankunft
"dieses Menschen", und alle haben Fragen, xian lai wen xun, um "Fragen zu
stellen". Nachdem sie selber ihre Geschichte erzählt haben, wen jin shi he

shi, "fragen sie, welche Dynastie jetzt an der Macht sei"; wieder antwortet
der Fischer, wieder bricht Schrecken aus, worauf er erneut eingeladen wird.
Es ist offensichtlich, daß hinter der Dynamik von Schrecken-Wissenwollen-
Schrecken-Wissenwollen der Drang der Einwohner steckt, sich die vom
Hörensagen bekannten Zustände der Äußeren Welt bestätigen zu lassen.

"Dire Vorfahren sind vor den Wirren der Qin geflohen" und haben "Frauen,
Kinder und yi ren mitgenommen in diesen abgelegenen Bezirk". Die hier
leben, wissen also, daß ihre Vorfahren geflüchtet sind während der "Wirren"
unter den Qin. Gleichzeitig wissen sie, daß diese Dynastie dem Untergang
geweiht war, von den nachfolgenden Dynastien der Han und Wei wissen sie
noch nichts. Die Frage ist nun, warum sie nicht geblieben sind, wo doch das

Ende dieser bösen "Wirren" sich bereits angekündigt hatte. Die beiden
Aussagen passen nur dann zusammen, wenn mit den "Wirren" nicht nur die
tyrannischen Staatsvorstellungen der Qin gemeint sind, sondern wenn den

zur Bekämpfung des Qin-Staates angetretenen Kräften, die im Namen einer
Wiederherstellung alter Zustände handeln, ebenfalls keine befriedigende
Lösung zugetraut wird. Mit dieser Perspektive auf die Qin ist die
Nachfolgedynastie der Han gleich von vornherein desavouiert. Die
Gesellschaft der Inneren Welt ist damit keine bloße Wiederherstellung der
Zhou, wie Bauer behauptet.29

Sie seien "geflohen mit Frauen, Kindern und yi ren." Diese Formulierung
verdient eine genaue Analyse. Offensichtlich gab es da führende Köpfe, die
Befehlsgewalt hatten nicht nur jeweils über eine Sippe, sondern über ein

ganzes yi. Dabei könnte es sich um eine kleinere Verwaltungsstadt30 oder
um das Land eines Grundbesitzers31 gehandelt haben, und dann muß es sich

um Landbesitzer gehandelt haben, die aus patriarchalischer Fürsorge ihre
leibeigenen Hintersassen ebenfalls mitnahmen. Unüberhörbar ist, um welche

politische Einheit es sich auch handeln mag, daß diese neue Gesellschaft

29 Bauer, S. 266.
30 Ciyuan, Stichwort}'«, Wortbedeutung 3.
31 ibid., Wortbedeutung 4.



476 ELISABETH KURZ

sich aus zwei verschiedenen sozialen Rängen der ursprünglichen Gesellschaft
zusammensetzt. Die ehemals höhere Schicht dürfte dabei wohl kaum unter
den Emporkömmlingen und Neureichen der Qin zu suchen sein, denn die
hatten ja allen Grund, zur neuen Ordnung zu stehen. Es kann sich also nur
entweder um die unter den Qin umgesiedelte und enteignete Aristokratie
handeln oder um die im selben Zug ihrer Vorzugsstellung beraubten Gelehrten
Zhou-zeitlich-konfuzianischer Prägung, also um die Schicht, aus der Tao

Yuanming selber stammt. Fest steht auch, daß die Zhou-Zeit für diese

Emigranten kein Lösungsmodell gegenüber dem legalistischen Staat darstellte.
Nun hatte ja die konfuzianische Doktrin ebenso den Typen des Staatsdieners
wie den des in Zurückgezogenheit die Selbstkultivierung pflegenden Gelehrten

geprägt, und daß dieser Feldarbeit pflegt, ist ebenfalls aus dem konfuzianischen
Kanon belegt. Und so ist diese Emigrantengesellschaft, außer daß sie dem
Daoismus huldigt, auch gewissermaßen von einem konfuzianischen Ideal
aufs andere umgestiegen und hat damit dieselbe Wahl getroffen wie Tao
Yuanming. In kollektiver Einsiedelei hat sie eine Art Republik der
unliterarischen Weisen gegründet, unliterarisch, weil sie ohne die
elementarsten Grundlagen des Gelehrtentums auskommt: Buch und Schrift.

Denn die im "Pfirsichblütenquell" betriebene Tradierung von Geschichte
ist ausschließlich mündlicher Art - Hinterlassenschaft daoistischer
Buchfeindlichkeit. Die "Menschen von Drinnen" yun, "erzählen", was ihre
Vorfahren berichtet hatten. Entsprechend ist das geschichtliche Wissen, das

der Fischer entgegensetzt, wen "gehörtes" Wissen.
Da die zhong ren "nichts von der Existenz der Han, geschweige denn der

Wei und Jin wissen", ci ren yi yi wei ju yan suo wen, "geht dieser Mensch
(diese Dynastien) eine nach der anderen durch und erzählt, was er gehört
hat". Die Antwort des Fischers erfolgt auf derselben Ebene unliterarischer
Weisheit, und nahtlos fügt sich ein Bild ans andere. Was auch immer der
Fischer erzählt haben mag, aus der Perspektive der su xin ren, "schlichten
Herzen" (Yi ju, "Umzug" I, 3) gleichen sich die Bilder in erschreckendem
Maße und lösen "Entsetzen" aus. So wird die Erwartung der zhong ren, daß
außerhalb ihres inselhaften Paradieses nach wie vor "Wirrnis" herrscht, durch
die Erzählung des Fremden bestätigt. Bestätigt wird aber auch die Erwartung
der Vorfahren, die ja bereits von den Gegenspielern der Qin nicht den guten
Staat erhofft hatten. In dem hier geführten Gespräch wird die jeweilige
historische Erfahrung mit drei verschiedenen Dynastien als jeweils identische
Bestätigung eines apriorischen Wissens um die Verderblichkeit der staatlichen
Ordnung schlechthin erlebt. Daß diese Erkenntnis aus Rede und Gegenrede
gewonnen wird, aus einem Prozeß gemeinschaftsbildender



SPURENSUCHE 477

Vergangenheitsbetrachtung, macht diese Modellfindung zu einem Daoismus
und Konfuzianismus integrierenden Bild chinesischen gesellschaftlichen
Lebens.

Der Fischer birgt verschiedene Welten in sich. Von ihm wird gesagt, er
habe "vergessen, wie weit er schon gefahren sei" - ist er also einer jener
Weisen Zhuangzis, deren Vollkommenheit darin liegt, daß sie "sich vergessen"
und sich so "den Flüssen und Meeren anvertrauen, ohne auf ein Ufer zu
blicken", und so eine Fahrt antreten, "für die es keines Wagens und keines
Bootes bedarf"32, eine Fahrt ins Land der inneren Wandlung - handelt es
sich um einen solchen Fischer? Ist er nicht stattdessen getrieben vom
"Wissenwollen", das macht, daß er fu qian xing, "weiter vorwärts fährt",
ganz im Gegensatz zu den Menschen in Laozis Paradies, die keinen Fuß vor
die Schwelle ihres Hauses setzen und trotzdem alles Nötige wissen? Und
schließlich kehrt er doch der wahren Welt wieder den Rücken und macht
sich schnurstracks davon in die Welt des bürokratischen Zerfalls der gesitteten
Ordnung.

Mir will es scheinen, daß Tao Yuanming im Bild der Inneren Welt wie
im Bild vom Fischer dem Betrachter, aus welcher der beiden möglichen
Richtungen er auch schaut und welches Bild er auch sucht, das Bild der
jeweils anderen Möglichkeit vorführt. In diesem Sinne sind die "Inneren
Menschen" "Menschen der Mitte", die wahren Menschen des Ausgleichs,
vereinen sie die Gegensätze, schaffen sie den Ausgleich, die wahrhaften
zhong ren, die, ohne zu herrschen, die Ordnung herstellen und damit für den
wahren Staat leisten, was seit Yao und Shun kein Herrscher mehr geleistet
hat.

Auch in der Struktur der Ereignisse und Konfigurationen führt Tao
Yuanming diesen umkehrenden Ausgleich vor. Denn da, wo in der
literarischen Tradition Fischer, Holz- und Kräutersammler die Hauptfiguren
sind, sind ja die Mächtigen im Staat die Frager, die sich auf den Weg zu den
Fischern als den weisen Lehrern machen. Gerade so aber arrangiert Tao die

Dinge nicht. Hier macht sich der Fischer auf den Weg, hier wird ein Stück
weit auch er belehrt, hier gibt es keine Einseitigkeit, sondern die gegenseitige
Bestätigung eines Wissens, das ins Schwanken geraten könnte und fernab ist
von der anstößig-absoluten Selbstgewißheit der Figuren der Lunyu und des

"Südlichen Blütenlands". In der Begegnung des Fischers mit den Menschen
der Mitte bestätigt sich die Kenntnis der Gegenwart durch die Erfahrung der

Vergangenheit und das Unheilwissen der Vergangenheit durch die Schrecken

Zhuangzi, Kap.20.



478 ELISABETH KURZ

der Gegenwart. Dies ist das Verfahren eines überaus skeptischen Dichters,
der ungeprüft keine der weltanschaulichen Lösungen seiner Epoche annimmt,
aber auch keine ablehnt, auf jedes Ja mit Nein, auf jedes Nein mit Ja antwortet
und dessen Skepsis im Glauben an ein nicht formulierbares dao ruht, dessen

Verbreitung "unnütz" ist: bu zu wei ren dao ye. Mit diesem Credo, dessen
Wahrheit sich im Fortgang der Erzählung bestätigen wird, gipfelt und endet
die Begegnung der beiden Welten.

7. Die historische Dimension Teil 3
Die Rückkehr des Fischers oder der Zyklus der Zeiten

Der Fischer aber kehrt zurück. Warum bleibt er nicht in der Inneren
Welt, warum schweigt er nicht, wie ihm das ans Herz gelegt worden war?
Des Fischers Rückkehr steht in auffälliger Umkehrung zur jeweiligen Heimkehr

Taos. Denn wenn Tao heimkehrte, dann um der Welt des Staates und
der Bürokratie den Rücken zu kehren und sich den "heimatlichen Gärten
und Feldern" zuzuwenden, wo ihn alles das erwartet, was der Fischer aufgibt,
um sich in die Welt der Bürokratie und Hierarchie zu begeben. Warum?

Nun hat Tao ja selber nach einer ersten Rückkehr aufs Land dieses Paradies

wieder verlassen und ein solches Hin und Zurück schließlich ein weiteres
Mal praktiziert. Nur - wie jedes Mal bisher, wenn die Biographie des Dichters
zu Rate gezogen wurde - allein reicht sie zur Erklärung nicht aus.

In vierfacher Variation behandelt das xu des "Pfirsichblütenquells" das

Thema Rückkehr:
1. Die Bewohner der Mittleren Welt bufu chu yan, "kehrten nie mehr
nach draußen zurück".
2. Der Fischer chu, de qi chuan, "geht wieder nach draußen und besteigt
sein Schiff."
3. Xun xiang suo zhi, "er sucht nach den Wegmarkierungen, die er sich

gemerkt hat", aber bufu de lu, "findet seinen Weg nicht mehr".
4. Liu Ziji xin ran gui wang, "möchte diesen Weg zurücklegen", wird
aber krank und stirbt.

Die Menschen der Mittleren Welt, die nicht mehr zurückkehren möchten,

yu wai ren jian ge, "schaffen einen Graben zwischen sich und dem Außen".
Damit steht diese Welt in vielfacher Beziehung zum Denken Zhuangzis. Der
nämlich berichtet zum Beispiel im 18. Kapitel, wie er eine kurzweiliglehrreiche

Nacht in Gesellschaft eines Totenschädels verbracht hat, der aus
dem Reich, in dem es "weder Fürsten noch die Diener, noch die Geschäfte
der vier Jahreszeiten gibt, wo das Jahr nach Himmel und Erde abläuft",
nicht ins Leben herkömmlicher Ordnung zurückkehren möchte. Mit ihrem



SPURENSUCHE 479

Beharren in der Abgeschiedenheit geben sich die Menschen der Mitte als
wahre Weise zu erkennen. Sie bleiben im Schatten, in der Verborgenheit, ihr
Land ist ein riesiges yin. Mit dem stillen Verharren im yin verbindet sich bei
Zhuangzi aber auch die Vorstellung vom Verzicht, in konfuzianischer Manier
die Welt heilen, ordnen, verbessern, politische Führungsrollen übernehmen
zu wollen. In dieselbe Richtung weist die Tatsache, daß wang ji jin fu yan,
lai jing sui wu fei, die Spuren der Bewohner der Mitte "verwischt" und
"überwachsen" sind. Im selben Kapitel, das dem Weisen das stille Sitzen
unter dem yin zuweist, nämlich Kapitel 31, verweist Zhuangzi darauf, daß
der Weise "keine Spuren hinterläßt". Was mit "Spuren" gemeint ist, beschreibt
Zhuangzi Kapitel 12. Diese Weisen nämlich "tun das Rechte, ohne es zu
wissen und für Gerechtigkeit zu rechnen, sie lieben sich, ohne es zu wissen
und für Menschlichkeit zu rechnen, sie sind aufrichtig, ohne es zu wissen
und für Loyalität zu halten, sie sind zuverlässig, ohne es zu wissen und für
Treue zu halten, deswegen handeln sie, aber ihr Tun hinterläßt keine
Spuren, betreiben sie ihre Angelegenheiten, aber die Geschichte überliefert
sie nicht".

Aus dieser wesenhaften Verborgenheit der Welt der Mitte erklären sich
sowohl der Tod des Liu Ziji wie das rätselhafte Verhalten des Fischers. Die
magisch-daoistischen Modelle des Eingangs in die jenseitige Welt verlangen,
wie bereits dargelegt, daß diese Welt zunächst beschrieben, von einem im
letzten Satz neu eingeführten Schamanen durch Reiten auf dem Wind erreicht
wird, und daß dieser schließlich der äußeren Welt eine Botschaft von seiner
neuen Existenz übermittelt. Tao Yuanming variiert dieses Modell in
zweifacher Weise. Zunächst im shi, das die dem Prototyp am nächsten hegende
Fassung darstellt, insofern hier nach der Phase der Beschreibung im
zweitletzten Satz ein you fang shi, ein Jenseits-Wanderer, auftaucht, dem
"die Welt jenseits von Staub und Lärm" vertraut ist. Nur, und hier entfernt
sich Tao bereits einen Schritt von der magischen Tradition, wird die Erfahrung
dieser Jenseits-Wanderung nicht in der Syntax des Aussagesatzes vorgetragen,
sondern in die Frage gekleidet - "wie", so fragt der Dichter, "ist jene Welt
erfahrbar?". Die Skepsis der Frage mündet im letzten Satz des shi in die
Irrealität des Wunsches, "einen leichten Wind zu reiten und in der Höhe den
Freund zu finden".

Dieser Schluß ist dem Schluß des Li Sao Qu Yuans nachgebildet, in dem
der Schamane in abgrundtiefem Ekel vor der Verkommenheit der politischen
Welt sich aus dem Staube macht und bei einem rätselhaften Peng Xian



480 ELISABETH KURZ

verbirgt. Kennzeichnend für Tao Yuanming ist jedoch die Distanz, mit der
er seine Vorlage zitiert, die sprachliche Formulierung "ich frage" und "ich
möchte" stellt die Flucht ins Paradies als Magie bloß.

Während im shi das Abrücken von der Magie nur auf der
lexikalischsyntaktischen Ebene signalisiert wird, wird es im xu auch auf der Ebene der
Figuren und ihres Handelns deutlich: Aus dem you fang shi wird hier ein

gao shang shi, das heißt der Jenseits-Wanderer hat einem moralisch integren
Eremiten - als solcher gilt Liu Ziji der Historiographie - Raum gegeben, der,
der magischen Qualitäten entkleidet, zunächst der sozialen Diesseitigkeit
entstammt. Er steht als Gegenfigur dem Präfekten gegenüber, dem
Repräsentanten staatlich- konfuzianischer Ordnung. Von einem Aufbruch
ins Unbekannte vermerken die historischen Quellen zu Liu Ziji jedoch nichts,
Tao hat hier stilisiert. Taos Eremiten ist der Aufbruch ins Jenseits ein Aufbruch
in Krankheit und Tod - Tao verwendet dafür den Ausdruck xun, dasselbe
Verb also wie für die Spurensuche des Fischers: xun xiang suo zhi, und wie
für das Aufsuchen des jenseitigen Freundes im shi: xun wu qi.

Des Eremiten Aufbruch also ist eine Reise in dasjenige Jenseits, aus dem
Zhuangzis Totenschädel nicht mehr zurückkommen wollte, in ben zhai, die
"eigentliche Heimat", von der Taos "Selbstnekrolog" spricht. Aus ihr kann
keine Nachricht mehr nach außen dringen. Und wenn Tao einerseits die
literarische Vorlage ihrer magischen Komponenten entkleidet, so mythisiert
er andererseits die Biographie des historischen Eremiten. Letztlich verleiht
er in der Gestalt des Liu Ziji seiner eigenen Eremitenexistenz den Glanz
mythischer Sinnerfahrung.

Am Erleben des Fischers hingegen dokumentiert er eine andere
Jenseitigkeit, nämlich die des vom Dichter geschaffenen fiktionalen und
damit grundsätzlich uneinholbaren Weltentwurfs. Tao Yuanming hat das
Erlebnis seines Fischers an einen sehr bewußten Zeitpunkt gelegt: Seit den
Qin sind gerade etwas mehr als 500 Jahre vergangen, und nach der von
Menzius geschaffenen Denktradition bricht alle 500 Jahre ein neuer
dynastischer Zyklus an. Mit diesem zeitlichen Arrangement äußert sich Tao
in unmißverständlicher Weise über seine eigene Epoche, die er als dem
Untergang zustrebend und wohl auch als untergangswürdig erlebt. Der
rückkehrende Fischer ist in dieser Situation für die Äußere Welt ein Warner,
vielleicht ein Wegweiser zu neuer Möglichkeit staatlichen Lebens. Daß er
die Untergangsverfallenheit seiner Epoche als solche erkennt und ein
vorlegalistisches und vorfeudales Modell herrschaftsloser Ordnung vor Augen
führen will, darin liegt seine Weisheit. Daß er aber nicht erkennt, daß auf
einen solchen Neubeginn der alte Kreislauf von neuem begänne, daß es in



SPURENSUCHE 481

der Natur der Paradiese liegt, daß sie verlorengehen oder, in der Bildlichkeit
der Dichtung ausgedrückt, daß zwischen Paradies und Distrikt kein
markierbarer Weg liegt, darin liegt seine liebenswürdig-idealistische Torheit.
Ebenso aber wie unwegsame Welten liegen zwischen der vorwärtsblickenden
Weltgläubigkeit eines Kongzi und der rückwärtsgewandten Paradiesgläubigkeit

eines Zhuangzi, gibt es keinen gangbaren Weg zwischen Zhuangzis
zeitlosem Reich und Tao Yuanmings Gefängnis der Zyklen. Er zweifelt an
allem, an der Dauerhaftigkeit der Ordnung und an der Machbarkeit der
Ordnung. Daß zwischem dem geschauten Paradies und der real existierenden
Geschichte kein gangbarer und markierbarer Pfad liegt, verlegt dieses Paradies

ganz ins Innere Reich des Geistes, es bleibt zhi - erinnerte Wegmarke.

Das Märchen vom Fischer und die Anekdote vom Eremiten bestätigen
sich wechselseitig. Zwar nur auf einer "Reise ohne Boot und Wagen" ist
dieses Reich des Geistes erreichbar, aber nicht nach Art der Schamanen "auf
leichtem Winde reitend", sondern im wen, im "Fragen" und im wen, im
"Hören", und im xun, im "Suchen". Dies sind die sinnkonstituierenden Verben
des Textes, in xu und in shi zusammen kommen wen "fragen" fünfmal, wen
"hören" dreimal und xun "suchen" dreimal vor. Wie bereits dargelegt, sind
bei Tao eine Quelle des Schreibens die Vision, der Rausch mittels Droge
erzeugt. Aber sie sind nur eine. Die andere Quelle ist das skeptische Zuhören,
das Erfragen und Suchen des Mythos im Diesseits, ein geradezu platonisches
Suchen nach den Spuren einer apriorischen Wahrheit in der entstellten Welt.
In diesem Sinn ist der Fischer ein Emblem des Dichters, und sein rührig-verzweifeltes

Hin und Her ist das Bild von Taos zwischen Glauben an die
Realisierbarkeit des Ideals und Verzweiflung zerrissener Existenz. In der

Figur des Fischers gibt Tao das ironische Urteil eines skeptischen Dichters
über den Wert seines Schreibens. Der Wert dichterischer Fiktion und Mythenbildung

gleicht dem der Dynastieerneuerung und Staatsneubildung: Sie hat
ihren Wert als Vision, in der Realität führt sie zu nichts.

8. Idylle oder Elegie?

Gesehen in der Perspektive, die ich mir nach dem Umgang mit der europäischen

Literatur nicht mehr abgewöhnen kann, ist das Faszinierende an Tao

Yuanmings Text vom Pfirsichblütenquell die Kunst, die verschiedenen Schichten

des Textes in Symbolen zu verknüpfen: Die Ebene der Natur vor aller
historisch-literarischen Funktion, die Ebene der Autobiographie, die der
Geschichte der philosophischen und literarischen Tradition Chinas, die Ebene



482 ELISABETH KURZ

der literarischen Universalien verdichten sich in symbolischen Dingen und
in symbolischem Tun: dem Boot, dem Hain und der Höhle, der Ebene, den
Hähnen und Hunden, Speise und Trank, aber auch im Gang der Dinge, in
Reise und Erfahrung, Rückkehr und Neuaufbruch, und vor allem im Weg.
Insofern ist dieser Text eine universelle Dichtung. Dergestalt läßt sich das

xu als Märchen lesen oder als Autobiographie, als politische Allegorie oder
als ins Bild gesetzter Kommentar zu den Werken des Laozi, Zhuangzi oder

Kongzi und erreicht damit eine Vieldimensionalität, die bei gedrängtester
Kürze dichteste Symbolik hervorbringt. Symbole sind diejenigen Dinge, die
auf eine Idee verweisen, aber nicht in dieser Zeichenfunktion aufgehen,
sondern außerdem ihre Bedeutung als ursprüngliche Dinge behalten. So
haben Taos Hähne und Hunde allerlei Funktion im Text und sind doch
unabhängig davon immer noch als schlichte Hähne und Hunde gemeint. Auf
dieser symbolischen Verwendung elementarer Erscheinungen beruht die
Wirkung des "Pfirsichblütenquells" und macht ihn verstehbar für jede
menschliche Vernunft jenseits aller kulturellen Prägung und jedes literarischen
Rahmens. Ich habe den Text im Lauf meiner Beschäftigung Literaturwissenschaftlern

verschiedener Disziplinen und Schülern verschiedenen Alters
vorgelesen und ausnahmslos Reaktionen verzeichnet, die von fragefreudiger
Neugier bis schweigender Begeisterung reichten, immer aber ein
Vorverständnis mitbrachten, das vor aller literarhistorischen Analyse lag.

Schillers Unterscheidung zwischen naiver und sentimentalischer Dichtung
wurde von dem ungarischen Sinologen Ferenc Tökei für die Analyse der
chinesischen Dichtung in der Weise fruchtbar gemacht, daß er in der Nachfolge
Georg Lukacs' die "naive Dichtung" gleichsetzt mit "dem Epischen", die
"sentimentalische" mit "dem Lyrischen" und anhand dieser Kriterien die
Entstehung des fu untersucht.

Die Epik und das Epische resultieren nach Tökeis marxistisch geprägter
Sicht aus einer Situation, in der der Dichter die Welt verstanden und

angenommen hat, weil er einen Platz in ihr gefunden hat, wohingegen die

Lyrik diese Welt eben nicht versteht, nicht anerkennt und der Dichter sich
klagend zurückzieht. Eine Verbindung aus ursprünglich fraglos-epischer
Beschreibung und lyrischer Klage ist, laut Tökei, das^w, das seit den Han in
der chinesischen Literatur das Genus schlechthin sei. Als erstes vollendetes
Werk dieser Gattung betrachtet er das Li Sao, und in der Struktur der beiden
durch xi getrennten Halbverse sieht er das "Oszillieren zwischen Objektivität"
(Beschreibung) und "Subjektivität" (Klage).33

Tökei, S. 173.



SPURENSUCHE 483

Dieses Miteinander von Beschreibung und Klage kennzeichnet alle hier
zitierten Texte Tao Yuanmings, obwohl von rein formalen Gesichtspunkten
her nur einer davon ein fit ist. Insofern gehören sie alle in die literarische
Tradition des Li Sao. In Taos Dichtungen erfolgt die Darstellung des Paradieses

aus der Perspektive des auf seine Integrität stolzen Konfuzianers, der aus
Ekel an der heruntergekommenen Welt des Staates um das verlorene Paradies
weint. Das Paradies selbst ist Idylle, die Perspektive Elegie. Dieses Phänomen
sei noch einmal am "Pfirsichblütenquell" verdeutlicht:

Für das shi liegt das Modell offen zutage: Auf 23 beschreibende Verse
wird im 24. mit einer Frage der subjektive Ton angestimmt, es folgt die
Klage über das verlorene Paradies, gefolgt von jenem an den Schamanen
des Li Sao erinnernden Seufzer der Sehnsucht nach der entwichenen Goldenen
Zeit. Der durchweg epische Text des xu dagegen verzichtet ganz auf den

elegischen Ton, bewegt sich ganz auf der Ebene objektiver Beschreibung,
aber nichtsdestotrotz wird hier Klage geführt über den unwiederbringlichen
Verlust, nämlich durch die Rahmenerzählung, vorzüglich den zweiten Teil
des Rahmens. Das Paradies als wirklich bestehend zu zeigen, ist als Textsorte
die Idylle, es als verloren zu beweinen, die Elegie. Die epische Erzählung
Taos führt das Paradies zunächst rein objektiv als existierend vor, mit der
Abreise des Fischers aus dem Paradies aber wird es nachträglich in xuan fu
huan you bi, "unerreichliche Ferne" gerückt.

Die persönliche Gestimmtheit des Dichters drückt sich somit in der Erzählung

xu nicht durch die Stimme eines lyrischen Ich aus, kein Erzähler
interveniert mit jammernder Begleitstimme. Der elegische Kommentar ist ganz
in die nachträgliche Perspektive verlegt, aus der heraus der Abschied für
immer deutlich wird.

Aus diesem Verfahren ergibt sich, daß Skepsis und Trauer in einer
Gefaßtheit und Verhaltenheit aufgefangen sind, die den Ton der Tang-
Dichtung vorwegnehmen, den Leser sprachlos und Tao Yuanmings Text zu
einem Stück Weltliteratur machen.



484 ELISABETH KURZ

Bibliographie

Ausgaben und Übersetzungen
Bernhardi, Anna: Tau Jüan-ming (365-428). Leben und Dichtungen. Mitteilungen des

Seminars für Orientalische Sprachen zu Berlin (MSOS), 15 (1912) S. 58-116.
Davis, A.R.: T'ao Yüan-ming (AD 365-427). His Works and their Meaning, 2 Bde.

Hong Kong und Cambridge 1983.

Hawkes, David (ed): Ch'u Tz'u. The Songs ofthe South. Oxford 1959.

Jacob, Paul: Oeuvres Complètes de Tao Yuan-ming. Traduit du Chinois, présenté, annoté

par Paul Jacob. Paris 1990.

Mather, Richard B.: Shih-shuo Hsin-yii.A New Account of Tales ofthe World by Liu
I-ch'ing with commentary by Liu Chün. Minneapolis 1976.

Tao Yuanming: Der Pfirsichblütenquell. Gesammelte Gedichte, hg. v. Karl-Heinz Pohl.
Köln 1985.

Studien
Bauer, Wolfgang: China und die Hoffnung auf Glück. München 1974.

Delahaye, Hubert: "Les Premières Peintures de Paysage en Chine: Aspects Religieux."
Publications de l'Ecole Française d'Extrême- Orient, Vol CXXIX. Paris 1981.

Diény, Jean-Pierre: Pastourelles et Magnanarelles. Essay sur un thème littéraire chinois.
Paris 1977.

Eberhard, Wolfram: Lokalkulturen im alten China. Teil 2: Die Lokalkulturen des Südens

und Ostens. Monumenta Serica, Monograph III. Peking 1942.

Hightower, James R.: The Poetry ofT'ao Ch'ien. Oxford 1970.

ders.: "T'ao Ch'iens 'Drinking Wine' Poems." In Wen-lin, Studies in the Chinese
Humanities, ed. Chow Tse-tung. Madison 1968.

Holzman, Donald: "Les sept Sages de la Forêt des Bambous et la société de leur temps."
T'oung Pao 44 (1956), S. 317-346.

Jullien, François: La Valeur allusive. Des catégories originales de l'interprétation poétique
dans la tradition chinoise. (Contribution à une réflexion sur l'altérité
interculturelle.) Ecole Français d'Extrême-Orient. Paris 1985.

Kang-i Sun Chang: Six Dynasties Poetry. Princeton 1986.

Ledderose, Lothar: "The Earthly Paradise: Religious Elements in Chinese Landscape
Art." In Theories ofthe Arts in China., ed. Bush, Murck. Princeton 1983.

ders.: Im Schatten hoher Bäume. Malerei der Ming und Qing-Dynastien (1368-1911) aus
der VR China. Baden-Baden 1985.

Mather, R.B.: "The Controversy over Conformity and Naturalness during the Six
Dynasties." History ofReligions. Vol. IX, 1969/70.

Needham, Joseph: "Zeit und soziale Devolution oder Evolution: Ta T'ung und T'ai
P'ing." In Wissenschaftlicher Universalismus. Frankfurt 1978.

Propp, Vladimir: Die historischen Wurzeln des Zaubermärchens. München 1987.

Seidel, Anna K.: "The Image of the Perfect Ruler in Early Taoist Messianism: Lao-Tzu
and Li Hung." History ofReligions, Vol. IX, 1969/70.

Stein, Rolf A.: Le Monde en petit. Jardins en miniature et habitations dans la pensée
religieuse d'Extrême-Orient. Paris 1987.



SPURENSUCHE 485

ders.: "Remarques sur les mouvements du taoisme politico-religieux au Ile siècle ap.
J.C." T'oung Pao 50 (1963).

Tökei, F.: Naissance de l'Elégie chinoise. Paris 1967.



486 ELISABETH KURZ

Glossar

bai - shi
ben zhai
bie xiang
bu bi feng ri
bu fu chu yan
bu fu de lu
bu zu wei wai ren dao ye
cai tong ren
chang ping
chen
chi quan
chu, de qi chuan
chu ji xia
ci ren
ci ren yi yi wei ju yan suo wen
dan piao lü kong
dao
Du Shanhaijing shi san shou
duan he chuan jie
fang zhai shi yu mu, cao wu ba jiu jian
fu
fu qian xing
gao shang shi
Gui qu lai xi ci
Gui yuan tian ju
Gui yuan tian ju wu shou
hao du
hou sui wu
hu
hu wang tian
Huan jiu ju
huo ran

ji wen
jin cheng
jiao tong
jie-jing-tu
j'ng
ju da zhi
kai lang

H - +

affitti©

mmx

^n

lifcA
ifcbA—&mwmra
«*£
m
«UlÄÜK+Hlr
*Ëtt£fê
ctrh«

ff«

mm

mm

mm



SPURENSUCHE 487

Lian yu du yin
long
ming zi
nan nü yi zhuo xi ru wai ren
qian bai
qianmo
quan nong
shen yi zhi
shi
shi
shi - nong
Shi shuo xin yu
shu bai bu
shu shi bu
su xin ren
tai ping - ta tong
tian shi zuo qi shang,

he suo zuo shi ji yin
ting shu ri
tu di ping kuang
wang
wang
wang ji jin fu yan,

lai jing sui wu fei

wang lai
wang lu zhi yuan jin
wai ren
wei ju yan suo wen
wen
wen
wen jin shi he shi
wen suo cong lai
Wu liu xian sheng zhuan

wu she yan ran
xi
xi qu shan bie xiang qi yuan jin
xi wang mu
xian lai wen xun
xiang wen
xiao ren

fft?

to
»ft

±

f^OA
A¥ - AHO

±*fi¥

&mmm.m,

^A
&ÄWffiPB
m

m<àwm

/JnA



488 ELISABETH KURZ

xin ran gui wang ffKf&Wì.
xu rf
xu-ji j-Jf - IB
xuan fu huan you bi M4S.M$äWi
xun l|
xun xiang suo zhi îi IrJ #T HS

xun xiang suo zhi - xun wu qi l|[R]#fiw> ~ IIa"
yan §
yiju &Ü§_
Yi ju er shou ^ë—H
yi ren SA
yin IR
yin hu shang yi zi zhuo 3 | ItJÜJil, È R
Yin jiu er shi shou fftSZl+tf
yin - yang |H - ü
you fang shi $f2j±
yuan-jin M - lä
yu qiong qi lin S£HÄ#
yu wai ren jian ge $&9\-A TU M
yun 5;
yun he you qi yi SISW^Ä
zhen gu ren AAA
zhen yi zhi XHâÈI
zhi ;£
zhong 41

zhong ren cf3 A
zhong - wai 41 -
Yizhong wu za shu ^&tlllSI
zhuan •ßi

ziji wen M&Jt
zi le Eu


	Spurensuche : Tao Yuanmings "Aufzeichnung vom Pfirsichblütenquell" als Klage des skeptischen Visionärs

