Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 3

Artikel: Spurensuche : Tao Yuanmings "Aufzeichnung vom Pfirsichblitenquell”
als Klage des skeptischen Visionars

Autor: Kurz, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SPURENSUCHE )
TAO YUANMINGS “AUFZEICHNUNG VOM PFIRSICHBLUTEN-
QUELL” ALS KLAGE DES SKEPTISCHEN VISIONARS

Elisabeth Kurz

1.Vorbemerkung

Tao Yuanmings “Aufzeichnung vom Pfirsichbliitenquell” verzaubert durch
ihre Schlichtheit und die Selbstverstindlichkeit des Wunderbaren, wie sie
sonst nur dem Mairchen eigen ist, und betort durch eine provozierende
Schlichtheit, die den Wunsch weckt, den Text in der Vielfalt seiner
Dimensionen auszuloten und seine offenkundige Symbolik zu deuten. Die
vorliegende Arbeit ist der Versuch, den Text in den Zusammenhang des
Werkes zu stellen und dessen geistige Heimat zu erkunden. Insofern ist dies
eine sinologische Arbeit. Aber sie ist auch ein Versuch, diesen geistigen Ort
mit dem KompaB européischer Philologie zu orten und ihn in das Koordinaten-
netz einzuholen, das mir von meinem Studium der Germanistik her vertraut
ist. Ermutigt hat mich dazu Tokeis Studie “La naissance de 1’élégie chinoise”,
die Qu Yuans Li Sao und Jiuge (“Neun Gesidnge’) mit einem philologisch-
philosophischen Werkzeug bearbeitet, das zuerst in Schillers “Uber naive
und sentimentalische Dichtung” entwickelt und dann auf dialektisch-materiali-
stischem Boden von Georg Lukacs, auf biirgerlich-idealistischem von Emil
Staiger prizisiert wurde. Wenn ich zum SchluB meiner Studie das Wesen
des “Pfirsichbliitenquell” mit den Begriffen der Elegie oder Idylle, des
Epischen oder Lyrischen zu bestimmen suche, hole ich sie sozusagen in den
mir vertrauten geistigen Raum.

Hitte Goethe Tao Yuanmings Dichtung gekannt, er hiitte sie ihrer gldubigen
Skepsis, ihrer feierlichen Niichternheit wegen aufs Banner seines Kampfes
gegen die Uberspanntheit der Romantiker geschrieben. Er hiitte aber auch
im Rahmen seiner wiederholten Abgrenzungen der Allegorie gegen das
Symbol Taos “Aufzeichnung vom Pfirsichbliitenquell” als ein Meisterwerk
symbolischer Kunst gepriesen, insofern hier - ganz im Sinne goethescher
Kunst - die Bereiche Natur-Geschichte-Religion bzw. Ideen und personliche
Lebenswirklichkeit eine unlosliche Verbindung eingehen. In diesem Sinne
ist Taos “Aufzeichnung” ein Stiick Weltliteratur.



454 ELISABETH KURZ

Im folgenden werden alle Texte Tao Yuanmings nach der Ausgabe von
Davis zitiert. Wenn ich seinen Kommentar zum Werk Tao Yuanmings als
musterhaft fiir die philologisch-textkritische Beschéftigung mit Taos Dichtung
nehme, so steht im Vordergrund ihrer Bemiihung neben der Erstellung des
authentischen Textes dessen jeweilige historisch genaue Datierung, seine
Einordnung in die groBen geistigen Auseinandersetzungen seiner Zeit und
die Biographie des Dichters. Schon Davis &uBerte gelegentlich leichte Zweifel
am Sinn dieser Zielsetzung. Wenn ich auch von der prinzipiellen
Notwendigkeit einer solchen historischen Fundierung des Textes als Basis
ausgehe, so sehe ich in ihr aber nur eine Basis. Im folgenden will ich den
Text als Ausgangspunkt nehmen und in einer mehr formalen Untersuchung
abtasten, nicht welche historischen Daten, sondern welches personliche
Verhiltnis des Dichters zur Geschichte ihn erzeugt hat; nicht welche
literarischen Quellen seine Vorlagen waren, sondern welches kiinstlerische
Verhiltnis zur Literatur ihn hervorgebracht hat; nicht welcher
gesellschaftspolitische Entwurf sein Modell war, sondern welche individuelle
Situation und Befindlichkeit in der Gesellschaft den Text genihrt hat.

Ich lese den Text also nicht als historisches Dokument, sondern als
Kunstwerk. Taos Dichtung ist voll historischer Daten - aus seiner personlichen
Biographie, geschichtliche Anspielungen, und literarische Zitate - aber jedes
Detail ist in den Kontext der individuellen Situation und der intimen seelischen
Gestimmtheit eingebettet und somit Element einer gelebten Welt; aber auch
Baustein einer Konstruktion von Welt und Pinselstrich in einem bisweilen
gar nicht so originellen, sondern recht konventionellen Bild vom Ich. Auch
da, wo sich Tao traditioneller Elemente bedient, werden sie iiber ihre
literaturgeschichtliche Bedeutung hinaus mit einem jeweils kontextuellen
Sinn befrachtet und gewinnen - wiewohl immer noch der Tradition verhaftet
- einen Eigensinn und ein Eigenleben, wie sie nur ein ganz groBer Dichter
zu geben vermag.

2. Das Thema der Weltflucht in Tao Yuanmings Werk

Das Thema der Weltflucht begegnet uns in Tao Yuanmings Dichtung in
Form der Flucht aus dem Amt und Riickkehr in die dorfliche Welt der
Girten und Felder. Die diesen Aspekt des Themas verarbeitenden Texte
sind: Der Zyklus Gui yuan tian ju wu shou, “Riickkehr in die heimatlichen
Girten und Felder”, Yi ju er shou, “Umzug”, Huan jiu ju, “Riickkehr ins alte
Heim”, Gui qu lai xi ci, “Heimkehr”. In der biographischen Wirklichkeit des
Dichters erfolgte allerdings zweimal auf die Flucht aus der Welt die Riickkehr



SPURENSUCHE 455

in die Welt - wobei mit “Welt” die Titigkeit eines shi in der politischen
Verwaltung des Landes gemeint ist. Die Verfangenheit in dieser Welt wird
metaphorisch mit wang, “Netz”, (“Riickkehr in die heimatlichen Gérten und
Felder” I, Vers 3) und long, “Kiifig”, im selben Gedicht (I, Vers 19), bezeichnet,
wihrend fiir die “Welt” selber konstant die Metapher chen, “Staub”, verwendet
wird. So im selben Gedichtszyklus I, 3, I, 17 und II, 4 und in Vers 20 des
Gedichtes vom “Pfirsichbliitenquell”, auBerdem im Zyklus Yin jiu er shi
shou , “Beim Wein”, in VIII, 10.

In der Dichtung Tao Yuanmings hat das gegenldufige Phinomen der
Riickkehr in die Welt kaum einen Niederschlag gefunden, auler im xu
(“Prolog”) des “Pfirsichbliitenquells”; aber nur beide Tendenzen zusammen
machen die ganze Person aus und sind im groBen Rahmen der Ideengeschichte
Chinas die zwei extremen Moglichkeiten politischer und literarischer Existenz.

Die Flucht aus der Welt ist nun aber neben Flucht in die “Gérten und
Felder” auch Flucht in den Wein, dokumentiert in den Gedichten Lian yu du
yin, “Alleine trinkend bei dauerndem Regen”, dem Zyklus Yin jiu er shi
shou, “Beim Wein”, und vielen anderen Texten als Motiv beigemischt.

Und schlieBlich ist Weltflucht auch Flucht in den Mythos. Tao Yuanming
preist immer wieder die Lektiire als eine seiner Lieblingstitigkeiten, denn
wie der Wein hu wang tian “vergessen” macht und yun he you qi yi “den
Geist befliigelt” (so in “Alleine trinkend bei dauerndem Regen”), entriickt
ihn das Lesen in eine Region des Unwirklichen. Der Gedichtzyklus Du
Shanhaijing shi san shou, “Beim Lesen des Shanhaijing”, fiihrt den Dichter
in solch eine unwirkliche, ganz von mirchenhaften Motiven geprigte Welt,
wie sie der magische Daoismus am FlieBband fantasiert hat. Diese Welt des
“Beim Lesen des Shanhaijing” steht bei aller Jenseitigkeit im denkbar groSten
Gegensatz zum xu des “Pfirsichbliitenquells”, insofern als seine Elemente
im “Pfirsichbliitenquell” in vollig entmythisierter Weise aufgegriffen werden.

Taos Umgang mit der Literatur hat uniibersehbar auch zu einer Stilisierung
der Darstellung seiner wirklich-historischen Umgebung gefiihrt. Die bio-
graphische Wirklichkeit Taos darf aus der literarischen nicht rekonstruiert
werden. Was hier interessiert, ist die von Tao fantasierte, gedichtete Gegen-
welt, die sich fast ausschlieBlich in die Gestalt mythisierter Geschichte und
mythisierter Landschaft kleidet.

So sehr nun dieser Riickzug in die Girten und Felder nach einem bereits
etablierten daoistischen Modell der Paradiessuche dargestellt ist, so sehr ist
dieser Riickzug andererseits auch einer in eine sehr unpoetische, unparadie-
sische Armut, und insofern sind Taos Heimkehrgedichte nicht nur Preis,
sondern auch Klage; einzig die “Aufzeichnung iiber den Pfirsichbliitenquell”



456 ELISABETH KURZ

bildet hier eine Ausnahme. Andererseits wiederum gleicht der “Pfirsichbliiten-
quell” den Heimkehrdichtungen darin, daB zwar die Flucht in ein irdisches
Jenseits gepriesen, der Tod als Riickzug in ein endgiiltiges Jenseits aber
beklagt wird. Insofern schreibt sich Tao Yuanming in all seinen
Heimkehrgedichten seinen eigenen Nachruf, sind sie themengleich mit der
Textgattung ji wen des “Nekrolog auf mich selbst” und der der Textgattung
zhuan angehorenden “Biographie des Herrn zu den fiinf Weiden”. Dieser
Nachruf zu Lebzeiten erfolgt auf den Riickzug aus dem Amt. Nach der
Amtsniederlegung betrachtet sich Tao also als tot. Dies macht den
unterschwellig konfuzianischen Unterton dieser Dichtungen aus. Im
“Pfirsichbliitenquell” ist die Einkehr ins Reich der Idealitdt und die ins
Reich des Todes auf zwei Figuren, den Fischer und den Gelehrten Liu Ziji
aufgeteilt.

3. Die historische Dimension Teil 1 -
Die Rahmenerzdhlung im “Pfirsichbliitenquell”
oder Fiinfhundert Jahre im Nu

Aus dem “Buch der Lieder” stammt die Gepflogenheit, dem einzelnen
Gedicht einen Vorspann voranzusetzen, der den Titel erklédrt. Dieses
Verfahrens bedient sich Tao Yuanming in vielen seiner Gedichte. Das
Besondere am “Pfirsichbliitenquell” allerdings ist, daB der Vorspann einen
Titel erklédrt, der zum Gedicht iiberhaupt nicht, sondern lediglich zum
Vorspann pafit. Denn im Gedicht wird lediglich ein paradiesischer Zustand
beschrieben, vom Weg dorthin iiber Hain und Hohle ist nicht die Rede. Die
von Paul Jakob erwihnte Frage', welcher der beiden Texte, das xu (“Prolog”)
oder das shi (“Gedicht”) das eigentlich von Tao als Kunstwerk gemeinte
Werk sei, hat sich damit gekldrt. Nun werden die Vorworte im Shijing als xu
bezeichnet, ein Begriff, den auch Tao verwendet. Gleichzeitig spricht er
aber fiirs Ganze von ji (“Chronik”), und dieser Begriff scheint mir nur
bedingt auf das Gedicht zu passen. Ich spreche im folgenden von xu und ji,
wenn ich den Prosatext meine, und von shi, wenn ich vom Gedicht spreche.

Mit der Bezeichnung ji stellt Tao Yuanming seinen Text in die groBe
Tradition der chinesischen Historiographie. Dem entsprechen die eroffnenden
Worte, die in gedringter Kiirze Zeit und Ort der Ereignisse nennen - bzw. zu
nennen scheinen, denn vom Ende her gelesen entpuppt sich der

' Jacob, S. 387 in Anm. 1 zum Text.



SPURENSUCHE 457

historiographische Stil als Spiel. Wo nun aufgrund der Gattung mit der
ndchsten Information die historische Personlichkeit, das geschichtsbildende
Individuum die Biihne betreten sollte, erscheint stattdessen ein Fischer, dem
noch nicht einmal die Wiirde eines Namens zuteil wird. Aus konfuzianischer
Perspektive ist er xiao ren, also ein Namenloser, iiber den der Historiograph
schweigt. Aus daoistischer Perspektive allerdings konnte er ein Weiser sein,
von dem die Fiirsten lernen, einer jener Vollkommenen, die die Texte
Zhuangzis bevoilkern. Ein Bruder dieses Fischers ist der Holzféller im Text
Gui yuan tian ju, IV, 9, den der Dichter nach sattsam bekanntem daoistischem
Modell befragt und der ihn iiber die Verginglichkeit der Welt belehrt. Im
Gegensatz zur daoistischen Tradition wird der Fischer im “Pfirsichbliitenquell”
aber nicht mit den GroB8en der Welt disputierend eingefiihrt, sondern bei
seiner tidglichen Beschiftigung: Er fihrt fluBaufwirts und wang lu zhi yuan
Jin, “weiB nicht mehr, wie weit er schon gefahren ist”. Mit diesem Topos,
der sowohl festes Element daoistischer Beschreibungen vom Auffinden des
Paradieses® wie anthropologische Konstante des Zaubermirchens® ist, ist
bereits im ersten Satz die Ebene des geographisch definierbaren Raumes
verlassen und das Geschehen in eine mythologische Dimension geriickt.
Aus dem rein quantitativen Gegensatz yuan-jin, “fern-nah”, der dem
Bewufitsein des Helden entgleitet, entwickelt sich im folgenden der qualitative
Gegensatz zwischen Drinnen und DrauBen, zwischen zhong und wai.

Auf das so exakt gesetzte Datum der Taiyuan-Ara der Jin folgt weder
Monat noch Tag, wie das die Historiographie erfordern wiirde. Alles, was
folgt, bleibt zeitlich unbestimmt - weder erfahren wir, wie lange die Reise
des Fischers gedauert hat, noch wie lange sein Riickweg war; vom Verbleib
in der Inneren Welt heiBt es lakonisch ting shu ri, “er blieb einige Tage”;
kein Wort dariiber, wieviel Zeit die Spurensuche in Begleitung des
Amtspersonals in Anspruch nahm. Den Boden des Historischen betritt Tao
dann wieder mit der Erwiéhnung des historisch nachgewiesenen Liu Ziji von
Nanyang*. Allerdings verindert Tao die historische Uberlieferung seine
Person betreffend in gezielter Weise. Die anekdotische Einfiihrung der
historischen Figur endet dann mit einem hou sui wu, “danach nie wieder”,

“... in die Ferne schauen, und nicht mehr wissen, wo ein Ende ist” lautet ein Topos bei
Zhuangzi, Kap. 20.

* Propp, S. 54.

* Unter dem Namen Liu Linzhi erwihnt ihn das Shishuo xinyu, Kap.18.8 und 23.38, als
Eremiten. Bernhardi fiihrt als Beleg seiner Historizitit eine Stelle aus dem Jinshu an,
die eher mirchenhafte als historische Ziige aufweist. (Bernhardi, S. 57/58).



458 ELISABETH KURZ

um damit erneut in den Mythos zu fallen, insofern diese letzte Zeitaussage
die skeptische, wenn nicht gar verneinende Umkehr aller Mirchenschliisse
darstellt.

So umfaBt der Rahmen der Geschichte, insofern es der vom Fischer
erlebte Zeitraum ist, einige Tage, setzt man fiir die Spurensuche etwas mehr
an, maximal wenige Wochen. Der vom Erzdhler umfaBte Zeitraum, also das
Erlebnis des Fischers und die Paradiessuche des gelehrten Liu Ziji, dauern
moglicherweise Monate bis Jahre. Die in der Inneren Welt jedoch abgehandelte
Wirklichkeit dauert vier Dynastien oder rund fiinfhundert Jahre, und dies ist
auch die Zeitspanne, die Tao im shi ausdriicklich nennt.

Nun ist ja, wie Bauer® dargelegt hat, aus anderen Paradiesgeschichten
des daoistischen Mythos das Phanomen der magischen Zeitdehnung bekannt,
wonach der kurze Verbleib in der jenseitigen Welt mehreren Generationen
in der wirklichen entspricht. Bei Tao ist die Begegnung mit diesen fiinfhundert
Jahren Dynastiegeschichte aber nicht magischer Natur, sondern sie vollzieht
sich im Erzdhlen und Zuhoren. Damit begegnen wir hier einem fiir Tao
Yuanming typischen Zug, den die Landschaftsbeschreibung bestétigen wird,
daBl namlich, so sehr Texte des magischen Daoismus bei seiner Erzéhlung
Pate gestanden haben, er alle magischen Ziige tilgt und sowohl die Innere
wie die AuBere Welt in den rein menschlichen Dimensionen bleibt. Was
bleibt von jenen alten Geschichten, ist die Perspektive, aus der Weltgeschichte
erlebt wird: Aus der Kiirze des Augenblickes ndmlich; und so wird
Weltgeschichte reduziert auf ein Nu, in dem ihre Wesenlosigkeit angesichts
zeitloser Natur erfahrbar wird.

Der Mythos von der Inneren Welt ist derjenige von einer Gesellschaft,
fiir die es keinen RiB zwischen Natur und Geschichte gibt, einen RiB, den
Tao selber in seiner ganzen unheilvollen Ungeheuerlichkeit erlebt hat, wie
gerade diejenigen seiner Dichtungen belegen, in denen seine Biographie
verarbeitet und dabei zum Teil ins Extrem stilisiert wird: Das lange Gedicht
Ming zi, in dem er begriindet, warum er seinen Sohn nach dem Enkel des
Konfuzius benannte, konstruiert eine Familiengeschichte, die, beginnend mit
den Shang und endend bei den Jin, parallel lduft zur Geschichte der Dynastien
- bezeichnenderweise werden die Qin iibersprungen - eine Familiengeschichte
also, in der alles Personliche verschwindet hinter dem Amt, der Dynastie,
der geschichtlich datierbaren offiziellen Rolle. Dazu stehen in denkbar
stirkstem Gegensatz Texte wie die Wu liu xian sheng zhuan, “Biographie
des Herrn zu den fiinf Weiden”, oder der Zi ji wen, “Nekrolog auf mich

5 Bauer, S. 272.



SPURENSUCHE 459

selbst”, oder die Heimkehrgedichte. In diesen Texten, denen sicher nicht
weniger Fiktives anhaftet als der ersten Gruppe, ist alles Historische getilgt,
und das Individuum lebt ganz fiir sich und aus sich im Rahmen einer zeitlosen
Natur. Beide Existenzweisen entsprechen den zwei Seelen in Tao Yuanmings
Brust. Die eine hat er zu leben aufgehort. Aber auch nach der endgiiltigen
Aufgabe der Amterlaufbahn blieb diese nicht mehr gelebte Moglichkeit eine
nicht eingeldste moralische Herausforderung, der er sich stellte, indem er
schrieb. Aus dieser nie geldsten Spannung entstand seine Dichtung, die, sich
an die Kreise jener weltldufigen staatlich-geschichtlich-titigen Literaten
wendend, Zeugnis ablegt vom Wert des Zweifelns.

Im Text vom “Pfirsichbliitenquell” hat er seine verschiedenen Seinsweisen
auf verschiedene Figuren verteilt: Den Prifekten, den vergeblich der Welt
der Geschichtlichkeit zu entkommen suchenden Eremiten - welch tragische
Figur - und den Fischer, in Bezug auf den zu kldren bleibt, ob in ihm ein
scheiternder Heilsbringer, ein erfolgloser Bote der Wahrheit, also zu sehen
ist, oder aber ein Verriter der Wahrheit, der ein geheimes Biindnis profaniert,
eine geheime Welt preisgibt, die aber trotz dieses Verrats kraft der
Vollkommenheit ihres Wesens dem Zugriff eines profan-perversen Staates
fiir immer entzogen bleibt.

4. Die Landschaft 1. Teil - Hain und Héhle oder Wall und Graben

DaB Landschaft Staat symbolisiert und Natur Gesellschaft, ist eine nicht
erst mit Tao Yuanming beginnende Besonderheit der chinesischen Literatur.
Vielmehr erreicht in Taos “Aufzeichnung” eine Tradition einen Hohepunkt
und wird - wie Bauer ausfiihrt® - zum Ausgangspunkt einer erneuten
Traditionsbildung.

In zwei deutlich voneinander abgegrenzte Bezirke gliedert sich die
Landschaft, den eigentlich mythisch-unzeitlichen inneren Raum und eine
Zone davor. Die beiden Bezirke stammen, literarisch gesehen, aus zwei
verschiedenen Traditionen utopischen bzw. gesellschaftspolitischen Denkens.

Zunichst die Vorzone: Auch sie ist zweifach gegliedert, zunichst in das
FliiBchen, an beiden Ufern von bliihenden Pfirsichbdumen gesaumt, von
duftenden Kriutern bewachsen. Die Pfirsichbiume sind eindeutig
Reminiszenz an die Unsterblichkeit verleihenden Pfirsiche im Reich der xi
wang mu, der Koniginmutter des Westens, die duftenden Kréuter die sozusagen
sakularisierten Abkommlinge der Drogenkriuter, die daoistische Heilige und

¢ Bauer, S. 266.



460 ELISABETH KURZ

Vagabunden zur Herstellung ihres Unsterblichkeitselixiers und anderen
Gebrius in den Bergen zu suchen pflegten, vorziiglich im Kunlun, in dem ja
auch das “Beim Lesen des Shanhaijing” spielt. Aber hier verweist kein Wort
auf einen magischen Zweck der Reise, auf magische Krifte in der Natur,
wiewohl es sich bei dieser Natur um eine gesteigerte, vergeistigte Natur
handelt, denn ihre Elemente stehen zueinander in geordneten, zum Teil
mathematisch faBbaren Beziigen: Das baumbestandene Ufer vor dem
Hohleneingang miBt shu bai bu, “einige hundert Schritt”, das Hohleninnere
shu shi bu, “einige -zig Schritt”, steht dazu also in einem Zehnerverhiltnis.
Die Baumbestinde sind “rein”, zhong wu za shu, es mischt sich nichts
Fremdes darunter. Trotzdem ist dies keine artifiziell-sterile Welt. Denn den
‘“ungemischten” Pfirsichbdumen stehen die “zehntausend Kriutersorten”
gegeniiber, den geordneten Senkrechten der Stimme die Unordnung der
niedertaumelnden Bliiten. Im graphischen Bild des Textes visualisiert sich
dieses Miteinander von Einheit und Vielfalt, Ordnung und Durcheinander in
der viermaligen Aufeinanderfolge des Graskopfradikals und der zweimaligen
Verwendung des Seidenradikals. Lieblichkeit und Ordnung, Fiille und Uber-
schaubarkeit dieses Bezirkes verweisen auf den dahinterliegenden Raum, in
dem sich ebenfalls UberfluB der Natur mit Niichternheit des Genusses
verbindet.

Sprachlich hebt mit der Erwidhnung des Haines ein lyrischer Rhythmus
der Vierergruppen an, der dort von einer Fiinfer-, dann Dreiergruppe
unterbrochen wird, also sozusagen ins Stolpern kommt, wo von shen yi zhi,
der “Verwunderung” des Fischers, die Rede ist. Die Wahrnehmung der
Hainlandschaft wird sprachlich eingeleitet durch ein Au, “plétzlich”, und
entsprechend wird der erneute Szenenwechsel am Ausgang der Hohle markiert
durch synonymes huoran, “auf einmal”. Hain und Hohle bilden ein
Zwischenreich, eine Art natiirlicher Schutzzone, den “Giirtel der Finsternis,
von dem die andere Welt umgeben ist””’, aber auch Wall und Graben der
chinesisch-geschichtlichen Welt. Insofern sind sie eine Art Groer Mauer,
die den Bereich der humanen Gesellschaft von der barbarischen trennt, eine
Art innerer Stadtmauer, die den Bezirk der “Verbotenen Stadt™ als den
sakralen Ort, an dem das Funktionieren der Gesellschaft reguliert wird, abhebt
vom profanen Bereich der StraBen und Mirkte und dem noch nicht
humanisierten Land. Doch ehe ich diesem urchinesischen Gegensatz von
zhong und wai weiter nachgehe, zunichst ein weiterer Blick auf die literarische
und kunstgeschichtliche Tradition der Darstellung von Hain und Hohle.

" Propp, S. 65/66.
® Der Begriff “jin cheng” kommt laut Ciyuan zum ersten Mal im Wenxuan vor.



SPURENSUCHE 461

In seiner Studie iiber die religiosen Aspekte der Urspriinge der chinesischen
Landschaftsmalerei im 2. nachchristlichen Jahrhundert analysiert Delahaye
die literarische Beschreibung eines Bildes von Gu Kaizhi (345 - 406). Das
von ihm beschriebene Bild war eine in daoistischen Kreisen des 2. Jahrhunderts
berilhmte Szene, eine Landschaft darstellend, in deren Zentrum ein fang shi,
ein daoistischer Meister, unter einem Pfirsichbaum sitzt, der seinerseits unter
einem Felsvorsprung wichst, so daB der Sitz nur fliegend erreicht werden
kann. Dieser doppelt beschattete Ort wird im chinesischen Text mit dem
Zeichen yin wiedergegeben: tian shi zuo qi shang, he suo zuo shi ji yin.
Dariiber hinaus beschreibt der Text den iiberaus miihseligen, schier
unbegehbaren Weg durchs Gebirge bis zu dieser Stelle. Bezeichnenderweise
gibt es diesen Text in einer Prosa- und in einer Versversion. Die franzosische
Ubersetzung der letzteren durch Delahaye sei hier wiedergegeben:

A propos du mont de la terrasse céleste

“Le mont de la terrasse céleste n’est pas loin du ciel. Le sentier passe le
ruisseau du Bonheur, dont I’eau est pure et fraiche; Devant se trouve un
pont de pierre: le chemin a moins d’un pied de large, et plusieurs dizaines
de toises de long.

On voit en bas un torrent vertigineux, et ce n’est qu’en s’oubliant soi-méme
que I’on peut avancer.

Qui grimpe le pont de pierres appuyé a la paroi de la falaise, s’accroche
aux plantes grimpantes, pour parvenir au sentier sans danger.

La-haut apparait la Terrasse, luxuriante et superbe, ses deux crétes alignées
audessus des nuages bleutés.

S’y trouvent des maisons splendides et des pavillons de jades, une salle
céleste et un bois de jade vert, des sources douces et des Immortels, et bien
d’autres choses encore!

Le lettré retiré Bo Daoyu des Jin est parvenu 2 y monter pour receuillir
I’eau des sources douces, récolter le gazon pourpre et les drogues divines.”

Unabhingig von der Frage, ob Tao Yuanming das Bild Gu Kaizhis oder
dessen Beschreibung gekannt hat, das hier ausgebreitete Gedankengut und
die Bildelemente sind in vielerlei Texten der magisch-religiosen Richtung
des Daoismus zu finden - eine Auswahl von Texten aus verschiedenen Epochen
findet sich in Rolf Steins hervorragend dokumentiertem Buch zur Entstehung
der ostasiatischen Kunst der Miniaturlandschaften. Tao Yuanming hat, wie
das der Text des Du Shanhaijing belegt, diese Tradition bestens gekannt.

° Delahaye, S. 11.



462 ELISABETH KURZ

Fiir die Beurteilung des politisch-gesellschaftlichen Denkens Taos und
seines kiinstlerischen Verfahrens ist es nun weit wichtiger zu sehen, wie er
im “Pfirsichbliitenquell” mit dem vorgegebenen Material umgeht: Wihrend
alle magisch-mérchenhaften Elemente wie Erreichen des Schattensitzes durch
Fliegen, Beschaffenheit von Vegetation und Héusern aus Jade und Edelme-
tallen, die das Du Shanhaijing ja auch kennt, getilgt werden, iibernimmt er
den Pfirsichbaum und den Schattensitz in seinen Text, wo er diesem allerdings
seine urspriingliche, aus der Tradition Zhuangzis stammende Bedeutung
zuriickgibt.

Ganz im Sinne dieser urspriinglichen, zwar verstandesfeindlichen, aber
keineswegs irrationalen Strenge daoistischer Philosophie, iibernimmt Tao
dem vorgegebenen Inventar weiterhin diejenigen Elemente, die die Landschaft
zu einem Ort geistiger Erfahrung machen: “Nur wenn man sich selbst vergifit,
kann man dorthin gelangen”, heiBit es bei Gu Kaizhi, und mit diesem wang,
“Vergessen”, beginnt ja auch die Reise des Fischers nach Innen bei Tao.

Weiter heiBit es vom Berg, an dessen Steilhang sich das yin befindet: xi
qu shan bie xiang qi yuan jin. Die Verbalphase dieses Satzes iibersetzt
Delahaye mit “bien évaluer leur distance”'", faBt also bie xiang als Binom
auf. Ich sehe eher in bie eine Verneinung von xiang und pléddiere fiir die
Ubersetzung “nicht zu unterscheiden, ob sie (die Berge) nah oder fern sind”
- und gelange damit zu dem bereits erwdhnten gleichermaBen daoistischen
wie universell-mérchenhaften Topos, gemiB dem der Held “vergessen hat,
wie weit er schon gegangen ist”, also in einem der Wirklichkeit entzogenen
Reich anlangt.

Ebenfalls der magischen Richtung des Daoismus entstammt das
Landschaftselement Hohle bzw. Grotte. Ausfiihrliche Texte dazu liefern
Bauer'' und Stein'. Letzterer verweist darauf, daB die Héhlen haufig in
Form einer Kalebasse dargestellt wurden: ein enger Zugang weitet sich zu
einem Rund, an das sich ein quadratischer Raum anschlieBt, in
mikrokosmischer Analogie zum Makrokosmos des runden Himmels und der
quadratischen Erde.

Die von Stein gesammelten Mythologeme haben alle folgendes gemeinsam:
Zwischen der Welt, aus der der Held kommt, und der jenseitigen Welt liegt
eine Zone des Ubergangs. Die Grotte oder Kalebasse kann die jenseitige
Welt selber sein, sie kann aber auch die Ubergangzone sein. Wie immer, der

'® Delahaye, S. 19.
"' Bauer, S. 249-282.
"2 Stein, S. 60 ff., S. 74.



SPURENSUCHE 463

Zugang ist eng, erfordert also, daB8 der Held sich klein macht (und eine
Anstrengung auf sich nimmt, wohl auch Angst iiberwindet, was darauf
schlieBen 14Bt, daB sein Handeln von Hoffnung gelenkt ist, Zusatz d. Verf.).
Auf die Enge - den Grotteneingang oder den Hals der Kalebasse, bzw. den
Ubergang vom runden zum quadratischen Teil - folgt die Weite, auf die
Dunkelheit das Licht. Die jetzt erscheinende Landschaft enthlt prinzipiell
die Elemente Wasser und Berg, sie ist geprigt vom UberfluB. Die Menschen
oder Wesen, denen der Held hier begegnet, geben ihm zu essen, bzw. sie
trinken mit ihm Wein, der Trunk aber ist magischer Natur, d.h. er weckt
oder stirkt die geistigen Krifte des Helden. In der Folge tritt der Held eine
Reise an, die ihn ins Land der Unsterblichen fiihrt. Die Kalebasse kann aber
auch selber schon das Ziel der Reise sein.

Vergleichen wir hiermit die Beschreibung des Bildes Gu Kaizhis, dann
steht dort an Stelle des Weines oder der Droge das “siiBe Wasser”. Im
Zyklus “Beim Lesen des Shanhaijing” steht chi quan, “die purpurne Quelle”.
Strukturell arbeiten die meisten Texte nach demselben Schema.

Eine der von Stein zitierten Erzéhlungen sei hier wiedergegeben, obwohl
sie jiinger ist als Taos Text und ihre Welt nicht die Form der Kalebasse
aufweist:

“Hiuan Kiai (un taoiste venu a la cour) voulut retourner a la Mer orientale
et en demanda avec insistance la permission a I’empereur. Ce dernier n’y
avait pas aquiescé. Or, il y avait dans le palais une sculpture en bois
représentant les Trois Montagnes dans la Mer (les Iles des Bienheureux,
Peng-lai, Fang-tchang et Ying-tcheou). Elle était peinte, ornée et sertie de
perles et de jades. A I’occasion du Nouvel An, I’empereur alla la contempler
en compagnie de Hiuan Kiai. Il dit en montrant du doigt I’ile de Peng-lai:
“A moins d’étre un immortel supérieur on ne peut pas atteindre cette
région.” Huian Kiai dit en riant: “Ces trois iles n’ont qu’un peu plus d’un
pied. Personne ne peut prétendre qu’elles soient difficiles a atteindre. Je
n’ai pas beaucoup de pouvoir, mais j’essaierai d’y faire un tour pour Votre
Majesté pour y examiner la beauté ou la laideur des étres et des apparitions.”
Aussit6t il sauta en I’air et devint de plus en plus petit. Puis, brusquement,
il entra par les portes d’or et d’argent. L’entourage eut beau 1’appeler, on
ne le revit plus. L ‘empereur le regretta beaucoup et il en eut une éruption
sur la peau. A la suite de ces événements on appela cette montagne “Ile ou
disparut le Véritable”. Tous les matins a I’aube, on brulait désormais de
I’encens “Cervelle de Phenix” devant cette ile pour le vénérer. Une dizaine
de jours plus tard, un rapport vint de Ts’ing-tcheou disant que Hiuan Kiai

avait traversé la mer sur une jument jaune”."

13 Stein, S. 16.



464 ELISABETH KURZ

Diese Geschichte - aber auch andere vom selben Typ - endet also damit,
daB nach dem magischen Eingang in die andere Welt eine Botschaft iiber
das Fortleben des Entschwundenen gesendet wird des Inhalts, daB das Ziel
erreicht wurde, und zwar nach Schamanenart durch Reiten. Die Struktur
dieses Textschlusses ist im Auge zu behalten, wenn man beurteilen will, aus
welcher Tradition die Textschliisse Taos in den beiden Texten des
“Pfirsichbliitenquells” kommen und wie sie sich von ihr absetzen.

Von dhnlicher Form wie die Kalebasse prasentiert sich Tao Yuanmings
Hohle: Sie ist chu ji xia, “zu Beginn ganz eng”, so daB cai tong ren, “ein
Mensch gerade hindurchschliipfen kann”, aber dann kai lang, “weitet sie
sich”. Das hinter diesem sich weitenden Raum liegende Gefilde ist “licht”,
so daf} das plotzliche Gewahrwerden dieses Lichts den Charakter einer
Erleuchtung hat. Darauf, dal es quadratische AusmaBe hat, gibt es im Text
einen eindeutigen Hinweis.

Sowohl Bauer'* wie Stein'’ verweisen auf die tiefenpsychologische Sym-
bolik dieser Hohle als einer intra-uterinen Welt, in der sich die Wiedergeburt
des Wanderers zu einer neuen geistigen bzw. magischen Existenz vorbereitet.
In dieser Hinsicht entspricht dieser Typ von Reisebeschreibungen aber auch
dem universellen Schema des Initiationsmérchens, zu dessen Merkmalen
neben dem bereits erwdhnten Giirtel der Finsternis um die magische Welt
auch gehort, daB der Held ein Wasser unter Gefahr iiberquert'®, daB er bei
sich tragt, was man in archaischen Kulturen als Grabbeigabe mitzufiihren
pflegte - und dazu gehort ausdriicklich das Boot'” - und daB am Ende der
Reise eine Speisung und Befragung des Helden stattfindet'’, ehe er nach
“mehr oder minder langer Schulung”, die ihn in “Geheimnisse religitsen
Charakters, geschichtliches Wissen” einweiht'’, nach Hause entlassen wird.

DaB Tao Yuanming dem Leser im “Pfirsichbliitenquell” keine
Wundergeschichte aufbinden will und daB alle seine Symbole, des magischen
Sinnes entkleidet, auf einen im natiirlich-menschlichen Bereich liegenden

14 Bauer, S. 265-272.
'S Stein, S. 70, S. 84 ff.
'* Propp, S. 263

Propp, S. 56. DaB in gewissen Lokalkulturen Chinas das Boot Grabbeigabe war, also
als Fahrzeug zur Unterwelt galt, ist belegt u.a. dadurch, daB Qin Shihuangdis Sarg die
Form eines Bootes haben soll.

'* Propp, S. 77.
" Propp, S. 64.



SPURENSUCHE 465

Zielpunkt der Erzdhlung hinweisen, ist aus dem Gang der Darlegung bis
hierhin sattsam klar geworden. Fiiglich diirfte hier gefolgert werden, daB die
gehduften Elemente der Initiationserzdhlung zwar nicht gerade darauf
hinauslaufen, daf3 unser Fischer am Ende als Schamane auf einem Drachen,
einer Wolke oder dem Winde reitend ins Reich der Unsterblichen davonfliegt
und von dort den untrostlichen Hinterbliebenen per Botschaft seine
wohlbehaltene Ankunft bestitigt. Sondern der Gang der Erzéhlung und Typ
der Landschaft lieBe an diesem Punkt doch erwarten, daB in einem
sdkularisierten Sinne in der Begegnung mit der anderen Welt aus dem
Schlichten ein Wissender, aus dem Torichten ein Weiser wird. Und es geriit
zunichst schon zu einem argen intellektuellen Argernis, daB hier ein
skeptischer Dichter den Fischer als denselben Toren wieder zuriickkommen
14Bt. Sollten somit alle bisher verwendeten textsortenspezifischen Elemente
blinde Motive gewesen sein? Eine endgiiltige Beantwortung dieser Frage
kann sich erst aus der genauen Untersuchung der Erlebnisse des Fischers in
der Inneren Welt herleiten.

5. Die Landschaft 2. Teil - Die Innere Welt oder Die Siidliche Ebene

Die Landschaft, in die Tao Yuanming seinen persdnlich-historischen
Riickzug aus der Welt situiert, unterscheidet sich wesentlich von der, die er
im Shanhaijing fand und die er im entsprechenden Zyklus imitierte. Die
Landschaft im Shanhaijing ist gebirgig und unwegsam, die Heimat Taos
dagegen hiigelig, fruchtbar, der konfuzianischen ackerbauenden Gesellschaft
angemessen, raumlich begrenzt auf die Horweite des Rufes von Hahnen und
Hunden. Tao lebte in ihr zu zwei gesellschaftlichen Schichten hin offen: mit
den Einfachen einfach, den Acker bestellend, das Gesprach iiber Pfliigen
und Ernte und “iiber vergangene Zeiten” (Yi ju, “Umzug”, I Vers 8) fiihrend;
mit den Freunden, d.h. literarisch gebildeten Grundbesitzern, iiber Literatur
sprechend - mit beiden Schichten aber trinkend.

Die bisher im “Pfirsichbliitenquell” vorgestellte Landschaft daoistischer
Herkunft ist gebirgig. Die Landschaft, die Taos Held nach der Passage betritt,
ist offensichtlich topfeben. Sie gehort sowohl ihrer Morphologie nach wie
als gesellschaftlicher Raum einem vollig anderen Typ an. Hier zunéchst eine
Bestandsaufnahme: tu di ping kuang, “das Land war eben und weit”. Mit
dem Wort ping setzt Tao ein Signal, das das Augenmerk des Lesers sofort
auf den Bereich des Gesellschaftlichen lenkt. Dasselbe tun die unmittelbar
danach erwihnten wu she you ran, “stattlichen Héduser”, so daB} sich dieses



466 ELISABETH KURZ

Gefilde von vornherein nicht als wilde Natur, als Ort der Eremiten, Magier
und Unsterblichen, sondern als die kultivierte Natur einer agrarischen
Gesellschaft zu erkennen gibt: Zwischen die Felder lagern sich Teiche, die
Grundlagen siidchinesischer Ernéhrung - Reis und Fisch - bietend, bestanden
von Bambus und Maulbeerbiumen - letztere als weiblicher Arbeitsbereich®
dem ménnlichen Arbeitsbereich der Felder entsprechend. Von Bambus und
Maulbeerbaum gibt es “allerlei Art”, dies deutet auf UberfluB. Sie sind die
vegetabile Grundlage fiir Kleidung, Wohnung, Gerit, und in meisterhafter
Kiirze hat es Tao hier verstanden, auf die Befriedigung der drei grundlegenden
menschlichen Bediirfnisse - Nahrung, Kleidung, Wohnung - hinzuweisen,
an deren Garantie dem Daoismus politisch-messianischer Richtung seiner
Zeit in erster Linie gelegen war. Uniibertrefflich an dieser Darstellung ist
aber auch die Weise, in der die Welt der Dinge in ihren Anfingen gefaBit
wird, dort, wo sie noch nicht Ding, Mittel, Werkzeug, sondern noch reine
Natur sind. Und aus der Kunst, ein ganzes philosophisches,
gesellschaftspolitisches Modell in einem knappen Bild zu verdichten, spricht
hier der ganz groBe Dichter.

Mit der Erwdhnung der gian mo, der “sich kreuzenden Feldwege”, erhilt
diese Landschaft eine neue Dimension, nimlich eine im weitesten Sinne
historische. Qian mo sind die in Nord-Siid und Ost-West-Richtung sich
schneidenden Feldwege. Damit ist diese Landschaft einerseits wie die
Hainlandschaft mathematischer GesetzmaBigkeit unterworfen, ja auch deren
Fortsetzung, insofern die Phonetika der beiden Zeichen gian und bai ja
unmittelbar an das Zehnerverhiltnis von bai und shi der Hainlandschaft
anschlieBen. Hier nutzt Tao die graphische Ebene des Textes, um die so
disparaten Landschaften miteinander zu verbinden, ein unerhorter Kunstgriff.

Die Schriftzeichen gian und mo sind aber auch nach demselben Modell
wie yin und yang gebildet. Von Menschenhand gebaut, legen diese Wege
Zeugnis davon ab, daB die Gesetze der hier angesiedelten menschlichen
Gesellschaft die Gesetze des Kosmos sind. Dal die Wege sich im rechten
Winkel schneiden, also ein Koordinatennetz bilden, legt den Gedanken an
ein rechtwinkliges, wenn nicht gar quadratisches Gefilde nahe. Davon, daf3
Taos privates Anwesen quadratisch angelegt war und iiberdies neun Rédume
hatte, sprechen die Verse 9 und 10 des 1. Gedichtes des Zyklus “Riickkehr
in die heimatlichen Gérten und Felder”: fang zhai shi yu mu, zao wu ba jiu
jian. Und hiermit betritt der Text dann auch uniibersehbar das Feld der
Geschichte.

% Auf den Maulbeerbaum als weiblichen Arbeitsbereich weist Diény wiederholt hin.



SPURENSUCHE 467

Wall (Hain), Graben (Hohle) und rechtwinkliges StraBennetz sind nicht
nur wichtigstes Kennzeichen chinesischer Hauptstédte, die Erbauung solcher
Stddte hatte in genau der Reihenfolge dieser Aufzéhlung zu erfolgen. Diese
Reihenfolge wird sogar fiir die literarische Beschreibung von Hauptstiddten
kanonisch seit den fu eines Ban Gu und Zhang Heng, in deren Hauptstadtbe-
schreibungen die gian mo sich jie und jing bzw. tu und jing nennen.

Auf die unlosbare Mischung daoistischen und konfuzianischen
Gedankenguts bei Tao Yuanming ist von sinologischer Seite verschiedentlich
hingewiesen worden. Und unbestreitbar haben fiir die Beschreibung der
Inneren Welt zwei sehr verschiedene Landschafts- und zwei verschiedene
Gesellschaftsmodelle gedient. Die Vegetation und ein Teil der
Geomorphologie sind eindeutig siidchinesisch: so die Teiche, und im
Zusammenhang mit ihnen die wohl als Nafifelder zu interpretierenden Felder.
Der Maulbeerbaum ist wohl auch in der Nordlichen Ebene zu Hause,
desgleichen der winterharte Bambus, aber eben nur der, nicht aber “Bambus
von allerlei Art”.

Wo nun ist im Siiden eine “Grofle Ebene” zu finden, wenn nicht im
Roten Becken von Sichuan? Dort aber, allerdings auch im noérdlichen Shaanxi,
hatten sich seit Ende der Qin-Zeit gesellschaftliche Gebilde geformt, die aus
einer Mischung von Minderheitenkulturen und daoistisch-messianischer
Erwartung geboren waren und unter der Bezeichnung “Fiinf-Scheffel-Sekte”
und “Gelbe Turbane” mit zum Untergang der Han beigetragen hatten. Ihre
Ziele waren tai ping und da tong, d.h. eine von Unterdriickung freie
Gesellschaft, gekennzeichnet durch einen UberfluB an natiirlichen Ressourcen
bei gleichzeitig maBvoll-niichternem Gebrauch derselben, Gleichheit des
Besitzes, aber - und hier ist die Bewegung alles andere als daoistisch -
hierarchisch gegliedert, ja zum Teil straff militdrisch organisiert. Nimmt
man beide Texte Tao Yuanmings, das xu und das shi zusammen, so ist
eindeutig ersichtlich, daB sich das shi gegen jenen hierarchisch-militérischen
Aspekt des messianischen Daoismus wendet, und zwar in der volligen
Abwesenbheit eines offiziellen Kalenders, dessen Herausgabe ja kaiserliches
Privileg war und iiber dessen Einhaltung die Beamtenschaft strengstens
wachte. Den egalitiren Aspekt dagegen kehrt das xu heraus. Signalisiert
wird diese Position einerseits durch das den Eingang der Landschafts-
beschreibung markierende ping, das ja nicht nur den Sinn von “flach” hat,
sondern in der chinesischen Tradition gesellschafts- und wirtschaftspolitischen
Denkens auch stets fiir den Ausgleich der Giiter - zum Beispiel in dem
Ausdruck chang ping - stand. Wenn Needham die Entstehung der Vorstel-
lungen von tai ping und da tong untersucht und auf dhnliche Denkmodelle



468 ELISABETH KURZ

im indischen Raum verweist, versdumt er nicht zu erwihnen, daB dort die
groBen Weltkatastrophen “alluviale Flachheiten” hinterlassen hitten als
nachmaligen Ort buddhistischer Paradiese.”

Es gibt aber noch einen weiteren Hinweis auf den egalitiren Charakter
der Gesellschaft der Inneren Welt, namlich das Essen. Propp hat in seiner
Untersuchung zum Zauber- und Initiationsmérchen darauf hingewiesen, dafl
in diesen Typen die egalitire Gesellschaft dadurch symbolisiert wird, daB
alle dasselbe essen.”> Nun laden ja die Einwohner der Inneren Ebene einer
um den anderen den Fischer zum Essen ein und servieren “Huhn und Wein”
- es gibt also offensichtlich iiberall das gleiche. Daran wird auch der niichterne
GenuB des Uberflusses sichtbar, auf den schon der Tatbestand hingewiesen
hatte, daB8 es zwar an Pflanzen “allerlei Art” gab, von den “sechs Haustieren”
(Schwein, Gefliigel, Schaf, Hund, Rind, Pferd) aber nur zwei erwéhnt werden.

Keinesfalls sollte man nun in der Beschreibung dieser Gesellschaft eine
Minderheitendokumentation sehen, wie sie die chinesische Historiographie
oder Reiseliteratur kennt. Letzterer hat Tao zwar allerhand Elemente
entnommen, aber er hat diese Elemente in Bezug zu anderen Systemen
gesetzt. So stammen “Hihne und Hunde”, die “einander zurufen” aus dem
80. Kapitel des Daodejing. Die von mir konsultierten Ubersetzungen des
“Pfirsichbliitenquells” unterschlagen im iibrigen mit Ausnahme derjenigen
Jacobs und Davis’® das xiang, “einander”, in xiang wen. DaB sie “einander”
zurufen ist aber deshalb so wichtig, weil erst dadurch die raumbildende
Funktion des Schalls deutlich wird und das Krihen und Bellen die Ausdehnung
nachbarschaftlich geteilten und verflochtenen Raumes horbar macht.

Denn diese Héhne sind nur in einer ihrer Funktionen Kiinder der Tageszeit
und somit Symbole des geregelten, im Einklang mit der kosmischen Zeit
stehenden Lebens. In dieser Funktion stehen sie eindeutig in “Riickkehr in
die heimatlichen Girten und Felder” I, 15-16, wo sie auf die in III, 3-4
erwihnte Kongruenz von Arbeitsrhythmus und Tagesrhythmus verweisen.
Hahne und Hunde sind hier zwar auch, aber nicht nur Wichter, die Alarm
schlagen beim Herannahen eines Menschen aus der AuBeren Welt und somit
eine Art Animalisierung seelischer und sozialer Schutzfunktionen einer
menschlichen Gesellschaft, die in ihrer Urspriinglichkeit dem daoistischen
Ideal der Tierwelt nahesteht. Hihne und Hunde gehoren nicht nur in den
Kreis jener Wichtertiere, die im Mirchen den Eingang zur Jenseitigen Welt

2 Needham, S. 217, FuBnote 124.
2 Propp, S. 144.
2 Jacob, S. 245/246, Davis, Bd.IL, S. 198.



SPURENSUCHE 469

bewachen®. Diese Hihne und Hunde sind vor allem Zitat und vertreten das
80. Kapitel des Daodejing, in dem die Bewohner selbstgeniigsamer Dorfer
Krihen und Bellen aus den Nachbardorfern vernehmen und doch bis zu
ihrem Tode den FuB nie dorthin gesetzt haben.

Ganz im Sinne jener von Laozi gezeichneten elementaren, sich keines
Mittels bedienenden Gesellschaft hatte ja auch der Fischer sein Boot am
Eingang zuriicklassen miissen, und so begegnen wir hier weder Wagen noch
Pferden noch Waffen; wohl gibt es Wasserldufe, aber keine Kanéle, Hunde
und Hihne, aber keine Arbeitstiere, StraBen, aber keine Mérkte, keinen Yamen,
ja nicht einmal einen Tempel - im shi gibt es immerhin RitualgeféaBe -, eine
Welt ohne alle jene landschaftsverindernden Institutionen, ohne die sozial
gegliederten, zeremoniell besetzten, einen politischen Raum schaffenden
Anlagen, die das feudal-konfuzianische China ausmachen. Eine vollige
Umsetzung also der Ideen des philosophischen Daoismus eines Laozi und
Zhuangzi ins gegliickte Bild? |

Fast will es so scheinen. Wiren da nicht die Feldwege, die in ihrer
koordinatenhaften Ordnung an die rituelle Vorgabe des Li ji erinnern mit
seiner Forderung nach quadratischer Anlage des hierarchisch-zeremoniellen
Raums, nach neunfach sich kreuzendem StraBennetz, die auch erinnern an
die von den Dichtern Ban Gu und Zhang Heng so gepriesene Betriebsamkeit
der Mirkte. Denn die Erwihnung von jiao tong, “Austausch und Verkehr”
auf den Wegen, aber auch des wang lai, des “Kommens und Gehens”, steht
in ausgesprochenem Gegensatz zu Laozis Bild einer autarken Welt, bei der
es eben gerade keinen Handel, Austausch, Verkehr gibt.

In diesem Sinne ist die hier gezeigte Welt fast noch praktikable Welt,
und insofern ist der Prosatext xu um vieles realistischer als der Text shi, der
reine daoistische Utopie vorfiihrt. Dies auch insofern, als im xu Ansitze
staatlicher oder besser gesagt gesellschaftlicher Selbstverwaltung gezeigt
werden, und zwar in genau derjenigen Institution, in der in China seit jeher
die biirokratische Verwaltung am sichtbarsten war - nicht im Yamen - im
StraBennetz. Insofern wird im xu dem Staat kein prinzipieller Kampf angesagt,
hier wird nicht vollige Verwaltungslosigkeit gepredigt, aber hier wird eine
uneinholbare staatliche Idealitit an einen unwirklichen Ort verlegt, und zwar
in ein zhong, ein Innen, eine Mitte.

Bauer hat in seiner Studie darauf hingewiesen, daB in der Vor-Han-Zeit
die irdischen Paradiese der chinesischen Literatur im duBersten Westen oder

* Propp, S. 93.



470 ELISABETH KURZ

im duBersten Osten angesiedelt wurden, wohl auch im hohen Norden,
jedenfalls an den Sdumen des Staats, wo der unbekannte Raum begann, und
dal mit zunehmender Ausweitung und Sinisierung der Randzonen diese
Inseln der Idealitdt ins Erdinnere verlegt wurden. Marcel Granet hat im
Gegensatz - aber nicht im Widerspruch - dazu die Gepflogenheit Qin
Shihuangdis und nachfolgender Dynastien erwéhnt, bei Eroberung und
Sinisierung neuen Gebietes ein unsinisiertes Reservoir tibrigzulassen, um an
einer solchen Trophie den ganzen Abstand zwischen Kultur und Unkultur
sichtbar zu machen.

Bei Tao nun ist der Eintritt in die abgeschiedene Welt weder das Ende
einer langen Reise an den Rand der Zivilisation noch ein Abstieg ins Erdinnere,
sondern ru, ein Eintritt. Und dreimal féllt im folgenden Text das Wort
zhong, davon zweimal allerdings nicht als Lagebezeichnung fiir den
abgesetzten geographisch-gesellschaftlichen Bezirk. Aber sobald der Fischer
sich “drinnen” befindet, wird die Welt, aus der er kommt, als wai ren
bezeichnet, und im Munde der Einheimischen ist die Welt, die sie
zuriickgelassen haben ebenfalls wai ren. Im Moment des Abschieds sind
dann fiir den Fischer die Einheimischen zhong ren, wihrend diese den Fischer
konsequent als ci ren bezeichnen, er also weder als wai noch als zhong gilt.

Ubersetzt man dieses zhong in den westlichen Sprachen mit einer “innen,
von drinnen” entsprechenden Bezeichnung, so bleiben sehr wichtige
Konnotationen uniibersetzt, und die Botschaft der Parabel wird iiberhort.
Seit Anbruch geschichtlicher Zeiten galt ja fiir “die Chinesen” die Vorstellung,
daB ihr Land in der Mitte der Erde, die Hauptstadt des Landes aber in dessen
Mitte liege. Die Hauptstadt aber ist orthogenetisches Zentrum, hier werden
die Vorstellungen von der Ordnung des Staates erzeugt, und die Vorstellung
der mittleren Lage der Metropole ist somit untrennbar mit ihrer mo-
dellgebenden Funktion verbunden. Stellvertretend sei hier ein bei Bauer
zitierter Auszug aus dem Gongyang zhuan wiedergegeben, der den Zusammen-
hang zwischen Lage in der Mitte und staatlicher Vollkommenbheit illustriert:

“Fiir die Epoche, iiber die er durch (schriftliche) Uberliefcrung erfuhr,
zeigte er, wie sich Ordnung inmitten von Wirrwarr und Chaos zu erheben
begann, und so konzentrierte er sich mit seinem Sinn auf das
Allerwesentlichste. Das war der Grund, weswegen er seinen eigenen Staat
(Lu) als das Innere betrachtete und selbst schon das iibrige China (Chu-Hsia)
als etwas AuBeres: Er war zuerst auf feinste (Ordnung) in (diesem) Inneren
bedacht und ging erst danach daran, das AuBere in diese Ordnung
einzubeziehen. (Hinsichtlich dieses AuBeren) verzeichnete er wohl das
GroBe, aber iiberging das Kleine.... Uber ergebnislose Staatskonferenzen
im Inneren (zum Beispiel) berichtet er, nicht aber iiber solche



SPURENSUCHE 471

Staatskonferenzen im AuBeren. Fiir die Epoche, iiber die er durch miindliche
Uberlieferung erfuhr, zeigte er, wie die Ordnung sich (allméhlich) zum
Frieden steigerte. (Nun) betrachtete er ganz China als Inneres und (nur
noch) die Barbarenstaaten als etwas AuBeres. Er berichtete auch iiber
ergebnislose Staatskonferenzen auBerhalb seines eigenen Staates.... Fiir
die Epoche, die er personlich miterlebte, offenbarte er, daB die Ordnung
den ‘Hochsten Frieden’ (tai-p’ing) erreicht hatte. Die Barbaren selbst traten
mit in die Beamtenhierarchie ein, die ganze Welt (t’ien-hsia) nah und fern,
groB und klein war zu einer Einheit geworden. So vertiefte er sich in
seinem Sinn noch mehr und war auf die Verfeinerung der (Ordnung iiberall)
bedacht. Das war der Grund, weshalb er Menschlichkeit und Rechtlichkeit
hochhielt, und die zweigliedrigen (doppelziingigen) Personennamen
tadelte.””

Hier wird die Ausweitung des Staates in seiner territorialen wie normativen
Ausdehnung als eine Ausweitung des “Innen” iiber das “Auflen” verstanden,
wobei der Weise sich jederzeit streng auf das Innen konzentriert. Needham,
der im Zusammenhang mit der Entwicklung der Begriffe tai ping und da
tong denselben Text zitiert, iibersetzt statt “Innen” mit “Mitte”.

Nun lebte ja Tao Yuanming in einer Zeit des geteilten Reiches, in der
kein spirituelles Zentrum ausmachbar, die geistige Kultur weitab von ihrem
Entstehungsort in den Siiden verbannt war. Die Vorstellung von einer Mitte
des Landes in Form eines quadratisch abgegrenzten Bezirkes hat aber alle
Wechselfille der chinesischen Geschichte iiberlebt und war so auch zu Taos
Zeiten in den Kopfen einer in siidlicher Vegetation lebenden Elite lebendig,
stets verbunden mit der Erinnerung an die Nordliche Ebene der “mittleren
Linder”. Das poetische Bild fiir diesen geistesgeschichtlichen Tatbestand
scheint mir Taos Text zu sein. Ich bin geneigt, in dem “flachen Land” nicht
das Rote Becken, sondern die Noérdliche Ebene zu sehen. Mir scheint, dal
die Landschaft des “Pfirsichbliitenquells” eine Vereinigung von nordlicher
Geomorphologie und siidlicher Vegetation vollzieht, von konfuzianischer
Raumordnung und daoistischer Gesellschaftsordnung und damit in Zeiten
der Zerrissenheit eine Einigung des Reiches schafft, die die des Qin Shihuangdi
in den Schatten moralischer Wesenlosigkeit stellt.

% Bauer, S. 123.



472 ELISABETH KURZ

6. Die historische Dimension Teil 2
Die Gesellschaft der Inneren Welt oder Die heimliche Hauptstadt: Das Dorf

Wenn so die Landschaft eine Verbindung aus der realen siidchinesischen
Umgebung Tao Yuanmings und der Erinnerung an Zeiten, die vor Aufldsung
und Zerfall liegen, bildet und damit zwei Welten in eine fafit, so gilt dasselbe
fiir die dort lebende Gesellschaft, denn diese heimliche Hauptstadt ist nichts
anderes als ein Dorf, aber was fiir ein Dorf!

Die Bewohner prisentieren sich auf den ersten Blick als Bauern bei der
Arbeit, pfliigend und siend. Propp hat darauf hingewiesen®, daB die jenseitige
Welt im Zaubermirchen stets die Merkmale der wirklichen Welt derjenigen
Gesellschaft trigt, in der das Mérchen kursierte. Eine Gesellschaft von Jagern
bevolkert ihr Paradies mit Tieren, eine Agrargesellschaft bestiickt ihr Jenseits
mit fruchtbaren Ackern, fruchttragenden Biumen, iippigen Wiesen. Die
Bemerkung in Taos Text, nan nii yi zhuo xi ru wai ren, “Ménner und Frauen
waren gekleidet wie in der AuBeren Welt”, ist ein Relikt jener mirchenhaften
Schicht des Textes, auf der historischen Ebene scheint die Aussage namlich
wenig sinnvoll. Der Hinweis auf die Feldarbeit dagegen steht im Gegensatz
zur Marchenstruktur und zur daoistischen Tradition. Nicht nur, daB die magi-
schen Erzahlungen vom Paradies bisweilen direkt erwéhnen, daB hier nicht
gearbeitet wird”’, auch die Gesellschaft der Holzsammler und Fischer in der
Welt Zhuangzis ist ja nicht arbeitende im Sinne von produzierende Bevol-
kerung, wie es das Volk der konfuzianischen Tradition zu sein hat. Es ist
insofern verfehlt, in der Gesellschaft der Inneren Welt nur eine nach daoisti-
schen Gesetzen lebende sehen zu wollen. Die Rollen sind zum Teil auffallend
verkehrt, geht man davon aus, da8 SeBhaftigkeit und Ackerbau traditionell
konfuzianischer Wertvorstellung entsprechen, das Umherschweifen und
allenfalls Sammeln (Krduter, Holz, Fische) aber daoistischer, dann sind diese
staatlich wenig organisierten zhong ren konfuzianischer als der aus einer
verwalteten Welt stammende herumzigeunernde Fischer.

Anders wiederum verhiélt es sich mit den Kindern und Greisen. DaB die
Alten nicht mehr zu arbeiten brauchen, gehért zu den Forderungen des
politisch-daoistischen Messianismus, wahrend zi le, die “natiirliche
Heiterkeit”, bereits den Vorstellungen Zhuangzis vom zhen gu ren, vom
“wahren Menschen des Altertums”, entspricht, ausfiihrlich dargestellt zum
Beispiel in Zhuangzi Kap. 6. Diese natiirliche Heiterkeit ist auch ein
herausragender Zug im Bild, das Tao Yuanming von sich selber zeichnet.

* Propp, S. 364 ff.
7 So der von Bauer auf S. 203/204 zitierte Text.



SPURENSUCHE 473

Die diversen Heimkehrgedichte zeichnen ihn zum Teil singend durch die
Landschaft ziehend. Der “Nekrolog auf mich selbst” erwihnt diese Heiterkeit
in Vers 22, in der “Biographie des Herrn zu den fiinf Weiden” nennt er sich
yan. In diesen beiden Texten ist die Quelle der Freude die Lektiire hao du,
und die Freude ist somit aus utopischer Illusion gespeist. Die Innere Welt
des “Pfirsichbliitenquells” aber ist gerade darum ideale Welt, weil die Freude
aus der Welt selber, nicht aber aus einem literarischen Jenseits fliet und die
Flucht ins Buch sich ginzlich eriibrigt.

Das Auftauchen des Fischers 16st Alarm aus. Im Gegensatz zu den mir
bekannten Ubersetzungen, die mit Ausnahme Bauers® alle jing mit “verwun-
dert” iibersetzen, pladiere ich fiir “aufgeschreckt”, denn durch die AuBere
Welt entdeckt zu werden bedeutet ja Gefahr fiir das Fortbestehen der Inneren
Welt. “Alarm geschlagen” jing haben im iibrigen bereits die Hihne und
Hunde.

Die nun folgende Begegnung zwischen den Welten vollzieht sich im
gemeinsamen Trunk (vom Essen war bereits die Rede) und gegenseitigen
Befragen. Das Thema “Wein” ist eines der herausragenden in Tao Yuanmings
Werk, insofern als er damit seinen Standpunkt in der politischen und in der
Welt der Kunst bestimmt. Die Heimkehrgedichte, der “Nekrolog auf mich
selbst”, die “Biographie des Herrn zu den fiinf Weiden”, erwéhnen das
Trinken, und zwar in zweierlei Form: als kommunikatives Trinken und als
einsames Trinken.

Zunichst erinnern die Mahlzeiten im “Pfirsichbliitenquell” auffillig an
die asketischen Festmihler in Taos Dichtung. So erwihnt er beispielsweise
in “Riickkehr in die heimatlichen Girten und Felder”, V,8, wie er und seine
bauerlichen Lebensgenossen sich gegenseitig “zu neuem Wein und einem
einzigen Huhn” laden; dhnlich spirlich geht es zu bei seiner Heimkehr in
Gui qu lai xi ci, 22, einer Stelle, die bezeichnenderweise vermerkt, Yin hu
shang yi zi zhuo, daB er “sich selber einschenkt” und alleine trinkt. Nun hat
Holzman in seiner Untersuchung iiber “Die Sieben Weisen vom Bambushain”
darauf hingewiesen und durch Zitate aus deren Schriften belegt, daB im
traditionell konfuzianischen Rahmen gemeinsames Trinken nur innerhalb
der jeweiligen Schicht sittenkonform war. Schon die Sieben Weisen
provozierten mit ihrem VerstoB gegen diese Norm, und wenn Tao diese
unrituelle Form der Geselligkeit praktizierte, stellte er sich unmiBverstéindlich
in Opposition zu den dynastischen Gebriuchen und in eine Tradition, die,
unter den Wei beginnend, an politische Zustinde ankniipft, die gleichermaBen

% Bauer, S. 267.



474 ELISABETH KURZ

fernab der rituellen Strenge der Han wie der legalistischen Hierarchisierung
der Qin liegen.

Darum trinken im “Pfirsichbliitenquell” alle mit allen, hier gibt es keine
Aufteilung der Gesellschaft in shi und nong, hier ist ein egalitérer Ritus des
Trinkens geschaffen. Damit entféllt auch jener Zug von Taos Trinken, ndmlich
“sich alleine einzuschenken”, nach ritueller Vorschrift ebenso verpont wie
die Trunkenheit, derer er sich immer wieder riihmt. Mit der Stilisierung
dieser Trunksucht in den Gedichten, die bei den Tangdichtern ja dann Schule
machen sollte, stellt er sich ebenfalls eindeutig in die literarische Tradition
jener den Skandal zelebrierenden Sieben Weisen, und insofern ist ihr histori-
scher Wirklichkeitsgehalt ebenso in Frage zu stellen. In Frage zu stellen ist
auch die Historizitit der idyllischen Beschreibung der ungetriibt-gemischten
Gesellschaft der Heimkehrgedichte wie der verklart-ungemischten des “Pfir-
sichbliitenquells”. Fragwiirdig ist, ob da die Literatur Spiegel seines wirklichen
Lebens oder nicht vielleicht sein Leben Spiegel einer literarischen Tradition
war.

In der Gesellschaft der Mittleren Welt jedenfalls ist die Trunkenheit ebenso
sinnlos wie das Buch, denn diese sich selbstgeniigende Welt bedarf keines yi
- keines befliigelten Aufschwunges in eine Gegenwelt. Die in Taos Texten
tiber die Heimkehr und in den Selbstnachrufen immer wieder erwéhnte Armut,
auch diese stilisiert - aus dem Haus mit neun Réumen in “Riickkehr in die
heimatlichen Gérten und Felder”, I, 10, macht Tao die bu bi feng ri, die “vor
Wind und Sonne nicht schiitzende Hiitte”; aus dem “Leinengewand” im
“Selbstnekrolog” Vers 8 macht er duan he chuan jie, das “zu kurze,
durchlocherte, geflickte Kleid” des “Herrn zu den Fiinf Weiden”, und immer
wieder erwihnt er dan piao lii kong, “‘den leeren Korb und die leere Kalebasse™
- diese Armut herrscht offensichtlich nicht in der Inneren Welt. Ist dies
allein als Folge des natiirlichen Uberflusses gedacht? Oder ist es eine Folge
der Gleichheit aller, weil alle pfliigen und alle genieBen und alle wissen,
wihrend in Taos biographischer Welt die Wissenden und GenieBenden nicht
pfliigen - so sein Vorwurf an Dong Zhongshu in Quan nong, “Ermahnung
zur Landwirtschaft”, VI, 34, der “Biicher und Laute genief3t, aber Felder und
Girten nicht pflegt”, so daB diejenigen, die pfliigen und wissen wie Tao,
bisweilen hungern und frieren miissen.

Die Befragung des Ankommlings ist ganz im Sinne des Zaubermérchens
ein Befragtwerden des Eindringlings durch die Jenseitigen. Obwohl in der
Rahmenerzihlung vom Fischer berichtet wird, zhen yi zhi, er sei “dariiber”
(die Welt des Haines) verwundert, und yii giong qi lin, er “wolle diesen
Hain erforschen”, bleibt sein seelisches Erleben in der Begegnung mit der
Inneren Welt auffillig unkonturiert. Er zeigt weder Staunen noch Neugier



SPURENSUCHE 475

und beschrénkt sich ganz aufs Essen, Trinken und Antworten ju da zhi und
wei ju yan suo wen. Dagegen heift es von den zhong ren dreimal, wen, ‘“sie
fragen”: Nachdem sie den Fremden gesichtet haben, erschrecken sie und
wen suo cong lai, “fragen nach seiner Herkunft”. Auf seine Antwort wird er
zum ersten Mal eingeladen. Jetzt verbreitet sich die Nachricht von der Ankunft
“dieses Menschen”, und alle haben Fragen, xian lai wen xun, um “Fragen zu
stellen”. Nachdem sie selber ihre Geschichte erzihlt haben, wen jin shi he
shi, “fragen sie, welche Dynastie jetzt an der Macht sei”; wieder antwortet
der Fischer, wieder bricht Schrecken aus, worauf er erneut eingeladen wird.
Es ist offensichtlich, daB hinter der Dynamik von Schrecken-Wissenwollen-
Schrecken-Wissenwollen der Drang der Einwohner steckt, sich die vom
Horensagen bekannten Zustinde der AuBeren Welt bestiitigen zu lassen.

“Thre Vorfahren sind vor den Wirren der Qin geflohen” und haben “Frauen,
Kinder und yi ren mitgenommen in diesen abgelegenen Bezirk”. Die hier
leben, wissen also, daB ihre Vorfahren gefliichtet sind wihrend der “Wirren”
unter den Qin. Gleichzeitig wissen sie, daB diese Dynastie dem Untergang
geweiht war, von den nachfolgenden Dynastien der Han und Wei wissen sie
noch nichts. Die Frage ist nun, warum sie nicht geblieben sind, wo doch das
Ende dieser bosen “Wirren” sich bereits angekiindigt hatte. Die beiden
Aussagen passen nur dann zusammen, wenn mit den “Wirren” nicht nur die
tyrannischen Staatsvorstellungen der Qin gemeint sind, sondern wenn den
zur Bekdampfung des Qin-Staates angetretenen Kriften, die im Namen einer
Wiederherstellung alter Zustinde handeln, ebenfalls keine befriedigende
Losung zugetraut wird. Mit dieser Perspektive auf die Qin ist die
Nachfolgedynastie der Han gleich von vornherein desavouiert. Die
Gesellschaft der Inneren Welt ist damit keine bloBe Wiederherstellung der
Zhou, wie Bauer behauptet.”

Sie seien “geflohen mit Frauen, Kindern und yi ren.” Diese Formulierung
verdient eine genaue Analyse. Offensichtlich gab es da fiilhrende Kopfe, die
Befehlsgewalt hatten nicht nur jeweils iiber eine Sippe, sondern iiber ein
ganzes yi. Dabei konnte es sich um eine kleinere Verwaltungsstadt® oder
um das Land eines Grundbesitzers’' gehandelt haben, und dann muB es sich
um Landbesitzer gehandelt haben, die aus patriarchalischer Fiirsorge ihre
leibeigenen Hintersassen ebenfalls mitnahmen. Uniiberhorbar ist, um welche
politische Einheit es sich auch handeln mag, daB diese neue Gesellschaft

¥ Bauer, S. 266.
% Ciyuan, Stichwort yi , Wortbedeutung 3.
3" ibid., Wortbedeutung 4.



476 ELISABETH KURZ

sich aus zwei verschiedenen sozialen Réngen der urspriinglichen Gesellschaft
zusammensetzt. Die ehemals hohere Schicht diirfte dabei wohl kaum unter
den Emporkémmlingen und Neureichen der Qin zu suchen sein, denn die
hatten ja allen Grund, zur neuen Ordnung zu stehen. Es kann sich also nur
entweder um die unter den Qin umgesiedelte und enteignete Aristokratie
handeln oder um die im selben Zug ihrer Vorzugsstellung beraubten Gelehrten
Zhou-zeitlich-konfuzianischer Priagung, also um die Schicht, aus der Tao
Yuanming selber stammt. Fest steht auch, daB die Zhou-Zeit fiir diese |
Emigranten kein Losungsmodell gegeniiber dem legalistischen Staat darstellte.
Nun hatte ja die konfuzianische Doktrin ebenso den Typen des Staatsdieners
wie den des in Zuriickgezogenheit die Selbstkultivierung pflegenden Gelehrten
geprigt, und daB dieser Feldarbeit pflegt, ist ebenfalls aus dem konfuzianischen
Kanon belegt. Und so ist diese Emigrantengesellschaft, auer daB sie dem
Daoismus huldigt, auch gewissermaBen von einem konfuzianischen Ideal
aufs andere umgestiegen und hat damit dieselbe Wahl getroffen wie Tao
Yuanming. In kollektiver Einsiedelei hat sie eine Art Republik der
unliterarischen Weisen gegriindet, unliterarisch, weil sie ohne die
elementarsten Grundlagen des Gelehrtentums auskommt: Buch und Schrift.

Denn die im “Pfirsichbliitenquell” betriebene Tradierung von Geschichte
ist ausschlieBlich miindlicher Art - Hinterlassenschaft daoistischer
Buchfeindlichkeit. Die “Menschen von Drinnen” yun, “erzihlen”, was ihre
Vorfahren berichtet hatten. Entsprechend ist das geschichtliche Wissen, das
der Fischer entgegensetzt, wen , “gehortes” Wissen.

Da die zhong ren “nichts von der Existenz der Han, geschweige denn der
Wei und Jin wissen”, ci ren yi yi wei ju yan suo wen, “geht dieser Mensch
(diese Dynastien) eine nach der anderen durch und erzéhlt, was er gehort
hat”. Die Antwort des Fischers erfolgt auf derselben Ebene unliterarischer
Weisheit, und nahtlos fiigt sich ein Bild ans andere. Was auch immer der
Fischer erzihlt haben mag, aus der Perspektive der su xin ren, “schlichten
Herzen” (Yi ju, “Umzug” I, 3) gleichen sich die Bilder in erschreckendem
MaBe und 16sen “Entsetzen” aus. So wird die Erwartung der zhong ren, da
auBerhalb ihres inselhaften Paradieses nach wie vor “Wirrnis™ herrscht, durch
die Erzidhlung des Fremden bestitigt. Bestétigt wird aber auch die Erwartung
der Vorfahren, die ja bereits von den Gegenspielern der Qin nicht den guten
Staat erhofft hatten. In dem hier gefiihrten Gesprich wird die jeweilige
historische Erfahrung mit drei verschiedenen Dynastien als jeweils identische
Bestitigung eines apriorischen Wissens um die Verderblichkeit der staatlichen
Ordnung schlechthin erlebt. DaB diese Erkenntnis aus Rede und Gegenrede
gewonnen wird, aus einem ProzeB gemeinschaftsbildender



SPURENSUCHE 477

Vergangenheitsbetrachtung, macht diese Modellfindung zu einem Daoismus
und Konfuzianismus integrierenden Bild chinesischen gesellschaftlichen
Lebens.

Der Fischer birgt verschiedene Welten in sich. Von ihm wird gesagt, er
habe “vergessen, wie weit er schon gefahren sei” - ist er also einer jener
Weisen Zhuangzis, deren Vollkommenheit darin liegt, daf sie “sich vergessen”
und sich so “den Fliissen und Meeren anvertrauen, ohne auf ein Ufer zu
blicken”, und so eine Fahrt antreten, “fiir die es keines Wagens und keines
Bootes bedarf’*, eine Fahrt ins Land der inneren Wandlung - handelt es
sich um einen solchen Fischer? Ist er nicht stattdessen getrieben vom
“Wissenwollen”, das macht, da} er fu gian xing, “weiter vorwirts fahrt”,
ganz im Gegensatz zu den Menschen in Laozis Paradies, die keinen FuB vor
die Schwelle ihres Hauses setzen und trotzdem alles Notige wissen? Und
schlieBlich kehrt er doch der wahren Welt wieder den Riicken und macht
sich schnurstracks davon in die Welt des biirokratischen Zerfalls der gesitteten
Ordnung.

Mir will es scheinen, daB Tao Yuanming im Bild der Inneren Welt wie
im Bild vom Fischer dem Betrachter, aus welcher der beiden moglichen
Richtungen er auch schaut und welches Bild er auch sucht, das Bild der
jeweils anderen Moglichkeit vorfiihrt. In diesem Sinne sind die “Inneren
Menschen” “Menschen der Mitte”, die wahren Menschen des Ausgleichs,
vereinen sie die Gegensitze, schaffen sie den Ausgleich, die wahrhaften
zhong ren, die, ohne zu herrschen, die Ordnung herstellen und damit fiir den
wahren Staat leisten, was seit Yao und Shun kein Herrscher mehr geleistet
hat.

Auch in der Struktur der Ereignisse und Konfigurationen fiihrt Tao
Yuanming diesen umkehrenden Ausgleich vor. Denn da, wo in der
literarischen Tradition Fischer, Holz- und Kriutersammler die Hauptfiguren
sind, sind ja die Michtigen im Staat die Frager, die sich auf den Weg zu den
Fischern als den weisen Lehrern machen. Gerade so aber arrangiert Tao die
Dinge nicht. Hier macht sich der Fischer auf den Weg, hier wird ein Stiick
weit auch er belehrt, hier gibt es keine Einseitigkeit, sondern die gegenseitige
Bestitigung eines Wissens, das ins Schwanken geraten konnte und fernab ist
von der anstoBig-absoluten SelbstgewiBheit der Figuren der Lunyu und des
“Siidlichen Bliitenlands”. In der Begegnung des Fischers mit den Menschen
der Mitte bestitigt sich die Kenntnis der Gegenwart durch die Erfahrung der
Vergangenheit und das Unheilwissen der Vergangenheit durch die Schrecken

2 Zhuangzi, Kap.20.



478 ELISABETH KURZ

der Gegenwart. Dies ist das Verfahren eines iiberaus skeptischen Dichters,
der ungepriift keine der weltanschaulichen Losungen seiner Epoche annimmt,
aber auch keine ablehnt, auf jedes Ja mit Nein, auf jedes Nein mit Ja antwortet
und dessen Skepsis im Glauben an ein nicht formulierbares dao ruht, dessen
Verbreitung “unniitz” ist: bu zu wei ren dao ye. Mit diesem Credo, dessen
Wahrheit sich im Fortgang der Erzéhlung bestitigen wird, gipfelt und endet
die Begegnung der beiden Welten.

7. Die historische Dimension Teil 3
Die Riickkehr des Fischers oder der Zyklus der Zeiten

Der Fischer aber kehrt zuriick. Warum bleibt er nicht in der Inneren
Welt, warum schweigt er nicht, wie ihm das ans Herz gelegt worden war?
Des Fischers Riickkehr steht in auffélliger Umkehrung zur jeweiligen Heim-
kehr Taos. Denn wenn Tao heimkehrte, dann um der Welt des Staates und
der Biirokratie den Riicken zu kehren und sich den “heimatlichen Gérten
und Feldern” zuzuwenden, wo ihn alles das erwartet, was der Fischer aufgibt,
um sich in die Welt der Biirokratie und Hierarchie zu begeben. Warum?

Nun hat Tao ja selber nach einer ersten Riickkehr aufs Land dieses Paradies
wieder verlassen und ein solches Hin und Zuriick schlieBlich ein weiteres
Mal praktiziert. Nur - wie jedes Mal bisher, wenn die Biographie des Dichters
zu Rate gezogen wurde - allein reicht sie zur Erkldrung nicht aus.

In vierfacher Variation behandelt das xu des “Pfirsichbliitenquells” das
Thema Riickkehr:

1. Die Bewohner der Mittleren Welt bu fu chu yan, “kehrten nie mehr
nach drauBBen zuriick™.

2. Der Fischer chu, de qi chuan, “geht wieder nach drauBBen und besteigt
sein Schiff.”

3. Xun xiang suo zhi, “er sucht nach den Wegmarkierungen, die er sich
gemerkt hat”, aber bu fu de lu, “findet seinen Weg nicht mehr”.

4. Liu Ziji xin ran gui wang, “mochte diesen Weg zuriicklegen”, wird
aber krank und stirbt.

Die Menschen der Mittleren Welt, die nicht mehr zuriickkehren mochten,
yu wai ren jian ge, “schaffen einen Graben zwischen sich und dem Auflen”.
Damit steht diese Welt in vielfacher Beziehung zum Denken Zhuangzis. Der
namlich berichtet zum Beispiel im 18. Kapitel, wie er eine kurzweilig-
lehrreiche Nacht in Gesellschaft eines Totenschidels verbracht hat, der aus
dem Reich, in dem es “weder Fiirsten noch die Diener, noch die Geschifte
der vier Jahreszeiten gibt, wo das Jahr nach Himmel und Erde ablauft”,
nicht ins Leben herkommlicher Ordnung zuriickkehren méchte. Mit ihrem



SPURENSUCHE 479

Beharren in der Abgeschiedenheit geben sich die Menschen der Mitte als
wahre Weise zu erkennen. Sie bleiben im Schatten, in der Verborgenheit, ihr
Land ist ein riesiges yin. Mit dem stillen Verharren im yin verbindet sich bei
Zhuangzi aber auch die Vorstellung vom Verzicht, in konfuzianischer Manier
die Welt heilen, ordnen, verbessern, politische Fiihrungsrollen iibernehmen
zu wollen. In dieselbe Richtung weist die Tatsache, daB wang ji jin fu yan,
lai jing sui wu fei, die Spuren der Bewohner der Mitte “verwischt” und
“liberwachsen” sind. Im selben Kapitel, das dem Weisen das stille Sitzen
unter dem yin zuweist, ndmlich Kapitel 31, verweist Zhuangzi darauf, daB
der Weise “keine Spuren hinterldBt”. Was mit “Spuren” gemeint ist, beschreibt
Zhuangzi Kapitel 12. Diese Weisen namlich “tun das Rechte, ohne es zu
wissen und fiir Gerechtigkeit zu rechnen, sie lieben sich, ohne es zu wissen
und fiir Menschlichkeit zu rechnen, sie sind aufrichtig, ohne es zu wissen
und fiir Loyalitéit zu halten, sie sind zuverléssig, ohne es zu wissen und fiir
Treue zu halten, ... deswegen handeln sie, aber ihr Tun hinterldBt keine
Spuren, betreiben sie ihre Angelegenheiten, aber die Geschichte iiberliefert
sie nicht”.

Aus dieser wesenhaften Verborgenheit der Welt der Mitte erkldren sich
sowohl der Tod des Liu Ziji wie das riatselhafte Verhalten des Fischers. Die
magisch-daoistischen Modelle des Eingangs in die jenseitige Welt verlangen,
wie bereits dargelegt, daB diese Welt zunichst beschrieben, von einem im
letzten Satz neu eingefiihrten Schamanen durch Reiten auf dem Wind erreicht
wird, und daB dieser schlieBlich der duBeren Welt eine Botschaft von seiner
neuen Existenz iibermittelt. Tao Yuanming variiert dieses Modell in
zweifacher Weise. Zunichst im shi, das die dem Prototyp am nichsten liegende
Fassung darstellt, insofern hier nach der Phase der Beschreibung im
zweitletzten Satz ein you fang shi, ein Jenseits-Wanderer, auftaucht, dem
“die Welt jenseits von Staub und Lirm” vertraut ist. Nur, und hier entfernt
sich Tao bereits einen Schritt von der magischen Tradition, wird die Erfahrung
dieser Jenseits-Wanderung nicht in der Syntax des Aussagesatzes vorgetragen,
sondern in die Frage gekleidet - “wie”, so fragt der Dichter, “ist jene Welt
erfahrbar?”. Die Skepsis der Frage miindet im letzten Satz des shi in die
Irrealitit des Wunsches, “einen leichten Wind zu reiten und in der Hohe den
Freund zu finden”.

Dieser SchluB ist dem SchluB des Li Sao Qu Yuans nachgebildet, in dem
der Schamane in abgrundtiefem Ekel vor der Verkommenheit der politischen
Welt sich aus dem Staube macht und bei einem ritselhaften Peng Xian



480 ELISABETH KURZ

verbirgt. Kennzeichnend fiir Tao Yuanming ist jedoch die Distanz, mit der
er seine Vorlage zitiert, die sprachliche Formulierung “ich frage” und “ich
mochte” stellt die Flucht ins Paradies als Magie bloB.

Wihrend im shi das Abriicken von der Magie nur auf der lexikalisch-
syntaktischen Ebene signalisiert wird, wird es im xu auch auf der Ebene der
Figuren und ihres Handelns deutlich: Aus dem you fang shi wird hier ein
gao shang shi, das heiBt der Jenseits-Wanderer hat einem moralisch integren
Eremiten - als solcher gilt Liu Ziji der Historiographie - Raum gegeben, der,
der magischen Qualititen entkleidet, zundchst der sozialen Diesseitigkeit
entstammt. Er steht als Gegenfigur dem Priafekten gegeniiber, dem
Reprasentanten staatlich- konfuzianischer Ordnung. Von einem Aufbruch
ins Unbekannte vermerken die historischen Quellen zu Liu Ziji jedoch nichts,
Tao hat hier stilisiert. Taos Eremiten ist der Aufbruch ins Jenseits ein Aufbruch
in Krankheit und Tod - Tao verwendet dafiir den Ausdruck xun, dasselbe
Verb also wie fiir die Spurensuche des Fischers: xun xiang suo zhi, und wie
fiir das Aufsuchen des jenseitigen Freundes im shi: xun wu qi.

Des Eremiten Aufbruch also ist eine Reise in dasjenige Jenseits, aus dem
Zhuangzis Totenschidel nicht mehr zuriickkommen wollte, in ben zhai, die
“eigentliche Heimat”, von der Taos “Selbstnekrolog” spricht. Aus ihr kann
keine Nachricht mehr nach auBen dringen. Und wenn Tao einerseits die
literarische Vorlage ihrer magischen Komponenten entkleidet, so mythisiert
er andererseits die Biographie des historischen Eremiten. Letztlich verleiht
er in der Gestalt des Liu Ziji seiner eigenen Eremitenexistenz den Glanz
mythischer Sinnerfahrung.

Am Erleben des Fischers hingegen dokumentiert er eine andere
Jenseitigkeit, namlich die des vom Dichter geschaffenen fiktionalen und
damit grundsétzlich uneinholbaren Weltentwurfs. Tao Yuanming hat das
Erlebnis seines Fischers an einen sehr bewuBten Zeitpunkt gelegt: Seit den
Qin sind gerade etwas mehr als 500 Jahre vergangen, und nach der von
Menzius geschaffenen Denktradition bricht alle 500 Jahre ein neuer
dynastischer Zyklus an. Mit diesem zeitlichen Arrangement duBert sich Tao
in unmiBverstindlicher Weise iiber seine eigene Epoche, die er als dem
Untergang zustrebend und wohl auch als untergangswiirdig erlebt. Der
riickkehrende Fischer ist in dieser Situation fiir die AuBere Welt ein Warner,
vielleicht ein Wegweiser zu neuer Moglichkeit staatlichen Lebens. DaB er
die Untergangsverfallenheit seiner Epoche als solche erkennt und ein
vorlegalistisches und vorfeudales Modell herrschaftsloser Ordnung vor Augen
fiihren will, darin liegt seine Weisheit. DaB er aber nicht erkennt, daB auf
einen solchen Neubeginn der alte Kreislauf von neuem beginne, daB es in



SPURENSUCHE 481

der Natur der Paradiese liegt, daB sie verlorengehen oder, in der Bildlichkeit
der Dichtung ausgedriickt, daB zwischen Paradies und Distrikt kein
markierbarer Weg liegt, darin liegt seine liebenswiirdig-idealistische Torheit.
Ebenso aber wie unwegsame Welten liegen zwischen der vorwirtsblickenden
Weltglaubigkeit eines Kongzi und der riickwirtsgewandten Paradiesgldubig-
keit eines Zhuangzi, gibt es keinen gangbaren Weg zwischen Zhuangzis
zeitlosem Reich und Tao Yuanmings Gefidngnis der Zyklen. Er zweifelt an
allem, an der Dauerhaftigkeit der Ordnung und an der Machbarkeit der
Ordnung. DaBl zwischem dem geschauten Paradies und der real existierenden
Geschichte kein gangbarer und markierbarer Pfad liegt, verlegt dieses Paradies
ganz ins Innere Reich des Geistes, es bleibt zAi - erinnerte Wegmarke.

Das Mirchen vom Fischer und die Anekdote vom Eremiten bestitigen
sich wechselseitig. Zwar nur auf einer “Reise ohne Boot und Wagen” ist
dieses Reich des Geistes erreichbar, aber nicht nach Art der Schamanen “auf
leichtem Winde reitend”, sondern im wen, im “Fragen” und im wen, im
“Hoéren”, und im xun, im “Suchen”. Dies sind die sinnkonstituierenden Verben
des Textes, in xu und in shi zusammen kommen wen “fragen” fiinfmal, wen
“horen” dreimal und xun “suchen” dreimal vor. Wie bereits dargelegt, sind
bei Tao eine Quelle des Schreibens die Vision, der Rausch mittels Droge
erzeugt. Aber sie sind nur eine. Die andere Quelle ist das skeptische Zuhéren,
das Erfragen und Suchen des Mythos im Diesseits, ein geradezu platonisches
Suchen nach den Spuren einer apriorischen Wahrheit in der entstellten Welt.
In diesem Sinn ist der Fischer ein Emblem des Dichters, und sein riihrig-ver-
zweifeltes Hin und Her ist das Bild von Taos zwischen Glauben an die
Realisierbarkeit des Ideals und Verzweiflung zerrissener Existenz. In der
Figur des Fischers gibt Tao das ironische Urteil eines skeptischen Dichters
liber den Wert seines Schreibens. Der Wert dichterischer Fiktion und Mythen-
bildung gleicht dem der Dynastieerneuerung und Staatsneubildung: Sie hat
ihren Wert als Vision, in der Realitit fiihrt sie zu nichts.

8. Idylle oder Elegie?

Gesehen in der Perspektive, die ich mir nach dem Umgang mit der européi-
schen Literatur nicht mehr abgewohnen kann, ist das Faszinierende an Tao
Yuanmings Text vom Pfirsichbliitenquell die Kunst, die verschiedenen Schich-
ten des Textes in Symbolen zu verkniipfen: Die Ebene der Natur vor aller
historisch-literarischen Funktion, die Ebene der Autobiographie, die der Ge-
schichte der philosophischen und literarischen Tradition Chinas, die Ebene



482 ELISABETH KURZ

der literarischen Universalien verdichten sich in symbolischen Dingen und
in symbolischem Tun: dem Boot, dem Hain und der Hohle, der Ebene, den
Hihnen und Hunden, Speise und Trank, aber auch im Gang der Dinge, in
Reise und Erfahrung, Riickkehr und Neuaufbruch, und vor allem im Weg.
Insofern ist dieser Text eine universelle Dichtung. Dergestalt 146t sich das
xu als Mirchen lesen oder als Autobiographie, als politische Allegorie oder
als ins Bild gesetzter Kommentar zu den Werken des Laozi, Zhuangzi oder
Kongzi und erreicht damit eine Vieldimensionalitit, die bei gedringtester
Kiirze dichteste Symbolik hervorbringt. Symbole sind diejenigen Dinge, die
auf eine Idee verweisen, aber nicht in dieser Zeichenfunktion aufgehen,
sondern auflerdem ihre Bedeutung als urspriingliche Dinge behalten. So
haben Tacs Hidhne und Hunde allerlei Funktion im Text und sind doch
unabhingig davon immer noch als schlichte Hihne und Hunde gemeint. Auf
dieser symbolischen Verwendung elementarer Erscheinungen beruht die
Wirkung des “Pfirsichbliitenquells” und macht ihn verstehbar fiir jede
menschliche Vernunft jenseits aller kulturellen Pragung und jedes literarischen
Rahmens. Ich habe den Text im Lauf meiner Beschéftigung Literaturwissen-
schaftlern verschiedener Disziplinen und Schiilern verschiedenen Alters vor-
gelesen und ausnahmslos Reaktionen verzeichnet, die von fragefreudiger
Neugier bis schweigender Begeisterung reichten, immer aber ein Vorver-
standnis mitbrachten, das vor aller literarhistorischen Analyse lag.

Schillers Unterscheidung zwischen naiver und sentimentalischer Dichtung
wurde von dem ungarischen Sinologen Ferenc Tokei fiir die Analyse der
chinesischen Dichtung in der Weise fruchtbar gemacht, da er in der Nachfolge
Georg Lukacs’ die “naive Dichtung” gleichsetzt mit “dem Epischen”, die
“sentimentalische” mit “dem Lyrischen” und anhand dieser Kriterien die
Entstehung des fu untersucht.

Die Epik und das Epische resultieren nach Tokeis marxistisch gepréagter
Sicht aus einer Situation, in der der Dichter die Welt verstanden und
angenommen hat, weil er einen Platz in ihr gefunden hat, wohingegen die
Lyrik diese Welt eben nicht versteht, nicht anerkennt und der Dichter sich
klagend zuriickzieht. Eine Verbindung aus urspriinglich fraglos-epischer
Beschreibung und lyrischer Klage ist, laut Tokei, das fu, das seit den Han in
der chinesischen Literatur das Genus schlechthin sei. Als erstes vollendetes
Werk dieser Gattung betrachtet er das Li Sao, und in der Struktur der beiden
durch xi getrennten Halbverse sieht er das “Oszillieren zwischen Objektivitiit”
(Beschreibung) und “Subjektivitit” (Klage).”

¥ Tékei, S. 173.



SPURENSUCHE 483

Dieses Miteinander von Beschreibung und Klage kennzeichnet alle hier
zitierten Texte Tao Yuanmings, obwohl von rein formalen Gesichtspunkten
her nur einer davon ein fu ist. Insofern gehoren sie alle in die literarische
Tradition des Li Sao. In Taos Dichtungen erfolgt die Darstellung des Paradieses
aus der Perspektive des auf seine Integritét stolzen Konfuzianers, der aus
Ekel an der heruntergekommenen Welt des Staates um das verlorene Paradies
weint. Das Paradies selbst ist Idylle, die Perspektive Elegie. Dieses Phinomen
sei noch einmal am “Pfirsichbliitenquell” verdeutlicht:

Fiir das shi liegt das Modell offen zutage: Auf 23 beschreibende Verse
wird im 24. mit einer Frage der subjektive Ton angestimmt, es folgt die
Klage iiber das verlorene Paradies, gefolgt von jenem an den Schamanen
des Li Sao erinnernden Seufzer der Sehnsucht nach der entwichenen Goldenen
Zeit. Der durchweg epische Text des xu dagegen verzichtet ganz auf den
elegischen Ton, bewegt sich ganz auf der Ebene objektiver Beschreibung,
aber nichtsdestotrotz wird hier Klage gefiihrt iiber den unwiederbringlichen
Verlust, nimlich durch die Rahmenerzihlung, vorziiglich den zweiten Teil
des Rahmens. Das Paradies als wirklich bestehend zu zeigen, ist als Textsorte
die Idylle, es als verloren zu beweinen, die Elegie. Die epische Erzdhlung
Taos fiihrt das Paradies zunéchst rein objektiv als existierend vor, mit der
Abreise des Fischers aus dem Paradies aber wird es nachtréglich in xuan fu
huan you bi, “unerreichliche Ferne” geriickt.

Die personliche Gestimmtheit des Dichters driickt sich somit in der Erzih-
lung xu nicht durch die Stimme eines lyrischen Ich aus, kein Erzéhler inter-
veniert mit jammernder Begleitstimme. Der elegische Kommentar ist ganz
in die nachtrégliche Perspektive verlegt, aus der heraus der Abschied fiir
immer deutlich wird.

Aus diesem Verfahren ergibt sich, da Skepsis und Trauer in einer
GefaBtheit und Verhaltenheit aufgefangen sind, die den Ton der Tang-
Dichtung vorwegnehmen, den Leser sprachlos und Tao Yuanmings Text zu
einem Stiick Weltliteratur machen.



484 ELISABETH KURZ
Bibliographie

Ausgaben und Ubersetzungen

Bernhardi, Anna: Tau Jiian-ming (365-428). Leben und Dichtungen. Mitteilungen des
Seminars fiir Orientalische Sprachen zu Berlin (MSOS), 15 (1912) S. 58-116.

Davis, A.R.: T’ao Yiian-ming (AD 365-427). His Works and their Meaning, 2 Bde.
Hong Kong und Cambridge 1983.

Hawkes, David (ed): Ch’u Tz'u. The Songs of the South. Oxford 1959.

Jacob, Paul: Oeuvres Complétes de Tao Yuan-ming. Traduit du Chinois, présenté, annoté
par Paul Jacob. Paris 1990.

Mather, Richard B.: Shih-shuo Hsin-yii.A New Account of Tales of the World by Liu
I-ch’ing with commentary by Liu Chiin. Minneapolis 1976.

Tao Yuanming: Der Pfirsichbliitenquell. Gesammelte Gedichte, hg. v. Karl-Heinz Pohl.
Koln 1985.

Studien

Bauer, Wolfgang: China und die Hoffnung auf Gliick. Miinchen 1974.

Delahaye, Hubert: “Les Premié¢res Peintures de Paysage en Chine: Aspects Religieux.”
Publications de I’Ecole Frangaise d’Extréme- Orient, Vol CXXIX. Paris 1981.

Diény, Jean-Pierre: Pastourelles et Magnanarelles. Essay sur un théme littéraire chinois.
Paris 1977.

Eberhard, Wolfram: Lokalkulturen im alten China. Teil 2: Die Lokalkulturen des Siidens
und Ostens. Monumenta Serica, Monograph III. Peking 1942.

Hightower, James R.: The Poetry of T’ao Ch’ien. Oxford 1970.

ders.: “T’ao Ch’iens ‘Drinking Wine’ Poems.” In Wen-lin, Studies in the Chinese
Humanities, ed. Chow Tse-tung. Madison 1968.

Holzman, Donald: “Les sept Sages de la Forét des Bambous et la société de leur temps.”
T’oung Pao 44 (1956), S. 317-346.

Jullien, Frangois: La Valeur allusive. Des catégories originales de l'interpretation poétique
dans la tradition chinoise. (Contribution a une réflexion sur [’altérité
interculturelle.) Ecole Frangais d’Extréme-Orient. Paris 1985.

Kang-i Sun Chang: Six Dynasties Poetry. Princeton 1986.

Ledderose, Lothar: “The Earthly Paradise: Religious Elements in Chinese Landscape
Art.” In Theories of the Arts in China., ed. Bush, Murck. Princeton 1983.

ders.: Im Schatten hoher Biume. Malerei der Ming und Qing-Dynastien (1368-1911) aus
der VR China. Baden-Baden 1985.

Mather, R.B.: “The Controversy over Conformity and Naturalness during the Six
Dynasties.” History of Religions. Vol. IX, 1969/70.

Needham, Joseph: “Zeit und soziale Devolution oder Evolution: Ta T’ung und T’ai
P’ing.” In Wissenschaftlicher Universalismus. Frankfurt 1978.

Propp, Vladimir: Die historischen Wurzeln des Zaubermiirchens. Miinchen 1987.

Seidel, Anna K.: “The Image of the Perfect Ruler in Early Taoist Messianism: Lao-Tzu
and Li Hung.” History of Religions, Vol. IX, 1969/70.

Stein, Rolf A.: Le Monde en petit. Jardins en miniature et habitations dans la pensée
religieuse d’Extréme-Orient. Paris 1987.



SPURENSUCHE 485

ders.: “Remarques sur les mouvements du taoisme politico-religieux au Ile siécle ap.
J.C.” T’oung Pao 50 (1963).
Tokei, F.: Naissance de I’Elégie chinoise. Paris 1967.



486 ELISABETH KURZ
Glossar

bai — shi B - T

ben zhai PN

bie xiang hillF=3

bu bi feng ri N

bu fu chu yan TEHE

bu fu de Iu NMEFR

bu zu wei wai ren dao ye TREANNEL

cai tong ren AN

chang ping R

chen EE

chi quan TRIR

chu, de qi chuan H, &HEAM

chu ji xia VIR

ci ren A

ci ren yi yi wei ju yan suo wen b N—— & HSFrE

dan piao lii kong AR

dao il

Du Shanhaijing shi san shou HELEZt+=58

duan he chuan jie ATk S

fang zhai shi yu mu, cao wu ba jiu jian HE+EH, EE/\/LH

fu irzy

fu gian xing ERI1T

gao shang shi =i

Gui qu lai xi ci B E RS R

Gui yuan tian ju i BRI L /=

Gui yuan tian ju wu shou HEHELE

hao du ag -

hou sui wu BIXIE

hu 2z

hu wang tian e

Huan jiu ju HERE

huo ran R

Ji wen 38

jin cheng 5375

jiao tong B il

jie — jing — tu - 8-8

jing e

ju da zhi HE

kai lang BHEA



SPURENSUCHE 487

Lian yu du yin
long
ming zi
nan nii yi zhuo xi ru wai ren
qgian bai
gian mo
quan nong
shen yi zhi
shi
shi
shi — nong
Shi shuo xin yu
shu bai bu
shu shi bu
su Xin ren
tai ping — ta tong
tian shi zuo qi shang,
he suo zuo shi ji yin
ting shu ri
tu di ping kuang
wang
wang
wang ji jin fu yan,
lai jing sui wu fei
wang lai ,
wang lu zhi yuan jin
wai ren
wel ju yan suo wen
wen
wen
wen jin shi he shi
wen suo cong lai
Wu liu xian sheng zhuan
wu she yan ran
Xi
Xi qu shan bie xiang gi yuan jin
Xi wang mu
xian lai wen xun
xiang wen
Xiao ren

R EX

7

G
BLREBWMSNA

t-B
THERRFTRE
=k
gty
RDLA
KFE - KA
REGALH L,

BRLaRE
(52 4=
o R
i

y ==y
FIURN

ERRE,
RAC R HE PR

(Y3

B R AT

A

HEEATHE

[

A

4 =2

I AT G2

ik b e i

B &R

€l

75 % L Bl H AT

HEHR

2% Qi)

HE

ZMN



4388 ELISABETH KURZ

xin ran gui wang RIR AT
Xu 52

Xu — ji F - &
xuan fu huan you bi TE 18 15 1 W
Xun =

Xun xiang suo zhi F A FaE
Xun xiang suo zhi — xun wu qi FHE - 8 R
yan 2

yi B

yiju ®E

Yi ju er shou BE_8
yiren aA

yin &

yin hu shang yi zi zhuo 1B LIEE
Yin jiu er shi shou B _+H
yin — yang = - B
you fang shi WA+t
yuan — jin ® -

yu giong qi lin ARES Eopk
yu wai ren jian ge B4 A PR
yun Py

yun he you qi yi EEETHE
zhen gu ren EHA
zhen yi zhi HAZ

zhi Fi

zhong a2

zhong ren FA

zhong — wai - 4
zhong wu za shu rp i e At
zhuan {5

zi ji wen HEX

zile EE 2



	Spurensuche : Tao Yuanmings "Aufzeichnung vom Pfirsichblütenquell" als Klage des skeptischen Visionärs

