
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 47 (1993)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Michael ARIS (with the assistance of Patrick Booz and contributions by
S.B. Sutton and Jeffrey Wagner). Lamas, Princes, and Brigands: Joseph Rock's
Photographs ofthe Tibetan Borderlands of China. New York City: China Institute
in America, 1992, 144 S., 126 b&w photos, maps, notes, appendixes, bibliog.

Joseph Rock, ein Amerikaner österreichischer Abstammung, wurde 1922 vom
Landwirtschaftsministerium der Vereinigten Staaten in den Südwesten Chinas
geschickt, wo er die nächsten 27 Jahre seines Lebens verbrachte, ausgedehnte
Exkursionen in die quasi-autonomen Herrschaftsgebiete von Yongning
(Yunnan), Muli (Sichuan) und Choni (Gansu) unternahm, den Minshan, den

Minya Konka, den Kokaling und andere Gebirgsketten erforschte und für
angesehene amerikanische Institutionen Pflanzen sammelte, Vögel jagte, Karten
anfertigte und photographierte. Er bezeichnete sich selbst als Botaniker, doch galt
seine Leidenschaft der Erforschung der Naxi-Minorität in der Region Lijiang,
wo er auch die meiste Zeit lebte.

Die Photographien von Joseph Rock - von einer einzigen Reise über
Lijiang, Yongning und Muli zum Kokaling-Gebirge brachte er 243 Farbbilder
und 503 Schwarzweiss-Bilder mit - sind eine unvergleichliche Dokumentation
der verschiedenen Minderheiten und ihren Kulturen in den Grenzregionen von
Tibet, Yunnan, Sichuan, Qinghai und Gansu zwischen 1922 und 1949. Rock war
ein aussergewöhnlicher Photograph. Seine Bilder sind nicht nur von grossem
anthropologischen und historischen Wert, sondern auch ein photographisches
Kunstwerk. Aris präsentiert eine thematisch geordnete Auswahl der berühmten
Sammlung: Joseph Rock: Botaniker, Ethnologe und Abenteurer; die Minderheiten

Südwestchinas; Nomaden, Dorfbewohner und Pilger; Krieger, Leibwächter
und Strassenräuber; herrschende Familien; buddhistische Mönche und Klöster;
Orakel, Medizinmänner und Dorfpriester; inkarnierte Lamas. Zum besseren
Verständnis der Photographien enthält der Bildband kurze Einführungen zu
jedem Kapitel, einen einführenden Aufsatz über die Grenzregionen Tibets von
Aris, einen Essay über Rocks Leben von seinem Biographen Sutter und von
Wagner einen Beitrag über Rocks Vermächtnis als Botaniker.

Brigitte Kölla



374 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Johann Christoph BÜRGEL: The Feather ofSimurgh. The "Licit Magic" of the Arts
in Medieval Islam. New York, London: New York University Press 1988. XII,
207 S., 4, Abb.

Eine Feder des Zaubervogels Simurgh aus der persischen Überlieferung - der
in übrigen auf persischen Miniaturen auch prachtvolle Darstellungen findet -
gilt als Symbol der Faszination, die durch göttliche Schönheit inspiriert wird:
So erklärt Vf. den Titel seiner Monographie. Der - bis auf leider die zu klein
und zu dunkel geratenen Miniaturen als Beleg zu Kapitel 6, im Original
durchgängig Prachtexemplare - exzellent ausgestattete Band enthält 6 Vorlesungen,
die Vf. im Rahmen der Kevorkian Lectureship am Hagop Kevorkian Center in
New York hielt. Alle kreisen um das Thema der Künste, beziehungsweise auch
Geheimwissenschaften im Islam als "erlaubter Zauber" "Licit Magic", arabisch
as-sihr al-haläl angesichts der eher ablehnenden Haltung der muslimischen
Orthodoxie zu Musik, Malerei, auch Poesie, das letztere anknüpfend an Koran,
Sure 26, 224.

Die "Introduction", S. 1 - 26, legt gewisse Grundpositionen über die Begriffe
von Harmonie tanäsub und Symmetrie, arabisch i'tidäl, die die islamische Kunst
- am stärksten aber sicher die Miniaturmalerei - beherrschten als Reflex des

Göttlichen, der freudegebenden Harmonie der Sphären und der Schöpfung, die
wiederum nach lb 'Arabi im vollkommenen Menschen ihren Ausdruck finde.
Dies ist freilich schon die Auffassung der islamischen Mystik, die musische
Elemente von Musik über Tanz bis zur Miniaturmalerei und zur Poesie nicht
nur mühelos integrierte, sondern sich ihrer gern und bis zur Ekstase bediente.
Die widersprüchlichen intellektuellen und kulturellen Kräfte, die die ersten
Jahrhunderte des Islams beherrschten (die ihre Ursache in unterschiedlichen
ethnischen Elementen hatten, aus denen sich die frühislamische Gesellschaft
zusammensetzte) wurden, mit erfolgreichem Bemühen harmonisiert (bzw., man
lernte, mit ihnen zu leben). Durch Kompromiss wurde Opposition zur
Partizipation, Spannung zur Harmonie.

Aufbauend auf dieser Theorie wird in den folgenden Kapitel durch eine
Fülle von Zitaten, vorwiegend aus der persischen, seltener aus der arabischen
Literatur belegt, welche Wertschätzung die Künste - zu ergänzen ist: in der
höfisch-städtischen Gesellschaft - erfuhren.

Das Kapitel, "On Some Religious, Cultural, and Social Implications of the
Occult Sciences in Medieval Islam", S. 27 - 52, geht, aufbauend auf früheren
Studien, auf die arabischen Naturwissenschaften und die arabische Medizin ein,
deren Grenzen zur Magie - entsprechend dem Weltbild des mittelalterlichen
Menschen durchaus fliessend waren, gehörten doch auch die Alchemie und die

Astrologie in ihren Bereich. Vf. sieht die Wurzeln dafür im Einfluss der
griechischen Naturwissenschaften ebenso wie im "popular magic lore", das im
Koran und in der Hadît-, der prophetischen Überlieferungsliteratur, seine

Spuren hinterliess.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 375

Kapitel 3, "The 'Licit Magic' of Poetry", S. 53- 88, bringt nach dem
einleitenden, als Prophetenwort überlieferten Inna min al-bayäni la-sihrä "Verily,
some manner of expression is magic" oder "Verily, eloquence includes sorcery"
- das sich freilich auch anders übersetzen Hesse, etwa "Verily, clearness

(lucidity) of speach can be charming/fascinating" - eine hübsche Blütenlese
vor allem persischer Poesie von Nizami und Häfiz über den Zauber, die
Faszination der Poesie. Man muss hinzusetzen, dass dies auch eine, seit Jahrhunderten

geübte, Tradition der Selbstbestätigung der Dichter war, im Arabischen
in ähnlicher Weise üblich.

Kapitel 4, "Music: Nourishment of the Soul", S. 89 - 118, belegt wiederum
anhand zahlreicher Zitate, hier weitaus stärker aus der arabischen Literatur, wie
(12-Ton-) Musik, vorwiegend vokaler Art, die Liedkunst also, als Psychothera-
peutikum galt und eingesetzt wurde, auch dies in Anlehnung an die griechische
Medizin. Ja, es gab eine Theorie, dass Menschen sich durch Musik hypnotisieren
Hessen. Im übrigen legen ja auch zahlreiche Miniaturen, vor allem iranischer
Herkunft, Zeugnis ab von der Rolle, die Instrumentalmusik in der höfischen
Kultur spielte.

Kapitel 5, '"Love on Sight of Pictures': A Case Study in the Magic of
Pictorial Art", S. 119 -138, führt Beispiele dafür auf, wie auch Malerei zu
therapeutischen Zwecken eingesetzt wurde, Beispiele eher iranischer Herkunft, und
geht auf das häufige Motiv des Sich-in-ein-Bild-Verliebens ein, das sich in der
Volksliteratur ebenso wie in der "hohen" Literatur findet, freilich ohne nach

psychologischen oder soziokulturellen Gründen für die Häufigkeit dieses Motivs
zu suchen. Eine eher vordergründige Ursache könnte die Verschleierung der
Frau gewesen sein, geht es doch meist um das Bild einer Frau, in das sich ein
Mann verliebt, der sich dann auf eine lange Suchwanderung nach dem Urbild
begibt, könnte generell der Ausschluss der Frau aus dem öffentlichen Leben

gewesen sein, der das Bild zur Überhöhung der Realität werden, es an die Stelle
der Realität treten liess.

Kap. 6, "The Magic Mirror: On Some Structural Affinities in Islamic Miniature,

Calligraphy, and Literature", S. 138 - 158, behandelt einmal das Spiegelmotiv,

das vor allem in der persischen Mystik eine grosse Rolle spielt. Eine ganze

Anzahl von Zitaten unterschiedlichen Inhalts belegt die Vielseitigkeit des

Motivs, von "Die Welt als Spiegel Gottes" über "Der Prophet als Spiegel, in dem
sich der Gläubige wie der Ungläubige in ihrer wahren Natur wiedererkennen",
bis zu "Der Gläubige als Spiegel des Gläubigen", "Das Herz als Spiegel, der
durch ständiges Polieren das Bild Gottes einfangen kann", "Handlung als Spiegel

des Glaubens". Der Spiegel Alexanders, der die Welt einfängt, in Nizamis
Hamsah geht auf die Antike zurück. Ganz zu fehlen scheint der Spiegel als

Sinnbild menschlicher Eitelkeit und Vergänglichkeit. An strukturellen Elementen

der Miniaturmalerei behandelt der zweite Teil des Kapitels vor allem die
Symmetrie. Hier Hesse sich anderes ergänzen, etwa die Figurenbeziehungen, -
-Charakterisierungen in den Miniaturen, das Sich-zueinander oder Von-einander-



376 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

wenden, Grössenverhältnisse, wer steht, wer sitzt wem wie gegenüber im Dialog,
auch die Verbindung zwischen kalligraphischen und figürlichen Handlungselementen

in der iranischen Miniaturmalerei.
Nach den zu Kapitel 6 gehörenden Miniaturen, S. 159 - 181, beschliessen

Bibliographie und Personen- und Sachindex den Band.
Vf. hat aus der Fülle seiner Belesenheit in der persischen wie der arabischen

Literatur - die türkische fehlt völlig - mit hervorragenden Übertragungen
persischer Poesie ein sehr schöngeistig orientiertes Buch mit einer schlüssig und
ästhetisch ansprechend zu lesenden Theorie über die Rolle der Künste (und
Geheimwissenschaften, letztere wohl ebenfalls als Teil des Irrationalen) in der
islamischen (höfisch-städtischen) Gesellschaft vorgelegt. Was man allerdings völlig
vermisst, sind soziale Bezüge, auch kritische Gegenstimmen, einmal abgesehen
von denen der Orthodoxie. Es gibt neben der ästhetisierenden Poesie, die hier
in zahlreichen Beispielen erscheint, auch durchaus solche sozialkritischen
Inhalts, jedenfalls im Arabischen, etwa in "Tausendundeiner Nacht" in der
Geschichte von Sindbad, dem Seefahrer, (Gedichte, deren Herkunft noch zu klären

ist). Es gibt Spottgedichte, auch kunstvolle Passagen in Reimprosa, in den
Maqamen des Hariri vom Beginn des 12. Jahrhunderts, dem Meisterwerk der
arabischen Kunstprosa, auf die Dummheit derer, die man heute als "Geldsäcke"
bezeichnen würde, und die Empfehlung an die, denen ihre Bildung keinerlei
materielle Reichtümer eingebracht hat, diesen mit List und Betrug ein Schnippchen

zu schlagen. Im Kitäb al-Ägäni, dem "Buch der Lieder" des Abu 1-Farag
al-Isfähäni aus der Zeit um 950 steht eine Anekdote zur Verteidigung des

Gesangs, die diesem aus der Sicht der Oberschicht eine Beschwichtigungsfunktion
angesichts starker sozialer Gegensätze zuweist.1 Der allerdings wohl von Grund
auf rational nüchterne Ibn an-Nadïm äussert sich in seinem bagdader
Bücherverzeichnis al-Fihrist aus dem Jahr 987, im zweiten Abschnitt der 8. Maqäla,
kritisch-distanziert über alle Bücher über Zauberkünste jedweder Art und
schreibt ihnen unterschiedliche Provenienzen, nicht nur griechische, sondern
auch indische, byzantinische zu.2

Die Harmonie, von der Vf. in seiner "Introduction" spricht, war also nicht
so vollkommen, wie sie uns in vielen der zauberhaften iranischen Miniaturen
erscheinen mag. Zur Magie des Worts gehörte im Arabischen von altersher auch
die Schmähung, die Verspottung des Gegners, die Satire, der Higä', eine
Gattung, die auch die persische Literatur kennt und die im übrigen auch in - für
heutige mitteleuropäische Begriffe - derben Laszivitäten schwelgen kann.

Kurz: ein schön zu lesendes, aber m.E. zu stark harmonisierendes, soziale,
soziokulturelle Hintergründe, Kausalitäten, Differenzen leider ausser Acht
lassendes Buch! In seiner Grundidee zweifelsohne trotzdem faszinierend zu lesen!

Wiebke Walther

1 Zitiert in meinem Buch "Die Frau im Islam", Stuttgart, Berlin u.a. 1980, S. 111.
2 Vgl. Ibn an-Nadîm, Kitäb al-Fihrist. Mit Anm. hggb. v. G. Flügel. Bd. 1, Leipzig 1871,

S. 308ff.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 377

Jean DANTINNE: Les qualités de l'ascète (Dhutaguna), Étude sémantique et
doctrinale. Editions Thanh-Long, 34 rue Dekens, 1040 Bruxelles, Belgique. 1991.

XVI + 131 pp.

Ce petit livre (51 pages de texte, 60 pages de notes, 16 pages de bibliographie)
contient une collection impressionnante de passages, en traduction française, sur
les dhutaguna ou dhutanga, pratiques ascétiques mentionnées dans les textes
bouddhiques. Ces passages sont tirés d'ouvrages en pâli, sanscrit et chinois, et
appartiennent aux sütra anciens, à des ouvrages exégétiques, aux textes
classiques du Mahäyäna, et à des textes composés en Chine. Le livre est donc
premièrement informatif.

Ici et là, pourtant, l'auteur insère quelques déductions historiques ou même

spéculatives. En voici quelques-unes: "Les listes traditionelles de dhutaguna/
dhutanga ne semblent s'être constituées que bien après la scission des sectes du
Petit Véhicule, car le Vinaya pâli, à l'exception du Parivâra, et le Vinaya des

Mahîsâsaka, - très proche du précédent -, qui représentent vraisemblablement
la tradition la plus ancienne, semblent tout ignorer d'une telle classification" (p.
28). Il s'agit ici des listes traditionelles, non pas des pratiques elles-mêmes, car
"[l]es austérités qualifiées de dhutaguna/dhutanga sont vraisemblablement
d'origine non-bouddhique et quelques unes d'entre elles furent adoptées par
certain membres du Sangha primitif, comme étant des facteurs susceptibles de
contribuer à l'enrichissement de la vie religieuse. il est donc établi que les

dhutaguna/dhutanga sont aussi anciens, voire plus anciens, que le Bouddhisme
même ..." (p. 27). "Bien que le Buddha ne pratiquât pas lui-même les dhutaguna,
il n'empêcha pas pour autant ses adeptes, qui manifestaient des dispositions
particulières pour les mortifications, de s'y adonner" (p. 25). Le lecteur critique
verra que l'auteur adopte une attitude 'naïve' envers l'historicité des textes
anciens du Bouddhisme.

La Conclusion résume le contenu du livre: "Destinée hors du commun que
celle de ces pratiques ascétiques, qui, nées sur les rives du Gange, des mortifications

des yogis, pratiquées par les disciples du Buddha avec l'assentiment
bienveillant du Maître, intégrées plus tard dans le Code de Discipline du Petit
Véhicule, réinterprétées ensuite suivant les conceptions des Docteurs mahäyänis-
tes, finirent par alimenter, pendant près d'un millénaire, les controverses
religieuses suscitées par la propagation de la Bonne Loi dans l'Empire du Milieu."

Johannes Bronkhorst



378 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Janet GOFF, Noh Drama and Tlie Tale of Genji. The Art of Allusion in Fifteen
Classical Plays. Princeton University Press, 1991. 296 S.

Schon lange wird in Forscherkreisen die Forderung nach einer stärkeren
Einbeziehung der Kettendichtung (renga) in die Diskussion mittelalterlicher Gattungen

erhoben, doch hat sie sich in der Nô-Philologie nur zögernd ausgewirkt.
Erst im letzten Jahrzehnt, vor allem durch Itô Masayoshi, der re/iga-Traktate und
-Handbücher zu unverzichtbaren hermeneutischen Hilfsmitteln der Nö-Analyse
machte, wurde der Einfluss der Schwestergattung auf Aufbau und Stil der Nö-
Texte in seinem ganzen Ausmass erkannt. Janet Goffs Buch (eine Neubearbeitung

ihrer Dissertation von 1980) gebührt das grosse Verdienst, als erstes in
einer westlichen Sprache das Verhältnis von Nö und renga ins rechte Licht
gerückt und an Beispielen ausführlich belegt zu haben. Dabei gerät das im Titel
angekündigte Thema - Genji monogatari als Quelle des Nö - vom Zweck zum
Instrument der Diskussion, die um die "Kunst der Anspielung" (im Untertitel
"art of allusion") kreist.

Paradoxerweise hat sich die Debatte um die Beziehung von Nô und
Kettendichtung ausgerechnet an der Rezeption eines Prosa-Werkes entfacht, das dazu
der Entstehung des renga um Jahrhunderte vorausgeht. Goff verdeutlicht im
ersten Kapitel des Buches, dass Entstehung und Entwicklung der Kettendichtung

selbst von der Rezeptionsgeschichte des Genji monogatari nicht zu trennen
sind: Die literarische Tradition (angefangen mit dem Genji-Verehrer Shunzei)
hat dieses Kultbuch des Mittelalters mitsamt seinen rund 800 wö/ra-Gedichten
zur wichtigen Quelle von Themen und rhetorischen Mitteln (honzetsu bzw.
honkadori) für die Dichtung späterer Jahrhunderte erklärt. Die Instrumentalisierung

des Klassikers vollzieht sich in einer imposanten Reihe von mittelalterlichen

Genji-Kompendien und -Handbüchern (mit Regeln zur korrekten
Anwendung der Motive in der Kettendichtung) - Werke, die den re/jga-Dichtern
sowie den Nö-Autoren anscheinend als Handapparat, sozusagen als Hilfsmittel
für den täglichen Gebrauch dienten. Die knappe, systematische Präsentation
dieser Quellen in ihrem geschichtlichen Kontext erschliesst dem westlichen
Leser einen wichtigen Abschnitt mittelalterlicher Rezeptionsgeschichte.

Spannend stellt ds zweite Kapitel, anhand von teilweise in westlichen
Sprachen noch nicht veröffentlichtem Material, die Verstrickung von Nö und
renga in den Kreisen des Kriegs- und Hofadels der Muromachi-Zeit dar, und
ergänzt das Bild durch eine prägnante Analyse des renga-E'mîlusses auf die Nô-
Ästhetik (yûge/i-Begrif f, die yo-/ia-/ryü-Progression u.a.). Die Förderung des Nö
durch adelige, mächtige re/tga-Fürsten, (gleichzeitig Autoren von wichtigen
Traktaten und Handbüchern und bisweilen selbst Stückeschreiber) wird anhand
einer Fülle von historisch-biographischen Daten greifbar. Zeamis Schulung im
Dichterkreis um Nijô Yoshimoto (durch die Entdeckung von zwei Briefen
Yoshimotos vor drei Jahrzehnten ins Blickfeld der Forschung geraten) findet
eine Parallele in der Freundschaft seines Schwiegersohns Zenchiku mit Ichijö



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 379

Kanera (dem Autor des im Nô häufig verwendeten Handbuchs Renjû gappe-
kishû) - einer Beziehung, die sich bis auf die nächsten Generationen - auf
Zenchikus Sohn bzw. Enkel Zempô - erstreckt. Solche engen persönlichen
Beziehungen, gepflegt über lange Zeiträume hinweg, werfen Licht auf die
Entstehung der einzigartigen Nô- Aufführungskunst, erklären ihre Abwendung
vom dramatischen Volkstheater der Anfangszeit, ihre Selbstdarstellung als

lyrische Vortragskunst für gebildete Zuschauerkreise, ihre spätere Entwicklung
zum verfeinerten Kammerspiel des Kriegeradels.

Den Modalitäten der Verarbeitung von Quellenmaterial aus dem Genji
monogatari in den Nô-Texten, der Anpassung an die spezifischen inhaltlichen
und formellen Anforderungen des Genres Nô ist das dritte Kapitel gewidmet.
Goff sucht im Verwirrspiel der vielfachen Rezeption, in der kompliziert-
spielerischen Kombinatorik literarischer Intertextualität wichtige Koordinatenachsen:

die Umdeutung des heianzeitlichen Werks im Kontext veränderter
religiöser und weltanschaulicher Vorstellungen; die subtilen Angriffe auf Sinn und
Form der im Nô auftauchenden Zitate - vom einfachen Wort (oder Namen) bis
zum integral übernommenen Gedicht. Das reiche Instrumentarium der "allusive
variation" (honkadori) wird dem Leser kompetent und ausführlich vor Augen
gebracht.

In diesen vorgesteckten Rahmen fügt sich dann die eigentliche Demonstration

des Buches ein: anhand ausgesuchter Nö-Stücke verfolgt Goff im vierten
Kapitel das Verhältnis des Nô-Textes zu seinen direkten Quellen - den
mittelalterlichen Kompendien bzw. Renga-Handbüchern. Kernstück des Abschnitts
ist die ausführliche Analyse des Nô Yûgao anhand einer Gegenüberstellung von
Nô-Text einerseits und rewga-Handbuch (Renjû gappekishû des Ichijô Kanera)
andererseits. Goff gelingt es, das Gesamtspektrum einer Metapher mit ihren im
Handbuch aufgelisteten Standard-Assoziationen (yoriai, vorgeschriebene
Verbindungswörter für die korrekte Abfolge der Renga-Stollen) im Nô-Text fast
lückenlos nachzuweisen. Der schematischen Darstellung des Wortfeldes kumo,
(Wolke) nach Ichijô Kaneras Handbuch (auf S. 68 tabelarisch dargestellt)
entspricht das subtile Gewebe der Bilder in Yûgao erstaunlich genau. Eine
virtuose Beweisführung, die unsere bisherige Auffassung von den Freiheiten
des Nô-Autors im Umgang mit seinen Leitmotiven und bei der Verwirklichung
der tonalen Harmonie empfindlich verändert. In Assoziationsketten verwandter
Begriffe (Berg, Wolken, Regen, Tränen, Tau, herumirren, erlöschen usw.),
eingeflochten in lyrischen Passagen, fängt der Yûgao-Text das Drama einer
flüchtigen Beziehung ein: Genjis Begegnung mit der Unbekannten vom Haus
mit den Abendwinden (yûgao) an der Fünften Querstrasse, eine ephemere
Liebesgeschichte, jäh abgebrochen durch den plötzlichen Tod der Geliebten.
Den Renga-Regeln folgend findet sich die Ywgao-Episode im Nô um etliche
Facetten bereichert, poetisch verdichtet - eine Metamorphose, deren Zwischenstufen

zum ersten mal scharfe Konturen gewinnen. Goff geht es aber weniger
um das Aufdecken mechanischer Entsprechungen (blosses Werkzeug des Nô-



380 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Autors), vielmehr um die Wiederherstellung des Textes als Ganzes ("recovering
the text") - schliesslich das Ziel jeder hermeneutischen Bemühung.

Umso mehr überrascht bei der akribisch geführten Analyse und bei der
Vertrautheit der Autorin mit der Bildersprache von Nô und renga, die einseitige
Hervorhebung eines einzelnen thematischen Komplexes - "Wolke" - die das

Gesamtbild des Stücks verzerrt. Die untersuchte Metaphernkette fängt zwar die

Flüchtigkeit der Liebesbeziehung poetisch ein, doch erlangt Yûgaos Drama erst
durch die eindringliche Poesie der Orte - von Goff nur gestreift - ihre
unverwechselbare Gestalt.

Zwei Orte (meisho) spielen in diesem Nô eine zentrale Rolle, sie dominieren
den ersten Teil des Spiels in seiner wichtigsten Partie: kuri-sashi-ageuta-mondô,
sowie das kuse: Yügaos's unscheinbares Haus an der Fünften Querstrasse und
die "gewisse Villa" (nanigashi no in), in die Genji Yûgao bringt und in der sie

ihren Tod findet. Nicht nur erscheinen die beiden Häuser im Kontrast
zueinander - die armselige, bescheidene Hütte der Yûgao mit der Abendwinde
gegenüber der "gewissen Villa" mit seiner melancholischen Stimmung deuteten
schon in der Quelle auf den Standesunterschied der Liebenden hin - vielmehr
erfährt jeder der Orte im Nô eine poetische Verdoppelung. Das Bild des Hauses
an der Fünften Querstrasse beschwört ein Liebesnest des Ariwara no Narihira
herauf (ein Häuschen mit armseligem Fussboden -abara, im Nô-Text abaraya -
das von der Abwesenheit der verschwundenen Geliebten erfüllt ist), während
der zweite Ort, die "gewisse Villa" im Nô ausdrücklich mit der berühmten
Residenz des exzentrischen Ministers Minamoto no Tôru identifiziert wird (Ort
der Handlung in Zeamis Nô Tôru, und in der konventionellen Imagistik des Nô
Inbegriff der Vergänglichkeit menschlicher Pracht).

Nun sind die zwei Verknüpfungen im Renjû Gappekishû als yoriai vorgegeben.

Wenn im Wegelied des waki Narihiras Gedicht, komponiert im Haus (yado)
an der Fünften Querstrasse ertönt, wird der Renga-Beflissene die Anspielung
auf Yûgaos Haus erkannt haben: "Wenn yado [erwähnt wird] - dann [folgt]
Yûgao Fünfte Querstrasse" (RGS, ed. in GR). Während zu kawara, "Ziegel",
gleichzeitig Name der Villa von Minamoto no Tôru, dasselbe Handbuch
vermerkt: "Wenn kawara - dann oni (Dümon)..jianigashi no in (die 'gewisse
Villa'"). Es steckt ein Wortspiel dahinter (onigawara- der apotropäische Eckziegel
mit Dämonenfratze), doch bringt die Erwähnung des "Dämons" im Nô sowohl
Tôrus Geist in Erinnerung (in einer alten Fassung des gleichnamigen Stücks),
als auch den dämonischen Geist, der Yûgao zu Tode gepeinigt hat (die
Überlieferung identifiziert ihn mit dem Rachegeist von Yûgaos Rivalin, Prinzessin
Rokujô). So erfährt die ursprüngliche Geschichte durch die Rhetorik berühmter
Orte (der waka- bzw. /wiga-Tradition entliehen) eine wesentliche poetische
Bereicherung. Dass die Autorin, wie in obigem Fall, in ihrem Kommentar nicht
immer dem Nô-Spiel als Ganzem gerecht wird, schmälert jedoch nicht die
Beweiskraft ihrer Argumentation innerhalb des jeweils abgesteckten Bereichs.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 381

Ein weiteres herausragendes Verdienst des Buches ist der Umfang des
bearbeiteten Materials: fünfzehn Stücke, ausnahmslos aus der Muromachi-Zeit,
darunter fünf ausserhalb des Repertoires (bangaikyoku) werden, gruppiert nach
der chronologischen Ordnung ihrer Bezugsthemen in Genji monogatari, in
kommentierten und annotierten Übersetzungen dem westlichen Leser präsentiert
(Kapitel 5 bis 11). Allein schon die genauen und umfangreichen Anmerkungen
zu den Übersetzungen - beispielhaft auch im Vergleich mit der japanischen
Forschung - sind eine Fundgrube für jeden Leser, der den komplexen
Strukturen der Nô-Texte nachspüren will - soweit er vor der Manie der
Anspielungen nicht kapituliert.

Wie immer im Falle des Nô stellt sich auch hier die grundsätzliche Frage,
ob Werke einer derart selbstbezogenen, in sich geschlossenen Kultursphäre
überhaupt eine literarische Übertragung zulassen. Die Autorin hat dem
poetischen Ausdruck einige Zugeständnisse gemacht (mit Paronymie-
Experimenten bei kakekotoba) doch schliesslich, besonnen, der Genauigkeit und
Klarheit den Vorzug gegeben. Ein nützliches, kompaktes Glossar erleichtert die
Orientierung in dem unvermeidlich mit Fachbegriffen durchsetzten Text. Die
auf den neuesten Stand gebrachte, sorgfältig ausgesuchte Bibliographie am
Ende des Buches enthält auch für den Spezialisten wertvolle Hinweise.

Auch wenn es sich auf weite Strecken als anstrengende Lektüre erweisen
sollte, sei Janet Goffs Buch nicht nur den Nô- bzw. Genji-Forschern, vielmehr
allen am mittelalterlichen Japan interessierten Lesern dringend empfohlen.

Stanca Scholz-Cionca


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

