Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 46 (1992)

Heft: 1: Etudes bouddhiques offertes a Jacques May
Artikel: Note sur la base technique de la philosophie indienne
Autor: Bhattacharya, Kamaleswar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTE SUR ‘
LA BASE TECHNIQUE DE LA PHILOSOPHIE INDIENNE

Kamaleswar Bhattacharya, Paris

prathame vidvamso vaiyakaranah, vyakaranamiilatvat sarvavidyanam,' “Les
premiers des savants sont les grammairiens, car toutes les sciences sont
fondées sur la grammaire”. Anandavardhana exprimait ainsi une vérité
que, onze siecles plus tard; Louis Renou énoncera comme suit: “Adhérer
a la pensée indienne, c’est d’abord penser en grammairien.”?

Il est suffisamment établi aujourd’hui que si, en Occident, les
mathématiques ont fourni, en général, la base technique de la philosophie,
en Inde, c’est la grammaire qui a joué ce role.’ Néanmoins, la mécon-
naissance de cette vérité a été responsable de maintes confusions et
erreurs d’interprétation. Souvent les auteurs ont suivi des voies tortueuses
— oubliant le bon principe qui recommande de les éviter quand un chemin
direct se trouve devant soi.*

Nous n’insisterons pas ici sur la Mimamsa: “Il y a 1a une véritable
scolastique grammaticale sous-jacente i ’herméneutique ritualiste.”> Nous
illustrerons, briévement, le point de vue que nous venons d’exposer, a
l'aide de quelques exemples tirés du Vedanta, du bouddhisme et du
Nyaya.

Sans étudier l'interaction entre la grammaire et la philosophie en
Inde — sujet souvent traité, encore que non épuisé® — disons simplement
ceci: un courant d’échange profond, déterminant pour la pensée indienne,
s’est de bonne heure établi entre la grammaire et les écoles
philosophiques, celles-ci suivant la méthode grammaticale et empruntant
des concepts grammaticaux, celle-la s’imprégnant progressivement de
données empruntées aux écoles philosophiques et, au dernier stade de son

P

Dhvanyaloka-vrtti: 132-133.

2 Renou 1953: 86 § 1519. Cf. Renou 1941-1942: 164: “La pensée indienne a pour
substructure des raisonnements d’ordre grammatical”. — La grammaire, disait Renou
1950: 77, est “la réalisation indienne par excellence”. Cf. Frauwallner 1956: 144.

3 Voir Ingalls 1954; Staal 1965. Sur le rdle des mathématiques dans la pensée
philosophique de I'Occident, voir, par exemple, Bertrand Russell 1956: 367-368 (cité
Bhattacharya 1984: 198-199).

4 vakrah pantha na gantavyah prasthe vahati vartmani: Jayantabhatta, NM I: 292.

Renou 1941-1942: 165. Cf. Frauwallner 1956: 59, 100.

6 Matilal a récemment repris la question: Matilal 1985: 372-430. Voir aussi Wezler 1986.

w



50 KAMALESWAR BHATTACHARYA

développement, adoptant le langage méme du Navya-nyaya, “Logique
nouvelle”.’

Il faut faire une distinction, cependant: comme Renou l'a dit
également, “Toute glose indienne dans son détail, dans son cheminement
littéral, est pétrie de grammaire, mais c’est aussi la grammaire qui relie et
domine quelques-unes des démarches les plus hautes de la pensée
indienne.”®

Il ne faut pas tenter de ramener ces démarches a de simples
considérations sur le langage. Prenons un exemple tiré du Tarkakanda de
la Brahmasiddhi de Mandanamisra: aucune considération sur le langage
n’intervient lorsque, pour établir la primauté relative de la perception
(pratyaksa) et des Upanisad afin de prouver ou nier la “non-dualité”
(advaita), il est fait appel au principe, bien connu en grammaire, qu’en cas
de conflit entre deux régles ou deux énoncés, doit 'emporter celle (celui)
qui serait privé(e) de champ d’application si elle (il) ne 'emportait pas sur
'autre regle ou l'autre énoncé, qui, elle (lui), aurait toujours un champ
d’application (savakasanavakasayor anavakasam balavat).’

Il est vrai — comme nous I'avons dit ailleurs — que les grammairiens
ne sauraient étre toujours d’accord avec les philosophes qui pensent en
grammairiens; mais ceux-ci n’auraient sans doute pu formuler leurs
arguments s’ils n’avaient trouvé dans la grammaire les concepts qui leur
en fournissaient le fondement technique.'

Tel est le cas, notamment, de Nagarjuna dans les Milamadhyamaka-
karika.!!

Il convient de préciser un point. La premiere karika du second
chapitre des Milamadhyamakakarika dit:

gatam na gamyate tavad agatam naiva gamyate /
gatagatavinirmuktam gamyamanam na gamyate //

“Tout d’abord, le chemin qui a déja été parcouru (gata) n’est pas parcouru
actuellement; pas davantage celui que 'on n’a pas parcouru encore
(agata). Et le chemin qui est parcouru actuellement (gamyamana) —

7 Cf. Renou 1940: 35; Frauwallner 1956: 100. — Sur I'interaction entre la grammaire et le

Navya-nyaya, voir Bhattacharya 1978: 67-68.

Renou 1941-1942: 165.

9 Brahmasiddhi: 39. — La source immédiate de Mandana était sans doute la Mimams3;
mais le principe en question est d’origine grammaticale.

10 Bhattacharya 1980-1981: 42-43; 1984: 194; 1985: 12-13.

11 Bhattacharya 1980, 1980-1981, 1984, 1985.

oo



LA BASE TECHNIQUE DE LA PHILOSOPHIE INDIENNE 51

chemin indépendant de celui qui a été parcouru et de celui que I'on n’a
pas parcouru encore — n’est pas parcouru.”?

Ce vers rappelle ceux du parvapaksin que Pataiijali cite dans le
Mahabhasya ad Panini I11, 2, 123 — vers destinés a nier le temps présent
(vartamanakala):

mimamsako manyamano yuva medhavisammatah /
kakam smehanuprechati kim te patitalaksanam //
anagate na patasi atikrante ca kaka na /

yadi samprati patasi sarvo lokah pataty ayam //
himavan api gacchati //

anagatam atikrantam vartamanam iti trayam /
sarvatra ca gatir nasti gacchafiti kim ucyate // 13

“Un jeune homme, sage et respecté, se considérant comme penseur,
demanda a un corbeau: Dis-moi, corbeau, qu’est-ce qui caractérise ton
vol? Tu ne voles pas dans le temps qui n’est pas venu encore, ni dans le
temps qui est passé. Si tu voles maintenant, alors ce monde entier est en
train de voler. Méme I'Himalaya est en mouvement.

“Il'y a trois temps: celui qui est encore a venir, celui qui est passé, et
le présent. Or, il n’y a de mouvement dans aucun de ces temps. Que dit-on
donc quand on dit: ‘... se meut’?”

Mais ces vers — que les commentateurs attribuent aux tenants de la
“destruction instantanée” (ksanabhargavadin)** — ne disent pas la méme
chose, nous semble-t-il, que le vers de Nagarjuna. Ces vers nient le temps
présent en niant le mouvement présent,” alors que Nagarjuna, ici, nie
seulement le mouvement présent.'® Et, pour y parvenir, il se sert dans la
suite du chapitre de concepts grammaticaux, comme I'a bien montré
Candrakirti.'’ D’autre part, I'adversaire dans le Mahabhdasya admet

12 Cf. Bhattacharya 1985: 8.

13 Mbh. (Kielhorn-Abhyankar) II: 124. — Cf. Bhartrhari, VP III, 9 (Kalasamuddesa), 85,
avec Helaraja.

14 Kaiyata laisse entendre que le vers qui précéde ceux que nous venons de citer reléve
d’'une autre tendance: I'Advaita-Vedanta, dit Nardayana dans son Vivarana: 291:
advaitavadinah kasyacid vacanam idam. Selon Nagesa, le ksanabharigavadin emprunte
tous ces vers a des sources différentes et les utilise pour prouver sa propre these.
(Pradipa et Uddyota 111: 196-197.)

15 Cf. NS 11, 1, 39, avec Vatsyayana (cf. Jayantabhatta, NM I: 127); Ruben 1928: 189
n. 129.

16 Cf., cependant, Grousset 1931: 219; Bareau 1966: 181 (cité Bhattacharya 1985: 8).

17 Bhattacharya 1980, 1980-1981, 1984, 1985.



52 KAMALESWAR BHATTACHARYA

I’existence du passé et du futur; tandis que Nagarjuna — ailleurs' — nie
les trois temps et utilise, pour ce faire, des arguments différents.

Signalons ici que, dans son commentaire sur le Catuhsataka
d’Aryadeva,” Candrakirti se référe également a la théorie grammaticale
selon laquelle l’action (kriya) que dénote une racine verbale réside soit
dans I'agent (kartr), soit dans I'objet (karman),” afin d’expliquer pourquoi
I’action ne peut étre attribuée a une entité éternelle et omniprésente telle
que Patman (kriyavarn chasvato nasti nasti sarvagate kriya).

Parmi les études qui ont paru jusqu’a présent sur notre sujet,”! P'une
des plus remarquables est celle de Renou, intitulée “Grammaire et
Vedanta”” — étude fondée sur le Brahmasitrabhasya de Sankara. Il
existe d’autres textes de Sankara et d’autres Vedantin — nous avons déja
cité un passage de la Brahmasiddhi de Mandanamisra — qui apportent, eux
aussi, des renseignements intéressants. Et, dans le Brahmasitrabhasya
lui-méme, il y a un passage ol Sankara établit le satkaryavada en faisant
appel a la grammaire: si l'effet ne préexistait pas a sa production,
comment pourrait-on dire, par exemple: “Le pot se produit” (ghata
utpadyate)? Une action (kriya) requiert un agent (kartr); une action sans
agent est une contradiction dans les termes. B

Il est & noter que Sankara neghge24 la théorie de Bhartrhari, qui
résolvait le probléeme en question grice a sa distinction entre I“existence
primaire” (mukhyasattd) ou “existence extérieure” (bahyasatta) et
1“existence métaphorique” (aupacariki satta ou upacdarasatta) ou “existence
mentale” (buddhisattd).* L’Abhidharmadipa et la Vibhasaprabhavrtti, —

18 MMK XIX.

19 X, 17 = 242.

20 Bhattacharya 1980: 89. — Candrakirti fait allusion ici a la distinction que font les
grammairiens entre dhatu kartrsthakriya/karmasthakriya et dhatu kartrsthabhavaka/
karmasthabhavaka, kriya et bhava, dans ces expressions, désignant respectivement I'action
comportant mouvement et I'action sans mouvement.

21 Voir, en dernier lieu, Torella 1987.

22 Renou 1957.

23 prag utpattes ca karyasyasattva utpattir akartrka niratmika ca syat. utpattis ca nama kniya,
sa sakantrkaiva bhavitum arhati, gatyadivat. knyd ca nama syad akartrka ceti
vipratisidhyeta: Brahmasiitrabhasya 11, 1, 18 (p. 469).

24 Voir aussi Vasubandhu,Abhtdhannakofabhasya I11, 28 (p. 454). Vasubandhu ne pouvalt
connaitre la théorie de Bhartrhari (voir Frauwallner 1961: 135); cependant, cette théorie
semble avoir existé, sous une forme ou sous une autre, bien avant lui: voir Pataiijali,
Mbh. ad Panini V, 2, 94, avec Kaiyata, Pradipa 1V: 341, Bhartrhari, VP III, 3
(Sambandhasamuddesa), 51; NS 1V, 1, 16, avec Vatsyayana.

25 VP11, 3, 43 et suiv. (cf. Bhattacharya 1980-1981: 42-43; 1984: 194; 1985: 12-13).



LA BASE TECHNIQUE DE LA PHILOSOPHIE INDIENNE 53

qui contiennent aussi d’autres références importantes®, — nous apprennent
que les VaiSesika s’appuyaient précisément sur cette théorie pour soutenir
leur asatkaryavada.”

Voici, enfin, un exemple tiré du Nyaya ancien. Dans le Nyayabhasya,
Vatsyayana, pour répondre a la critique de Nagarjuna, a recours a la
théorie des karaka en grammaire afin de montrer que pramana “moyen
de connaissance vraie” et prameya “objet de connaissance vraie” ne sont
pas des catégories ontologiques, mais des catégories grammaticales,
pramana étant I'“instrument” (karana), c’est-a-dire — selon la définition de
Panini — le “moyen par excellence” (de réaliser une action) [sadha-
katamam karanam), et prameya, 1‘objet” (karman), c’est-a-dire “ce que
Pagent désire le plus d’atteindre” (kartur ipsitatamam karma).® Et
Uddyotakara, commentant ce passage, fait intervenir la notion de Sakti
“pouvoir”, congue par Bhartrhari, et utilisée également par Candrakirti
dans la Prasannapada®, — notion qui, évidemment, n’a rien a voir avec la
Sakti de la Mimamsi, contrairement a ce que I'on a supposé parfois.*

26 Non seulement une référence au fameux passage du Nirukta (p. 273) — déja notée par
I'éditeur — ou une allusion a la triple division du karman introduite par Bhartrhari
(ibid.), mais encore des références au Mahabhasya (pp. 264, 272), et une référence au
Nyayavarnttika d'Uddyotakara (pp. 271, 272; cf. Nyayavarttika 111, 1, 1, p. 704) — sans
doute déterminante pour dater |'Abhidharmadipa et son commentaire (Jaini,
Introduction: 129 et suiv.).

27 Abhidharmadipa 310 et Vibhasaprabhavrtti (p. 274). — L'auteur de ces textes, tout en se
servant de la grammaire, s’appuie, en revanche, expressément sur la mukhyasatta pour
fonder ses propres théses.

28 Nyayabhasya 11, 1, 16; Bhattacharya 1977.

29 Bhattacharya 1980: 88-89, avec les notes.

30 Matilal 1986: 64.



54 KAMALESWAR BHATTACHARYA

Références

Abhidharmadipa et Vibhasaprabhavnti. Abhidharmadipa with Vibhasaprabhavrti. Critically
edited with Notes and Introduction by Padmanabh S. Jaini. Patna: K.P. Jayaswal
Research Institute (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol. IV). Second edition, 1977.

Anandavardhana. Voir Dhvanyaloka.

Aryadeva, Catuhsataka. The Catuhsataka of Aryadeva. Sanskrit and Tibetan texts with copious
extracts from the commentary of Candrakirti, reconstructed and edited by

. Vidhushekhara Bhattacharya, Part II. Calcutta, 1931 (Visva-Bharati Series No. 2).

Bareau, André. 1966. A. Bareau, W. Schubring et C. von Fiirer-Haimendorf, Les Religions
de Ulnde, 111: Bouddhisme, Jainisme, Religions archaiques. Paris.

Bhartrhari, VP: Vakyapadiya. Vakyapadiya of Bhartrhari with the Prakimakaprakasa of
Helaraja, kanda 111. Edited by K.A. Subramania Iyer. Poona: Deccan College, 1963,
1973.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1977. “On the Relationship between the Vigrahavyavartant and
the Nyayasitra-s”, Journal of Indo-European Studies 5: 265-273.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1978. “Recherches sur le Navya-nyaya: bilan et perspectives”,
Indologica Tauninensia VI: 63-68.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1980. “Nagarjuna’s Arguments against Motion: Their Grammatical
Basis”, A Corpus of Indian Studies: Essays in Honour of Professor Gaurinath Sastri: 85-95.
Calcutta.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1980-1981. “The Grammatical Basis of Nagarjuna’s Arguments:
Some Further Considerations”, Indologica Taurinensia VIII-IX (Dr. Ludwik Stembach
Commemoration Volume): 35-43.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1984. “La signification du Madhyamaka: Reconsidération des
arguments de Nagarjuna contre le mouvement”, Cultura Sdnscrita: Memoria del Primer
Simposio Intemacional de Lengua Sdnscnita: 189-199. México: Universidad Nacional
Auténoma de México.

Bhattacharya, Kamaleswar. 1985. “Nagarjuna’s Arguments against Motion”, Journal of the
Intemational Association of Buddhist Studies 8: 7-15.

Candrakirti. Voir Aryadeva, Nagirjuna.

Dhvanyaloka. Karika, Vnti, et Locana d’Abhinavagupta. Ed. Pattabhirama Sastri, Benares,
1940 (Kashi Sansknt Series 135, Alankara Section, No. 5).

Frauwallner, Erich. 1956. Geschichte der indischen Philosophie, II. Band. Salzburg.

Frauwallner, Erich. 1961. “Landmarks in the History of Indian Logic”, Wiener Zeitschrift fiir
die Kunde Sid- und Ostasiens und Archiv fiir indische Philosophie V: 125-148.

Grousset, René. 1931. Les philosophies indiennes, t. 1. Paris.

Helaraja. Voir Bhartrhari.

Ingalls, Daniel H.H. 1954. “The Comparison of Indian and Western Philosophy”, Journal of
Oriental Research (Madras) XXII: 1-11.

Jayantabhatta, NM 1: Nyayamarjarr 1. Ed. Suryanarayana Sukla, Benares, 1936 (Kashi
Sansknit Series 106, Nyaya Section, No. 15).

Kaiyata. Voir Pataiijali.

Mandanamisra, Brahmasiddhi. Brahmasiddhi by Acarya Mandanamisra with commentary by
Safnkhapani. Edited with Introduction, Appendices and Indexes by S. Kuppuswami Sastri,
Madras, 1937 (Madras Government Oriental Manuscripts Series 4).

Matilal, Bimal Krishna. 1985. Logic, Language and Reality: An Introduction to Indian
Philosophical Studies. Delhi: Motilal Banarsidass.



LA BASE TECHNIQUE DE LA PHILOSOPHIE INDIENNE 55

Matilal, Bimal Krishna. 1986. Perception: An Essay on Classical Indian Theories of Knowledge.
Oxford.

Nagarjuna, MMK: Milamadhyamakakarika, avec la Prasannapada Madhyamakavrtti de
Candrakirti. Ed. Louis de La Vallée Poussin, Saint-Pétersbourg, 1903-1913 (Bibliotheca
Buddhica IV). — kanika seules: éd. JW. de Jong, Madras: Adyar Library and Research
Centre, 1977 (Adyar Library Series 109).

Nagesa(Nagoji)bhatta. Voir Pataiijali.

Narasimhacharya, M.S. 1979. Mahabhasyapradipavyakhyanani V1. Edition par M.S.
Narasimhacharya, Pondichéry (Publications de UInstitut frangais d’Indologie 51, 6).

Narayana, Mahabhasyapradipavivarana (Narayaniya). Voir Narasimhacharya.

NS: Nyayasatra. Ed. avec le Bhasya de Vatsyayana, le Vanttika d’Uddyotakara, la Tatparyafika
de VacaspatimiSra et la Vnti de Visvanatha, Calcutta, 1936-1944 (Calcutta Sansknit Series
18 et 19) — réimpression: Delhi: Munshiram Manoharlal, 1985.

Patafijali, Mbh.: Vyakaranamahabhasya. The Vyakarana-Mahabhasya of Patarijali, edited by
F. Kielhorn. Third edition, revised and furnished with additional readings, references and
select critical notes, by K.V, Abhyankar, Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute.
Vol. II (Adhyayas III, IV and V), 1965. — Patanijali’s Vyakarana-Mahabhasya with
Kaiyata’s Pradipa and Nagesa’s Uddyota, Bombay: Nirnaya-Sagar Press. Vol. III, edited
.. by Raghunath Kasinath Sastri & Sivadatta D. Kudala, 1937; Vol. 1V, edited ... by
Bhargavasastri Joshi, 1942.

Renou, Louis. 1940. La Durghatavrtti de .S‘arapadeva: Traité grammatical en sanskrit du XII°
siécle, édité et traduit. Paris. Vol. I, fascicule 1.

Renou, Louis. 1941-1942. “Les connexions entre le rituel et la grammaire en sanskrit”,
Journal Asiatique CCXXXIII: 105-165.

Renou, Louis. 1950. Sanskrit et Culture. Paris.

Renou, Louis. 1953. L’Inde classique: Manuel des études indiennes par Louis Renou et Jean
Filliozat, t. II. Paris-Hanoi: Ecole frangaise d’Extréme-Orient.

Renou, Louis. 1957. “Grammaire et Vedanta”, Journal Asiatique CCXLV: 121-133.

Ruben, Walter. 1928. Die Nyayasitra’s, Text, Ubersetzung, Erlduterung und Glossar.
Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes, XVIII. Band, No. 2. Leipzig.

Russell, Bertrand. 1956. Logic and Knowledge: Essays 1901-1950, edited by Robert Charles
Marsh. London-New York. Fifth impression: 1971.

Saikara, Brahmasitrabhasya. The Brahmasiitra Sarkara Bhasya with the Commentaries
Bhamati, Kalpataru and Parimala. Edited with Notes etc. by Anantakrsna Sastri. Second
edition with various readings and an alphabetical Index of quotations occurring in the
Bhasya, by Bhargav Sastri. Bombay: Nirnaya Sagar Press, 1938.

Staal, J. Frits. 1965. “Euclid and Panini”, Philosophy East and West (Honolulu) XV: 99-116.

Torella, Raffaele. 1987. “Examples of the Influence of Sanskrit Grammar on Indian
Philosophy”, East and West (Roma) 37: 151-164.

Uddyotakara, Nyayavarttika. Voir NS.

Vasubandhu, Abhidharmakosa. Abhidharmakosa & Bhasya of Acarya Vasubandhu with
Sphutartha Commentary of Acarya Yasomitra. Critically edited by Swami Dwarikadas
Shastri, Benares. Part II (III and IV Kosasthana), 1971 (Bauddha Bharati Series 6).

Vatsyayana, Nyayabhasya. Voir NS.

Wezler, Albrecht. 1986. “A Note on Mahabhasya II 366.26: gunasamdravo dravyam. Studies
on Mallavadin’s Dvadasaranayacakra II", Buddhism and its Relation to other Religions:

Essays in Honour of Dr. Shozen Kumoi on his Seventieth Birthday (Kyoto?), 33 pages
(tiré a part).



ETUDES SUR BHARTRHARLI, 4

Johannes Bronkhorst, Lausanne

L’absolu dans le Vakyapadiya et son lien avec le Madhyamaka.*

Pour la compréhension de la philosophie de Bhartrhari telle qu’elle
apparait dans son Vakyapadiya, le concept du Brahman, c’est-a-dire de
I’absolu, joue un réle central. Bhartrhari I'introduit au début méme de son
ouvrage, et cela indique déja qu’il serait incorrect d’ignorer cet aspect de
sa pensée.

La strophe initiale du Vakyapadiya décrit le Brahman comme étant
§abdatattvam.? L’ambiguité de ce composé permet deux interprétations
tout-a-fait différentes; toutes les deux ont été acceptées par des chercheurs
différents.

La premiere interprétation en est ‘dont I’essence est la parole’. Dans
ce cas la parole est I'essence du Brahman. Parmi les savants qui ont
accepté cette interprétation on pourrait mentionner Erich Frauwallner
(1959: 108 (784), ‘das Brahma, das seinem Wesen nach Wort ist’), George
Cardona (1976: 300, ‘brahman ... whose very essence is speech’; 1990: 80,
‘il brahman ... ha la proprieta di essere linguaggio’), K.A. Subramania Iyer
(1964: 118; 1965: 1; 1969: 99; ‘the ultimate Reality / Brahman is of the
nature of the word’), et d’autres. Selon H. Nakamura, qui dédiait un
article au Brahman chez Bhartrhari, celui-ci “consists of words” et “has
words as the essence” (1981: 149). Dans les mots de Madeleine Biardeau
(1964a: 266) “ce Brahman est identique 2 vac ou 4 §abdatattva”.’

1 Les articles précédents de cette série ont paru dans les périodiques suivantes: Bulletin
d’Etudes Indiennes 6 (1988), 105-143 (no. 1: “L’auteur et la date de la Vrtti”); Studien
zur Indologie und Iranistik 15 (1989), 101-117 (no. 2: “Bhartrhari and Mimarhsa”);
Etudes Asiatiques, # 45 (1991), 5-18 (no. 3: “Bhartrhari on sphota and universals”). Les
idées fondamentales de la présente étude datent d’un séjour de quatre semaines dans
la belle Villa Serbelloni, a Bellagio, Italie. Je remercie les responsables de la fondation
Rockefeller, grace a qui ce séjour était possible. Je remercie Tom Tillemans pour ses
réactions critiques. En traduisant les strophes du Vakyapadiya en frangais, j’emprunte
souvent les traductions aux livres de Madeleine Biardeau (1964, 1964a) qui portent sur
ce sujet.

2 VP l.1ab: anadinidhanam brahma $abdatattvam yad aksaram.

3 Biardeau traduit souvent ‘Parole principielle’; est-ce qu’elle considére le composé comme
karmadharaya? A noter encore que Kamalasila (sous Tattvasarhgraha 128) explique:
$abdas tattvam asya Sabdatattvarh tad ucyate / Sabdo ’syaviparitam rispam ity arthah/.



	Note sur la base technique de la philosophie indienne

