
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 46 (1992)

Heft: 1: Études bouddhiques offertes à Jacques May

Artikel: Le ritualisme bouddhique chez I-tsing

Autor: Bareau, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING

André Bareau, Paris

La nature propre du bouddhisme a longtemps parue énigmatique aux
Occidentaux et, de nos jours encore, ceux qui en abordent l'étude se
demandent souvent s'il s'agit vraiment d'une religion, analogue au
christianisme et à l'islam, ou d'une école de philosophie comme l'étaient
celles de Platon et d'Aristote. Nous savons aujourd'hui qu'il est à la fois
l'une et l'autre, en des proportions qui ont du reste varié selon les

époques, les régions, les maîtres et les groupes sociaux qui l'ont adopté.
La conception que s'en était faite le moine chinois I-tsing, qui séjourna

en Inde et en Indonésie durant presque tout le dernier quart du Vile
siècle de notre ère, mérite d'être examinée en détail et d'être versée à

l'épais dossier ouvert pour essayer de résoudre ce troublant problème. Elle
s'exprime surtout dans son fameux ouvrage intitulé Nan hai ki kouei nei
fa tchouan,1 dont la traduction anglaise par Takakusu Junjirö fut publiée
à Londres en 1896 sous le titre A Record of the Buddhist Religion as

practised in India and the Malay Archipelago.2
Comme tous les nombreux moines chinois venus en Inde entre le IVe

et le Xle siècles, I-tsing avait entrepris ce long, pénible et dangereux
voyage afin de recueillir à sa source l'enseignement du Bouddha, d'y
recevoir directement l'instruction des maîtres indiens et de recueillir pour
les ramener en Chine des manuscrits bouddhistes en langue indienne,
généralement sanskrite, ainsi que des reliques et d'autres objets de
vénération. Tous ces moines venus d'Extrême-Orient étaient en effet
persuadés que la Communauté bouddhiste indienne avait conservé très
fidèlement les paroles du Bienheureux et qu'ils pourraient donc, après
leur retour dans leur pays natal, apporter à leurs confrères chinois de

précieux compléments à leur connaissance de la Doctrine de salut et
corriger les erreurs que leur avait fait commettre leur ignorance due à

l'éloignement considérable de l'Inde.
Cela apparaît fort clairement dans l'ouvrage d'I-tsing, qui compare

constamment et en détail le mode de vie des bhiksu indiens avec celui des

1 Edition de Taishô Shinshû Daizökyö n* 2125 T.).
2 Indiqué ci-dessous par: Takakusu. Les différences entre cette traduction anglaise et notre

traduction française ne sont pas mentionnées dans le cours de l'article ni dans les notes,
car elles sont généralement minimes et n'altèrent en rien nos arguments.



38 ANDRE BAREAU

moines chinois, et qui donne toujours raison aux premiers et tort aux
seconds. Ceux-ci sont même accusés plus ou moins ouvertement de
laxisme ou d'hérésie, alors que leurs confrères indiens sont censés être
demeurés parfaitement fidèles aux instructions du Bouddha.3

I-tsing reconnaît cependant que l'examen attentif des divers
Vinayapitaka appartenant aux sectes indiennes, et du reste adoptés en
Chine et ailleurs, révèle l'existence de très nombreuses différences dans
les règles qu'ils définissent, que leur degré de gravité varie aussi avec les

sectes, que certaines pratiques sont tolérées par les unes et condamnées

par les autres. Il en déduit que les moines doivent observer les règles de
leur propre secte et qu'ils ne doivent notamment pas observer celles d'une
autre sous le prétexte qu'elles sont plus légères que celles de la leur, dont
la rigueur leur déplaît. De même, ils ne doivent pas juger mauvaises les
interdictions édictées par d'autres Vinayapitaka, quand le leur se montre
permissif sur les points en question. Il conclut, non sans bon sens, que,
personne ne pouvant observer à la fois les quatre Vinayapitaka encore en

usage à son époque, il faut donc s'appuyer uniquement sur celui de sa

propre secte.4 Quant à lui, il se réfère exclusivement et entièrement au
Vinayapitaka des Mülasarvästivädin, dont il traduit par ailleurs en chinois
une très grande partie, malgré son énorme volume.4

De tous les corpus de règles disciplinaires, celui-ci fut le plus
tardivement achevé et fixé par écrit, sans doute peu avant l'époque où
vivait I-tsing. A maints égards, il reflète l'évolution considérable subie par
le bouddhisme au cours de la dizaine de siècles qui le séparait alors de
son origine, en s'adaptant à des conditions nouvelles et fort diverses, et
l'abandon progressif de l'ascétisme primitif par les bhiksu.

Cela explique le très bref passage dans lequel notre auteur signale
l'existence de moines ayant choisi de rester fidèles à la rude vie des tout
premiers disciples du Bienheureux: "Il y a, dit-il, des moines qui
pratiquent les dhuta (austérités), mendiant leur nourriture et portant
seulement trois vêtements. Si d'autres hommes viennent les prier
d'accepter de l'or ou des joyaux, ils refusent ceux-ci comme s'il s'agissait
de mucus nasal ou de salive, et ils se retirent dans une forêt déserte".5 Au
mépris de ces ascètes forestiers (äranyaka) répond ainsi le dédain d'I-tsing,
habitué à un mode d'existence beaucoup plus confortable, comme la
plupart sans doute de ses confrères indiens et chinois de cette époque.

3 T. p. 205b-c; Takakusu, p. 13.

4 T. p. 206b; Takakusu, p. 20.

5 T. p. 211c; Takakusu, p. 50.



LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING 39

Notons-le bien, I-tsing manifeste le même sentiment, plus ou moins
explicitement exprimé, comme nous le verrons, pour les interprétations et

particularités doctrinales qui avaient alors cours en Chine et en Inde ou
ailleurs. La seule chose qui l'intéresse, et à laquelle il prête la plus vive et
la plus constante attention, ce sont les milliers de préceptes et
d'interdictions que définit le Vinayapitaka et auxquels est soumise la vie des
moines dans sa totalité et dans ses moindres détails. Cela se comprend,
puisqu'il est un spécialiste de la Discipline monastique et qu'il passera de

longues années à traduire en chinois le volumineux code des
Mülasarvästivädin, sans pouvoir, du reste, achever cet énorme travail. Pour lui,
l'essentiel de l'enseignement du Bouddha, ce qui permet aux moines
d'atteindre la Délivrance du monde des transmigrations, ce ne sont ni les

multiples éléments de la Doctrine disséminés dans les sûtra, ni la pratique
des méditations et des exercices analogues, ni l'observance stricte de la
morale préconisée par les sermons, c'est l'obéissance rigoureuse à toutes
les règles de la Discipline, y compris à celles dont la transgression est

jugée comme une faute des plus légères.
Comme il le dit à propos de divers cas examinés, chacune de ces règles

est sainte6, certaine, parfaite7, elle ne supporte pas le moindre doute.8

Il faut donc éviter soigneusement de commettre la moindre peccadille,
laquelle est comparée à une fissure dans un sac servant de flotteur ou au
trou fait par une aiguille dans ce dernier9, et qui, bien que cela paraisse
insignifiant, peut cependant causer la noyade.

Chaque règle est d'ailleurs un ordre donné par le Bouddha, une
parcelle de son enseignement, et c'est pourquoi on ne doit pas la
transgresser.10 Ces règles étant la volonté du Bienheureux, il faut donc les
suivre et les mettre en pratique résolument.11 Négliger un commandement

pour suivre sa propre inclination, ou ne pas obéir à une interdiction,
c'est vraiment s'opposer à l'enseignement du Bouddha.12 Au contraire,
ceux qui conforment leurs activités aux principes permanents de celui-ci
et prennent pour base la pureté de ses préceptes en se gardant bien de
commettre la moindre faute, donc ceux qui obéissent scrupuleusement à

6 T. p. 225b; Takakusu, p. 142.

7 T. p. 230c; Takakusu, p. 192.

8 T. p. 225b et 230c; Takakusu, p. 142 et 192.

9 T. p. 212a et 211c; Takakusu, p. 52 et 51.
10 T. p. 182b-183a; Takakusu, p. 48 sq.
11 T. p. 211c; Takakusu, p. 50 sq.
12 T. p. 231b; Takakusu, p. 197.



40 ANDRE BAREAU

l'enseignement du Bouddha, ceux-là ne sont pas éloignés de la
Délivrance.13

En particulier, si l'on en croit notre auteur, les règles se rapportant
aux vêtements et à la nourriture ont une importance capitale, elles sont les
racines mêmes de la durée du bouddhisme, car elles visent à empêcher la
naissance des passions en ce monde, et c'est pourquoi le Bouddha a

imposé ces commandements et ces interdictions à ses disciples.14 En
conséquence, les fautes commises en ce qui concerne les vêtements et la
nourriture sont parmi les plus graves.13 Au contraire, il n'y a pas de faute
si l'on transgresse des règles de convenance qui n'ont pas été enseignées

par le Bienheureux.16

Quant aux manifestations de respect envers les moines vénérables et
plus encore au culte rendu au Bouddha à travers ses images et ses
symboles, leur pratique est pleinement justifiée, car, si l'on cessait de s'y plier,
la succession des maîtres s'interromprait et les rites de vénération
perdraient alors toute valeur.17

Plus généralement, il faut examiner chaque précepte sans se lasser et
se donner de la peine pour se conduire correctement en s'appuyant sur les
instructions qu'on a reçues18 et qui doivent occuper toute la pensée.19

Il faut donc cultiver fermement les commandements20 en veillant bien à

ne pas se mettre en opposition avec leurs principes.21 Cet enseignement
de la Discipline monastique a été transmis de maître à disciple sans
aucune interruption depuis le temps où le Bouddha vivait en ce monde
jusqu'à maintenant.22

Les règles de la Discipline monastique tirent en effet toute leur
autorité du Bouddha, qui les a édictées lui-même. Comme l'explique
I-tsing, "le Bienheureux suprême, père doué d'une grande compassion,
ayant pitié des êtres qui demeurent plongés dans les renaissances, a passé
trois grandes ères cosmiques (mahâkalpa) à agir avec la plus grande
fermeté pour leur salut. Afin qu'ils se conduisent en s'appuyant sur lui, il

212a; Takakusu, p. 52 sq.
211c; Takakusu, p. 50 sq.
212a; Takakusu, p. 52 sq.
216b; Takakusu, p. 81.

226c; Takakusu, p. 150.

222b; Takakusu, p. 120.

220a; Takakusu, p. 104.

231b; Takakusu, p. 196.

230b; Takakusu, p. 189.

222c; Takakusu, p. 122.

13 T. p.
14 T.p
15 T. p.
16 T.p
17 T.p
18 T.p
19 T.p
20 T.p
21 T.p
22 T.p



LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING 41

est demeuré en ce monde pendant sept douzaines d'années en prêchant
pour les convertir".23

I-tsing insiste sur la notion d'impureté, laquelle est causée par la
transgression des divers préceptes disciplinaires, mais, au lieu de lui
donner une signification purement morale comme le veut la Doctrine
bouddhiste, il lui attribue une nature matérielle très proche de celle qu'elle
a pour la très grande majorité des autres Indiens, qui l'attachent
étroitement à l'accomplissement des rites religieux. Telle qu'il la conçoit,
en adoptant certainement l'opinion de ses informateurs de Nâlandâ et
d'ailleurs, l'impureté est liée non seulement aux divers liquides corporels,
mais aussi aux aliments et aux boissons. C'est pourquoi on ne doit pas
saluer un autre moine après avoir mangé ou bu, si on ne s'est pas
préalablement lavé les mains et rincé la bouche.24 Le seul fait d'absorber
de la nourriture cause une souillure, ce qui explique assez la gravité des
fautes touchant à l'alimentation.25 Plus généralement, il faut réciter les

préceptes, c'est-à-dire en fait le prätimoksa, chaque quinzaine pour "se
laver", se purifier de ses manquements à la règle disciplinaire.26 Il faut
constamment se fonder sur la "pureté des préceptes" comme sur les
principes permanents de l'enseignement du Bouddha.27

L'abondance des aumônes de nourriture offertes aux moines pour le

repas de Yuposatha avait surpris I-tsing, qui la jugeait à bon droit
incompatible avec l'ascétisme lié à la nature des bhiksu et surtout avec la
pratique du jeûne qui caractérisait originellement cette cérémonie, comme
le prouve clairement la traduction chinoise du mot indien uposatha. Il
raconte à ce sujet une anecdote fort significative sur la mentalité des
bouddhistes indiens de cette époque: "Dès que j'arrivai au pays de

Tâmralipti, dans l'Inde orientale, je désirai faire offrande à des moines

pour Yuposatha en me conformant à la frugalité et à la simplicité. Les gens
m'arrêtèrent alors en me disant: "Comment serait-il possible qu'il y en ait
juste assez? Selon l'ancienne tradition, il est nécessaire qu'il y ait
abondance et opulence. S'il y en a seulement pour remplir le ventre, il est
à craindre que les gens en viennent à rire. Nous avons entendu dire que
le maître (I-tsing) vient d'un grand pays, dont les habitants sont riches et
prospères. Si vous ne disposez pas d'abondance et de superflu, il est

23 T. p. 211c; Takakusu, p. 50 sq.
24 T. p. 218a; Takakusu, p. 90.

25 T. p. 211c; Takakusu, p. 50 sq.
26 T. p. 211c; Takakusu, p. 51 sq.
27 T. p. 212a; Takakusu, p. 52 sq.



42 ANDRE BAREAU

préférable de ne pas présenter d'offrandes". A cause de leurs paroles, je
me conformai à leur coutume, car, plus le don est généreux, plus la
maturation (vipâka) que l'on obtient en retour est abondante. Il n'y a donc
rien là qui soit contraire à la raison".28 Une autre fois, alors que le moine
chinois s'étonnait de ce que les dévots offraient au Bouddha de luxueux
coffrets de toilette et des miroirs, il lui fut répondu: "Le Bienheureux
étant un "champ de mérites" (punyaksetra), si nous ne lui offrions rien
maintenant, comment obtiendrions-nous plus tard une rétribution
quelconque par voie de maturation?" Notre voyageur jugea raisonnable aussi

une telle explication, car, dit-il, il s'agissait là d'une bonne action (kusala
dharma).29 Pour que le don produise le fruit (phala) attendu, encore
fallait-il qu'il fût accepté par le moine donataire, et c'est pourquoi celui-ci
devait, en recevant une aumône, prononcer la formule sanskrite
"Anumoda", c'est-à-dire: "Réjouis-toi à la suite [de ton don]", pour faire
savoir au généreux laïc que son offrande était acceptée avec joie et que
cela produirait nécessairement des mérites (punya) et donc du profit
(lâbha).30

Il s'agit donc bien là d'une conception essentiellement religieuse et
même magique du bouddhisme. On utilise à la fois l'un des principaux
éléments de sa Doctrine, la maturation (vipâka) automatique des actes, et
la puissance de la parole, vieille croyance indienne, pour obtenir des biens

que l'on désire. Nous sommes loin, et même à l'opposé, du renoncement
total à tous les plaisirs et à toutes les possessions qui est l'une des bases
du bouddhisme prêché par le Bouddha et qui est du moins le point de
départ indispensable au long voyage spirituel sur la Voie de la Délivrance.
Certes, ceux qui visent ces biens et qui tentent de les obtenir par ce

moyen sont des fidèles laïcs, mais les moines indiens qui ont renseigné
I-tsing, et ce dernier lui-même, non seulement ne font aucune objection
à ces pratiques, mais les approuvent entièrement et n'ont aucun scrupule
à profiter de ceux de leurs effets, purement matériels, qui leur reviennent,
à savoir d'abondantes aumônes de nourriture et d'autres objets.

Pour que les donateurs atteignent les buts qu'ils visent, la réalisation
de leurs désirs mondains, il faut que les moines accomplissent certains
actes rituels avec toute l'exactitude qui leur assurera une pleine efficacité,
et il faut aussi que ces bhiksu soient et demeurent des "champs de
mérites" aussi fertiles qu'ils leur sera possible, en prenant pour guide le

28 T. p. 210a; Takakusu, p. 40.

29 T. p. 210c; Takakusu, p. 46.
30 T. p. 211b; Takakusu, p. 49.



LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING 43

Bienheureux, qui est naturellement le punyaksetra suprême. Pour cela, ils
doivent observer scrupuleusement toutes les règles de Discipline
monastique imposées par le Bouddha à ses disciples, et l'on comprend
alors pourquoi I-tsing insiste tant, tout au long de son ouvrage, sur la
rigueur avec laquelle elles doivent être appliquées, même les moindres
d'entre elles, et pourquoi U donne tant de détails sur le comportement des
moines dans les circonstances les plus variées, y compris ordinaires, voire
triviales, de l'existence privée. Tous les gestes, toutes les attitudes, toutes
les paroles d'un bhiksu prennent alors valeur de rite destiné à montrer la
fertilité du "champ de mérites" qu'il doit être aux yeux des laïcs et à

rassurer ces derniers sur l'efficacité des bonnes actions, dons et
hommages, dont il est l'objet de leur part.

C'est pourquoi I-tsing attribue aussi une grande importance aux
manifestations de vénération. Il n'est aucun objet digne d'autant de

respect, dit-il, que "les Trois Honorables",31 c'est-à-dire les Trois Joyaux
(tri ratna), le Bouddha, sa Doctrine (dharma) et sa Communauté
(samgha). Ces rites peuvent être aisément pratiqués par tous les hommes,
en particulier ceux de ces actes qui s'adressent aux saintes images du
Bienheureux. Quoique le Grand Maître se soit éteint, son image continue
d'exister, et on doit donc la vénérer en élevant sa pensée vers lui comme
s'il était toujours présent. On peut ainsi faire naître des pensées
parfaitement pures en lui offrant chaque jour des fleurs et de l'encens, et
les êtres plongés dans les ténèbres du monde des renaissances peuvent
purifier leurs mauvaises actions en baignant quotidiennement la statue du
Bouddha.32 Il y a là une allusion fort claire à la croyance selon laquelle
les mérites (punya) créés par les bonnes actions peuvent neutraliser,
supprimer les effets pénibles des mauvaises actions. Cette croyance est en
contradiction avec la loi (dharma) de la maturation des actes enseignée

par le Bouddha, mais elle s'était déjà largement répandue depuis assez
longtemps à l'époque où vivait I-tsing, car elle répondait fort bien aux
désirs des laïcs, notamment de ceux d'entre eux qui ne pouvaient
s'abstenir de commettre des fautes graves, voire des crimes, mais disposaient

de larges richesses. C'était en particulier le cas des rois, qui avaient

pour devoirs de châtier sévèrement les bandits et les rebelles, et aussi de
faire la guerre à leurs ennemis, comme l'a très bien mis en lumière le
récent livre du regretté Robert Lingat, intitulé Royautés bouddhiques.

31 T. p. 226b; Takakusu, p. 147.

32 T. p. 226b; Takakusu, p. 147.



44 ANDRE BAREAU

I-tsing s'empresse d'ajouter à la phrase précédente qu'en manifestant ainsi
leur dévotion au Bouddha et en exhortant les autres hommes à agir de
même, on accumule de substantiels mérites (punya), qui sont sources de

profits spirituels (lâbha)33.
Si le moindre de ces actes cultuels cessait, ne serait-ce que l'ouverture

de la porte du sanctuaire, la succession des maîtres et des disciples serait
interrompue et la transmission de ces actes de vénération perdrait son
autorité.34 Or, cette transmission de l'enseignement de maître à disciple
est nécessaire pour que le bouddhisme subsiste et prospère, et, si l'on n'y
veille pas avec attention, celui-ci pourrait disparaître rapidement.35 En
examinant soigneusement et sans se lasser chaque règle de discipline, et
en se conduisant toujours exactement en conformité avec l'instruction
qu'on a reçue, on fait en sorte que la Loi (dharma) bouddhiste demeure
et se maintienne sans interruption.36 Ceux qui ont reçu l'ordination
monastique (upasampadâ) mais qui négligent ensuite de consulter leurs
maîtres et de lire et réciter le Vinayapitaka se nuisent à eux-mêmes et
nuisent aux autres hommes, ils détruisent la Loi par leurs agissements.37

I-tsing cite un passage du Vinayapitaka où le Bouddha affirme que sa Loi
ne cessera pas, tant qu'il y aura des moines pour maintenir le Karman,
c'est-à-dire l'ensemble des règles de procédure de la discipline. Aussitôt
après, il cite cette phrase attribuée au Bienheureux: "Tant que les

préceptes monastiques demeureront, je demeurerai".38 Certes, la Loi
demeure encore dans le monde, mais elle s'affaiblit et diminue chaque
jour peu à peu. Pour retarder ce déclin, il faut réciter le prätimoksa
chaque quinzaine, en se repentant de ses fautes, et exhorter constamment
les autres moines à observer attentivement les préceptes et à rendre
hommage au Bouddha trois fois par jour.39

Ceux qui observent rigoureusement tous les commandements
monastiques se conduisent en parfaite conformité avec la Loi (dharma)
enseignée par le Bienheureux. Ils sont alors considérés comme faisant
partie des cinq groupes d'ascètes et dignes d'utiliser les biens de la

33 T. p. 226b; Takakusu, p. 147.

34 T. p. 226c; Takakusu, p. 150.

35 T. p. 221c; Takakusu, p. 116.

36 T. p. 222b; Takakusu, p. 120.

37 T. p. 220a; Takakusu, p. 104.

38 T. p. 220b; Takakusu, p. 106.

39 T. p. 211c; Takakusu, p. 51 sq.



LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING 45

Communauté.40 Cette dernière phrase est révélatrice du peu de
considération que les bhiksu indiens du Vile siècle avaient conservé pour
l'ascétisme originel et le renoncement à tous les biens matériels. Cela va
de pair avec le dédain nuancé de surprise qu'I-tsing avait pour les ascètes
forestiers (äranyaka), comme nous l'avons vu plus haut.

Puisque les règles de la discipline sont déterminées et fixées par la
volonté du Bienheureux qui entend sauver les hommes par ce moyen, on
doit les observer avec une stricte exactitude, sans les soumettre à notre
jugement ni à nos sentiments, car, si l'on se fie à ceux-ci, on néglige
l'enseignement du Bouddha.41 Comment les moines imbus de la supériorité

de la Doctrine peuvent-ils nier que la Discipline monastique soit la
volonté du Bienheureux? En attachant ainsi une importance exclusive à la
première et en dédaignant la seconde, ils ne font que juger selon leur

propre esprit. Adeptes d'une école doctrinale, ils suivent celle-ci
aveuglément et la mettent en pratique en s'imitant mutuellement, ils
décident sans observer attentivement les préceptes ni réfléchir aux
enseignements des sermons (sûtra).*2 De même, les moines qui, par excès

de dévotion, se brûlent tout ou partie du corps, un doigt par exemple, en
espérant en tirer un grand mérite (punya), agissent ainsi en suivant leurs
sentiments et décident selon leur propre pensée, sans réfléchir. Ils
ignorent que cette pratique, si elle est certes recommandée par certains
sûtra, est réservée aux laïcs.43 Pour des raisons du même ordre, on ne
doit pas rendre légères des règles qui sont "lourdes" en jugeant par
soi-même du degré de gravité d'une faute.44

En négligeant une règle fort minime, en prenant par exemple un bol
de riz, on transgresse quatre sortes d'instructions du Bouddha.45 Les
effets de la faute peuvent se faire sentir très vite: ainsi, quand on omet de
réciter une ou deux stances de dânagâthâ pour remercier un donateur de

son aumône de nourriture, on ne peut digérer celle-ci, du seul fait qu'on
a négligé l'enseignement du Bienheureux sur ce seul point.46 Chaque
bouchée avalée entraîne une souillure47 et il en résultera, dans une vie

40 T. p. 219b; Takakusu, p. 97 sq.
41 T. p. 221c; Takakusu, p. 116.

42 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.

43 T. p. 231b; Takakusu, p. 195.

44 T. p. 222b; Takakusu, p. 120.

45 T. p. 222a; Takakusu, p. 117.

46 T. p. 211b; Takakusu, p. 49.

47 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.



46 ANDRE BAREAU

postérieure, de terribles souffrances.48 Ceux qui dédaignent les paroles
du Bouddha resteront plongés pendant longtemps dans l'océan de la
transmigration.49 Transgresser un commandement "lourd" pour suivre sa

propre volonté, désobéir à une interdiction édictée par le Bienheureux
"dont la bouche est d'or", c'est vraiment s'opposer à l'enseignement de
celui-ci50 et s'exposer à en subir les terribles conséquences.

I-tsing est irrité par les moines qui attachent une importance excessive
à la Doctrine et qui méprisent donc la Discipline, notamment ceux qui
respectent seulement la règle interdisant la luxure et qui déclarent: "Je
suis un homme exempt de fautes. Pourquoi me fatiguerais-je avec l'étude
ennuyeuse de la Discipline?" En conséquence, ils ne prêtent aucune
attention à leurs façons de manger, d'avaler, de se vêtir ou de se dévêtir,
et ils prétendent que seule la doctrine de la vacuité (sünyatä) est la
volonté du Bouddha. Comment peuvent-ils savoir que les préceptes de la
Discipline ne sont pas la volonté du Bienheureux? Ils se contentent de
copier les deux rouleaux (kiuan) sur la doctrine de la vacuité qu'ils ont
reçus de leurs maîtres et ils disent que les principes qui y sont exposés
contiennent l'ensemble des trois recueils des textes canoniques
(Tripitaka)?1 Certes, la foi en la doctrine de la vacuité n'est pas vaine,
mais pourquoi le code de la Discipline (Vinayapitaka) serait-il jugé
méprisable?52

Derrière cette vive polémique entre partisans de la Doctrine, plus
particulièrement de celle de la vacuité, et partisans de la Discipline,
apparaît la dispute entre adeptes du bouddhisme antique, dit Hînayâna,
et adeptes du Mahäyäna. En tant que spécialiste du Vinayapitaka, et plus
précisément de delui des Mülasarvästivädin, I-tsing appartient en effet au
premier. Il ne conteste pas la valeur des enseignements doctrinaux du
Mahäyäna, mais seulement le refus opposé par les partisans de ce dernier
d'accorder une valeur égale aux règles de la Discipline monastique. Il tire
certains de ses arguments des thèses de ses adversaires en rappelant que,
la pensée fondamentale d'un bodhisattva étant de ne rien laisser s'écouler
de l'outre servant de flotteur aux êtres à la surface de l'océan de la
transmigration, il ne faut pas négliger la moindre faute, sous peine de

48 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.

49 T. p. 212a; Takakusu, p. 52.

50 T. p. 231b; Takakusu, p. 197.

51 T. p. 211c; Takakusu, p. 50 sq.
52 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.



LE RITUALISME BOUDDHIQUE CHEZ I-TSING 47

sombrer.53 On peut donc cultiver ensemble, reconnaît-il, le Petit et le
Grand Véhicules conformément à la raison, en pratiquant les enseignements

de ce Vénérable plein de compassion qu'est le Bouddha, c'est-à-dire
en évitant de commettre les fautes même les plus petites et en étudiant
attentivement la grande doctrine de la vacuité.54

I-tsing critique plus vivement certaines attitudes et croyances des

adeptes du Mahäyäna. Comment, demande-t-il, peut-on s'abstenir de

mettre en pratique les enseignements du Tripitaka et avoir l'esprit troublé
à l'endroit des principes sur lesquels ils sont fondés? Il y a des gens qui
ont commis des fautes aussi nombreuses que les grains de sable du Gange
et qui, ayant suivi une voie fausse, prétendent avoir atteint la Bodhi. Or,
celle-ci est l'Eveil à la Vérité, obtenu quand tous les liens de l'égarement
sont rompus, là où il n'y a plus ni naissance ni mort, ce qui est appelé la
véritable permanence. Quand on est encore dans l'océan de la douleur, qui
est la demeure commune à tous les êtres, comment peut-on dire sans
réfléchir: "J'habite la Région de l'Ouest",55 c'est-à-dire le paradis de la
Sukhâvatî?

Notre auteur chinois justifie la haute valeur de l'observance stricte des

règles disciplinaires par un autre argument encore, de nature pratique
celui-ci. Aucun objet de vénération ne surpasse les Trois Joyaux, et le
meilleur objet de méditation profonde est constitué par les quatre Saintes
Vérités (ârya satya), reconnaît-il en bon bouddhiste, mais, ajoute-t-il
aussitôt, la nature de ces Vérités est si profonde, si difficile à comprendre,
qu'elle est hors d'atteinte d'un esprit vulgaire, tandis que les rites du culte
adressé au Bouddha, comme l'ablution quotidienne de ses statues, sont
entièrement praticables par tous les hommes.56

La haute importance donnée par I-tsing à la Discipline monastique fut
peut-être causée en partie, ou du moins favorisée, par une ambiguïté
présentée à la fois en sanskrit et en chinois, par un mot d'usage très
courant dans les textes bouddhiques, et qui apparaît extrêmement souvent
dans son ouvrage. En effet, le nom sanskrit dharma, qui était couramment
traduit depuis longtemps par le caractère chinois fa, désigne, comme
celui-ci, à la fois une règle, une loi, et, dans le bouddhisme, la Doctrine de
salut enseignée par le Bienheureux, sans compter diverses autres entités
qui n'entrent pas ici en ligne de compte. I-tsing a pu être abusé par cette

53 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.

54 T. p. 211c; Takakusu, p. 51.

55 T. p. 212a; Takakusu, p. 52.

56 T. p. 226b; Takakusu, p. 147.



48 ANDRE BAREAU

ambivalence du mot indien et du caractère chinois qui le traduisait
ordinairement. Il a pu en tirer l'idée que la Doctrine et la Discipline, ou
plus exactement les lois, les règles de celle-ci, avaient la même valeur dans
le bouddhisme puisqu'elles étaient désignées par le même nom dharma en
sanskrit et le même caractère fa en chinois. Cela a pu le conduire à la
conviction que la Délivrance pouvait être atteinte aussi bien en observant
strictement tous les préceptes disciplinaires qu'en mettant assidûment et
soigneusement en pratique les diverses méthodes de salut qui forment la
Doctrine de salut enseignée par le Bienheureux. De fait, il emploie très
souvent le caractère fa avec la signification de règle disciplinaire, au lieu
des autres mots chinois qui étaient d'usage courant depuis longtemps dans
les traductions chinoises de textes de Vinaya pour désigner les préceptes,
commandements et interdictions édictés par le Bienheureux. Comme son

ouvrage a été composé par lui directement en chinois, sa langue natale, et
qu'il n'est donc pas traduit du sanskrit, sauf les quelques citations qu'il
contient, il est peu probable que cette confusion jouant sur l'ambiguïté de

ce mot capital du vocabulaire bouddhiste ait pour origine une méprise
semblable née dans l'esprit de ses maîtres et autres informateurs indiens,
égarés par les deux sens du mot sanskrit dharma.

Quoi qu'il en soit, cette conception ritualiste du bouddhisme qu'I-tsing
illustre si bien et défend si vigoureusement reflète certainement la
mentalité des bouddhistes indiens qu'il a fréquentés pendant tant
d'années, qu'il a observés si attentivement et de la vie desquels il nous
donne une description si détaillée, si précise et si intéressante.


	Le ritualisme bouddhique chez I-tsing

