Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 46 (1992)

Heft: 1: Etudes bouddhiques offertes a Jacques May
Artikel: Note liminaire

Autor: Tillemans, Tom J.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Note liminaire

La présente livraison des Etudes Asiatiques est offerte en hommage a
Monsieur Jacques May, professeur a 'Université de Lausanne, a 'occasion
de son soixante-cinquiéme anniversaire.

Né a Aigle dans le canton de Vaud, le 19 juin 1927, Jacques May se
forma d’abord en philologie classique a Lausanne, particuliérement
intéressé par les cours de grec que donnait le professeur André Bonnard.
Sa vocation pour les cultures asiatiques fut initialement éveillée par
Constantin Regamey, professeur de civilisations slaves et orientales a
I'Université de Lausanne, qui lui enseigna les premiers éléments du
sanscrit, la langue qui devait rester la piéce maitresse pour ses recherches
tout au long de sa carriére scientifique. Une licence en latin et grec
terminée, il poursuivit une formation approfondie en orientalisme, d’abord
a la Sorbonne ot il obtint, en 1951, un certificat d’études indiennes, et par
la suite a Lausanne, ou il entreprit un doctorat sous la direction du
professeur Regamey. Il se spécialisa dans le bouddhisme, domaine qui
exige un long apprentissage, car il faut avant tout maitriser une, voire
plusieurs des langues dans lesquelles est conservée la littérature
canonique. Jacques May les apprit toutes — le sanscrit, le pali, le tibétain
et le chinois — et avec des maitres aussi illustres que Louis Renou, André
Bareau, Constantin Regamey et Paul Demiéville. De Jean Filliozat et de
Paul Mus il acquit cette science indispensable aux études bouddhiques:
une grande connaissance de la civilisation et de la culture indiennes.

En 1960, il soutint sa thése sur la Prasannapada Madhyamakavrtti, ou
“Commentaire au Traité du milieu, rédigé en termes limpides”, de I'auteur
bouddhique Candrakirti (bibliographie, n* 4, 5). Comme I'indique le titre,
la Prasannapada est un commentaire sur les “Strophes du systéme du
milieu”, les Madhyamakakarika de Nagarjuna, auteur dont les dates
(comme presque toutes les dates dans la philosophie indienne) restent
approximatives et discutables, mais que I'on peut, sans trop de risques,
situer autour du deuxiéme siécle de notre ére. Candrakirti, qui vécut
probablement vers le début du 7°™ siécle, rédigea un commentaire
volumineux, conservé en sanscrit et en version tibétaine. A I’époque ol
Jacques May commengait sa these, environ une moitié de la Prasannapada
avait été traduite en langues européennes par des savants qui provenaient
des “quatre coins de la cosmopolis orientaliste” (pour citer Paul
Demiéville). Sept chapitres sur un total de vingt-sept avaient été traduits
en allemand, six en frangais, et deux en anglais. Jacques May en traduisit



10

douze et compléta I'oeuvre qui demeure aujourd’hui une des sources les
plus précieuses pour comprendre la philosophie bouddhique.

Aprés un travail de bibliothécaire & Lausanne et un séjour a
I’'Université de Londres ou il s’initia au japonais, Jacques May partit pour
le Japon ou il resta pendant sept ans, de 1961 2 1968. Commenga alors
une période ou il fut membre de ’Ecole frangaise d’Extréme-Orient et
donna des cours de philologie sanscrite et tibétaine a 1’'Université de
Kydto. Des 1966 il devint rédacteur en chef du Hobogirin, dictionnaire
encyclopédique du bouddhisme d’apreés les sources chinoises et japonaises
— il y contribuait lui-méme par de nombreux articles (voir n® 24 et 64).

Les mérites de Monsieur May furent largement reconnus, non
seulement par les milieux bouddhisants, mais aussi par des organismes
officiels en Suisse. Le Fonds national suisse de la recherche scientifique
lui décerna le prix Werner Nif en 1967 et créa une chaire ad personam de
philologie bouddhique a I'Université de Lausanne, avec le souhait que les
études orientales eussent leur juste place dans la recherche et le haut
enseignement en Suisse. En 1968 il commenca un enseignement qui allait
durer plus de vingt ans pendant lesquels, avec Constantin Regamey
d’abord et Heinz Zimmermann par la suite, il s’attacha a établir
I'Université de Lausanne comme un centre d’excellence en Suisse pour les
études sanscrites et bouddhiques. Ses activités étaient multiples: en plus
de son enseignement et de ses publications, il collaborait a plusieurs
revues scientifiques, dont les Etudes Asiatiques, et dirigeait des projets de
recherche entrepris par des jeunes chercheurs. Mentionnons aussi le
programme d’études bouddhiques qu’il organisa a I'Université de
Lausanne. Ce programme exceptionnel permettait aux étudiants de
combiner leurs études sanscrites avec le tibétain, le chinois et le pali, et
d’acquérir ainsi la formation de base nécessaire pour poursuivre des
recherches avancées et, éventuellement, une carriere professionnelle.

Jacques May enseignait, dans ses cours et séminaires, tout le champ
du bouddhisme, sa spécialité étant ce que I’on appelle le “Grand Véhicule”
(mahayana). C'est une forme du bouddhisme qui se distingue des
traditions anciennes par sa tendance a rendre le salut universellement
accessible, aux laics comme aux moines, ainsi que par sa vision
philosophique qui rejette toute substantialité et identité en soi. Le Grand
Véhicule a également une littérature nouvelle, dont les célébres sitra sur
la “Perfection de la Gnose” (prajfiaparamita), et de nombreux traités sur
la métaphysique, I'épistémologie et la logique. L’école sans doute la plus
radicale parmi celles basées sur les siitra de Prajiaparamita est le “systeme
du milieu”, ou Madhyamaka, fondé par Nagarjuna, son disciple Aryadeva



11

et leur commentateur, Candrakirti. Tout au long de sa carriere a
Lausanne Jacques May revenait a I’étude de cette école, publiant deux
grands articles dans le Hobogirin sur lhistoire et la pensée du
Madhyamaka (n° 64 Chiidé et Chiigan), et une série de plusieurs articles
sur le Catuhfataka (“Les Quatre centuries”) d’Aryadeva et son
commentaire par Candrakirti (n® 67, 76, 77, 83, 88).

Jacques May doit avant tout sa réputation a la qualité de ses
publications. Il n’a jamais cédé a cette pratique néfaste que les Américains
appellent “publish or perish” et que 'on trouve de plus en plus répandue
dans le monde académique actuel: ses publications sont le fruit d’une
réflexion mire et seront certainement durables. II est un philologue
rigoureux, comme on le voit dans ses traductions de Nagarjuna, Aryadeva
et Candrakirti. Chose importante, il est également philosophe, nous
offrant une interprétation de la pensée Madhyamaka qui est a la fois
subtile et radicale. Esquissons-en quelques facettes que I'on trouve dans
ses articles (n® 1, 3, 57, 64 Chiido et Chugan) et dans I’'introduction a sa
these (n™ 4, 5).

II nous semble que pour Jacques May la méthode Madhyamaka est
essentiellement celle d’une dialectique qui procéde sans cesse par
dépassement (Aufhebung). Elle est rationnelle et porte sur les choses
elles-mémes, mais balaie, par d’impitoyables réductions a I’absurde,
chaque tentative de formuler une thése philosophique, qu’elle soit
affirmative ou négative. Le Madhyamaka annule donc tout, sans exception.
Alors surgit I’éternel probléme: quel statut doit-on accorder a la fameuse
vérité de surface, le samvrtisatya, les choses de la vie quotidienne? Paul
Mus, que Jacques May considére comme un de ses “inspirateurs” les plus
importants, offrait une solution a cette question en appliquant la notion
hégélienne d’Aufhebung: la dialectique Madhyamaka contient une
ontologie “a titre de moment dépassé”. C’est un passage du Barabudur que
Monsieur May cite souvent (n° 5, p. 18-19, n° 64 Chigan p. 474). Et, en
effet, une dialectique hégélienne d’Aufhebung nous semble toujours
présente en filigrane lorsque Jacques May aborde les points les plus
difficiles du Madhyamaka, tels que la relation entre le samsara et le
nirvana et celle entre la vérité de surface et sa vacuité: les choses, qui sont
inconsistantes et méme contradictoires, sont annulées, mais conservées
uniquement a titre de moment dépassé. “Si les étre finis, si les bhava qui
les composent possedent quelque réalité, cette réalité consiste
exclusivement en la négation d’eux-mémes en tant que tels.” (n"3, p. 127).

Autre élément clef: le bouddhiste Madhyamaka n’a pas, lui-méme, de
position philosophique. May est formel sur ce point et rejette les nuances



12

ou les affaiblissements de ce principe dans la littérature scolastique
ultérieure. Le Madhyamaka “se contente de dégager le paralogisme dans
les raisonnements d’autrui ... [il] n’est pas li€ par ses réfutations, car elles
n’impliquent nullement qu’il accepte 'opinion contraire.” (n° 5, p. 15). Il
ne s’agit pas d’un simple agnosticisme. Le Madhyamaka ne peut pas avoir
de position philosophique, car toute position s’annule.

Le Madhyamaka que nous présente Jacques May est donc un systeme
sans aucun compromis, difficile et méme déroutant pour ceux qui se
sentent mal a I'aise dans un univers ot les choses seraient non seulement
insaisissables, mais contradictoires et constamment annulées. Depuis un
certain nombre d’années, on constate que les orientalistes qui font de la
philosophie ont de plus en plus recours aux schémas et techniques de la
philosophie anglo-américaine dite analytique. Dans une période ou cer-
tains des meilleurs et des plus rigoureux parmi ces philosophes analytiques
souscrivent a une logique qui permet ’Aufhebung et méme I'inconsistance
ontologique’, il est fort possible que nous redécouvrions, sous un autre
angle, la pensée Madhyamaka telle que I’a dépeinte Jacques May.

Tom J.F. Tillemans

1 Voir p.ex. Nicholas Rescher et Robert Brandom. The Logic of Inconsistency. Basil
Blackwell, Oxford, 1980.






	Note liminaire
	Anhang

