
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Thomas E. WOOD: The Mändükya Upanisad and the Agama Sästra. An
investigation into the meaning of the Vedänta. University of Hawaii Press,
Honolulu. (Monographs of the Society for Asian and Comparative Philosophy,
no. 8.) 1990. Price: $ 14.00.

Many questions surround the Mändükya Upanisad and the Àgama Sästra alias

Gaudapädiya Kärikä. This book discusses several of these questions, and

proposes novel answers to a fair number of them.

Mändükya Upanisad and Àgama Sästra are jointly commented upon in a

commentary ascribed to Sankara. This commentary
(a) refers to the Àgama Sästra as prakaranacatustaya 'four treatises', thus
suggesting that the Àgama Sästra is not a single work;
(b) treats the first of these prakaranas - the Ägamaprakarana - and the (very
short) Mändükya Upanisad on which it is believed to comment as one single
composition;
(c) does not mention Gaudapâda, considered by the later tradition as the author
of the Àgama Sästra.
Further difficulties arise from the fact that the fourth prakarana - the
Alätasäntiprakarana - makes an undeniably Buddhist impression.

The author of the book under review, Thomas E. Wood, argues, among
other things:
(i) that the author of the commentary ascribed to Sankara is not the famous Adi
Sankara, the author of the Brahmasütra Bhâsya and Brhadäranyakopanisad
Bhâsya;
(ii) that the four prakaranas of the Àgama Sästra are in fact four different
treatises that were collected by this pseudo-Sankara;
(iii) that the Alätasäntiprakarana (no. 4) was not composed by a Buddhist, but by
a Vedäntin who wanted to prove that the Buddha was a crypto-Vedântin;
(iv) that the pseudo-Sankara imposes an incorrect interpretation on most of the
Ägamaprakarana (no. 1) and on the Mändükya Upanisad.
These four positions merit closer inspection.

(i) Questions regarding the authenticity of the many works ascribed to Sankara
have been studied in depth since World War II by Hacker (1947; 1950; 1968;
1972) and others who follow his method, esp. Mayeda (1967) and Vetter (1968).
These authors have proposed and applied a number of primarily terminological
criteria. The questions they have studied include the authenticity of Sankara's
commentary on the Àgama Sästra and Mändükya Upanisad: see primarily Mayeda,

1967, and Vetter, 1968; further Hacker, 1968; 1972: 113 f n. 2. The studies of
these authors figure in the bibliography of the book under review, but their



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 325

arguments are ignored, their names not even mentioned in the chapters
concerned (IX and X). The only implicit reference to these authors may be a

remark on p. 98 to the extent that even many scholars who regard the
commentary on the Àgama Sästra as an authentic work of Samkara's, concede that
it does not measure up to the standards found in Samkara's definite works; they
have therefore hypothesized that this commentary must be an early and
immature work of the master.

Wood approaches the problem anew, and differently. He draws attention to
the exceptional nature of the commentary on the Àgama Sästra (which
comments four texts at the time, which are not even considered sruti) and, what is

more important, to certain important differences with passages in Sankara's
commentaries on the Brhadâranyaka Upanisad and on the Brahma Sütra. These
differences, be it noted, had not escaped the attention of the authors mentioned
above. One of these differences, which Wood considers so 'important' that he
discusses it 'in considerable detail' (p. 104-108), had been discussed by Vetter in
as much detail (1968: 409-417), but with a different outcome. Without a detailed
discussion, and rejection, of the arguments which had led Hacker, Mayeda and
Vetter to believe that the commentary on the Àgama Sästra is correctly ascribed
to Adi Sankara, Wood's presentation remains incomplete. This does not necessarily

mean that his conclusion is wrong; it merely means that he has done little,
or not enough, to convince us of its correctness.

(ii) The observation that "Sankara's" commentary explicitly states that it
comments upon four treatises (prakarana) rather than on one, is important and
undeniable. This suggests strongly that indeed "Sankara" brought these four
treatises together. At this point one would have liked to be confronted with the
evidence of the mss of the Àgama Sästra. Is there a ms-tradition of the Àgama
Sästra without commentary? Is there evidence to believe that the archetype(s)
of these mss were extracted from a text with "Sankara's" commentary? Are
there mss that only preserve one (or two, or three) of the four prakaranas']

Unfortunately these questions are not systematically addressed. We learn on
p. 37 that "the Mändükya and the twenty-nine kârikâs of the Ägama-prakarana
(i.e., the first one) constitute a single work, and both are sruti" in the view of
"late writers of the Samkara school in the 14th to 18th centuries" and of the
Visistädvaita and Dvaita schools of the Vedänta. P. 95 adds that the first
prakarana alone (i.e., the Ägamaprakarana along with the Mändükya Upanisad,
J.B.) has been commented upon by Madhva and Küranäräyana. Did all these
authors use exactly the same text as "Sankara", or are there differences that
might be explained by the presumed fact that they did not extract their text
from "Sankara's" commentary? And what can be said about the text commented

upon by Purusottama, who accepted all four prakaranasl (See, however,
Bhattacharya, 1943: xxxviii n. 12.) An answer to these questions might seriously
strengthen, or weaken, Wood's position.



326 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Without access to the different commentaries and mss these questions cannot
be addressed here in any detail. It is, however, interesting to consider the
emendations proposed by V. Bhattacharya without support from the mss

(enumerated 1943: lx). At least some of them seem very plausible (and some of
these are implicitly accepted by Wood, see below), yet all the mss consulted by
Bhattacharya appear to follow the "incorrect" reading known to "Sankara". This
suggests of course that there is no mss-tradition of the Àgama Sästra that is

independent of the text commented upon by "Sankara", and that the text of the
Àgama Sästra (and of the Mändükya Upanisad) has been extracted from the
latter's commentary. Further research would have to be carried out to
substantiate this conclusion.

Wood believes that especially the Alätasäntiprakarana (no. 4) contains signs
that it had an author different from the other prakaranas (p. 138, 212 n. 1). He
ignores, once again, a study by Vetter (1978), one which Christian Lindtner, in
his foreword to the reprint of V. Bhattacharya's The Ägamasästra of Gaudapäda
(Delhi, 1989) characterizes as "very important". Vetter, partly on the basis of a
number of parallel or identical passages in prakaranas 2, 3, and 4, had proposed
to look upon the four prakaranas as the products of one single author who
changed his views in the coursé of his life. This study by Vetter, too, is
mentioned in the bibliography, but this, one is led to believe, doesn't mean that
Wood has actually consulted it.

(iii) Wood believes that the Alätasäntiprakarana, although Buddhist in
terminology and in much of its contents, represents no position ever held by
Buddhists in India. He discusses "some particularly clear and interesting
examples" to show "that it teaches what, in Buddhist terms, is an eternalist
(säsvata), and therefore false and pernicious doctrine" (p. 73).

The most important example concerns verses 7-9, which speak of "the
deathless" which "does not become mortal", of "an entity (dharma)" which is
"deathless by nature", of "nature (prakrti) which is self-established
(särhsiddhiki), self-existent (sväbhäviki)" etc. Wood concludes from this that
"[t]he [Alätasäntiprakarana] was undoubtedly not written by a Buddhist author
and it is not a Buddhist text" (p. 75). However, verses 7-9 continue an argument
presented in verse 6:

ajätasyaiva dharmasya jätim icchanti vädinah/
ajäto hy amrto dharmo martyatärh katham esyati//

Wood translates (p. 26):

The disputants wish to establish the birth of the entity (dharma) which is birthless
only. For how can a birthless, deathless entity undergo death?

If we assume that "the disputants" are the Sarvâstivâdins, the interpretation of
these lines presents no difficulties. For the Sarvâstivâdins accepted the existence
of the dharmas called jâti, sthiti, jarä and anityatä, which were held responsable



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 327

for the birth and death of other dharmas. These other dharmas are, in
themselves, birthless and deathless. The question is therefore legitimate: "How can
a birthless, deathless dharma undergo (birth and) death?" Stanzas 7-9 elaborate
this dilemma, and do not necessarily defend a point of view according to which
anything permanent exists. To this it must be added that Sarvästiväda accepts
that the svabhâva of a dharma is eternal (see La Vallée Poussin, 1937: 131-132).

Wood's views on what ideas cannot possibly be accepted by Buddhists,
moreover, are subject to doubt. He states on p. 73 that "no orthodox Buddhist
could have upheld the doctrine of an Absolute which is unchanging, pure
consciousness". Similar remarks occur on p. 77 and on p. 79, where the
expression 'Buddhist heresy' is used. Interestingly, Wood himself refers in a note
(p. 213 n. 3) to the concept of tathägatagarbha, pointing out "that there is about
as much Buddhist influence on Samkara's definitive works as there is of
Vedântist influence on the Tathâgata-garbha texts of Buddhism". Whether or not
this be the case, the Buddhist tathägatagarbha concept existed no doubt well
before the composition of theAlätasäntiprakarana. The tathägatagarbha, moreover,
is so similar to the Vedäntic self, that some Buddhist sütras do not hesitate to
call it ätman. The tathägatagarbha, finally, is described as eternal. No wonder that
a recent author could observe that "Gaudapäda appears to have been
considerably influenced by Buddhism - possibly the very form of Buddhism
which was evolved in the Tathägatagarbha texts" (Williams, 1989: 100). Nor do
we have to confine ourselves to Tathägatagarbha texts. According to Asanga's
Mahäyänasangraha, for example, the dharmakâya is eternal and non-dual
(Lamotte, 1938: II: pp. 271, 273 (on 10.3); p. 340 (on 10.37)). Vasubandhu, in his

commentary on this text, identifies dharmakâya and dharmadhätu (Lamotte, 1938:

II: 323 (on 10.31)), which is especially interesting since the dharmadhätu is
mentioned m Alätasäntiprakarana 81 (as interpreted by Wood, p. 34; see below).

(iv) The idea that "Sankara" imposes an incorrect interpretation upon the
Àgama Sästra is not new. Potter (1980) argues along those lines. The Buddhist
nature of the Alätasäntiprakarana, and "Sankara's" attempts to give thisprakarana
a Vedäntic interpretation are also well-known. Wood directs his main efforts to
the Ägamaprakarana and the Mändükya Upanisad contained therein. His
fundamental question is whether MäUp 6 is to be read with MâUp 5 or 7. MäUp 5-7
read:

5. yatra supto na kamcana kämarii kämayate na kamcana svapnarh paSyati tat
susuptam/ susuptasthäria eklbhütah prajhänaghana evänandamayo hy änandabhuk
cetomukhah präjnas trtlyah pädah//
6. esa sarveSvara esa sarvajha eso 'ntaryämy esa yonih sarvasya prabhavâpyayau hi
bhütänäm//
7. näntahprajharh na bahisprajriath nobhayatahprajham na prajhänaghanam na
prajnath näprajriam/ adrstam avyavahäryam agrähyam alaksanam acintyam
avyapadeSyam ekätmapratyayasärarii praparicopaSamam Sântam Sivam advaitarh
caturtham manyante sa ätmä sa vijrieyah//



328 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Wood translates this (p. 1-2):

5. Where one, asleep, does not desüe any desire whatever, sees no dream

whatever, that is deep sleep. The sleeping state, which has become one, just a

cognition mass, made of bUss, verily an enjoyer of büss, whose face is thought:
prajna is the third quarter.
6. This is the Lord of aU; this is the knower of all; this is the inner controUer; this
is the source of aU; indeed the origin as weU as the end of aU beings.
7. Not inwardly cognitive, not outwardly cognitive, not cognitive both ways, not a

cognition mass, not cognitive, not non-cognitive, unseen, beyond speech,

ungraspable, without any distinctive marks, unthinkable, undesignatable, the essence

of the knowledge of the one Self, the cessation of the phenomenal world, quiescent,
auspicious, nondual - such, they think, is the fourth. He is the Self. He is to be
known.

This translation, though not perfect (see below), shows the difficulty addressed:
The Lord of all, does he belong to the third quarter of the Self / syllable om,
or to the fourth? Is he to be placed in the state of deep sleep or in the un-
expressible turiyal Wood refers to these two interpretations as the TI (isvara
associated with trtiya) and IC (isvara associated with caturtha) interpretation
respectively.

In order to solve the problem, Wood mentions a variety of texts, mainly
Upanisads, some of which assign the Lord of all to the third position, others to
the fourth. In short, it becomes clear "that the TI interpretation of the
Mändükya and of the four states of the Self did exist when [some of the later]
Upanisads were written" and "that the Upanisads that predate the Mändükya
unequivocally support the IC interpretation of the Mändükya" (p. 39). The
general argument is as follows: The idea of the Lord belonging to the third
quarter was initially unknown, and was introduced by someone at some time. If
it can be shown that the idea was introduced after the time of the Mändükya
Upanisad, the IC interpretation will have to be applied to this Upanisad.

"Sankara's" commentary on Mändükya Upanisad and Àgama Sästra assigns
the Lord to the third quarter, and offers therefore the TI interpretation. The
first prakarana of the Àgama Sästra, as Wood points out in chapter I, contains
verses which strongly suggest the opposite: Isvara belongs to the fourth quarter.
This is no doubt true of verse 10, which is translated (p. 5): "The ordainer
(isäna) of the cessation of all suffering, the Lord (prabhu), immutable, without
a second (advaita), the god (deva) of all beings: turya (the fourth) is traditionally
held to be all-pervading." Verse 12, moreover, speaks of the fourth (turya; turiya
in the reading accepted by Bhattacharya) as all-seeing (sarvadrs), which finds a
parallel in the omniscience ascribed to sarvesvara in MäUp 6.

These and similar arguments are to the point and cannot be ignored.
Unfortunately Wood mixes up the issue of the quarter (and therefore ultimate
reality) of Isvara with that of the ultimate reality of the world. This confusion



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 329

(what else could it be?) leads him to reject verses 17 and 18 - which are quite
clear about the ultimate unreality of the world - as interpolations into the first
prakarana of the Àgama Sästra. This rejection obviously weakens Wood's main

argument, unnecessarily as it would seem.
Wood's argumentation is particularly weak where he tries to show that the

IC interpretation was still known at a late date. He bases conclusions on the
punctuation of passages of the Nrsimhapürvatäpaniya and Rämottaratäpanlya
Upanisads, obviously unaware of the freedom which editors and scribes allow
themselves to put dandas where it pleases them. More serious is his incorrect
translation of a passage from Küranäräyana's commentary on Mändükya
Upanisad plus Ägamaprakarana. This passage introduces MäUp 6 and reads (as

reproduced in note 12 on p. 196): evath rûpatrayarh nirûpya caturtharh pädarh
näntahprajna ity ädinä nirüpayisyan vaisvänarädirüpänäm uktasthänavyäpä- Wood
has vyapa-)rädyarthesu slokän vivaksur madhye vaksyamänacaturtharüpena saha

caturnäm rüpänärh mahimänam äha. Wood translates (p. 54): "Having thus
described the three-fold forms of the Self, the fourth päda of the Self will be
described with the words 'not inwardly cognitive' etc. [i.e. by Mänd 7]. The
intermediary passages (madhye) concerning the aspect of the vaisvänara etc.
referred to the places and functions of the Self. Now the greatness of the four
forms will be described with respect to the fourth state of the Self." This
translation does not only completely miss the point, it is used as proof that
Küranäräyana considered MäUp 6 and 7 as belonging together! Nothing of the
kind is of course said or even suggested in the passage, the last part of which
should be translated: "[the author] expresses (in the now following MäUp 6) the

greatness of the four forms, including [that of] the fourth form which is still to
be introduced (in MäUp 7)." Wood himself has to admit, on p. 55: "It is true
that Küranäräyana concludes his discussion of [Ägamaprakarana] 1-9 with the
words 'Now the description of the three-fold aspects is complete'... and that he
introduces Mänd 8 with the words 'Now with respect to the fourth päda of the
Self". No need here for further comment.

The Introduction states that "[t]he [Appendix] contains translations of the
Mändükya and the four prakaranas of the Àgama-sastra" (p. xvi). In reality the
Appendixes (sic) contain the Sanskrit text of these works. Nothing is said about
the edition(s) or manuscript(s) used to establish this text, but it appears to be a

copy of the Änandäsrama edition throughout. Translations of the works
concerned are offered, not in the Appendix, but in chapter I. These translations
do not always correspond to the Sanskrit text at the end of the book. A few
examples must suffice to show this. Àgama Sästra 1.22 has, in Wood's version
(p. 168) yat vetti niscitah sa püjyah. The translation (p. 7) is "The man of
conviction who knows he is worthy of adoration ..."; this translates yas



330 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

instead of yat, which we find indeed in Bhattacharya's (1943: 12) version. The
translation of 1.26ab ("Pranava is, indeed, the lower brahman, and it is

traditionally regarded as the higher brahman") translates Bhattacharya's text:

pranavo hy aparam brahma pranavas ca pararti smrtah; Wood's own text hasparah
instead of parath. Verse 2.4ab is presented (p. 171) in the form antahsthänät tu
bhedänärh tasmäj jägarite smrtam. This is translated (p. 16): "It is traditionally
taught that, because of their interior location, entities in the waking state are
thus unreal"; this translates antahsthänät tu bhedänam tathä jägarite smrtam, which
is Bhattacharya's (1943:17) reading. Verse 4.47 contains, in the version presented
on p. 184, the expressions alätaspanditarh and vijnänaspanditam. Bhattacharya's
edition (p. 155) reads alätarh spanditath and vijnänam spanditarh. Wood's translation

(p. 30) corresponds evidently to Bhattacharya's reading; he has:
"firebrand when it is in motion" and "consciousness when it is in motion". Àgama
Sästra 4.56 has, in Wood's version (p. 185): sarhsärarh na prapadyate. His
translation "samsära is no longer possible" (p. 31) corresponds rather to
Bhattacharya's (1943: 160) reading: sarhsäro nopapadyate. Àgama Sästra 4.81d reads,

according to Wood (p. 187): dharmo dhätusvabhävatah. Bhattacharya (1943: 189)

proposes to emend to dharmadhätuh svabhävatah. Wood translates Bhattacharya's
emendation (p. 34: "the fundamental reality of the dharmas of its very
nature"), but sticks to his reading, offering a bizarre explanation ("dharmo-dhätu

dharmadhätu"). Vaidhaimye in verse 4.97 is translated as two words: vai

dharmye.
The translation leaves also elsewhere to be desired. Take for example

verse 4.77: animittasya cittasya yä 'nutpattih samä 'dvayä/ ajätasyaiva sarvasya
cittadrsyarh hi tad yatah. Bhattacharya considered the verse unintelligible, but
Wood is undeterred: "The mind has no cause: consequently, everything is
unborn (anutpatti), the same, and nondual (advaya). Everything is unborn:
consequently, everything is only mind-perceived." Verse 2.8ab (apürvarii
sthänidharmo hi yathä svarganiväsinäm, in the form accepted by Wood) is "not
quite clear" (Bhattacharya), "uno dei distici più difficili dell'opera" (Vecchiotti).
Wood translates "Thus, indeed, the fixed characteristics (sic) of the dwellers in
heaven is their karma (apürva)"; this fits neither the text nor the context. In spite
of Vetter's (1978) proposed interpretation of dvaita "Vielheit", this word is

throughout translated as "duality", even in the crucial verse 3.31: "This duality
in whatever form, both the moving and the unmoving, is mind-perceived"! In
the case of 3.18 (advaitarh paramärtho hi dvaitarii tadbheda ucyate) Wood translates:

"Nonduality is indeed the highest truth. Duality (i.e. the lower or relative
truth) is said to be different from it." It would have been well-advised to take
Vetter's (1978: 121) translation into consideration: "Das advaita ist nämlich die
höchste Realität. Das dvaita wird als seine Aufspaltung bezeichnet." In the case
of 3.19, similarly, Wood's "nonduality becomes different" can be contrasted with
Vetter's "wird aufgespalten". Advaya in 3.30 is translated "without a second";
everywhere else the correct translation "nondual" is used. Dvayakäläs caye bahih



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 331

in 2.14 is rendered "and the things likewise that exist objectively", which is at
best very free. Nirvikalpa in 3.34 becomes "free from modifications", even
though everywhere else vikalpa is rendered "imagination" and Potter (1980;
mentioned in the bibliography) argues for "wrong interpretation". Jägaritasthäno
in MäUp 3 and 9 is masculine (sthäna is neuter!), and does not therefore mean
"the waking state" (Wood), but "der im Stande des Wachens befindliche"
(Deussen). Similar corrections are required for svapnasthänah and susuptasthânah

(MäUp 4, 5, 10 and 11). MäUp 8 so yam ätmä 'dhyaksaram omkär[ah] cannot
mean "This is the Self with regard to the syllable 'Aum'" (Wood), but "Dieser
Ätman nun ist in bezug auf die Laute die Silbe Om" (Deussen). No use is ever
made of devices (such as square hooks) to show that certain words in the
translation have no Sanskrit words corresponding to them: the translation is
therefore frequently an interpretation, without any indication to that effect. The
result is that sometimes dubious interpretations are presented as translations. An
example is Àgama Sästra 1.6, where viniscaya is translated "the well-established
conclusion of the Vedänta". This position is maintained on p. 8 f., but is not
shared by all; Karmarkar (1953: 60), for example, had stated that "[t]here is no
doubt that verses 6-9 describe the views of Gaudapäda's opponents", and not
therefore the position of the Vedänta.

There is something puzzling about the very presence of a translation in the
middle of chapter I. The role of the translation of prakaranas 2, 3 and 4 within
the context of the book remains obscure, and no attempt is made to justify this
new translation of the whole text after the many already existing translations
into European languages - such as the English translations of V. Bhattacharya
and R.D. Karmarkar, the French one by Em. Lesimple, the German ones by
Paul Deussen (1921: 573-604) and E. Richter-Ushanas, and now an Italian one
by Icilio Vecchiotti. (For further translations into English and other languages,
see Potter, 1983:101 f.) The present translation, unlike the other ones, is without
any explanatory notes, and does not even identify Vedic passages that are
explicitly or implicitly referred to. Verse 3.25ab (sarhbhüter apavädäc ca sarhbhavah

pratisidhyate), for example, is translated: "And by the denial of birth, becoming
is denied"; no indication whatsoever is provided that there is here a reference
to îsopanisad 12 f., as is specified, e.g., by "Sankara", Bhattacharya, Karmarkar
and Vecchiotti. Verse 2.3ab, again, is translated: "The absence of chariots etc.
in dream is taught in the Sruti"; if we wish to know where in the Sruti, we have
to turn to the other translations.

Towards the end of the book the author dedicates a chapter to "A new
theory about Gaudapäda and the authorship of the Ägama-sästra and the
Ägama-sästra-vivarana". Here he allows his imagination free rein. We meet here
with the suggestion that "one of the bhäsya-kära's ulterior motives in using the
last three prakaranas (and especially the [Alätasäntiprakarana]) was to meet head
on the persistent charge that Samkara (to whose school he undoubtedly
belonged) was a crypto-Buddhist" (p. 142-43). How does he do so? After all,



332 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

"the bhäsya-kära accepts a very extreme formulation of the Mäyäväda, including
views that Samkara criticized at length ...". He may have done so in order to
show "that even his views were different from the Mahâyâna. If he could show
this, then a fortiori he would have clearly absolved the whole Samkara school
of the charge of crypto-Buddhism." Of course, there is not a shred of evidence
to support this extraordinary procedure to which there is, to my knowledge, no
parallel in the whole of Indian literature.

References

Bhattachrya, Vidhushekhara (1943): TheÂgamasâstra of Gaudapäda. Reprint: Delhi: Motilal
Banarsidass. 1989.

Deussen, Paul (1921): Sechzig Upanishad's des Veda. Dritte Auflage. Leipzig: FA.
Brockhaus.

Hacker, Paul (1947): "Sahkaräcärya and Sahkarabhagavatpyäda. Preliminary remarks

concerning the authorship problem." New Indian Antiquary 9,175-186. Reprinted, with
corrections, in Hacker's Kleine Schriften, ed. by Lambert Schmithausen, Franz Sterner,
Wiesbaden, 1978, pp. 41-58.

Hacker, Paul (1950): "Eigentümlichkeiten der Lehre und Terminologie Sankaras: Avidyä,
Nämarüpa, Mäyä, Isvara." Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen GeseUschaft 100,

246-286.

Hacker, Paul (1968): "Samkara der Yogin und Samkara der Advaitin." Wiener Zeitschrift für
die Kunde Süd- und Ostasiens 12-13 (1968-69; Festschrift für Erich FrauwaUner),
119-148.

Hacker, Paul (1972): "Notes on the Mändükyopanisad and Sankara's Agamasästravivarana."
India Maior. Congratulatory volume presented to J. Gonda. Edited by J. Ensink and
P. Gaeffke. Leiden: E.J. Brill. Pp. 115-132.

Karmarkar, Raghunath Damodar (1953): Gaudapäda-Kärikä, edited and translated, with
notes, introduction, and appendices. Reprint: Poona: Bhandarkar Oriental Research
Institute. 1973.

Lamotte, Etienne (1938): La Somme du Grand Véhicule d'Asahga (Mahäyänasamgraha).
2 vols. Reprint. Louvain-la-Neuve: Institut Orientaliste, Université de Louvain. 1973.

La VaUée Poussin (1937): "Documents d'abhidharma: la controverse du temps." Mélanges
Chinois et Bouddhiques 5 (1936-37), 7-158.

Lesimple, Em. (1981): Mändükya Upanisad et Kârikâ de Gaudapäda, publiée et traduite.
Paris: Adrien Maisonneuve. (Les Upanishad, V.)

Mayeda, Sengaku (1967): "On the author of the Mändükyopanisad- and the
Gaudapâdîya-Bhasya." Adyar Library BuUetin 31-32 (1967-68), 73-94.

Potter, Karl H. (1980): "Was Gaudapäda an ideaüst?" Sanskrit and Indian Studies. Essays
in Honour of Daniel H.H. Ingalls. Edited by M. Nagatomi, B.K. Matüal, J.M. Masson,
E.C. Dimock Jr. Dordrecht: D. Reidel. Pp. 183-199.

Potter, Karl H. (1983): Encyclopedia of Indian Philosophies, I: Bibliography. Second revised
edition. Delhi: Motilal Banarsidass.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 333

Richter-Ushanas, Egbert (1985): Das Stillhalten der Fackel: Mändükya-Upanisad mit
Gaudapädas Kärikä. Aus dem Sanskrit übersetzt und erläutert. 2. verbesserte Auflage.
Bremen.

Vecchiotti, Icilio (1989): Gaudapäda, Ägamasästra. Introduzione, testo sanscrito, traduzione,
commento, lessico, bibUografia. Roma: Ubaldini.

Vetter, Tilmann (1968): "Zur Bedeutung des Illusionismus bei Sankara." Wiener Zeitschrift
für die Kunde Süd- und Ostasiens 12-13 (1968-69; Festschrift für Erich FrauwaUner),
407-423.

Vetter, Tilmann (1978): "Die Gaudapädiya-Kärikäs: Zur Entstehung und zur Bedeutung von
(A)Dvaita." Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens 22, 95-131.

WilUams, Paul (1989): Mahâyâna Buddhism. The doctrinal foundations. London and New
York: Routledge. (The Library of Religious Beliefs and Practices.)

Johannes Bronkhorst

Annemarie SCHIMMEL: Der Islam III: Islamische Kultur - Zeitgenössische
Strömungen - Volksfrömmigkeit. Stuttgart: Kohlhammer, 1990; XII, 486 s. (Die
Religionen der Menschheit, Bd. 25,3) ISBN 3-17-010061-0.

Mit dem vorliegenden dritten band wird die umfassende darstellung des islams
im rahmen der reihe "Die Religionen der Menschheit" abgeschlossen. Der erste
band von William Montgomery WATTund Alford T. WELCH ist 1980 erschienen
und behandelt den propheten Mohammed, den koran und das islamische recht,
der zweite band (W.M. WATTu. Michael Marmura;1985) ist der politik, théologie

und phüosophie des mittelalterlichen islams gewidmet. Im dritten band
werden nun von neun autorinnen und autoren aspekte des islams dargestellt, die
aus verschiedenen gründen ausserhalb des horizontes der ersten beiden bände
liegen, doch gibt es auch Überschneidungen, zumal bei den beitragen über das
islamische recht und über die sekten.

Annemarie SCHIMMEL, die auch die redaktion des bandes besorgt hat,
steuert mit drei beitragen mehr als ein drittel des gesamtumfangs bei; sie
handeln von der islamischen mystik, von volkskundlichen dingen, von den
schönen künsten und davon, in welcher weise man im lauf der geschichte in
Europa vom islam kenntnis genommen hat. Dass knapp 200 seiten es nicht
erlauben, dies alles im detail auszuarbeiten, liegt auf der hand. Doch auch in
diesem engen rahmen vermittelt die autorin mit der ihr eigenen sympathie und
intimer Vertrautheit mit der islamischen Spiritualität, aber auch aufgrund einer
ungeheuren belesenheit eine fülle von einsichten und anregungen zur
vertiefenden beschäftigung. Über heikle punkte geht sie jedoch gelegentlich allzu
leicht hinweg, so etwa über die rolle, die der frau in islamischen gesellschaften
zugewiesen wird. Ich glaube nicht, dass die Schwierigkeiten, die viele muslimische

frauen heute aufgrund sich vielerorts verhärtender patriarchalischer
strukturen, eines raschen sozialen wandeis und zunehmenden wirtschaftlichen drucks
erfahren, mit einem verweis auf "die segensvolle Gegenwart frommer Mütter"



334 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

abzutun sind. Bei der darstellung der geistigen auseinandersetzung Europas mit
der islamischen weit erwähnt sie zwar die durch Edward W. SAID angeregte
orientalismus-diskussion, doch auch hier geht sie sehr rasch über das problematische

Verhältnis von orient und Orientalistik hinweg. Die deutschsprachige
Orientalistik muss aber, auch wenn Deutschland, Österreich und die Schweiz nie
in der gleichen weise als kolonialmächte in der islamischen weit auftraten wie
Frankreich und England und auch wenn ihre rolle bei der Verfertigung des bil-
des vom orient seitens Edward Saids weitgehend ignoriert wurde, die eigene
Wissenschaftsgeschichte kritisch reflektieren. Dessenungeachtet hat Annemarie
SCHIMMEL jedoch gerade in diesem teil des bûches höchst interessantes
mitzuteilen und die verweise auf die literatur sind eine wahre fundgrube. Eine
winzige korrektur: Burckhardts vorname (index; S. 383) heisst abgekürzt nicht
J.C, sondern J.L. für Johann Ludwig bzw. Jean Louis.

Mit dem bestreben islamischer denker, sich im prozess einer für die kulturelle

identität muslimischer Völker sehr bedrohlichen Umgestaltung der weit seit
dem 18. jh. neu zu orientieren, beschäftigt sich Tilman NAGEL. Er zeichnet die

reformbestrebungen islamischer theologen und die entwicklung einer auf die
eroberung staatlicher macht abzielenden islamischen ideologie nach. Nicht zu
überhören ist dabei die besorgnis, die der autor ob des zunehmenden einflusses
der islam-ideologen empfindet. Selbst wenn man seine besorgnis teilt, wird man
leicht erkennen, dass nicht allein und auch nicht in erster linie die scheu der
muslime vor einer "wirklichkeitsnahen Analyse des Gegenwärtigen" (s. 52) oder
eine "rückwärts gewandte Utopie" (ibid.) für sozialen und politischen Zündstoff
in der islamischen weit sorgt, sondern dass mit dem erbe des kolonialismus, dem
nationalismus, dem Palästina-konf likt, den weiterhin bestehenden globalen und
lokalen machtgefallen und rivalitäten, mit bevölkerungswachstum, inflation und
vielen weiteren faktoren genug Zündstoff vorhanden ist, der sich im kämpf um
die macht einsetzen lässt und der auch nicht auf der ebene der théologie und
ideologie zu entschärfen ist.

Eine willkommene ergänzung zu den ausführungen Nagels bietet Khalid
Durons beitrag über das spannungsreiche Verhältnis, das der islam bald als
mehrheit bald als minderheit mit anderen religionen eingeht. Völlig zu unrecht
wird in der öffentlichen meinung noch immer der islam mit dem arabertum
gleichgesetzt und in Westasien lokalisiert, da kommt es um so überraschender,
wenn man liest, dass die erste "Islamische Republik" im 19. jh. in Brasilien
ausgerufen wurde (s. 440) oder dass muslime verschiedenster ethnischer
herkunft die mehrheit der taxifahrer in Washington D.C. stellen. Die modernen
Verkehrs- und kommunikationsmöglichkeiten haben sich nicht allein der
euroamerikanischen kultur als nützlich erwiesen, vielmehr tragen sie auch dazu bei,
dass der islam nicht nur dem anspruch nach universell, sondern in der tat auf
der ganzen weit und nahezu bei allen Völkern präsent ist. Die Wandlungen, die
das islamische selbstverständnis in einem immer intensiveren interkulturellen
austausch erfahren wird, sind im augenblick noch kaum zu erahnen, doch darf



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 335

man mutmassen, dass die richtung, in der sich der islam bewegt, nicht
rückwärts zu den lebensverhältnissen des Hidschas zu lebzeiten des profeten weist.
Selbst "fundamentalisten" werden dem in irgendeiner form rechnung tragen
müssen.

Konrad DlLGER gibt einen Überblick über das islamische recht, wobei das

Schwergewicht auf seiner heutigen anwendung bzw. der integration in und die
konflikte mit anderen rechtsformen in den islamischen ländern liegt. Auch
wenn die art der darstellung ganz unverkehrbar die handschrift des Juristen
trägt, so ist sie doch keineswegs trocken, und die fülle der gebotenen fakten
und begriffe erweist sich als ausserordentlich nützlich, wenn man mehr über
dieses rechtssystem erfahren will, als dass es in gewissen fällen drastische
körperstrafen vorsieht. Eine ergänzung zu s. 70, fussnote 33 sei gestattet: die als

Playboy-Taschenbuch Nr. 6601 erschienenen "Worte" Ayatollah Khomeinis sind
nicht zitierfähig, fehlt doch jeglicher hinweis darauf, wo die einzelnen passagen
im original zu finden wären. Bei der fraglichen äusserung zum iranischen fami-
lienschutzgesetz ist auf abschnitt nr. 2836 des TawaTh ul-masä'il zu verweisen
(pers. text, 3. aufl., Teheran 1365 h.5; englische Clarification of Questions, Boulder,

Col. 1984; s.a. H. Algar: Islam and Revolution, Berkeley 1981, p. 441).
Mit der rechtlichen und sozialen Stellung der frau im islam setzt sich

Wiebke Walther auseinander. Sie zeigt, dass ein rückgriff auf den koran als

quelle allein nicht genügt, um zu verstehen, welchen spezifischen bedingungen
das leben muslimischer frauen unterliegt. Das bild von der rolle der frauen, das

man sich in den verschiedenen islamischen gesellschaften macht, die pflichten,
die man ihnen auferlegt, und die freiräume, die man ihnen zugesteht, beruhen
auf historisch gewachsenen islamischen und ererbten oder übernommenen vor-
und ausserislamischen Vorstellungen, wobei gerade eine gewisse abschätzigkeit
dem weiblichen geschlecht gegenüber sowie das gebot der Verschleierung nicht
durch den koran zu begründen sind. Die rechtliche ungleichstellung von frau
und mann allerdings ist es, und am heiligen text muss jeder versuch scheitern,
eine gleichberechtigung zu erreichen. Man vermisst bei der darstellung der
heutigen situation einen hinweis auf die komplexität des Verhältnisses von
islamischer ideologie und frauenbefreiung, die etwa daran zu erkennen ist, dass

es auch einen islamischen feminismus gibt, wie ja überhaupt zentrale punkte
des islamistischen diskurses, die segregation der geschlechter oder die kritik an
der herabwürdigung der frau zum lustobjekt, auch im westlichen feminismus
von grosser bedeutung sind.

Von J. Christoph BÜRGEL erfahren wir etwas über "Themen und Tendenzen

der zeitgenössischen Literatur in der islamischen Welt". Es ist bedauerlich,
dass man der älteren literatur so gut wie keinen platz (ss. 290 - 296) eingeräumt
hat, doch soll das nicht gegen die verhältnismässig ausführliche darstellung der
zeitgenössischen literaturen, genauer gesagt der arabischen, persischen, türkischen

und urdù literatur seit dem ende des 19. jh.s, sprechen. Wie der autor
jedoch gleich zu anfang einräumt, kann ohnehin nur ein ausschnitt aus dem



336 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

breiten spektrum der neueren literatur geboten werden. Der gewählte ausschnitt
beschäftigt sich, unter hinweis auf zahlreiche autoren und autorinnen, deren
werke auch in deutscher Übersetzung zu lesen sind, mit der Spiegelung der
Wirklichkeit in der literatur, wobei das unwirkliche, die "Welt der Sagen und
Märchen" nicht ausgeschlossen wird. Die literarische Verarbeitung der Wirklichkeit

weist in der tat, wie BÜRGEL am ende seines beitrags festhält, über die
aktualität der ereignisse hinaus, und die lektüre von gedichten, romanen, kurz-
geschichten usw. kann unser Verständnis jener Wirklichkeit wesentlich vertiefen.
Die darstellung schliesst zwar das theater ein, lässt aber - und das nicht nur aus
platzgründen - die von A. SCHIMMEL im Vorwort erwähnten medien hörspiel
und film, sowie die musik - man denke nur an die zeitgenössischen türkischen
volkssänger (âsiklar) - und das fernsehen aus. Nicht erwähnt wird ferner, dass

die ablösung der traditionellen literatur durch eine moderne, d.h. westlich
geprägte literatur keineswegs vollständig und auch nicht überall erfolgt ist. Auch
das verstärkte interesse, das man in den letzten jähren den traditionellen literarischen

formen in kreisen moderner, vielleicht besser: postmoderner Schriftsteller
entgegenbringt, hätte in die betrachtung mit einbezogen werden können. Eine
detailkorrektur sei auch hier angebracht: auf s. 309, anm. 19 ist der name des

autors Baydäl und der titel des werks Haitomin safar-e Sendbäd zu schreiben.
Die beiden verbleibenden beitrage befassen sich mit sekten des islams,

Munir D. Ahmad stellt in knapper, aber fundierter weise die im 19. jh.
entstandene und 1974 durch das pakistanische parlament quasi exkommunizierte
Ahmadiyya vor. Mit anderen gruppen, insbesondere mit den schiiten befasst
sich Biancamaria Scarcia AMORETTI. Ihr beitrag hat bereits den Übersetzern
(Peter ANTES und Peter Heine) erhebliche mühe bereitet (so das Vorwort, s.

XII) und wird sich auch der mehrzahl der leser und leserinnen als eine harte
nuss erweisen. Die ausführungen, so geistreich und originell sie auch sein

mögen, sind gewöhnlich sterblichen kaum nachvollziehbar, denn es wird eine
detailkenntnis der politischen, sozialen, institutionellen und religiösen geschichte

des islams vorausgesetzt, die das zielpublikum des vorliegenden bûches
gewiss nicht hat. Eine aussage wie die folgende bleibt auch jemand, der sich
bereits mit der materie beschäftigt hat, nahezu unverständlich: (s. 143) "Nicht
zufällig schlug sich diese Kraft (es ist unklar worauf sich das demonstrativ-

pronomen bezieht; rez.), die noch immer in Iran lebendig ist, bei der sog.
"Schule von Isfahan" in rein philosophischer Spekulation nieder (und nicht
mehr in der Dynamik einer Bewegung und/oder Opposition wie in der
Vergangenheit). Damit ergab sich eine natürliche Voraussetzung für das, was mit den
Qägären eintrat (darauf geht die verf. erst 3 seiten später ein; rez.) und ein
Überdenken der Prinzipien notwendig machte, bevor der Imämismus sich
erneut als Bewegung und/oder Opposition behaupten konnte."

Obwohl der abschlussband nicht die selbe geschlossenheit und gründlich-
keit der darstellung wie die beiden vorhergehenden bände aufweist und obwohl
(wie im vorwort erwähnt) der geographische horizont im wesentlichen auf



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 337

Westasien, Nordafrika und den Indischen Subkontinent beschränkt bleibt,
rundet er das gesamte werk in sehr überzeugender weise ab.

Michael Glünz

Stefan SPERL: Mannerism in Arabic Poetry - A structural analysis of selected
texts (3rd century AH/9th century AD - 5th century AH/llth century AD).
Cambridge, New York ...: Cambridge University Press, 1989, 230 s. (Cambridge
Studies in Islamic Civilization) ISBN 0-521-35485-4.

Stefan Speri hat mit seinem aufsatz 'Islamic Kingship and Arabic panegyric
poetry in the early 9th century' (in: Journal ofArabic Literature VIII, 1977) der
auseinandersetzung mit der panegyrik, einer von der literaturwissenschaft nicht
eben sehr geschätzten art von dichtung, einen nachhaltigen und über den
bereich der arabistik hinaus wirksamen impuls gegeben. In dem hier vorzustellenden

buch führt er seinen strukturellen ansatz weiter und versucht, anhand der
analyse ganzer gedichte - und nicht isolierter beispielverse - das Verhältnis von
manierismus und klassik in der arabischen dichtung zu bestimmen.

Die texte, auf die er seine Untersuchung aufbaut, stammen von vier dichtem,

von denen zwei, Buhturi und Abu l-'Atähiya, der klassik und zwei,
Mihyär ad-Daylamï und Abu l-'Alä al-Ma'arri, dem manierismus zugerechnet
werden, die vertretenen gattungen sind die panegyrik, durch Buhturi und
Mihyär, und die asketische dichtung (zudiyyät), durch Abu l-'Atähiya und
Ma'arrl; sie sind in vollem umfang auf arabisch und englisch im anhang
abgedruckt, wobei allerdings der an sich schön und sauber gesetzte arabische text
irreführend paginiert ist, so dass die geraden und ungeraden seiten jeweils zu
vertauschen wären bzw. bei der lektüre die reihenfolge 1, 3, 2, 5, 4 einzuhalten

ist.
Aus den analysen der gedichte heraus entwickelt Speri im letzten kapitel

seines bûches ein modell, das die drei pole 'Wirklichkeit', 'konvention' und
'gedieht' in beziehung setzt. Als klassisch bestimmt er diejenige dichtung, die
die Wirklichkeit - ein durch die vorgaben kultureller konventionen hierarchisch
gegliedertes universum von Objekten - in einer der funktion und bedeutung
des jeweilig dargestellten objekts angemessener weise sprachlich repräsentiert,
während als manieristisch eine von der bedeutung des objekts in seinem kulturellen

bedeutungszusammenhang abstrahierende und auf die aufdeckung innerer

zusammenhänge in spräche und literatur abzielende ausdrucksweise erkannt
wird. Eine solche aufdeckung innerer, durch die struktur der spräche und die
gegebenheiten der literarischen tradition determinierter zusammenhänge wird
erreicht durch die auferlegung strenger formaler beschränkungen, in deren
rahmen dann die formalen möglichkeiten, die sich bieten, voll ausgeschöpft
werden. In Ma'arris Luzümiyät etwa wird als formale beschränkung eine
bestimmte reimtechnik verwendet und unter anwendung dieser eine komplette se-



338 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

quenz von gedichten komponiert, die alle möglichkeiten dieser reimtechnik
ausschöpft, eine vorgehensweise, die Speri mit der J.S. Bachs im Wohltemperierten

Klavier1 vergleicht.
Sperls betrachtungsweise ist nicht diachron, d.h. auf die entwicklungsge-

schichte der arabischen literatur, sondern synchron auf die analyse einzelner
werke ausgerichtet. Dies bewahrt ihn davor, die termini 'klassisch' und 'manieriert'

in einem wertenden sinn zu verwenden und im manieristischen stil eine

dekadenzerscheinung zu sehen. Was die beiden stile voneinander trennt ist
nicht ihr unterschiedlicher künstlerischer rang und auch nicht in erster linie die
zeit, sondern das Verhältnis, das zwischen spräche und weit angenommen wird.
Während sich der klassische stil durch ein vertrauen in die fähigkeit der spräche,

die weit abzubilden, auszeichnet, geht dem manierismus dieses vertrauen
ab. Die phänomene der weit erscheinen in einer beunruhigenden ambiguität
und es ist nicht die Ordnung der dinge, was den sprachlichen ausdruck
bestimmt, sondern die Ordnung der spräche, was die beziehungen zwischen den
dingen herstellt. Obschon Speri nur einen sehr engen ausschnitt aus der arabischen

dichtung zum gegenständ seiner Untersuchungen gemacht hat, können
seine befunde gültigkeit weit über den rahmen seiner betrachtungen hinaus
beanspruchen. Gerade auch für die nachbarliteraturen der arabischen, die persische,

türkische u.a., enthält das besprochene buch wertvolle anregungen und
einsichten.

Michael Glünz

Hans Robert ROEMER: Persien auf dem Weg in die Neuzeit. Iranische Geschichte

von 1350-1750, Beirut 1989. Beiruter Texte und Studien, 40).
ISBN 3-515-05114-7, DM 148,--

1986 erschien der 6. Band der Cambridge History of Iran, The Timurid and
Safavid Periods, dessen politikgeschichtlicher Teil (die Kapitel 1-5, ca. ein
Drittel des ganzen Bandes) von Hans Robert Roemer verfaßt worden ist. Die
über viele Jahre verschleppte Drucklegung dieses Werkes - die meisten Beiträge

waren schon zu Beginn der 70er Jahre abgeschlossen - führte dazu, daß die
Ergebnisse neuerer Untersuchungen unberücksichtigt und oft auch unerwähnt
bleiben mußten. Dieser Umstand hat neben Kürzungen und textlichen
Umgestaltungen durch die Herausgeber Roemer dazu bewogen, eine erweiterte und
vor allem auch im Anmerkungsapparat und Literaturverzeichnis aktualisierte
deutsche Fassung seiner Beiträge zur CHIr vorzulegen.

Der hier zu besprechenden Band bietet ein breitangelegtes
ereignisgeschichtliches Panorama Persiens vom 14. bis ins frühe 18. Jahrhundert, das der
Verfasser in zwei nahezu gleich große Blöcke, die vorsafawidische und die
safawidische Zeit unterteilt hat.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 339

Teil I beschreibt: das Zersplittern des vormaligen Ilhän-Reiches in territorial
begrenzte, heftig miteinander rivalisierende Dynastien und Herrschaften
(Galäyiriden, Ingü, Muzaffariden, Sarbadären u.a.); die Schrecken verbreitenden

Feldzüge Timürs, der sich innerhalb weniger Jahrzehnte ein Riesenreich
zusammenerobert; die Machtkämpfe seiner Nachfolger untereinander, die
letztendlich nur den Osten Irans für ein knappes Jahrhundert halten können; den

Aufstieg der aus Anatolien nach Nordwest-Iran rückgewanderten turkmenischen

Stammeskonföderationen der Qara- und Aq-Qoyunlu zu politisch potenten

Fürstentümern, die sich in Westiran mit Erfolg gegen die Timuriden
durchsetzen. Da all diese Ereignisse und Entwicklungen sich auf vielfältige
Weise zeitlich überlappen, die - überwiegend reiternomadischen - Protagonisten

äußerst mobil und zahlreich sind und überdies wechselnde Koalitionen
untereinander eingehen, liegt es auf der Hand, daß eine narrative Darstellung
dieser eineinhalb Jahrhunderte mit ihrer verwickelten Chronologie bei allen
Formulierungskünsten des Autors keine ganz leichte Lektürekost sein kann.
Die Fülle der Namen, Daten und Fakten mag einen Leser, der sich zum ersten
Mal über das vierzehnte und fünfzehnte Jahrhundert in Iran informieren will,
verwirren oder sogar erschrecken; doch wer immer sich mit diesem Zeitabschnitt

beschäftigen will oder muß, wird äußerst dankbar dafür sein, auf ein
solches Standardwerk zurückgreifen zu können, in dem sich die Vertracktheiten

der persischen Geschichte so bequem nachlesen und nachschlagen lassen.

Der erste Abschnitt von Teil II beschreibt die Militarisierung und Politisierung

des Sufi-Ordens der Safawiyya und seiner Anhängerschaft, einen Prozeß,
der sich wiederum parallel zu den in Teil I geschilderten Geschehnissen
vollzieht, ja mit diesen aufs engste verzahnt ist. Der eigentliche zeitliche Ausgangspunkt

dieses zweiten Teils ist jedoch das Jahr 1501, in dem der blutjunge
Ismâ'ïl, charismatischer Ordensmeister und Hoffnungsträger des Safawidenor-
dens, in Tabriz zum Schah von Iran ausgerufen wurde und die Zwölfer-Schia
zur Staatsreligion proklamierte, ein Ereignis, dessen Konsequenzen bekanntlich
bis in die Gegenwart zu greifen sind. Die sich anschließenden Abschnitte
orientieren sich in ihrer Abfolge und Anlage an Feldzügen und Regierungszeiten

der einzelnen Safawiden-Herrscher, zeichnen Charakterbilder der verschiedenen

Herrscherpersönlichkeiten, schildern Thronfolgestreitigkeiten und In-
teressenskonflikte der politischen Akteure etc. Daneben werden aber durch
Vergleich mit den vorausgegangenen Herrschaften Kontinuitäten und Brüche
in der Staatsverwaltung und den wirtschaftlichen und sozialen Grundlagen des

Safawidenstaates nachgezeichnet und religiöse und kulturelle Phänomene
behandelt.

Bei dem vorliegenden Band haben wir es also mit einer Darstellung zu tun,
die den Akzent bewußt auf Ereignis-, Herrschafts- und Institutionengeschichte
legt, sich als ein Grundlagenwerk versteht und in methodischer bzw. thematischer

Hinsicht alternative Zugriffe auf die behandelte Epoche anderen überläßt.

Die enge Vertrautheit Roemers mti diesem Zeitabschnitt der persischen



340 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Geschichte, der von früheren Forschergenerationen aus Geringschätzung
stiefmütterlich behandelt worden ist und den er - orientiert an Vorbildern wie
Walther Hinz und Vladimir Minorsky - als forschungswürdig etabliert hat,
schlägt sich in der Sorgfalt nieder, mit der die fortlaufende historische Erzählung

dokumentiert ist. Anmerkungen (in der leserfreundlichen Gestalt von
Fußnoten) und Literaturverzeichnis informieren so umfassend und zuverlässig
über Quellen und weiterführende Literatur, wie sonst keine andere Publikation
über den behandelten Zeitraum. Die vorbildlichen Indices sind ein weiterer
Grund zur Freude für den Benutzer.

Birgitt Hoffmann

Thomas FRISCHKORN: 'Zazen' für Arbeitnehmer? Zur Symptomatologie zen-
buddhistischer Rituale in Japans Wirtschaft. (Europäische Hochschulschriften:
Volks- und Betriebswirtschaft Band 1134). Frankfurt am Main, Bern, New
York, Paris: Peter Lang, 1990, 255 pp.

T.F. geht in seiner Dissertation einem der vielen Vorurteile nach, die Japans
unleugbaren wirtschaftlichen Erfolg erklären sollen: dieser Erfolg gründe zu
einem großen Teil auf dem Zen-Buddhismus.

Diese Erklärung findet sich in sehr vielen Publikationen von sogenannten
Fachleuten, die sich der Wirtschaft Japans annehmen. Noch nie hat sich aber
ein Japanologe in solch fundierter Weise dazu geäußert, wie das nun T.F. tut.

In einem ersten Teil, überschrieben mit '"Zen-Mystik als Wirtschaftsethik'
und 'Religion der Samurai': Vorgaben in der westllichen Literatur" resümiert
er einige der gängigsten Thesen, die sich in der westlichen Literatur finden.
Diese Auflistung wird abgeschlossen mit einer stichwortartigen Zusammenfassung

der Thesen, die dann eigentlich schon alles über diese Thesen aussagt; die
zwei ersten seien deshalb wiedergegeben:

"1. Zen steht in keinem erkennbaren Zusammenhang zur modernen japanischen
Wirtschaft."

"2. Zen steht als eine Art philosophisch-mystische Qualität im Hintergrund des

'japanischen Managements', und dieses ist verantwortUch für den wirtschaftlichen

Erfolg."

Was soll man nun also von all den Erklärungen halten, die einem in der
westlichen Literatur angeboten werden, wo sie doch anscheinend so widersprüchlich
sind?

In einem nächsten Teil stellt er den Beispielen aus der westlichen Literatur
solche aus der japanischen "populären und populärwissenschaftlichen Literatur"
gegenüber. In den hier zitierten Texten kommt ganz klar zum Ausdruck, daß
Zen hinter allem steht oder zum mindesten stehen sollte, was der japanische
Arbeitnehmer tut. Hier wird auch klar, woher die im ersten Teil resümierten



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 341

Thesen der westlichen Autoren herkommen: diese sind meist unbesehen von
der japanischen populären Literatur übernommen.

Der Rest des Buches ist der Skizzierung und der Auswertung der von T.F.
gesammelten Literatur und der von ihm geführten Interviews mit verschiedensten

Vertretern (Managern und Arbeitnehmern) der unterschiedlichsten Betriebe

gewidmet. Auch dieser Teil ist wie die vorhergehenden klar und auf das

Wesentliche konzentriert.
Aus den Berichten und Interviews geht eines ganz klar hervor, und daher

auch das Wort "Ritual" im Untertitel: Es geht niemandem um den Zen als
Religion, sondern Zen ist einzig und allein Erziehungsmittel, man ist versucht zu

sagen, Zuchtmittel. Die Teilnehmer an den Zen-Kursen sollen das korrekte
Verhalten in der Firma, sprich Unter- und/oder Einordnung in das Umfeld
erlernen.

Wie steht es nun also mit dem eingangs erwähnten Vorurteil, daß der große
Erfolg der Japaner mit dem Zen-Buddhismus eng zusammenhänge? Es scheint
äußerlich zu stimmen; aber hat das Training der Firmenleute in einem zen-
buddhistischen Tempel irgendetwas mit dem Zen zu tun, der uns aus den
Schriften eines Rinzai, Dôgen oder Bankei entgegentritt? Sicher nicht.

Die Frage bleibt nach der Lektüre dieses ausgezeichneten Buches, ob es
sich nicht vielleicht immer schon, zumindest in Japan, um ein ähnliches Phänomen

gehandelt hat, was die Aufnahme des Zen in die Kultur, in die Wesensart
des Japaners betrifft. Wurde der Zen in der Kamakura- und Muromachi-Zeit
von den Samurai aufgenommen, weil sie im Zen die für sie angemeßenste Religion

entdeckten, oder wurde er aufgenommen aus ganz anderen Gründen?
Weil die Zen-Mönche die einzigen waren, die in dieser Zeit direkten Zugang
zum verehrten China hatten etwa, oder weil der Zen ideal war zur Disziplinierung

der Untergebenen?
Daß diese Frage bleibt, ist keine Unterlaßung von Seiten von T.F., sie geht

natürlich weit über den von ihm gesteckten Rahmen hinaus, obwohl er an
einigen Stellen diese Problematik anspricht. Es bleibt zu hoffen, daß diese

Frage aufgenommen wird.
Es bleibt nur zum Schluß zu sagen, daß sich die Lektüre dieses Buches für

jeden lohnt, der sich für Japan interessiert.
Dieter Schwaller

Fernand MEYER (dir.) Tibet, civilisation et société. Colloque organisé par la
Fondation Singer-Polignac à Paris, les 27, 28, 29 avril 1987. Paris: Editions de la
Maison des Sciences de l'Homme, 1990. 204 pages of text plus 53 photographs
and illustrations. (Editions de la Fondation Singer-Polignac.)

Tibet, civilisation et société consists of articles presented during a colloquium
organized by the Singer-Polignac Foundation in Paris during the month of



342 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

April, 1987. As F. Meyer stated in his introductory remarks, "the articles
collected in this work testify to the large diversity of subjects discussed and the
various disciplines brought together at this time." The papers are generally of
a high quality and represent a source of valuable information for those
interested in Tibetan studies. There are articles on art, ritual, Tibetan theatre,
music, historical matters and ethnology - we even find a presentation on the
Cinderalla story in Tibet. One misgiving, however, is in order: it is somewhat
odd that in a work which supposedly covers Tibetan civilisation, there is not a
single article on Buddhist philosophy and philosophical literature.

It is not possible to discuss the contents of most of the contributions in a

collection of this sort. Let me, however, offer a few remarks concerning one of
the articles, viz. that of NICOLAS TOURNADRE, entitled "Présentation de la

grammaire traditionnelle et des cas du tibétain. Approche classique et analyse
moderne." The article is a valuable study on the cases in Tibetan, analysing the
traditional grammarian's attempt to impose the ill-fitting eight Sanskrit cases on
a recalcitrant Tibetan syntax. Mr. TOURNADRE proposes, instead, a set of five
markers: (1) the ergative-instrumental (gis + variants); (2) the genitive-relative
(gi + variants); (3) the oblique (la + variants); (4) the ablative (nas + las);
(5) the absolutive (the marker <p). While I leave the details of Mr. Tournadre's
analyses of the five to the reader, a few corrections to his article are in order:

(a) Pp. 189-190. Mr. TOURNADRE speaks of the grammarian "Dharmapatra".
In fact, it should be Dharmabhadra. Moreover the date 1866 given on p. 190 for
dNgul chu Dharmabhadra's composition of the Si tu'i zhai lung is probably one
cycle too late: it should be 1806, i.e. the fire tiger year of the thirteenth cycle.
Following the Shes bya'i gter mdzod1 and the Catalogue ofthe United States Library
of Congress Collection of Tibetan Literature in Microfiche by M. TACHIKAWA et al.2,

the dates for dNgul chu Dharmabhadra are 1772-1851.

(b) P. 190. Tournadre's date 1901 for the composition of dByangs can
grub pa'i rdo rje's Legs bshad Ijon dbang is also improbable: it should rather be
1841. According to the Shes bya'i gter mdzod and Tachikawa et al., the dates
for this author, who was indeed a nephew of Dharmabhadra and received his
ordination from him, are 1809-1887. Tournadre's dates for dByangs can grub
pa'i rdo rje and Dharmabhadra do correspond to those found in Tshe ten zhab
drung's list of grammatical commentaries in chapter III of his Gangs can bod kyi
brda sprod pa'i bstan bcos sum cu pa dang rtags 'jug gi rnam gzhag rgya cher bshad

pa thon mi'i zhai lung (Zangwen wenfa. Lanzhou: Gansu renmin chubanshe, 1981).
But everything indicates that dNgul chu Dharmabhadra lived immediately after
Si tu Pan chen (1699-1774) - when Dharmabhadra was in his twenties he
studied with a number of teachers, including, for example, Gu ge Yongs 'dzin
Bio bzang bstan 'dzin, who was born in 1729 and died in 1798. dByangs can
grub pa'i rdo rje's dates must, therefore, also be different from what Tshe ten
zhab drung gives.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 343

(c) P. 191. Mr. TOURNADRE states: "the categories of bdag ["self"] and gzhan
["other"] do not apply to the past." I cannot at this point go into the details of
what bdag and gzhan mean in Tibetan grammar3, but suffice it to say that
Mr. TOURNADRE'S statement is an interesting half-truth. Mr. TOURNADRE, as he

acknowledges, based himself on sKal bzang 'gyur med's grammar, which is
indeed a fine work. This author does take the past ('das pa) as being included
under neither bdag nor gzhan, a position which is in keeping with that of Si tu
Pan chen and dNgul chu Dharmabhadra. Nonetheless, there were some
important grammarians who did classify the past as gzhan, notably A kya Yongs
'dzin dByangs can dga' ba'i bio gros (18th-19th C.)4; this classification also

seems to have been endorsed by the fifth gSer tog incarnation, Bio bzang tshul
khrims rgya mtsho (1845-1915).5 In short, the classification of the past in terms
of bdag/gzhan is a subject of some controversy amongst Tibetans, as is, I may
remark, the classification of the imperative.

These points are relatively minor, however. Let me once again stres that the
articles in Tibet, civilisation et société show an impressive level of research. I
commend the book to those interested in Tibetan studies.

1 FuU title: Mi rigs dpe mdzod khang gi dpe tho las gsung 'bum skorgyi dkar chag shes bya'i
gter mdzod (Zangwen dianji mulu). Compiled by Tang Chi An et al. Chengdu: Sichuan
minzu chubanshe, 1984.

2 Tokyo: International Institute for Buddhist Studies, 1983.

3 See my article, "On bdag and gzhan and other related notions of Tibetan grammar". In
H. Uebach and J. Panglung (eds.), Tibetan Studies. Munich: Kommission für
Zentralasiatische Studien Bayerische Akademie der Wissenschaften, 1988. See also T.J.F.
TILLEMANS and D.D. Herforth, Agents and Actions in Classical Tibetan. The indigenous
grammarians on bdag and gzhan and bya byed las gsum. Wiener Studien zur Tibetologie
und Buddhismuskunde, Heft 21. Vienna: Arbeitskreis für Tibetische und Buddhistische
Studien Universität Wien, 1989.

4 See his rTags kyi jug pa'i dka' gnas bdag gzhan dang bya byed las gsum gyi khyad par
zhib tu phye ba nyung gsal 'phrul gyi Ide mig. Text and translation in Tillemans and
Herforth op. cit.

5 See the appended table in Tillemans 1988.

Tom J.F. Tillemans

Helwig SCHMIDT-GLINTZER. Geschichte der chinesischen Literatur - Die
3000jährige Entwicklung der poetischen, erzählenden und philosophisch-religiösen
Literatur Chinas von den Anfängen bis zur Gegenwart. Bern, München, Wien:
Scherz Verlag, 1990, 686 S.

Angesichts des immensen Umfanges und der Vielfalt des chinesischen Schrift-
tumes ist es zweifellos kein leichtes Unterfangen, dieses als Einzelautor in



344 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

seiner Gesamtheit darstellen zu wollen. Entsprechend lange müssten die Leser
des deutschsprachigen Raumes denn auch auf ein Werk warten, das die 1957

aus dem Japanischen übersetzte, heutigen Ansprüchen kaum mehr genügende
"Geschichte der chinesischen Literatur" von Eugen Feifei hätte ablösen können,

und umso grösser ist das Verdienst von Helwig Schmidt-Glintzer, der sich

nun der Herausforderung stellte und mit dem vorliegenden Band eine erstmals
auch die Moderne gebührend würdigende, dem neusten Forschungsstand
entsprechende Literaturgeschichte Chinas vom Altertum bis in die unmittelbare
Gegenwart vorlegt.

Der mit einer Reihe von Illustrationen und vielen Textbeispielen angereicherte

Band bietet in insgesamt sieben Teilen einen weitgehend chronologischen

Überblick über die chinesische Literatur in ihrem ganzen formalen und
inhaltlichen Reichtum: Die Hauptströmungen der schönen Literatur im engeren
Sinne sind da ebenso vertreten wie philosophisch-religiöse oder historiographi-
sche Texte. Darüber hinaus ist der Autor auch stets bemüht, die wesentlichsten
Bezüge zum jeweiligen kulturellen und politisch-gesellschaftlichen Kontext zu
schaffen. Der an sich chronologische Aufbau der von den Shang-zeitlichen
Anfängen der Schrift bis hin zu Texten des "Pekinger Frühlings" und der "obskuren

Lyrik" reichenden Darstellung wird dabei immer wieder durch längere Ein-
schübe, die bestimmten Gattungen, Motiven und Entwicklungen etwa im
ästhetischen Bereich und in der Kunst gewidmet sind, durchbrochen. So findet sich,
um nur eines von Dutzenden von Beispielen zu nennen, im der Han-Zeit
zugeordneten zweiten Teil des Buches ein Kapitel zum chinesischen Schönheitsbegriff,

der sodann zur Literatur im allgemeinen und zur Dichtung im speziellen

in Bezug gesetzt wird (S. 140 ff.). Häufig sind ferner auch Querverweise
auf literarische Traditionen und Wirkungszusammenhänge über sämtliche
Jahrhunderte hinweg, wie etwa im Falle des in die Jian'an-Periode anfangs des
3. Jahrhunderts zurückführenden und bis in die Neuzeit hinein fortlebenden
Phänomens der in der Bildungselite beheimateten Dichterzirkel oder auch
"Literatengesellschaften" (wenshe), welches hier im Zusammenhang mit der
damals aufkommenden Gattung der "Gespräche über Dichtungen" (shihua) im
Song-zeitlichen Teil abgehandelt wird.

Insgesamt betrachtet besticht denn die vorliegende Literaturgeschichte, die
auf einer Vorlesungsreihe des Autors an der Ludwig-Maximilians-Universität
in München basiert und in erster Linie als Einführung und Orientierungshilfe
für Sinologie-Studenten wie auch interessierte Laien gedacht ist, hauptsächlich
durch die beachtliche Breite der behandelten Themen und eine an Details
reiche Fülle der Informationen in gleichzeitig komprimierter und handlicher
Form. Auch ein Fachpublikum, das zwar ausdrücklich auf die in den Anmerkungen

aufgelistete, weiterführende Spezialliteratur1 verwiesen wird, dürfte das
Werk aus diesem Grunde zu schätzen wissen. Zu ergänzen wäre hierzu
allerdings, dass diese eigentliche Stärke des Buches auch seine Gefahren birgt,
unterliegt doch der Autor, vermutlich eben gerade aus seinem erklärten



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 345

Anspruch auf Vollständigkeit und einer möglichst umfassenden Darstellung
heraus, bisweilen der Versuchung, den Text etwas zu überfrachten: Der
Wunsch, möglichst viele Fakten, Namen und oft nur eben angetippte historische

Ereignisse aufzulisten, geht dabei manchmal zu Lasten der Übersichtlichkeit

und Leserfreundlichkeit. Gerade die mit der Materie nicht oder wenig
vertrauten Studierenden und Laien, für die das Buch ja eigentlich konzipiert
ist, werden häufig mit einer Vielzahl von nicht näher erläuterten oder erst viel
später wieder aufgenommenen Begriffen und Verweisen allein gelassen. Für
eine der chinesischen Sprache nicht oder noch ungenügend mächtige
Leserschaft wird die Orientierung noch zusätzlich dadurch erschwert, dass das im
Anhang vorhandene Register neben Autorennamen und Buchtiteln einzig
chinesische Fachausdrücke als Schlagworte aufführt (dafür löblicherweise
immer mit den entsprechenden chinesischen Schriftzeichen). Ein erweitertes
Sachregister mit deutschen Begriffen, in dem auch Schlagworte wie etwa "Fünf
Klassiker" oder "Neokonfuzianismus" aufzufinden wären, sowie ein detaillierteres,

auch die Zwischentitel der einzelnen Kapitel wiedergebendes Inhaltsverzeichnis

würden den Nutzen des vorliegenden Bandes als Nachschlagewerk um
einiges erhöhen. Sehr gut scheint mir dagegen die ebenfalls im Anhang zu
findende Auswahl von Literaturhinweisen, die allerdings stark auf Lyrik und
erzählende Prosa ausgerichtet und mit Ausnahme einiger chinesischer
Nachschlagewerke bzw. Bibliographien auf Erscheinungen in westlichen Sprachen
beschränkt ist.

1 In den Anmerkungsteil des Anhanges wurde fast ausschliesslich westliche, nicht aber
chinesische oder japanische Sekundärliteratur aufgenommen - dies wiederum im
Hinblick darauf, dass als Zielgrappe nicht unbedingt Experten angesprochen werden sollen.

Christine Kühne A/Gadir

Heda JASON: Types of Indie Oral Tales: Supplement/compiled by Heda Jason.
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1988 [1989 lt. Titelblatt]. 100 S., 1 Karte.
(FF Communications, Vol. CIV 1, No. 242)

Es wird ein weitgestreutes, nicht sehr einheitliches Quellenmaterial erstens
eingeordnet in die "List of Tale Types" nach Aarne und Thompson (The Types
of the Folktale. Helsinki 1961); es wird dasselbe Material zweitens klassifiziert
gemäß einer von Heda Jason erarbeiteten "List of Genres"; es werden drittens
die beiden Klassifikationslisten durch eine Konkordanz indiziert.

Man kann also nachschlagen, welche indischen Belege Jason gefunden hat
für (z.B.) "das geopferte und wiederbelebte Kind" (768* A), und daß dies ein
Beleg für das Genre "1.1.2.1.A - Sacred legend" ist. Man kann nicht nachschlagen,

welchem Tale Type oder welchem Genre (z.B.) die Geschichte "Gujarat



346 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

18" zugeteilt wurde oder wie sich die Belege einer Region (oder Sprache) auf
die Tale Types und Genres verteilen (unter "Jokes" z.B. findet sich kein Beleg
aus Gujarat). Daß unter "Sacred legend" 34 Belege mit Tale Type Zuordnung
plus 47 als "Varia" eingetragen sind, erklärt sich aus dem Umstand, daß sich
nicht für alle Belege auch ein Tale Type bestimmen läßt, daß aber alle einem
Genre zugeordnet werden. ("Gujarat 18" findet sich unter "Epic", aber nicht
unter einem Tale Type.)

Jason ist sich der Problematik, die sich aus der Übertragung "fertiger"
Klassifikationsschemata ergibt, sehr wohl bewußt (vgl. Introduction, SS. 11-14).
Das bearbeitete Quellenmaterial sind nach 1960 erschienene Sammlungen, durch
die die Klassifikation von Thompson und Roberts (Types of Indix Oral Tales:

India, Pakistan, Ceylon. Helsinki 1960. FF Communications 180) ergänzt wird.
Die Einteilung gemäß den heutigen indischen Bundesstaaten könnte (sofern
nicht nur marktorientierte Strategie der Verlage) den Originalsprachen der
Quellen nachempfunden sein, was aber quellenkritisch nicht erhoben werden
konnte; der sehr vorläufige Befund zur Quellenkritik wird verzeichnet
(SS. 14-18). "Indie" als Kriterium der Quellenauswahl unterstellt, daß Geschichten

aus (z.B.) Kerala und Himachal Pradesh einem gemeinsamen Oberbegriff
zugeordnet werden können. Indem nur Geschichten der sog. "high culture
population" (aber nicht der Stämme) indiziert wurden, wird eine erste
Einschränkung vorgenommen. Jason ist sich, wie die Einleitung zeigt, der Probleme

durchaus bewußt; die Lösung der aufgeworfenen Fragen ist jedoch nicht
Anliegen dieser Publikation.

Peter Schreiner

SHACKLE, Christopher; SNELL, Rupert, Hindi and Urdu since 1800: A common
Reader. London: 1990 [= SO AS South Asian Texts No. 1]

Hindi und Urdu, heute die offiziellen Staatssprachen von Indien und Pakistan,
besitzen bekanntlich eine im wesentlichen identische Sprachstruktur.
Hauptsächlich unterscheiden sich die Zwillinge formal in der Wortwahl, vor allem
beim reflektierten Sprachgebrauch. Die abgespaltene Identität des jeweiligen
Zwillings wird wesentlich von der kulturellen bzw. religiösen Identität der
Sprecher bestimmt. Für die Menschen vom Subkontinent ist darüber hinaus die
Schriftwahl ein entscheidendes Unterscheidungsmerkmal. Das indische Devnä-
gari bzw. ein leicht modifizierte Nasta'lïq1 sind im Bewußtsein der Sprecher
wesentlich mit der Sprache verbunden und werden auch von Analphabeten als
Identität stiftende Merkmale anerkannt. Die Hindi-Urdu-Kontroverse hat eine
annähernd zweihundertjährige Geschichte. Der vorliegende "Reader" ist eine
Art literarische Dokumentation dieser Kontroverse. Der Hauptteil des als
Nummer eins einer neu konzipierten Reihe "SOAS South Asian Texts" erschienenen

Bandes besteht aus 24 ausgewählten Abschnitten aus Originaltexten.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 347

Hindi und Urdu sind paritätisch vertreten. Es handelt sich um Ausschnitte aus
Aufsätzen, Briefen und autobiographischen Arbeiten ganz verschiedener Autoren,

die auf dem Gebiet der schreibenden Kunst oder der Politik tätig waren.
Im einzelnen handelt es sich um folgende Autoren und Titel, die jeweils in der
zugehörigen Schrift mit kurzen Notizen über Autoren und Werke und mit
Anmerkungen zu schwierigen Vokabeln und sprachlichen Wendungen abgedruckt
sind:

1. Mir Aman, Bag" o Bahär (Urdu)
2. Insha Ulläh Khan. Rani Ketkï ki kahäni (Hindi)
3. Mirzä Asadulläh Khan Ghälib, (Ausschnitt aus einem Brief an Tuftä)

(Urdu)
4. Sayyid Ahmad Khan. Musäfirän-e Landan (Urdu)
5. Bhäratendu Hariscandra, Dilli darbär darpan (Hindi)
6. Altäf Husain Khan. Muqaddima (Urdu)
7. Badrlnäräyan Chaudri Premghan, Hamäri des kl bhäsä aur aksar (Hindi)
8. Bälmukunda Gupta, Hindi mè 'bind!' (Hindi)
9. D. C. Phillott, Xwäb o xayäl (Urdu)

10. 'Abd ul-Haq, Qavä'id-e Urdü (Urdu)
11. 'Abd ul-Hälüm Sharar, GuzaStâ Lakhnaü (Urdu)
12. Mahävir Prasad Dvivedî, Kavi kartavyä (Hindi)
13. Mirzä Farhat Ulläh Beg, Nazîr Ahmad kï kahäni (Urdu)
14. 'Abd ul-Kaläm Äzäd, Tarjumän ul-Qurän (Urdu)
15. Premcand, Urdü Hindi aur Hindustani (Hindi)
16. M.K. Gandhi, Briefwechsel mit P.D. Tandon (Hindi)
17. Rämcandra Varmä, Acchl Hindi (Hindi)
18. Sajjäd Zahlr, Urdü Hindi Hindustani (Urdu)
19. Rajendra Prasad, Ätmakathä (Hindi)
20. Rähul Sänkrtyäyan, Meri jlvan-yäträ (Hindi)
21. Harivansräy Baccan, Kyä bhülü kyä yäd karü (Hindi)
22. Kausar Niyäzl, Urdü zabän ki ahammiyat (Urdu)
23. Rämviläs Sarmä, Nirälä kl sähitya sädhana (Hindi)
24. 'Ainul Haq Farldkoti, Urdü zabän ki qadim tärix (Urdu)

Den Texten ist ein Hindi- und ein Urdu-Glossar aller weniger geläufigen
Termini beigegeben. Mit dieser Aufbereitung der Texte ist die Lektüre auch im
Selbststudium nach Abschluss eines Einführungskurses in die jeweilige Sprache
möglich.

Es mag nützlich sein, etwas näher auf die Geschichte des Hindi-Urdu
einzugehen, wie sie sich anhand der Texte des "Readers" darstellen lässt.

Wie eng der Beginn der Hindi-Urdu Kontroverse mit der Institution des im
Jahr 1800 A.D. gegründeten Fort Williams College in Calcutta zusammengeht,
wird gleich aus dem ersten Text deutlich. Es handelt sich um das Vorwort von



348 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Mir Amans "Bäg o bahär", einer der populärsten Urdu-Prosatexte des 19.

Jahrhunderts. Der Autor gibt hier u.a. seine Auffassung der Entstehung des Urdu
auf der Grundlage des Vernakulars ("bhäkhä") von Delhi wieder. Die
Geschichte selbst ist eine Übersetzung der "Geschichte der vier Derwische" (Qissß
i cahär darwesh) von Amir Khusrau aus dem Persischen. Es handelt sich um
eine der vielen vom einheimischen Kollegium des Fort Williams College
erarbeiteten Übersetzungen in indoarische Sprachen, die bei der Sprachausbildung

der englischen Kolonialbeamten verwendet wurden. "Bäg o Bahär" des

Mir Aman und der "Premsägar" des Lallüläl, eine ebenfalls im Fort Williams
College entstandene freie Übersetzung einer Braj Bhäkhä-Version des Bhä-

gavata Puräna, gelten als die ältesten geschlossenen Prosawerke in Urdu und
Standard-Hindi.

Im Umkreis dieser Übersetzungs- und Lehrtätigkeit wurde der Unterschied
zwischen dem sanskritisierten Hindi und dem im Vokabular stark mit
persischen, arabischen und türkischen Worten durchsetzten Urdu zuerst klar thematisiert.

Die Bezeichnung "Urdu" kam erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts auf,
während "Hindi" bzw."Hindvi" lange Zeit eine persische rein sprachgeographische

Fremdbezeichnung blieb. Diese historischen Hintergründe werden in der

Einführung kurz erläutert. Nach der bewussten Aufspaltung von Hindi und
Urdu wurde als dritte Sprache im Verbund das Hindustani ausgegrenzt, die
Bezeichnung der Sprachstufe, in der sowohl die Lehnwörter aus der Sanskrit als
auch die Lehnwörter aus islamischen Kultursprachen verdrängt sind. Wird dieser

Stil zu einem literarischen Prinzip erhoben, so führt dies ebenso zu einer
verkünstelten Sprache wie beim sanskritisierten und beim persifizierten Stil, wie
bei der Einführung zum Vorwort der Rani Ketki ki kahäni bemerkt wird
(Text 2; S. 89).

Während sich seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Hindi und Urdu
zunehmend losgelöst voneinander literarisch entwickelten (vgl. Texte 3-14),
hielten einzelne Vertreter in der sprachideologischen Debatte am sogenannten
Hindustani als Kompromiss zwischen "hinduistischem" und "muslimischem" Stil
fest (Texte 15;16). Diese Anschauung des Problems war jedoch auch bei
Premcand, der sich sowohl in Hindi als auch in Urdu zuhause fühlte, im
wesentlichen nicht literarisch, sondern politisch motiviert. Die Wahl der zukünftigen

indischen Nationalsprache konnte aus dieser Perspektive nur aus einer
religiös neutralen Sprachvariante bestehen. Die Probleme der Schriftwahl und
der Neuschöpfung von (technischem) Vokabular bleiben dabei ungelöst. Die
römische Schrift, die vom Hindu-Muslim-Konflikt einigermassen unbelastet
war, hat kaum einen prominenten Advokaten gefunden. Bei der Wahl der
indischen Staatssprache setzte sich weitgehend die Auffassung durch, dass das

Lehnwortgut aus den islamischen Kultursprachen ebenso wie das Lehnwortgut
aus europäischen Sprachen ein Fremdkörper im Hindi sei. So plädiert etwa
Rämcandra Varmä (Text 17) dafür, das gesamte fremdländische Vokabular aus-
zuschliessen - im Gegensatz zum Sanskrit-Vokabular, das ihm wegen seines



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 349

indigenen Ursprungs als natürlicher Bestandteil des Hindi gilt. Implizite macht
er darüber hinaus deutlich, dass auch das Hindustani-Vokabular des Hindi ohne
Einschränkung durch Sanskritismen ersetzt werden kann. Bis heute gilt unter
den Hindi-Sprechern nicht allein der Grad der Ausschliessung des nichtindige-
nen Vokabulars, sondern der Grad der Sanskritisierung als Merkmal für sprachliche

Qualität und vorzüglichen Bildungsgrad. Das früher auch in gebildeten
Hindu-Familien übliche Studium des Persischen, von dem der spätere erste
indische Staatspräsident Rajendra Prasad in seiner Autobiographie (Text 19)

berichtet, ist in Indien heute daher weitgehend verkümmert. Auch das Studium
des Urdu, das zu Beginn des Jahrhunderts noch zum normalen Ausbildungspensum

in Nordindien gehörte (Text 19; 20), wird heute trotz gewisser staatlicher

Förderungsmassnahmen immer weniger gepflegt.
Das von den staatlichen pakistanischen Institutionen verbreitete Urdu ist in

mancher Hinsicht ein Spiegelbild der Verhältnisse des Hindi. Das stilistische
Ideal wird immer noch von einer möglichst weitgehenden Aufnahme persischen
Vokabulars bestimmt (Texte 22; 24). Viele Propagandisten des Urdu grenzen
ihre Sprache so weit wie möglich vom Zusammenhang mit dem Hindi ab.
Eindrücklich belegt das der letzte Text des Lesebuches (Text 24), dessen Autor
sogar die indo-arische Herkunft des Urdu leugnet. Ergänzend kann man
hinzufügen, dass das heutige, stark persifizierte Stilideal des Urdu wesentlich von der
literarischen Hinterlassenschaft Muhammad Iqbals gefördert wurde, die dieser
in Urdu verfasste.

Das vorliegende Lesebuch enthält eine durchaus repräsentative Auswahl
von teilweise nur noch schwer greifbaren Originaltexten, die die einheimische
Reflexion über Hindi und Urdu seit der Gründung des Fort Williams College
belegen. Die Auswahl der Texte kann angesichts der Sache nicht anders als

subjektiv sein, doch die vorliegenden Ausschnitte bieten eine überzeugende
Übersicht über die Natur der vorliegenden Probleme. Darüber hinaus bietet die
vorliegende Ausgabe eine exzellente Einführung, die aus zwei Teilen besteht.
Teil 1 "The evolution of Hindi and Urdu" (P. 1-19) fasst die Geschichte des

Hindi-Urdu auf wenigen Seiten zusammen. Teil 2 "The linguistic components
of Hindi and Urdu" enthält eine äusserst nützliche Zusammenstellung der
grammatischen Grundelemente, des sanskritischen, arabischen, persischen und
englischen Anteils am Hindi-Urdu sowie der Grundstrukturen der Syntax.
Gerade dieser Teil ist für das vertiefte Studium der Hindi-Urdu Grammatik
ungeheuer nützlich und hier m.W. zum erstenmal in dieser Zusammenstellung
dargestellt worden.

Die eigentliche Leistung dieses "Readers" ist die Zusammenfügung von
Dokumenten des Hindi und des Urdu in einem einzigen Band. Auch für die
westlichen Studenten ist es nicht immer leicht, sich von dem "linguistischen
Chauvinismus" des Subkontinents freizumachen, der das Urdu zu einer Hybridform

des Hindi oder umgekehrt das Hindi zu einem illegitimen Nachkommen
des Urdu erklärt. Es ist das erklärte Anliegen der Autoren, sprachlich-kulturelle



350 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Vorurteile dieser Art abzubauen (P. 1). Auch für Studenten, die nur eine der
beiden Sprachen erlernen und deswegen höchstens die Hälfte der Originaltexte
lesen können, wird die Lektüre dieser Texte und der Einleitung den Blick auf
die Hindi-Urdu-Kontroverse beträchtlich erweitern können.

Shackle und Snell sind zugleich auch Herausgeber der neuen Serie, in der
Lehrbücher ähnlicher Art weiterhin herausgegeben werden sollen. Sie wollen
damit die Tradition von britischen Ausbildungsstätten für Kolonialbeamte
wieder aufnehmen, die ehemals Literaturwerke in südasiatischen Sprachen für
englisch-sprachige Studenten herausgaben, heisst es im Serienvorwort (P. iii).
Die Bände sollen in ähnlicher Weise wie das vorliegende Lesebuch mit Einführung

und Glossar versehen werden. Sie werden damit wesentlich mehr als die
herkömmlichen Chrestomathien zu bieten haben.

1 Die drucktechnisch einfachere Naskhi-Schrift hat sich ün Buchdruck des Urdu bis heute
noch nicht gegen das kaligraphisch anspruchsvoUe Nasta'Bq durchgesetzt.

Heinz-Werner Wessler

Nachtrag:
Zwei Doppelseiten scheinen bei der Erstellung der Druckvorlagen verwechselt

worden zu sein. Einige Seiten sind zwar korrekt paginiert, aber vertauscht
worden. Es sind allerdings alle vorhanden. Die Reihenfolge der Seiten an der
fraglichen Stelle ist wie folgt: 151-154-155-152-153-156.

SNELL, Rupert; WEIGHTMAN Simon, Hindi. Sevenoaks, Kent: 1989

[= Teach Yourself Books]

Das Hindi-Lehrbuch von Rupert Snell und Simon Weightman besteht aus achtzehn

Lektionen, sechs Appendices, einem Glossar und einem Index. Einführend
wird die Hindi Lautlehre und die Devnägari-Schrift erläutert. Die Verfasser,
beide seit Jahren an der Londoner School of Oriental and African Studies in
der Sprachausbildung im Bereich "Moderne Indologie" tätig, bemühen sich um
ein praxisnahes Lehrbuch des Hindi. Es soll nach seinem eigenen Anspruch
eine Einführung in das gesprochene Hindi der Gegenwart geben.1 Jede Lektion
enthält zwei Dialoge, in denen typische Anwendungen der jeweils neu
eingeführten grammatischen Formen und Vokabeln dargestellt werden. Die Dialoge
geben nicht nur einen ausgezeichneten Eindruck von Redestil und Redefiguren
im Hindi, sondern auch von der gesellschaftlichen Etiquette und ihrem kulturellen

Hintergrund. Einige von ihnen spielen offenbar im Milieu der zweiten
Generation unter indischen Immigranten in Grossbritannien, die wohl auch zu
den Addressaten des Lehrbuches gehören. Zum Lehrbuch ist auch eine Kassette

erhältlich, die einen Teil der Dialoge - überwiegend mit indischen Spre-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 351

ehern - enthält. Jede Lektion enthält ca. 50 neue Vokabeln, die zum grössten
Teil dem Alltagshindi entstammen. Leider ist in den Vokabellisten die
Herkunft des jeweiligen Wortes resp. Hindi/Sanskrit/Persisch nicht angegeben, so
dass der Lernende sich nicht ohne weiteres über den stark vom sozialen Kontext

abhängigen Gebrauch der Synonyma im Hindi orientieren kann. Dieses
Problem wird nur summarisch (S. 131ff ; Introduction) abgehandelt. Die
grammatischen Erläuterungen werden sehr knapp, aber präzise und weitgehend
unter pragmatischen Gesichtspunkten gegeben. Die Dialoge sind voll von
nützlichen Redewendungen und gebräuchlichen idiomatischen Formen des

Hindi. Das Lehrbuch geht damit über den Rahmen einer Einführung in die
formale Grammatik deutlich hinaus, eine Eigenschaft, die beim vorliegenden
Lehrbuchangebot für das Hindi keineswegs selbstverständlich ist. Sprachwissenschaftliche

Hindergrundinformationen werden dagegen nicht angesprochen.
Trotzdem gelingt es den Autoren überwiegend, die sprachlichen Erscheinungen
im Hindi für den Anfänger deutlich zu machen. So wird das schwierige Kapitel
der Aspektverben einfach durch den Hinweis begonnen, es handele sich um
Verbalkomposita, deren Bedeutung und Funktion so eingeführt wird: "The
emphasis that an auxiliary verb gives is less easily defined than that of saknä
and euknä" (S. 139). Diese "auxiliary verbs", die bekanntlich den Aspekt im
Verbalsystem des Hindi ausdrücken2, treten bei Negationen im allgemeinen
nicht auf. So heißt es kurz darauf: "Use of an auxiliary verb focuses attention
on the actual performance of a specific action. For this reason, compound verbs
rarely occur in the negative (when, by definition, nothing happened)...".
Zunächst werden nur die drei häufigsten, nämlich jänä, lenä und denä anhand von
Beispielen eingeführt. Die übrigen folgen in einer späteren Lektion nach. Auf
diese Weise folgt die Präsentation und Portionierung des grammatischen
Stoffes insgesamt einem klar durchgehaltenen didaktischem Anliegen. Jede
Lektion enthält darüber hinaus Übersetzungsübungen ins Hindi und aus dem
Hindi, für die ein Lösungsschlüssel als Anhang im Buch enthalten ist. Bei den
späteren Lektionen handelt es sich dabei teilweise um zusammenhängende
Lesestücke, anhand derer alltagssprachliches Hindi (z.B. in Briefform) als auch
sanskritisiertes Hindi dargestellt sind. Für den sprechorientierten Unterricht
oder für das Selbststudium sind im Lehrbuch keine besonderen Übungen
angeführt, doch geben die Dialoge genügend Material für weitere "Drills" im
Rahmen eines Einführungskurses ins Hindi her.

In den ersten fünf Lektionen ist der Hindi-Text neben der Devnagari-Version

jeweils auch in Transkription wiedergegeben. Die letzten drei Lektionen
enthalten nicht wie die übrigen eine separate Vokabelliste. Die Schüler müssen
die fehlenden Wörter im Glossar nachschlagen - eine Art Vorbereitung für die
spätere eigenständige Lektüre. Die Vokabeln, die in den Lektionen im Kontext
vorgestellt werden, ergeben einen stabilen Grundwortschatz des Hindi. Nur
vereinzelt wird man wichtige Vokabeln vermissen, andere für überflüssig in
einer Einführung einschätzen. So wird etwa sowohl das umgangssprachliche



352 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

"javab" als auch sein sanskritisches Synonym "uttar" ("Antwort") angegeben,
das entsprechende "saväl" bzw. "prasna" ("Frage") fehlen hingegen. Das
Musikinstrument "Sitär" wird fälschlicherweise feminin aufgeführt. Unter dem Eintrag

"baräbar" wird die Hauptbedeutung "gleich, entsprechend" nicht angegeben,

sondern nur die Nebenbedeutung "kontinuierlich".
"Teach yourself Hindi" ist aber nicht nur als Einführung in das aktive

Sprechen des Hindi zu gebrauchen, sondern gewiss auch als Einführung in das

Lesen von Literatur des Hindi. Die moderne Hindi-Literatur ist der schriftliche
Ausdruck der gesprochenen Sprache. Erfahrungsgemäss ist der Übergang vom
Grammatik-Grundkurs zur Lektüre von literarischen Texten des Hindi nicht
leicht. Die Schwierigkeiten liegen dabei weniger auf dem Gebiet der Formenlehre

als auf dem Gebiet der Syntax, des verbalen Ausdrucks und der Idiomatik.

Eine fundierte Kenntnis des gesprochenen Hindi ist m.E. die beste Grundlage,

um in diese Problemfelder der indischen Nationalsprache einzudringen.

Simon Weightman ist bereits früher einmal mit einer Einführung ins Hindi
hervorgetreten (Smith, R.; Weightman, S.C.R., Introductory Hindi Course, revised edition New
Delhi 1979). "Teach Yourself Hindi" ist aber ein völlig neu erarbeitetes Lehrbuch.
Zur "Entdeckung des Aspekts" im Hindi zusammenfassend zuletzt: Nespital, Helmut,
"Verbal aspects and lexical semantics in Indo-Aiyan languages: The typology of verbal
expressions ("compound verbs") and their relation to simple verbs", Studien zur Indologie

und Iranistik 15, 1989, S. 159-196.

Heinz-Werner Wessler

Hugh VAN SKYHAWK, Bhakti und Bhakta, Religionsgeschichtliche Untersuchungen

zum Heilsbegriff und zur religiösen Umwelt des Sri Sant Ekanäth, 1990, 382 p.
(Beiträge zur Südasienforschung, Universität Heidelberg).

L'ouvrage traite d'un commentaire du Bhägavata Purâna en vieux marathe,
oeuvre d'un des grands saints poètes du Mahärästra, Sri Sant Ekanäth. A
l'intérieur de ce recueil gigantesque (18'000 versets (ovî)), l'auteur de l'ouvrage
nous présente plus particulièrement, dans une traduction réussie et très agréable
à lire, la deuxième adhyäya (chapitre) qui se situe au coeur de l'enseignement
religieux du poète. Il s'agit de l'étude de la relation bhakti-bhakta (p. 168-282),
qui dégage l'essentiel de la sotériologie d'Ekanäth. Cet enseignement est précédé

par la traduction des louanges adressées au guru du poète, le grand saint
marathe Jnänesvar (p. 144-167), situant par là-même la lignée spirituelle du
poète. L'originalité de l'approche de l'auteur, qui en constitue aussi la force,
réside dans le fait qu'il s'attache avant tout à faire parler le texte. Son analyse
structurelle dégage non seulement avec précision les composantes essentielles de
la pensée d'Ekanäth, mais analyse encore le style particulier du poète (p. 31-34)
et la signification des nombres mystiques qui sont le principe organisateur de la



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 353

structure profonde du texte (p. 24-30). De ce fait l'auteur se distancie donc de

bien d'autres travaux qui traitent des saints marathes, mais succombent souvent
à l'exposé de thèses personnelles.

Comme le titre de l'ouvrage l'indique très justement, l'auteur ne s'est cependant

pas arrêté à la traduction de ce texte important, mais il contribue grandement

à élargir notre connaissance du milieu socio-culturel durant la période
d'activité du saint poète. Il a su mettre en évidence les emprunts culturels
essentiels qui ont formé et déterminé la vision du saint homme et sont indispensables

pour la saisir. C'est dans ce sens que M. Van Skyhawk sonde la question
délicate, et pourtant combien importante pour l'histoire des religions, de

l'influence ou de l'apport du monde musulman, plus particulièrement de la

mystique islamique, sur les écrivains et penseurs du Deccan de cette époque.
Bien qu'il soit difficile de trancher la question de la lignée spirituelle véritable
de Sri Ekanäth, car, en ce qui concerne le texte même, les références explicites
vont essentiellement à Jnanesvar, l'auteur démontre avec des arguments
convaincants la profonde redevance du Sant à une tradition sufi chiite. L'influence
se situerait plus spécifiquement au niveau de la relation maître-élève, alors que
sa conception du religieux appartiendrait plus au monde de la bhagavadbhakti
telle qu'elle ressort des traditions qui puisent dans les Srimadbhagavadgîta,
Srimadbhägavatapuränam et Srijnanesvari (p. 310-325).

Un très plaisant chapitre, non dépourvu d'humour, est consacré à l'analyse
de la valeur qu'attribue la pensée d'Ekanäth au corps humain, essentiel pour le
salut (p. 283-293). L'auteur a le mérite de réfuter les théories hâtives qui
persistent à montrer l'hindouisme comme propice à une dévalorisation du corps.
L'enseignement du service au guru constitue le pilier de la bhakti d'Ekanäth. Il
est analysé dans le chapitre XI (p. 294-309), étayé par des traductions d'autres
adhyäya pour montrer le chemin suivi par le sisya dans sa quête d'union au
guru/brahman et d'abandon de toute trace d'individualité.

De façon plus générale, tout au long de son ouvrage, l'auteur situe la

religion d'Ekanäth dans le contexte de la vie spirituelle de l'Inde, notamment

par rapport à la tradition de la bhakti (chap. II, V, VI, VII), mais aussi dans ses

différences essentielles avec d'autres sources vedantiques, notamment le
kevala-advaita de Sankarâcârya (voir la conception du divin p. 168 et suivantes).
Il étend, en outre, son horizon d'analyse à des penseurs et théologiens d'autres
traditions en rapprochant ou en différenciant la conception d'Ekanäth avec par
exemple l'unio mystica d'un Angelus Silesius (p. 193), la pensée réformatrice
d'un Martin Luther (p. 100) et le monisme d'un Ibn Al-'Arabi (par exemple
p. 184-187, 210, 241-244). Par l'insertion de la pensé d'Ekanäth dans un contexte
plus vaste, l'auteur contribue à donner à ce penseur original une place dans
l'histoire des croyances religieuses.

Sans aucun doute, cet ouvrage remarquable est une contribution essentielle
à la connaissance de la bhakti médiévale. Comme le souligne l'auteur lui-même,
la tradition de la bhakti d'Ekanäth, tant émotionnelle qu'intellectuelle, avec sa



354 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

conception du divin tout à la fois personnel et impersonnel, n'est point morte,
mais alimente jusqu'à ce jour la vie religieuse des adeptes de cette spiritualité.

Il faut encore noter que l'auteur a eu soin de compléter son livre par un
résumé en anglais (p. 373-382).

En bref, s'il fallait adresser une critique au présent ouvrage, elle se situerait
moins au niveau du contenu que de la forme. Le livre est parfois difficile
d'accès en raison d' une mise en page peu différenciée. Plus gênant, les renvois
à l'intérieur du texte, prévus par l'auteur, ne renvoient, précisément, à rien, oubli
fâcheux...(voir par exemple p. 148).

Maya Burger


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

