Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 45 (1991)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Thomas E. WOOD: The Mandiikya Upanisad and the Agama Sastra. An in-
vestigation into the meaning of the Vedanta. University of Hawaii Press,
Honolulu. (Monographs of the Society for Asian and Comparative Philosophy,
no. 8.) 1990. Price: $ 14.00.

Many questions surround the Mandiikya Upanisad and the Agama Sastra alias
Gaudapadiya Karika. This book discusses several of these questions, and
proposes novel answers to a fair number of them.

Mandukya Upanisad and Agama Sastra are jointly commented upon in a
commentary ascribed to Sankara. This commentary
(a) refers to the Agama Sastra as prakaranacatustaya ‘four treatises’, thus
suggesting that the Agama Sastra is not a single work;
(b) treats the first of these prakaranas - the Agamaprakarana - and the (very
short) Mandiikya Upanisad on which it is believed to comment as one single
composition;
(c) does not mention Gaudapada, considered by the later tradition as the author
of the Agama Sastra.
Further difficulties arise from the fact that the fourth prakarana - the
Alatasantiprakarana - makes an undeniably Buddhist impression.

The author of the book under review, Thomas E. Wood, argues, among
other things:
(1) that the author of the commentary ascribed to Sankara is not the famous Adi
Sankara, the author of the Brahmasiitra Bhasya and Brhadaranyakopanisad
Bhasya;
(i1) that the four prakaranas of the Agama Sastra are in fact four different
treatises that were collected by this pscudo-Sankara;
(11) that the AlataSantiprakarana (no. 4) was not composed by a Buddhist, but by
a Vedantin who wanted to prove that the Buddha was a crypto-Vedantin,;
(iv) that the pseudo- -Sankara imposes an incorrect interpretation on most of the
Agamaprakarana (no. 1) and on the Mandiakya Upanisad.
These four positions merit closer inspection.

(i) Questions regarding the authenticity of the many works ascribed to Sankara
have been studied in depth since World War II by Hacker (1947; 1950; 1968;
1972) and others who follow his method, esp. Mayeda (1967) and Vetter (1968).
These authors have proposed and applied a number of primarily terminological
criteria. The questions they have studied include the authenticity of Sankara’s
commentary on the Agama Sastra and Mandiikya Upanisad: see primarily Maye-
da, 1967, and Vetter, 1968; further Hacker, 1968; 1972: 113 f n. 2. The studies of
these authors figure in the bibliography of the book under review, but their



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 325

arguments are ignored, their names not even mentioned in the chapters con-
cerned (IX and X). The only implicit reference to these authors may be a
remark on p. 98 to the extent that even many scholars who regard the com-
mentary on the Agama Sastra as an authentic work of Sammkara’s, concede that
it does not measure up to the standards found in Samkara’s definite works; they
have therefore hypothesized that this commentary must be an early and im-
mature work of the master.

Wood approaches the problem anew, and differently. He draws attention to
the exceptional nature of the commentary on the Agama Sastra (which com-
ments four texts at the time, which are not even considered §rufi) and, what is
more important, to certain important differences with passages in Sankara’s
commentaries on the Brhadaranyaka Upanisad and on the Brahma Siitra. These
differences, be it noted, had not escaped the attention of the authors mentioned
above. One of these differences, which Wood considers so ‘important’ that he
discusses it ‘in considerable detail’ (p. 104-108), had been discussed by Vetter in
as much detail (1968: 409-417), but with a different outcome. Without a detailed
discussion, and rejection, of the arguments which had led Hacker, Mayeda and
Vetter to believe that the commentary on the Agama Sastra is correctly ascribed
to Adi Sankara, Wood’s presentation remains incomplete. This does not neces-
sarily mean that his conclusion is wrong; it merely means that he has done little,
or not enough, to convince us of its correctness.

(ii) The observation that “Sainkara’s” commentary explicitly states that it
comments upon four treatises (prakarana) rather than on one, is important and
undeniable. This suggests strongly that indeed “Sankara” brought these four
treatises together. At this point one would have liked to be confronted with the
evidence of the mss of the Agama Sastra. Is there a ms-tradition of the Agama
Sastra without commentary? Is there evidence to believe that the archetype(s)
of these mss were extracted from a text with “Sankara’s” commentary? Are
there mss that only preserve one (or two, or three) of the four prakaranas?

Unfortunately these questions are not systematically addressed. We learn on
p- 37 that “the Mandiikya and the twenty-nine karikas of the Agama-prakarar_za
(ie., the first one) constitute a single work, and both are §ruti” in the view of
“late writers of the Samkara school in the 14th to 18th centuries” and of the
Vidistadvaita and Dvaita schools of the Vedanta. P. 95 adds that the first
prakarana alone (ie., the Agamaprakarana along with the Mandiikya Upanisad,
J.B.) has been commented upon by Madhva and Kuranarayana. Did all these
authors use exactly the same text as “Sankara”, or are there differences that
might be explalned by the presumed fact that they did not extract their text
from “Sankara’s’ ’commentary? And what can be said about the text commented
upon by Purusottama, who accepted all four prakaranas? (See, however,
Bhattacharya, 1943: xxxviii n. 12.) An answer to these questions might seriously
strengthen, or weaken, Wood’s position.



326 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Without access to the different commentaries and mss these questions cannot
be addressed here in any detail. It is, however, interesting to consider the
emendations proposed by V. Bhattacharya without support from the mss
(enumerated 1943: Ix). At least some of them seem very plausible (and some of
these are implicitly accepted by Wood, see below), yet all the mss consulted by
Bhattacharya appear to follow the “incorrect” reading known to “Sankara” This
suggests of course that there is no mss-tradition of the Agama Sastra that is
independent of the text commented upon by «§ankara”, and that the text of the
Agama Sastra (and of the Mandiikya Upanisad) has been extracted from the
latter’s commentary. Further research would have to be carried out to sub-
stantiate this conclusion.

Wood believes that especially the Alatasantiprakarana (no. 4) contains signs
that it had an author different from the other prakaranas (p. 138, 212 n. 1). He
ignores, once again, a study by Vetter (1978), one which Christian Lindtner, in
his foreword to the reprint of V. Bhattacharya’s The Agamasastra of Gaudapada
(Delhi, 1989) characterizes as “very important”. Vetter, partly on the basis of a
number of parallel or identical passages in prakaranas 2, 3, and 4, had proposed
to look upon the four prakaranas as the products of one single author who
changed his views in the course of his life. This study by Vetter, too, is
mentioned in the bibliography, but this, one is led to believe, doesn’t mean that
Wood has actually consulted it.

(iii)) Wood believes that the Alatasantiprakarana, although Buddhist in
terminology and in much of its contents, represents no position ever held by
Buddhists in India. He discusses “some particularly clear and interesting
examples” to show “that it teaches what, in Buddhist terms, is an eternalist
($asvata), and therefore false and pernicious doctrine” (p. 73).

The most important example concerns verses 7-9, which speak of “the
deathless” which “does not become mortal”, of “an entity (dharma)” which is
“deathless by nature”, of “nature (prakrti) .. which is self-established
(samsiddhiki), self-existent (svabhaviki)” etc. Wood concludes from this that
“[t]he [Alatasantiprakarana] was undoubtedly not written by a Buddhist author
and it is not a Buddhist text” (p. 75). However, verses 7-9 continue an argument
presented in verse 6:

ajatasyaiva dharmasya jatim icchanti vadinah/
ajato hy amrto dharmo martyatam katham esyati//
Wood translates (p. 26):

The disputants wish to establish the birth of the entity (dharma) which is birthless
only. For how can a birthless, deathless entity undergo death?

If we assume that “the disputants” are the Sarvastivadins, the interpretation of
these lines presents no difficulties. For the Sarvastivadins accepted the existence
of the dharmas called jati, sthiti, jara and anityata, which were held responsable



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 327

for the birth and death of other dharmas. These other dharmas are, in them-
selves, birthless and deathless. The question is therefore legitimate: “How can
a birthless, deathless dharma undergo (birth and) death?” Stanzas 7-9 elaborate
this dilemma, and do not necessarily defend a point of view according to which
anything permanent exists. To this it must be added that Sarvastivada accepts
that the svabhava of a dharma is eternal (see La Vallée Poussin, 1937: 131-132).

Wood’s views on what ideas cannot possibly be accepted by Buddhists,
moreover, are subject to doubt. He states on p. 73 that “no orthodox Buddhist
could have upheld the doctrine of an Absolute which is unchanging, pure
consciousness”. Similar remarks occur on p. 77 and on p. 79, where the ex-
pression ‘Buddhist heresy’ is used. Interestingly, Wood himself refers in a note
(p- 213 n. 3) to the concept of tathagatagarbha, pointing out “that there is about
as much Buddhist influence on Samkara’s definitive works as there is of
Vedantist influence on the Tathagata-garbha texts of Buddhism”. Whether or not
this be the case, the Buddhist tathagatagarbha concept existed no doubt well
before the composition of the Alatasantiprakarana. The tathagatagarbha, moreover,
is so similar to the Vedantic self, that some Buddhist siitras do not hesitate to
call it atman. The tathagatagarbha, finally, is described as eternal. No wonder that
a recent author could observe that “Gaudapada ... appears to have been con-
siderably influenced ... by Buddhism - possibly the very form of Buddhism
which was evolved in the Tathagatagarbha texts” (Williams, 1989: 100). Nor do
we have to confine ourselves to Tathagatagarbha texts. According to Asanga’s
Mahayanasangraha, for example, the dharmakdya is eternal and non-dual
(Lamotte, 1938: II: pp. 271, 273 (on 10.3); p. 340 (on 10.37)). Vasubandhu, in his
commentary on this text, identifies dharmakaya and dharmadhatu (Lamotte, 1938:
II: 323 (on 10.31)), which is especially interesting since the dharmadhatu is
mentioned in Alata$antiprakarana 81 (as interpreted by Wood, p. 34; see below).

(iv) The idea that “Sankara” imposes an incorrect interpretation upon the
Agama Sastra is not new. Potter (1980) argues along those lines. The Buddhist
nature of the Alatasantiprakarana, and “Sankara’s” attempts to give this prakarana
a Vedantic interpretation are also well-known. Wood directs his main efforts to
the Agamaprakarana and the Mandiikya Upanisad contained therein. His funda-
mental question is whether MaUp 6 is to be read with MaUp 5 or 7. MaUp 5-7
read:

S. yatra supto na kamcana kamarm kamayate na karicana svapnar pasyati tat
susuptam/ susuptasthana ekibhiitah prajiianaghana evanandamayo hy anandabhuk
cetomukhah préjias triyah padah//

6. esa sarvesvara esa sarvajria eso ‘ntaryamy esa yonih sarvasya prabhavapyayau hi
bhitanam//

7. nantahprajiiam na bahisprajiam nobhayatahprajiiam na prajiianaghanari na
prajiam  naprajiiam/ adrstam avyavaharyam agrihyam alaksanam acintyam
avyapadesyam ekatmapratyayasaram praparicopaSamar Santam Sivam advaitam
caturthari manyante sa atma sa vijrieyah//



328 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Wood translates this (p. 1-2):

5. Where one, asleep, does not desire any desire whatever, sees no dream
whatever, that is deep sleep. The sleeping state, which has become one, just a
cognition mass, made of bliss, verily an enjoyer of bliss, whose face is thought:
prajAa is the third quarter.

6. This is the Lord of all; this is the knower of all; this is the inner controller; this
is the source of all; indeed the origin as well as the end of all beings.

7. Not inwardly cognitive, not outwardly cognitive, not cognitive both ways, not a
cognition mass, not cognitive, not non-cognitive, unseen, beyond speech,
ungraspable, without any distinctive marks, unthinkable, undesignatable, the essence
of the knowledge of the one Self, the cessation of the phenomenal world, quiescent,
auspicious, nondual - such, they think, is the fourth. He is the Self. He is to be
known.

This translation, though not perfect (see below), shows the difficulty addressed:
The Lord of all, does he belong to the third quarter of the Self / syllable om,
or to the fourth? Is he to be placed in the state of deep sleep or in the un-
expressible furiya? Wood refers to these two interpretations as the TI (i§vara
associated with trfiya) and IC (i$vara associated with caturtha) interpretation
respectively.

In order to solve the problem, Wood mentions a variety of texts, mainly
Upanisads, some of which assign the Lord of all to the third position, others to
the fourth. In short, it becomes clear “that ... the TI interpretation of the
Mandiikya and of the four states of the Self did exist when [some of the later]
Upanisads were written” and “that the Upanisads that predate the Mandikya
unequivocally support the IC interpretation of the Mandiukya” (p. 39). The
general argument is as follows: The idea of the Lord belonging to the third
quarter was initially unknown, and was introduced by someone at some time. If
it can be shown that the idea was introduced after the time of the Mandikya
Upanisad, the IC interpretation will have to be applied to this Upanisad.

“Sankara’s” commentary on Mandiikya Upanisad and Agama Sastra assigns
the Lord to the third quarter, and offers therefore the TI interpretation. The
first prakarana of the Agama Sastra, as Wood points out in chapter I, contains
verses which strongly suggest the opposite: Isvara belongs to the fourth quarter.
This is no doubt true of verse 10, which is translated (p. 5): “The ordainer
(5ana) of the cessation of all suffering, the Lord (prabhu), immutable, without
a second (advaita), the god (deva) of all beings: turya (the fourth) is traditionally
held to be all-pervading.” Verse 12, moreover, speaks of the fourth (turya; turiya
in the reading accepted by Bhattacharya) as all-seeing (sarvadrs), which finds a
parallel in the omniscience ascribed to sarvesvara in MaUp 6.

These and similar arguments are to the point and cannot be ignored. Un-
fortunately Wood mixes up the issue of the quarter (and therefore ultimate
reality) of ISvara with that of the ultimate reality of the world. This confusion



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 329

(what else could it be?) leads him to reject verses 17 and 18 - which are quite
clear about the ultimate unreality of the world - as interpolations into the first
prakarana of the Agama Sastra. This rejection obviously weakens Wood’s main
argument, unnecessarily as it would seem.

Wood’s argumentation is particularly weak where he tries to show that the
IC interpretation was still known at a late date. He bases conclusions on the
punctuation of passages of the Nrsimhapiirvatapaniya and Ramottaratapaniya
Ubpanisads, obviously unaware of the freedom which editors and scribes allow
themselves to put dandas where it pleases them. More serious is his incorrect
translation of a passage from Kiranarayana’s commentary on Mandiukya
Upanisad plus Agamaprakarana. This passage introduces MaUp 6 and reads (as
reproduced in note 12 on p. 196): evam nipatrayari niripya caturtham padarm
nantahprajna ity adind niripayisyan vaisvanaradiripanam uktasthanavyapa- (? Wood
has vyapa-)radyarthesu slokan vivaksur madhye vaksyamanacaturthanipena saha
caturnam nipanam mahimanam aha. Wood translates (p. 54): “Having thus
described the three-fold forms of the Self, the fourth pada of the Self will be
described with the words ‘not inwardly cognitive’ etc. [i.c. by Mand 7]. The
intermediary passages (madhye) concerning the aspect of the vai§vanara etc.
referred to the places and functions of the Self. Now the greatness of the four
forms will be described with respect to the fourth state of the Self.” This
translation does not only completely miss the point, it is used as proof that
Kiranarayana considered MaUp 6 and 7 as belonging together! Nothing of the
kind is of course said or even suggested in the passage, the last part of which
should be translated: “[the author] expresses (in the now following MaUp 6) the
greatness of the four forms, including [that of] the fourth form which is still to
be introduced (in MaUp 7).” Wood himself has to admit, on p. 55: “It is true
that Kiranarayana concludes his discussion of [Agamaprakarana) 1-9 with the
words ‘Now the description of the three-fold aspects is complete’ ... and that he
introduces Mand 8 with the words ‘Now with respect to the fourth pada of the
Self””, No need here for further comment.

* %k k

The Introduction states that “[tlhe [Appendix] contains translations of the
Mandikya and the four prakaranas of the Agama-§astra” (p. xvi). In reality the
Appendixes (sic) contain the Sanskrit text of these works. Nothing is said about
the edition(s) or manuscript(s) used to establish this text, but.it appears to be a
copy of the Anandasrama edition throughout. Translations of the works
concerned are offered, not in the Appendix, but in chapter I. These translations
do not always correspond to the Sanskrit text at the end of the book. A few
examples must suffice to show this. Agama Sastra 1.22 has, in Wood’s version
(p. 168) ... yat ... vetti niscitah sa pijyah. The translation (p. 7) is “The man of
conviction who knows ..., he ... is worthy of adoration ...”; this translates yas



330 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

instead of yat, which we find indeed in Bhattacharya’s (1943: 12) version. The
translation of 1.26ab (“Pranava is, indeed, the lower brahman, and it is
traditionally regarded as the higher brahman”) translates Bhattacharya’s text:
pranavo hy aparam brahma pranavas ca param smrtah; Wood’s own text has parah
instead of param. Verse 2.4ab is presented (p. 171) in the form antahsthanat tu
bhedanam tasmaj jagarite smrtam. This is translated (p. 16): “It is traditionally
taught that, because of their interior location, entities in the waking state are
thus unreal”; this translates antahsthanat tu bhedanam tatha jagarite smrtam, which
is Bhattacharya’s (1943: 17) reading. Verse 4.47 contains, in the version presented
on p. 184, the expressions alataspanditam and vijrianaspanditam. Bhattacharya’s
edition (p. 155) reads alatam spanditam and vijiignari spanditam. Wood’s trans-
lation (p. 30) corresponds evidently to Bhattacharya’s reading; he has: “fire-
brand when it is in motion” and “consciousness when it is in motion”. Agama
Sastra 4.56 has, in Wood’s version (p. 185): sarisaram na prapadyate. His trans-
lation “samsara is no longer possible” (p. 31) corresponds rather to Bhatta-
charya’s (1943: 160) reading: sariisaro nopapadyate. Agama Sastra 4.81d reads,
according to Wood (p. 187): dharmo dhatusvabhavatah. Bhattacharya (1943: 189)
proposes to emend to dharmadhatuh svabhavatah. Wood translates Bhattacharya’s
emendation (p. 34: “the fundamental reality of the dhammas ... of its very
nature”), but sticks to his reading, offering a bizarre explanation (“dharmo-dhatu
= dharmadhatu”). Vaidharmye in verse 4.97 is translated as two words: vai
dharmye.

The translation leaves also elsewhere to be desired. Take for example
verse 4.77: animittasya cittasya ya ‘nutpattih sama ’dvaya/ ajatasyaiva sarvasya
cittadrsyamn hi tad yatah. Bhattacharya considered the verse unintelligible, but
Wood is undeterred: “The mind has no cause: consequently, everything is
unborn (anutpatti), the same, and nondual (advaya). Everything is unborn: con-
sequently, everything is only mind-perceived.” Verse 2.8ab (apirvar
sthanidharmo hi yatha svarganivasinam, in the form accepted by Wood) is “not
quite clear” (Bhattacharya), “uno dei distici piu difficili dell’opera” (Vecchiotti).
Wood translates “Thus, indeed, the fixed characteristics (sic) of the dwellers in
heaven is their karma (apiirva)”; this fits neither the text nor the context. In spite
of Vetter’s (1978) proposed interpretation of dvaita “Vielheit”, this word is
throughout translated as “duality”, even in the crucial verse 3.31: “This duality
in whatever form, both the moving and the unmoving, is mind-perceived”! In
the case of 3.18 (advaitarn paramartho hi dvaitari tadbheda ucyate) Wood trans-
lates: “Nonduality is indeed the highest truth. Duality (i.e. the lower or relative
truth) is said to be different from it.” It would have been well-advised to take
Vetter’s (1978: 121) translation into consideration: “Das advaita ist namlich die
hochste Realitiat. Das dvaita wird als seine Aufspaltung bezeichnet.” In the case
of 3.19, similarly, Wood’s “nonduality becomes different” can be contrasted with
Vetter’s “wird aufgespalten”. Advaya in 3.30 is translated “without a second”;
everywhere else the correct translation “nondual” is used. Dvayakalas ca ye bahih



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 331

in 2.14 is rendered “and the things likewise that exist objectively”, which is at
best very free. Nirvikalpa in 3.34 becomes “free from modifications”, even
though everywhere else vikalpa is rendered “imagination” and Potter (1980;
mentioned in the bibliography) argues for “wrong interpretation”. Jagaritasthano
in MaUp 3 and 9 is masculine (sthana is neuter!), and does not therefore mean
“the waking state” (Wood), but “der im Stande des Wachens befindliche”
(Deussen). Similar corrections are required for svapnasthanah and susuptasthanah
(MaUp 4, 5, 10 and 11). MaUp 8 so 'yam atma ’dhyaksaram orikar[ah)] cannot
mean “This is the Self with regard to the syllable ‘Aum’” (Wood), but “Dieser
Atman nun ist in bezug auf die Laute die Silbe Om” (Deussen). No use is ever
made of devices (such as square hooks) to show that certain words in the
translation have no Sanskrit words corresponding to them: the translation is
therefore frequently an interpretation, without any indication to that effect. The
result is that sometimes dubious interpretations are presented as translations. An
example is Agama Sastra 1.6, where viniScaya is translated “the well-established
conclusion of the Vedanta”. This position is maintained on p. 8 f., but is not
shared by all; Karmarkar (1953: 60), for example, had stated that “[t]here is no
doubt that verses 6-9 describe the views of Gaudapada’s opponents”, and not
therefore the position of the Vedanta.

There is something puzzling about the very presence of a translation in the
middle of chapter I. The role of the translation of prakaranas 2, 3 and 4 within
the context of the book remains obscure, and no attempt is made to justify this
new translation of the whole text after the many already existing translations
into European languages - such as the English translations of V. Bhattacharya
and R.D. Karmarkar, the French one by Em. Lesimple, the German ones by
Paul Deussen (1921: 573-604) and E. Richter-Ushanas, and now an Italian one
by Icilio Vecchiotti. (For further translations into English and other languages,
see Potter, 1983: 101 f.) The present translation, unlike the other ones, is without
any explanatory notes, and does not even identify Vedic passages that are ex-
plicitly or implicitly referred to. Verse 3.25ab (sambhiiter apavadac ca sambhavah
pratisidhyate), for example, is translated: “And by the denial of birth, becoming
is denied”; no indication whatsoever is provided that there is here a reference
to ISopanisad 12 f., as is specified, e.g., by “Sankara”, Bhattacharya, Karmarkar
and Vecchiotti. Verse 2.3ab, again, is translated: “The absence of chariots etc.
in dream is taught in the §ruti”; if we wish to know where in the §ruti, we have
to turn to the other translations.

Towards the end of the book the author dedicates a chapter to “A new
theory about Gaudapada and the authorship of the Agama-§astra and the
Agama-§astra-vivarana”. Here he allows his imagination free rein. We meet here
with the suggestion that “one of the bhdsya-kdra’s ulterior motives in using the
last three prakaranas (and especially the [Alata$antiprakarana]) was to meet head
on the persistent charge that Samkara (to whose school he undoubtedly
belonged) was a crypto-Buddhist” (p. 142-43). How does he do so? After all,



332 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

“the bhasya-kara accepts a very extreme formulation of the Mayavada, including
views that Samkara criticized at length ..”. He may have done so in order to
show “that even his views were different from the Mahayana. If he could show
this, then a fortiori he would have clearly absolved the whole Sarkara school
of the charge of crypto-Buddhism.” Of course, there is not a shred of evidence
to support this extraordinary procedure to which there is, to my knowledge, no
parallel in the whole of Indian literature.

References

Bhattachrya, Vidhushekhara (1943): The Agamasastra of Gaudapada. Reprint: Delhi: Motilal
Banarsidass. 1989.

Deussen, Paul (1921): Sechzig Upanishad’s des Veda. Dritte Auflage. Leipzig: F.A.
Brockhaus.

Hacker, Paul (1947): “Sahkarécérya and Sarkarabhagavatpyada. Preliminary remarks
concerning the authorship problem.” New Indian Antiquary 9, 175-186. Reprinted, with
corrections, in Hacker’s Kleine Schriften, ed. by Lambert Schmithausen, Franz Steiner,
Wiesbaden, 1978, pp. 41-58. )

Hacker, Paul (1950): “Eigentiimlichkeiten der Lehre und Terminologie Sankaras: Avidya,
Namaripa, Maya, Iévara.” Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft 100,

Hacker, Paul (1968): “Samkara der Yogin und Samkara der Advaitin.” Wiener Zeitschrift fiir
die Kunde Siid- und Ostasiens 12-13 (1968-69; Festschrift fir Erich Frauwallner),
119-148.

Hacker, Paul (1972): “Notes on the Mandikyopanisad and Sankara’s Agama$astravivarana.”
India Maior. Congratulatory volume presented to J. Gonda. Edited by J. Ensink and
P. Gaeffke. Leiden: E.J. Brill. Pp. 115-132.

Karmarkar, Raghunath Damodar (1953): Gaudapada-Karika, edited and translated, with
notes, introduction, and appendices. Reprint: Poona: Bhandarkar Oriental Research
Institute. 1973.

Lamotte, Etienne (1938): La Somme du Grand Véhicule d'Asanga (Mahayanasarngraha).
2 vols. Reprint. Louvain-la-Neuve: Institut Orientaliste, Université de Louvain. 1973.

La Vallée Poussin (1937): “Documents d’abhidharma: la controverse du temps.” Mélanges
Chinois et Bouddhiques 5 (1936-37), 7-158.

Lesimple, Em. (1981): Mandikya Upanisad et Karika de Gaudapada, publiée et traduite.
Paris: Adrien Maisonneuve. (Les Upanishad, V.)

Mayeda, Sengaku (1967): “On the author of the Mandikyopanisad- and the
Gaudapadiya-Bhasya.” Adyar Library Bulletin 31-32 (1967-68), 73-94.

Potter, Karl H. (1980): “Was Gaudapada an idealist?”” Sanskrit and Indian Studies. Essays
in Honour of Daniel H.H. Ingalls. Edited by M. Nagatomi, B.K. Matilal, J.M. Masson,
E.C. Dimock Jr. Dordrecht: D. Reidel. Pp. 183-199.

Potter, Karl H. (1983): Encyclopedia of Indian Philosophies, I: Bibliography. Second revised
edition. Delhi: Motilal Banarsidass.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 333

Richter-Ushanas, Egbert (1985): Das Stillhalten der Fackel: Mandiikya-Upanisad mit
Gaudapadas Karika. Aus dem Sanskrit iibersetzt und erldutert. 2. verbesserte Auflage.
Bremen.

Vecchiotti, Icilio (1989): Gaudapada, Agamasastra. Introduzione, testo sanscrito, traduzione,
commento, lessico, bibliografia. Roma: Ubaldini.

Vetter, Tilmann (1968): “Zur Bedeutung des Illusionismus bei Sankara.” Wiener Zeitschrift
fiir die Kunde Siid- und Ostasiens 12-13 (1968-69; Festschrift fiir Erich Frauwallner),
407-423.

Vetter, Tilmann (1978): “Die Gaudapadiya-Karikas: Zur Entstehung und zur Bedeutung von
(A)Dvaita.” Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siidasiens 22, 95-131.

Williams, Paul (1989): Mahayana Buddhism. The doctrinal foundations. London and New
York: Routledge. (The Library of Religious Beliefs and Practices.)

Johannes Bronkhorst

Annemarie SCHIMMEL: Der Islam III: Islamische Kultur - Zeitgendssische
Stromungen - Volksfrommigkeit. Stuttgart: Kohlhammer, 1990; XII, 486 s. (Die
Religionen der Menschheit, Bd. 25,3) ISBN 3-17-010061-0.

Mit dem vorliegenden dritten band wird die umfassende darstellung des islams
im rahmen der reihe “Die Religionen der Menschheit” abgeschlossen. Der erste
band von William Montgomery WATTund Alford T. WELCH ist 1980 erschienen
und behandelt den propheten Mohammed, den koran und das islamische recht,
der zweite band (W.M. WATT u. Michael MARMURA;1985) ist der politik, theolo-
gie und philosophie des mittelalterlichen islams gewidmet. Im dritten band
werden nun von neun autorinnen und autoren aspekte des islams dargestellt, die
aus verschiedenen griinden ausserhalb des horizontes der ersten beiden bdnde
liegen, doch gibt es auch iiberschneidungen, zumal bei den beitriagen iber das
islamische recht und iber die sekten.

Annemarie SCHIMMEL, die auch die redaktion des bandes besorgt hat,
steuert mit drei beitrigen mehr als ein drittel des gesamtumfangs bei; sie
handeln von der islamischen mystik, von volkskundlichen dingen, von den
schonen kiinsten und davon, in welcher weise man im lauf der geschichte in
Europa vom islam kenntnis genommen hat. Dass knapp 200 seiten es nicht er-
lauben, dies alles im detail auszuarbeiten, liegt auf der hand. Doch auch in
diesem engen rahmen vermittelt die autorin mit der ihr eigenen sympathie und
intimer vertrautheit mit der islamischen spiritualitit, aber auch aufgrund einer
ungeheuren belesenheit eine fiille von einsichten und anregungen zur vertie-
fenden beschiftigung. Uber heikle punkte geht sie jedoch gelegentlich allzu
leicht hinweg, so etwa iiber die rolle, die der frau in islamischen gesellschaften
zugewiesen wird. Ich glaube nicht, dass die schwierigkeiten, die viele muslimi-
sche frauen heute aufgrund sich vielerorts verhirtender patriarchalischer struk-
turen, eines raschen sozialen wandels und zunehmenden wirtschaftlichen drucks
erfahren, mit einem verweis auf “die segensvolle Gegenwart frommer Miitter”



334 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

abzutun sind. Bei der darstellung der geistigen auseinandersetzung Europas mit
der islamischen welt erwéihnt sie zwar die durch Edward W. SAID angeregte
orientalismus-diskussion, doch auch hier geht sie sehr rasch iiber das problema-
tische verhiltnis von orient und orientalistik hinweg. Die deutschsprachige
orientalistik muss aber, auch wenn Deutschland, Osterreich und die Schweiz nie
in der gleichen weise als kolonialmachte in der islamischen welt auftraten wie
Frankreich und England und auch wenn ihre rolle bei der verfertigung des bil-
des vom orient seitens Edward SAIDS weitgehend ignoriert wurde, die eigene
wissenschaftsgeschichte kritisch reflektieren. Dessenungeachtet hat Annemarie
SCHIMMEL jedoch gerade in diesem teil des buches hochst interessantes mit-
zuteilen und die verweise auf die literatur sind eine wahre fundgrube. Eine
winzige korrektur: Burckhardts vorname (index; S. 383) heisst abgekiirzt nicht
J.C.,, sondern J.L. fiir Johann Ludwig bzw. Jean Louis.

Mit dem bestreben islamischer denker, sich im prozess einer fiir die kultu-
relle identitat muslimischer volker sehr bedrohlichen umgestaltung der welt seit
dem 18. jh. neu zu orientieren, beschaftigt sich Tilman NAGEL. Er zeichnet die
reformbestrebungen islamischer theologen und die entwicklung einer auf die
eroberung staatlicher macht abzielenden islamischen ideologie nach. Nicht zu
iiberhoren ist dabei die besorgnis, die der autor ob des zunehmenden einflusses
der islam-ideologen empfindet. Selbst wenn man seine besorgnis teilt, wird man
leicht erkennen, dass nicht allein und auch nicht in erster linie die scheu der
muslime vor einer “wirklichkeitsnahen Analyse des Gegenwirtigen” (s. 52) oder
eine “riickwirts gewandte Utopie” (ibid.) fiir sozialen und politischen ziindstoff
in der islamischen welt sorgt, sondern dass mit dem erbe des kolonialismus, dem
nationalismus, dem Palistina-konflikt, den weiterhin bestehenden globalen und
lokalen machtgefillen und rivalitaten, mit bevolkerungswachstum, inflation und
vielen weiteren faktoren genug ziindstoff vorhanden ist, der sich im kampf um
die macht einsetzen lasst und der auch nicht auf der ebene der theologie und
ideologie zu entscharfen ist.

Eine willkommene erganzung zu den ausfithrungen NAGELS bietet Khalid
DURANS beitrag iiber das spannungsreiche verhiltnis, das der islam bald als
mehrheit bald als minderheit mit anderen religionen eingeht. Vollig zu unrecht
wird in der 6ffentlichen meinung noch immer der islam mit dem arabertum
gleichgesetzt und in Westasien lokalisiert, da kommt es um so iiberraschender,
wenn man liest, dass die erste “Islamische Republik” im 19. jh. in Brasilien
ausgerufen wurde (s. 440) oder dass muslime verschiedenster ethnischer her-
kunft die mehrheit der taxifahrer in Washington D.C. stellen. Die modernen
verkehrs- und kommunikationsmoglichkeiten haben sich nicht allein der euro-
amerikanischen kultur als niitzlich erwiesen, vielmehr tragen sie auch dazu bei,
dass der islam nicht nur dem anspruch nach universell, sondern in der tat auf
der ganzen welt und nahezu bei allen volkern prasent ist. Die wandlungen, die
das islamische selbstverstindnis in einem immer intensiveren interkulturellen
austausch erfahren wird, sind im augenblick noch kaum zu erahnen, doch darf



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 335

man mutmassen, dass die richtung, in der sich der islam bewegt, nicht riick-
wiirts zu den lebensverhiltnissen des Hidschas zu lebzeiten des profeten weist.
Selbst “fundamentalisten” werden dem in irgendeiner form rechnung tragen
miissen.

Konrad DILGER gibt einen Uberblick iiber das islamische recht, wobei das
schwergewicht auf seiner heutigen anwendung bzw. der integration in und die
konflikte mit anderen rechtsformen in den islamischen lindern liegt. Auch
wenn die art der darstellung ganz unverkehrbar die handschrift des juristen
tragt, so ist sic doch keineswegs trocken, und die fiille der gebotenen fakten
und begriffe erweist sich als ausserordentlich niitzlich, wenn man mehr iiber
dieses rechtssystem erfahren will, als dass es in gewissen fillen drastische
korperstrafen vorsieht. Eine ergianzung zu s. 70, fussnote 33 sei gestattet: die als
Playboy-Taschenbuch Nr.6601 erschienenen “Worte” Ayatollah Khomeinis sind
nicht zitierfahig, fehlt doch jeglicher hinweis darauf, wo die einzelnen passagen
im original zu finden wiren. Bei der fraglichen dusserung zum iranischen fami-
lienschutzgesetz ist auf abschnitt nr. 2836 des Tawdih ul-masa’il zu verweisen
(pers. text, 3. aufl., Teheran 1365 h.§; englisch A Clarification of Questions, Boul-
der, Col. 1984, s.a. H. Algar: Islam and Revolution, Berkeley 1981, p. 441).

Mit der rechtlichen und sozialen stellung der frau im islam setzt sich
Wiebke Walther auseinander. Sie zeigt, dass ein riickgriff auf den koran als
quelle allein nicht geniigt, um zu verstehen, welchen spezifischen bedingungen
das leben muslimischer frauen unterliegt. Das bild von der rolle der frauen, das
man sich in den verschiedenen islamischen gesellschaften macht, die pflichten,
die man ihnen auferlegt, und die freiriume, die man ihnen zugesteht, beruhen
auf historisch gewachsenen islamischen und ererbten oder iibernommenen vor-
und ausserislamischen vorstetlungen, wobei gerade eine gewisse abschitzigkeit
dem weiblichen geschlecht gegeniiber sowie das gebot der verschleierung nicht
durch den koran zu begriinden sind. Die rechtliche ungleichstellung von frau
und mann allerdings ist es, und am heiligen text muss jeder versuch scheitern,
eine gleichberechtigung zu erreichen. Man vermisst bei der darstellung der
heutigen situation einen hinweis auf die komplexitit des verhiltnisses von
islamischer ideologie und frauenbefreiung, die etwa daran zu erkennen ist, dass
es auch einen islamischen feminismus gibt, wie ja iiberhaupt zentrale punkte
des islamistischen diskurses, die segregation der geschlechter oder die kritik an
der herabwiirdigung der frau zum lustobjekt, auch im westlichen feminismus
von grosser bedeutung sind.

Von J. Christoph BURGEL erfahren wir etwas iiber “Themen und Tenden-
zen der zeitgenossischen Literatur in der islamischen Welt”. Es ist bedauerlich,
dass man der alteren literatur so gut wie keinen platz (ss. 290 - 296) eingerdumt
hat, doch soll das nicht gegen die verhaltnismassig ausfithrliche darstellung der
zeitgendssischen literaturen, genauer gesagt der arabischen, persischen, tiirki-
schen und urdu literatur seit dem ende des 19. jh.s, sprechen. Wie der autor
jedoch gleich zu anfang einriumt, kann ohnehin nur ein ausschnitt aus dem



336 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

breiten spektrum der neueren literatur geboten werden. Der gewahlte ausschnitt
beschiftigt sich, unter hinweis auf zahlreiche autoren und autorinnen, deren
werke auch in deutscher iibersetzung zu lesen sind, mit der spiegelung der
wirklichkeit in der literatur, wobei das unwirkliche, die “Welt der Sagen und
Mirchen” nicht ausgeschlossen wird. Die literarische verarbeitung der wirklich-
keit weist in der tat, wiec BURGEL am ende seines beitrags festhilt, iiber die
aktualitat der ereignisse hinaus, und die lektiire von gedichten, romanen, kurz-
geschichten usw. kann unser verstandnis jener wirklichkeit wesentlich vertiefen.
Die darstellung schliesst zwar das theater ein, lasst aber - und das nicht nur aus
platzgriinden - die von A. SCHIMMEL im vorwort erwiahnten medien horspiel
und film, sowie die musik - man denke nur an die zeitgenossischen tiirkischen
volkssanger (dsiklar) - und das fernsehen aus. Nicht erwahnt wird ferner, dass
die ablosung der traditionellen literatur durch eine moderne, d.h. westlich ge-
pragte literatur keineswegs vollstandig und auch nicht iiberall erfolgt ist. Auch
das verstarkte interesse, das man in den letzten jahren den traditionellen literari-
schen formen in kreisen moderner, vielleicht besser: postmoderner schriftsteller
entgegenbringt, hitte in die betrachtung mit einbezogen werden konnen. Eine
detailkorrektur sei auch hier angebracht: auf s. 309, anm. 19 ist der name des
autors Bayda’t und der titel des werks HaStomin safar-e Sendbad zu schreiben.

Die beiden verbleibenden beitrige befassen sich mit sekten des islams,
Munir D. AHMAD stellt in knapper, aber fundierter weise die im 19. jh. ent-
standene und 1974 durch das pakistanische parlament quasi exkommunizierte
Ahmadiyya vor. Mit anderen gruppen, insbesondere mit den schiiten befasst
sich Biancamaria SCARCIA AMORETTL Ihr beitrag hat bereits den iibersetzern
(Peter ANTES und Peter HEINE) erhebliche miihe bereitet (so das vorwort, s.
XII) und wird sich auch der mehrzahl der leser und leserinnen als eine harte
nuss erweisen. Die ausfiihrungen, so geistreich und originell sie auch sein
mogen, sind gewohnlich sterblichen kaum nachvollziehbar, denn es wird eine
detailkenntnis der politischen, sozialen, institutionellen und religiésen geschich-
te des islams vorausgesetzt, die das zielpublikum des vorliegenden buches ge-
wiss nicht hat. Eine aussage wie die folgende bleibt auch jemand, der sich
bereits mit der materie beschaftigt hat, nahezu unverstandlich: (s. 143) “Nicht
zufallig schlug sich diese Kraft (es ist unklar worauf sich das demonstrativ-
pronomen bezicht; rez.), die noch immer in Iran lebendig ist, bei der sog.
“Schule von Isfahan” in rein philosophischer Spekulation nieder (und nicht
mehr in der Dynamik einer Bewegung und/oder Opposition wie in der Vergan-
genheit). Damit ergab sich eine natiirliche Voraussetzung fiir das, was mit den
Qagaren eintrat (darauf geht die verf. erst 3 seiten spiter ein; rez.) und ein
Uberdenken der Prinzipien notwendig machte, bevor der Imamismus sich er-
neut als Bewegung und/oder Opposition behaupten konnte.”

Obwohl der abschlussband nicht die selbe geschlossenheit und griindlich-
keit der darstellung wie die beiden vorhergehenden binde aufweist und obwohl
(wie im vorwort erwihnt) der geographische horizont im wesentlichen auf



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 337

Westasien, Nordafrika und den Indischen Subkontinent beschrankt bleibt,
rundet er das gesamte werk in sehr iiberzeugender weise ab.
Michael Gliinz

Stefan SPERL: Mannerism in Arabic Poetry - A structural analysis of selected
texts (3rd century AH/9th century AD - 5th century AH/11th century AD).
Cambridge, New York ...: Cambridge University Press, 1989, 230 s. (Cambridge
Studies in Islamic Civilization) ISBN 0-521-35485-4.

Stefan Sperl hat mit seinem aufsatz ‘Islamic Kingship and Arabic panegyric
poetry in the early 9th century’ (in: Journal of Arabic Literature VIII, 1977) der
auscinandersetzung mit der panegyrik, einer von der literaturwissenschaft nicht
eben sehr geschitzten art von dichtung, einen nachhaltigen und iiber den be-
reich der arabistik hinaus wirksamen impuls gegeben. In dem hier vorzustellen-
den buch fiihrt er seinen strukturellen ansatz weiter und versucht, anhand der
analyse ganzer gedichte - und nicht isolierter beispielverse - das verhiltnis von
manierismus und klassik in der arabischen dichtung zu bestimmen.

Die texte, auf die er seine untersuchung aufbaut, stammen von vier dich-
tern, von denen zwei, Buhturi und Abu Il-‘Atahiya, der klassik und zwei,
Mihyar ad-Daylami und Abu l-‘Ala al-Ma‘arri, dem manierismus zugerechnet
werden, die vertretenen gattungen sind die panegyrik, durch Buhturi und
Mihyar, und die asketische dichtung (zudiyyat), durch Abu I-‘Atahiya und
Ma‘arri; sie sind in vollem umfang auf arabisch und englisch im anhang abge-
druckt, wobei allerdings der an sich schon und sauber gesetzte arabische text
irrefithrend paginiert ist, so dass die geraden und ungeraden sciten jeweils zu
vertauschen wiren bzw. bei der lektiire die reihenfolge 1, 3, 2, 5, 4 ... einzuhal-
ten ist.

Aus den analysen der gedichte heraus entwickelt Sperl im letzten kapitel
seines buches ein modell, das die drei pole ‘wirklichkeit’, ‘konvention’ und
‘gedicht’ in beziehung setzt. Als klassisch bestimmt er diejenige dichtung, die
die wirklichkeit - ein durch die vorgaben kultureller konventionen hierarchisch
gegliedertes universum von objekten - in einer der funktion und bedeutung
des jeweilig dargestellten objekts angemessener weise sprachlich reprasentiert,
wihrend als manieristisch eine von der bedeutung des objekts in seinem kultu-
rellen bedeutungszusammenhang abstrahierende und auf die aufdeckung inne-
rer zusammenhange in sprache und literatur abzielende ausdrucksweise erkannt
wird. Eine solche aufdeckung innerer, durch die struktur der sprache und die
gegebenheiten der literarischen tradition determinierter zusammenhinge wird
erreicht durch die auferlegung strenger formaler beschrinkungen, in deren
rahmen dann die formalen méglichkeiten, die sich bieten, voll ausgeschopft
werden. In Ma‘arris Luziimiyat etwa wird als formale beschrinkung eine be-
stimmte reimtechnik verwendet und unter anwendung dieser eine komplette se-



338 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

quenz von gedichten komponiert, die alle moglichkeiten dieser reimtechnik
ausschopft, eine vorgehensweise, die Sperl mit der J.S. Bachs im ‘Wohitemperier-
ten Klavier’ vergleicht.

Sperls betrachtungsweise ist nicht diachron, d.h. auf die entwicklungsge-
schichte der arabischen literatur, sondern synchron auf dic analyse einzelner
werke ausgerichtet. Dies bewahrt ihn davor, die termini ‘klassisch’ und ‘manie-
riert’ in einem wertenden sinn zu verwenden und im manieristischen stil eine
dekadenzerscheinung zu sehen. Was die beiden stile voneinander trennt ist
nicht ihr unterschiedlicher kiinstlerischer rang und auch nicht in erster linie die
zeit, sondern das verhiltnis, das zwischen sprache und welt angenommen wird.
Wihrend sich der klassische stil durch ein vertrauen in die fahigkeit der spra-
che, die welt abzubilden, auszeichnet, geht dem manierismus dieses vertrauen
ab. Die phianomene der welt erscheinen in einer beunruhigenden ambiguitit
und es ist nicht die ordnung der dinge, was den sprachlichen ausdruck be-
stimmt, sondern die ordnung der sprache, was die bezichungen zwischen den
dingen herstellt. Obschon Sperl nur einen sehr engen ausschnitt aus der arabi-
schen dichtung zum gegenstand seiner untersuchungen gemacht hat, konnen
seine befunde giiltigkeit weit iiber den rahmen seiner betrachtungen hinaus be-
anspruchen. Gerade auch fiir die nachbarliteraturen der arabischen, die persi-
sche, tiirkische u.a., enthilt das besprochene buch wertvolle anregungen und
einsichten.

Michael Gliinz

Hans Robert ROEMER: Persien auf dem Weg in die Neuzeit. Iranische Geschich-
te von 1350-1750, Beirut 1989. (= Beiruter Texte und Studien, 40).
ISBN 3-515-05114-7, DM 148,--

1986 erschien der 6. Band der Cambridge History of Iran, The Timurid and
Safavid Periods, dessen politikgeschichtlicher Teil (die Kapitel 1-5, ca. ein
Drittel des ganzen Bandes) von Hans Robert Roemer verfaflt worden ist. Die
liber viele Jahre verschleppte Drucklegung dieses Werkes - die meisten Beitra-
ge waren schon zu Beginn der 70er Jahre abgeschlossen - fiihrte dazu, daB die
Ergebnisse neuerer Untersuchungen unberiicksichtigt und oft auch unerwihnt
bleiben muBten. Dieser Umstand hat neben Kiirzungen und textlichen Umge-
staltungen durch die Herausgeber Roemer dazu bewogen, eine erweiterte und
vor allem auch im Anmerkungsapparat und Literaturverzeichnis aktualisierte
deutsche Fassung seiner Beitrage zur CHIr vorzulegen.

Der hier zu besprechenden Band bietet ein breitangelegtes ereignisge-
schichtliches Panorama Persiens vom 14. bis ins frithe 18. Jahrhundert, das der
Verfasser in zwei nahezu gleich groBe Blicke, die vorsafawidische und die
safawidische Zeit unterteilt hat.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 339

Teil I beschreibt: das Zersplittern des vormaligen I1han-Reiches in territorial
begrenzte, heftig miteinander rivalisierende Dynastien und Herrschaften
(éalayiriden, Ingi, Muzaffariden, Sarbadaren u.a.); die Schrecken verbreiten-
den Feldziige Timirs, der sich innerhalb weniger Jahrzehnte ein Riesenreich
zusammenerobert; die Machtkimpfe seiner Nachfolger untereinander, die letzt-
endlich nur den Osten Irans fiir ein knappes Jahrhundert halten kénnen; den
Aufstieg der aus Anatolien nach Nordwest-Iran riickgewanderten turkmeni-
schen Stammeskonfoderationen der Qara- und Aq-Qoyunlu zu politisch poten-
ten Firstentimern, die sich in Westiran mit Erfolg gegen die Timuriden
durchsetzen. Da all diese Ereignisse und Entwicklungen sich auf vielfiltige
Weise zeitlich iiberlappen, die - iiberwiegend reiternomadischen - Protagoni-
sten duBerst mobil und zahlreich sind und iiberdies wechselnde Koalitionen
untereinander eingehen, liegt es auf der Hand, daB eine narrative Darstellung
dieser eineinhalb Jahrhunderte mit ihrer verwickelten Chronologie bei allen
Formulierungskiinsten des Autors keine ganz leichte Lektiirekost sein kann.
Die Fiille der Namen, Daten und Fakten mag einen Leser, der sich zum ersten
Mal iiber das vierzehnte und fiinfzehnte Jahrhundert in Iran informieren will,
verwirren oder sogar erschrecken; doch wer immer sich mit diesem Zeitab-
schnitt beschiftigen will oder muB, wird duBerst dankbar dafiir sein, auf ein
solches Standardwerk zuriickgreifen zu konnen, in dem sich die Vertrackt-
heiten der persischen Geschichte so bequem nachlesen und nachschlagen lassen.

Der erste Abschnitt von Teil II beschreibt die Militarisierung und Politisie-
rung des Sufi-Ordens der Safawiyya und seiner Anhingerschaft, einen ProzeB,
der sich wiederum parallel zu den in Teil I geschilderten Geschehnissen voll-
zieht, ja mit diesen aufs engste verzahnt ist. Der eigentliche zeitliche Ausgangs-
punkt dieses zweiten Teils ist jedoch das Jahr 1501, in dem der blutjunge
Isma‘il, charismatischer Ordensmeister und Hoffnungstrager des Safawidenor-
dens, in Tabriz zum Schah von Iran ausgerufen wurde und die Zwolfer-Schia
zur Staatsreligion proklamierte, ein Ereignis, dessen Konsequenzen bekanntlich
bis in die Gegenwart zu greifen sind. Die sich anschlieBenden Abschnitte
orientieren sich in ihrer Abfolge und Anlage an Feldziigen und Regierungszei-
ten der einzelnen Safawiden-Herrscher, zeichnen Charakterbilder der verschie-
denen Herrscherpersonlichkeiten, schildern Thronfolgestreitigkeiten und In-
teressenskonflikte der politischen Akteure etc. Daneben werden aber durch
Vergleich mit den vorausgegangenen Herrschaften Kontinuititen und Briiche
in der Staatsverwaltung und den wirtschaftlichen und sozialen Grundlagen des
Safawidenstaates nachgezeichnet und religiése und kulturelle Phinomene
behandelt.

Bei dem vorliegenden Band haben wir es also mit einer Darstellung zu tun,
die den Akzent bewuBt auf Ereignis-, Herrschafts- und Institutionengeschichte
legt, sich als ein Grundlagenwerk versteht und in methodischer bzw. themati-
scher Hinsicht alternative Zugriffe auf die behandelte Epoche anderen iiber-
1aBt. Die enge Vertrautheit Roemers mti diesem Zeitabschnitt der persischen



340 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Geschichte, der von fritheren Forschergenerationen aus Geringschitzung stief-
miitterlich behandelt worden ist und den er - orientiert an Vorbildern wie
Walther Hinz und Vladimir Minorsky - als forschungswiirdig etabliert hat,
schligt sich in der Sorgfalt nieder, mit der die fortlaufende historische Erzih-
lung dokumentiert ist. Anmerkungen (in der leserfreundlichen Gestalt von
FuBnoten) und Literaturverzeichnis informieren so umfassend und zuverlassig
iiber Quellen und weiterfiihrende Literatur, wie sonst keine andere Publikation
iiber den behandelten Zeitraum. Die vorbildlichen Indices sind ein weiterer
Grund zur Freude fiir den Benutzer.

Birgitt Hoffmann

Thomas FRISCHKORN: ‘Zazen’ fiir Arbeitnehmer? Zur Symptomatologie zen-
buddhistischer Rituale in Japans Wirtschaft. (Europaische Hochschulschriften:
Volks- und Betriebswirtschaft Band 1134). Frankfurt am Main, Bern, New
York, Paris: Peter Lang, 1990, 255 pp.

T.F. geht in seiner Dissertation einem der vielen Vorurteile nach, die Japans
unleugbaren wirtschaftlichen Erfolg erkliren sollen: dieser Erfolg griinde zu
einem groBen Teil auf dem Zen-Buddhismus.

Diese Erkliarung findet sich in sehr vielen Publikationen von sogenannten
Fachleuten, die sich der Wirtschaft Japans annehmen. Noch nie hat sich aber
ein Japanologe in solch fundierter Weise dazu geduBert, wie das nun T.F. tut.

In einem ersten Teil, iberschrieben mit ““Zen-Mystik als Wirtschaftsethik’
und ‘Religion der Samurai’: Vorgaben in der westllichen Literatur” resiimiert
er einige der gangigsten Thesen, die sich in der westlichen Literatur finden.
Diese Auflistung wird abgeschlossen mit einer stichwortartigen Zusammenfas-
sung der Thesen, die dann eigentlich schon alles iiber diese Thesen aussagt; die
zwel ersten seien deshalb wiedergegeben:

“l. Zen steht in keinem erkennbaren Zusammenhang zur modernen japanischen
Wirtschaft.”

“2. Zen steht als eine Art philosophisch-mystische Qualitét im Hintergrund des
‘japanischen Managements’, und dieses ist verantwortlich fiir den wirtschaftli-
chen Erfolg.”

Was soll man nun also von all den Erklarungen halten, die einem in der west-
lichen Literatur angeboten werden, wo sie doch anscheinend so widerspriichlich
sind?

In einem nichsten Teil stellt er den Beispielen aus der westlichen Literatur
solche aus der japanischen “populiren und populiarwissenschaftlichen Literatur”
gegeniiber. In den hier zitierten Texten kommt ganz klar zum Ausdruck, daB
Zen hinter allem steht oder zum mindesten stehen sollte, was der japanische
Arbeitnehmer tut. Hier wird auch klar, woher die im ersten Teil resiimierten



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 341

Thesen der westlichen Autoren herkommen: diese sind meist unbesehen von
der japanischen populiren Literatur iibernommen.

Der Rest des Buches ist der Skizzierung und der Auswertung der von T.F.
gesammelten Literatur und der von ihm gefiihrten Interviews mit verschieden-
sten Vertretern (Managern und Arbeitnehmern) der unterschiedlichsten Betrie-
be gewidmet. Auch dieser Teil ist wie die vorhergehenden klar und auf das
Wesentliche konzentriert.

Aus den Berichten und Interviews geht eines ganz klar hervor, und daher
auch das Wort “Ritual” im Untertitel: Es geht niemandem um den Zen als Reli-
gion, sondern Zen ist einzig und allein Erzichungsmittel, man ist versucht zu
sagen, Zuchtmittel. Die Teilnehmer an den Zen-Kursen sollen das korrekte
Verhalten in der Firma, sprich Unter- und/oder Einordnung in das Umfeld
erlernen.

Wie steht es nun also mit dem eingangs erwahnten Vorurteil, daB der groBe
Erfolg der Japaner mit dem Zen-Buddhismus eng zusammenhinge? Es scheint
auBerlich zu stimmen; aber hat das Training der Firmenleute in einem zen-
buddhistischen Tempel irgendetwas mit dem Zen zu tun, der uns aus den
Schriften eines Rinzai, Dgen oder Bankei entgegentritt? Sicher nicht.

Die Frage bleibt nach der Lektiire dieses ausgezeichneten Buches, ob es
sich nicht vielleicht immer schon, zumindest in Japan, um ein dhnliches Phéno-
men gehandelt hat, was die Aufnahme des Zen in die Kultur, in die Wesensart
des Japaners betrifft. Wurde der Zen in der Kamakura- und Muromachi-Zeit
von den Samurai aufgenommen, weil sie im Zen die fiir sie angemeBenste Reli-
gion entdeckten, oder wurde er aufgenommen aus ganz anderen Griinden?
Weil die Zen-Monche die einzigen waren, die in dieser Zeit direkten Zugang
zum verehrten China hatten etwa, oder weil der Zen ideal war zur Disziplinie-
rung der Untergebenen?

DaB diese Frage bleibt, ist keine UnterlaBung von Seiten von T.F., sie geht
natiirlich weit iiber den von ihm gesteckten Rahmen hinaus, obwohl er an
einigen Stellen diese Problematik anspricht. Es bleibt zu hoffen, daB diese
Frage aufgenommen wird.

Es bleibt nur zum SchluB zu sagen, daB sich die Lektiire dieses Buches fiir
jeden lohnt, der sich fiir Japan interessiert.

Dieter Schwaller

Fernand MEYER (dir.) Tibet, civilisation et société. Colloque organisé par la
Fondation Singer-Polignac a Paris, les 27, 28, 29 avril 1987. Paris: Editions de la
Maison des Sciences de 'Homme, 1990. 204 pages of text plus 53 photographs
and illustrations. (Editions de la Fondation Singer-Polignac.)

Tibet, civilisation et société consists of articles presented during a colloquium
organized by the Singer-Polignac Foundation in Paris during the month of



342 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

April, 1987. As F. MEYER stated in his introductory remarks, “the articles
collected in this work testify to the large diversity of subjects discussed and the
various disciplines brought together at this time.” The papers are generally of
a high quality and represent a source of valuable information for those
interested in Tibetan studies. There are articles on art, ritual, Tibetan theatre,
music, historical matters and ethnology - we even find a presentation on the
Cinderalla story in Tibet. One misgiving, however, is in order: it is somewhat
odd that in a work which supposedly covers Tibetan civilisation, there is not a
single article on Buddhist philosophy and philosophical literature.

It is not possible to discuss the contents of most of the contributions in a
collection of this sort. Let me, however, offer a few remarks concerning one of
the articles, viz. that of NICOLAS TOURNADRE, entitled ”Présentation de la
grammaire traditionnelle et des cas du tibétain. Approche classique et analyse
moderne.” The article is a valuable study on the cases in Tibetan, analysing the
traditional grammarian’s attempt to impose the ill-fitting eight Sanskrit cases on
a recalcitrant Tibetan syntax. Mr. TOURNADRE proposes, instead, a set of five
markers: (1) the ergative-instrumental (gis + variants); (2) the genitive-relative
(g + variants); (3) the oblique (la + variants); (4) the ablative (ras + las);
(5) the absolutive (the marker @). While I leave the details of Mr. TOURNADRE’s
analyses of the five to the reader, a few corrections to his article are in order:

(a) Pp. 189-190. Mr. TOURNADRE speaks of the grammarian “Dharmapatra”.
In fact, it should be Dharmabhadra. Moreover the date 1866 given on p. 190 for
dNgul chu Dharmabhadra’s composition of the Si '’ zhal lung is probably one
cycle too late: it should be 1806, i.c. the fire tiger year of the thirteenth cycle.
Following the Shes bya’i gter mdzod" and the Catalogue of the United States Library
of Congress Collection of Tibetan Literature in Microfiche by M. TACHIKAWA et al.’,
the dates for dNgul chu Dharmabhadra are 1772-1851.

(b) P. 190. TOURNADRE’s date 1901 for the composition of dByangs can
grub pa’i rdo rje’s Legs bshad ljon dbang is also improbable: it should rather be
1841. According to the Shes bya’i gter mdzod and TACHIKAWA et al., the dates
for this author, who was indeed a nephew of Dharmabhadra and received his
ordination from him, are 1809-1887. TOURNADRE’s dates for dByangs can grub
pa’i rdo rje and Dharmabhadra do correspond to those found in Tshe ten zhab
drung’s list of grammatical commentaries in chapter III of his Gangs can bod kyi
brda sprod pa’i bstan bcos sum cu pa dang rtags ’jug gi mam gzhag rgya cher bshad
pa thon mi’i zhal lung (Zangwen wenfa. Lanzhou: Gansu renmin chubanshe, 1981).
But everything indicates that dNgul chu Dharmabhadra lived immediately after
Si tu Pan chen (1699-1774) - when Dharmabhadra was in his twenties he
studied with a number of teachers, including, for example, Gu ge Yongs ‘dzin
Blo bzang bstan ‘dzin, who was born in 1729 and died in 1798. dByangs can
grub pa’i rdo rje’s dates must, therefore, also be different from what Tshe ten
zhab drung gives.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 343

(c) P.191. Mr. TOURNADRE tates: “the categories of bdag [“self”’] and gzhan
[“other”] do not apply to the past.” I cannot at this point go into the details of
what bdag and gzhan mean in Tibetan grammar®, but suffice it to say that
Mr. TOURNADRE’s statement is an interesting half-truth. Mr. TOURNADRE, as he
acknowledges, based himself on sKal bzang ’gyur med’s grammar, which is
indeed a fine work. This author does take the past (‘das pa) as being included
under neither bdag nor gzhan, a position which is in keeping with that of Si tu
Pan chen and dNgul chu Dharmabhadra. Nonetheless, there were some im-
portant grammarians who did classify the past as gzhan, notably A kya Yongs
’dzin dByangs can dga’ ba’i blo gros (18th-19th C.)* this classification also
seems to have been endorsed by the fifth gSer tog incarnation, Blo bzang tshul
khrims rgya mtsho (1845-1915).% In short, the classification of the past in terms
of bdag/gzhan is a subject of some controversy amongst Tibetans, as is, I may
remark, the classification of the imperative.

These points are relatively minor, however. Let me once again stres that the
articles in Tibet, civilisation et société show an impressive level of research. I
commend the book to those interested in Tibetan studies.

1 Full title: Mi rigs dpe mdzod khang gi dpe tho las gsung "bum skor gyi dkar chag shes bya'i
gter mdzod (Zangwen dianji mulu). Compiled by TANG Chi An et al. Chengdu: Sichuan
minzu chubanshe, 1984.

2 Tokyo: International Institute for Buddhist Studies, 1983.

3 See my article, "On bdag and gzhan and other related notions of Tibetan grammar”. In
H. UEBACH and J. PANGLUNG (eds.), Tibetan Studies. Munich: Kommission fiir Zentral-
asiatische Studien Bayerische Akademie der Wissenschaften, 1988. See also T.J.F. TIL-
LEMANS and D.D. HERFORTH, Agents and Actions in Classical Tibetan. The indigenous
grammanians on bdag and gzhan and bya byed las gsum. Wiener Studien zur Tibetologie
und Buddhismuskunde, Heft 21. Vienna: Arbeitskreis fiir Tibetische und Buddhistische
Studien Universitdt Wien, 1989.

4  See his rTags kyi 'jug pa’i dka’ gnas bdag gzhan dang bya byed las gsum gyi khyad par
zhib tu phye ba nyung gsal ‘phrul gyi lde mig. Text and translation in TILLEMANS and
HERFORTH op. cit.

5 See the appended table in TILLEMANS 1988.

Tom J.F. Tillemans

Helwig SCHMIDT-GLINTZER. Geschichte der chinesischen Literatur - Die
3000jéhrige Entwicklung der poetischen, erzihlenden und philosophisch-religiésen

Literatur Chinas von den Anfingen bis zur Gegenwart. Bern, Miinchen, Wien:
Scherz Verlag, 1990, 686 S.

Angesichts des immensen Umfanges und der Vielfalt des chinesischen Schrift-
tumes ist es zweifellos kein leichtes Unterfangen, dieses als Einzelautor in



344 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

seiner Gesamtheit darstellen zu wollen. Entsprechend lange mussten die Leser
des deutschsprachigen Raumes denn auch auf ein Werk warten, das die 1957
aus dem Japanischen iibersetzte, heutigen Anspriichen kaum mehr geniigende
“Geschichte der chinesischen Literatur” von Eugen Feifel hitte ablosen kon-
nen, und umso grosser ist das Verdienst von Helwig Schmidt-Glintzer, der sich
nun der Herausforderung stellte und mit dem vorliegenden Band eine erstmals
auch die Moderne gebiihrend wiirdigende, dem neusten Forschungsstand ent-
sprechende Literaturgeschichte Chinas vom Altertum bis in die unmittelbare
Gegenwart vorlegt.

Der mit einer Reihe von Illustrationen und vielen Textbeispielen angerei-
cherte Band bietet in insgesamt sicben Teilen einen weitgehend chronologi-
schen Uberblick iiber die chinesische Literatur in ihrem ganzen formalen und
inhaltlichen Reichtum: Die Hauptstromungen der schonen Literatur im engeren
Sinne sind da ebenso vertreten wie philosophisch-religiose oder historiographi-
sche Texte. Dariiber hinaus ist der Autor auch stets bemiiht, die wesentlichsten
Beziige zum jeweiligen kulturellen und politisch-gesellschaftlichen Kontext zu
schaffen. Der an sich chronologische Aufbau der von den Shang-zeitlichen An-
fangen der Schrift bis hin zu Texten des “Pekinger Friihlings” und der “obsku-
ren Lyrik” reichenden Darstellung wird dabei immer wieder durch lingere Ein-
schiibe, die bestimmten Gattungen, Motiven und Entwicklungen etwa im asthe-
tischen Bereich und in der Kunst gewidmet sind, durchbrochen. So findet sich,
um nur eines von Dutzenden von Beispielen zu nennen, im der Han-Zeit zuge-
ordneten zweiten Teil des Buches ein Kapitel zum chinesischen Schénheits-
begriff, der sodann zur Literatur im allgemeinen und zur Dichtung im speziel-
len in Bezug gesetzt wird (S. 140 ff.). Haufig sind ferner auch Querverweise
auf literarische Traditionen und Wirkungszusammenhinge iiber simtliche Jahr-
hunderte hinweg, wie etwa im Falle des in die Jian’an-Periode anfangs des
3. Jahrhunderts zuriickfiithrenden und bis in die Neuzeit hinein fortlebenden
Phinomens der in der Bildungselite beheimateten Dichterzirkel oder auch
“Literatengesellschaften” (wenshe), welches hier im Zusammenhang mit der
damals aufkommenden Gattung der “Gesprache iber Dichtungen” (shihua) im
Song-zeitlichen Teil abgehandelt wird.

Insgesamt betrachtet besticht denn die vorliegende Literaturgeschichte, die
auf einer Vorlesungsreihe des Autors an der Ludwig-Maximilians-Universitat
in Miinchen basiert und in erster Linie als Einfithrung und Orientierungshilfe
fir Sinologie-Studenten wie auch interessierte Laien gedacht ist, hauptsachlich
durch die beachtliche Breite der behandelten Themen und eine an Details
reiche Fiille der Informationen in gleichzeitig komprimierter und handlicher
Form. Auch ein Fachpublikum, das zwar ausdriicklich auf die in den Anmer-
kungen aufgelistete, weiterfiihrende Spezialliteratur® verwiesen wird, diirfte das
Werk aus diesem Grunde zu schitzen wissen. Zu ergianzen wire hierzu aller-
dings, dass diese eigentliche Stirke des Buches auch seine Gefahren birgt,
unterliegt doch der Autor, vermutlich eben gerade aus seinem erklirten



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 345

Anspruch auf Vollstindigkeit und einer méglichst umfassenden Darstellung
heraus, bisweilen der Versuchung, den Text etwas zu iiberfrachten: Der
Wunsch, moglichst viele Fakten, Namen und oft nur eben angetippte histori-
sche Ereignisse aufzulisten, geht dabei manchmal zu Lasten der Ubersicht-
lichkeit und Leserfreundlichkeit. Gerade die mit der Materie nicht oder wenig
vertrauten Studierenden und Laien, fiir die das Buch ja eigentlich konzipiert
ist, werden haufig mit einer Vielzahl von nicht naher erlauterten oder erst viel
spater wieder aufgenommenen Begriffen und Verweisen allein gelassen. Fiir
eine der chinesischen Sprache nicht oder noch ungeniigend machtige Leser-
schaft wird die Orientierung noch zusitzlich dadurch erschwert, dass das im
Anhang vorhandene Register neben Autorennamen und Buchtiteln einzig
chinesische Fachausdriicke als Schlagworte auffithrt (dafiir 16blicherweise
immer mit den entsprechenden chinesischen Schriftzeichen). Ein erweitertes
Sachregister mit deutschen Begriffen, in dem auch Schlagworte wie etwa “Fiinf
Klassiker” oder “Neokonfuzianismus® aufzufinden wiren, sowie ein detaillierte-
res, auch die Zwischentitel der einzelnen Kapitel wiedergebendes Inhaltsver-
zeichnis wiirden den Nutzen des vorliegenden Bandes als Nachschlagewerk um
einiges erhohen. Sehr gut scheint mir dagegen die ebenfalls im Anhang zu
findende Auswahl von Literaturhinweisen, die allerdings stark auf Lyrik und
erzihlende Prosa ausgerichtet und mit Ausnahme einiger chinesischer Nach-
schlagewerke bzw. Bibliographien auf Erscheinungen in westlichen Sprachen
beschriankt ist.

1 In den Anmerkungsteil des Anhanges wurde fast ausschliesslich westliche, nicht aber
chinesische oder japanische Sekundirliteratur aufgenommen - dies wiederum im Hin-
blick darauf, dass als Zielgruppe nicht unbedingt Experten angesprochen werden sollen.

Christine Kithne A /Gadir

Heda JASON: Types of Indic Oral Tales: Supplement/compiled by Heda Jason.
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1988 [1989 It. Titelblatt]. 100 S., 1 Karte.
(FF Communications, Vol. CIV 1, No. 242)

Es wird ein weitgestreutes, nicht sehr einheitliches Quellenmaterial erstens
eingeordnet in die "List of Tale Types” nach Aarne und Thompson (The Types
of the Folktale. Helsinki 1961); es wird dasselbe Material zweitens klassifiziert
gemibB einer von Heda Jason erarbeiteten "List of Genres”; es werden drittens
die beiden Klassifikationslisten durch eine Konkordanz indiziert.

Man kann also nachschlagen, welche indischen Belege Jason gefunden hat
fir (z.B.) “das geopferte und wiederbelebte Kind” (768* A), und daB dies ein
Beleg fiir das Genre “1.1.2.1.A - Sacred legend” ist. Man kann nicht nachschla-
gen, welchem Tale Type oder welchem Genre (z.B.) die Geschichte “Gujarat



346 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

18” zugeteilt wurde oder wie sich die Belege einer Region (oder Sprache) auf
die Tale Types und Genres verteilen (unter “Jokes” z.B. findet sich kein Beleg
aus Gujarat). DaB unter “Sacred legend” 34 Belege mit Tale Type Zuordnung
plus 47 als “Varia” eingetragen sind, erklirt sich aus dem Umstand, daB sich
nicht fiir alle Belege auch ein Tale Type bestimmen 1aBt, daB aber alle einem
Genre zugeordnet werden. (“Gujarat 18” findet sich unter “Epic”, aber nicht
unter einem Tale Type.)

Jason ist sich der Problematik, die sich aus der Ubertragung “fertiger”
Klassifikationsschemata ergibt, sehr wohl bewuBt (vgl. Introduction, SS. 11-14),
Das bearbeitete Quellenmaterial sind nach 1960 erschienene Sammlungen, durch
die die Klassifikation von Thompson und Roberts (Types of Indix Oral Tales:
India, Pakistan, Ceylon. Helsinki 1960. FF Communications 180) erganzt wird.
Die Einteilung gemafB den heutigen indischen Bundesstaaten konnte (sofern
nicht nur marktorientierte Strategiec der Verlage) den Originalsprachen der
Quellen nachempfunden sein, was aber quellenkritisch nicht erhoben werden
konnte; der sehr vorliufige Befund zur Quellenkritik wird verzeichnet
(SS. 14-18). “Indic” als Kriterium der Quellenauswahl unterstellt, daB Geschich-
ten aus (z.B.) Kerala und Himachal Pradesh einem gemeinsamen Oberbegriff
zugeordnet werden konnen. Indem nur Geschichten der sog. “high culture
population” (aber nicht der Staimme) indiziert wurden, wird eine erste Ein-
schrinkung vorgenommen. Jason ist sich, wie die Einleitung zeigt, der Proble-
me durchaus bewuBt; die Losung der aufgeworfenen Fragen ist jedoch nicht
Anliegen dieser Publikation.

Peter Schreiner

SHACKLE, Christopher; SNELL, Rupert, Hindi and Urdu since 1800: A common
Reader. London: 1990 [= SOAS South Asian Texts No. 1]

Hindi und Urdu, heute die offiziellen Staatssprachen von Indien und Pakistan,
besitzen bekanntlich eine im wesentlichen identische Sprachstruktur. Haupt-
sichlich unterscheiden sich die Zwillinge formal in der Wortwahl, vor allem
beim reflektierten Sprachgebrauch. Die abgespaltene Identitit des jeweiligen
Zwillings wird wesentlich von der kulturellen bzw. religiosen Identitat der
Sprecher bestimmt. Fiir die Menschen vom Subkontinent ist dariiber hinaus die
Schriftwahl ein entscheidendes Unterscheidungsmerkmal. Das indische Devna-
gari bzw. ein leicht modifizierte Nasta'liq! sind im BewuBtsein der Sprecher
wesentlich mit der Sprache verbunden und werden auch von Analphabeten als
Identitit stiftende Merkmale anerkannt. Die Hindi-Urdu-Kontroverse hat eine
annahernd zweihundertjahrige Geschichte. Der vorliegende “Reader” ist eine
Art literarische Dokumentation dieser Kontroverse. Der Hauptteil des als
Nummer eins einer neu konzipierten Reihe “SOAS South Asian Texts” erschie-
nenen Bandes besteht aus 24 ausgewihlten Abschnitten aus Originaltexten.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 347

Hindi und Urdu sind paritétisch vertreten. Es handelt sich um Ausschnitte aus
Aufsitzen, Briefen und autobiographischen Arbeiten ganz verschiedener Auto-
ren, die auf dem Gebiet der schreibenden Kunst oder der Politik titig waren.
Im einzelnen handelt es sich um folgende Autoren und Titel, die jeweils in der
zugehorigen Schrift mit kurzen Notizen iiber Autoren und Werke und mit An-
merkungen zu schwierigen Vokabeln und sprachlichen Wendungen abgedruckt
sind:

Mir Aman, Bag o Bahar (Urdu)

Insha Ullah Khan, Rani Ketki ki kahani (Hindi)

Mirza Asadullah Khan Ghalib, (Ausschnitt aus einem Brief an Tufta)
(Urdu)

Sayyid Ahmad Khan, Musafiran-e Landan (Urdu)
Bharatendu HariScandra, Dilli darbar darpan (Hindi)
Altaf Husain Khan, Mugaddima (Urdu)

Badrinarayan Chaudri Premghan, Hamari des ki bhasa aur aksar (Hindi)
Balmukunda Gupta, Hindi mé ‘bind?’ (Hindi)

. D. C. Phillott, Xwab o xayal (Urdu)

10. ‘Abd ul-Hagq, Qava‘id-e Urda (Urdu)

11. ‘Abd ul-Halim Sharar, Guza$td Lakhnai (Urdu)

12. Mahavir Prasad Dvivedi, Kavi kartavya (Hindi)

13. Mirza Farhat Ullah Beg, Nazir Ahmad ki kahani (Urdu)
14. ‘Abd ul-Kalam Azad, Tarjuman ul-Quran (Urdu)

15. Premcand, Urdi Hindi aur Hindustani (Hindi)

16. M.K. Gandhi, Briefwechsel mit P.D. Tandon (Hindi)

17. Ramcandra Varma, Acchi Hindi (Hindi)

18. Sajjad Zahir, Urdiu Hindi Hindustani (Urdu)

19. Rajendra Prasad, Atmakatha (Hindi)

20. Rahul Sankrtyayan, Meri jivan-yatra (Hindi)

21. Harivansray Baccan, Kya bhuli kya yad kard (Hindi)
22. Kausar Niyazi, Urda zaban ki ahammiyat (Urdu)

23. Ramvilas Sarma, Nirala ki sahitya sadhana (Hindi)

24. ‘Ainul Haq Faridkoti, Urda zaban ki qadim tarix (Urdu)

Lol S

00 NSk

Den Texten ist ein Hindi- und ein Urdu-Glossar aller weniger gelaufigen Ter-
mini beigegeben. Mit dieser Aufbereitung der Texte ist die Lektiire auch im
Selbststudium nach Abschluss eines Einfithrungskurses in die jeweilige Sprache
moglich.

Es mag niitzlich sein, etwas niher auf die Geschichte des Hindi-Urdu ein-
zugehen, wie sie sich anhand der Texte des “Readers” darstellen lasst.

Wie eng der Beginn der Hindi-Urdu Kontroverse mit der Institution des im
Jahr 1800 A.D. gegriindeten Fort Williams College in Calcutta zusammengeht,
wird gleich aus dem ersten Text deutlich. Es handelt sich um das Vorwort von



348 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Mir Amans “Bag o bahar”, einer der popularsten Urdu-Prosatexte des 19. Jahr-
hunderts. Der Autor gibt hier u.a. seine Auffassung der Entstehung des Urdu
auf der Grundlage des Vernakulars (“bhakha”) von Delhi wieder. Die Ge-
schichte selbst ist eine Ubersetzung der “Geschichte der vier Derwische” (Qissd
i cahar darwesh) von Amir Khusrau aus dem Persischen. Es handelt sich um
eine der vielen vom einheimischen Kollegium des Fort Williams College er-
arbeiteten Ubersetzungen in indoarische Sprachen, die bei der Sprachausbil-
dung der englischen Kolonialbeamten verwendet wurden. “Bag o Bahar” des
Mir Aman und der “Premsagar’ des Lallulal, eine ebenfalls im Fort Williams
College entstandene freie Ubersetzung einer Braj Bhakha-Version des Bha-
gavata Purana, gelten als die altesten geschlossenen Prosawerke in Urdu und
Standard-Hindi.

Im Umkreis dieser Ubersetzungs- und Lehrtatigkeit wurde der Unterschied
zwischen dem sanskritisierten Hindi und dem im Vokabular stark mit persi-
schen, arabischen und tiirkischen Worten durchsetzten Urdu zuerst klar thema-
tisiert. Die Bezeichnung “Urdu” kam erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts auf,
wihrend “Hindi” bzw.“Hindvi” lange Zeit eine persische rein sprachgeographi-
sche Fremdbezeichnung blieb. Diese historischen Hintergriinde werden in der
Einfiihrung kurz erlautert. Nach der bewussten Aufspaltung von Hindi und
Urdu wurde als dritte Sprache im Verbund das Hindustani ausgegrenzt, die Be-
zeichnung der Sprachstufe, in der sowohl die Lehnworter aus der Sanskrit als
auch die Lehnworter aus islamischen Kultursprachen verdrangt sind. Wird die-
ser Stil zu einem literarischen Prinzip erhoben, so fiihrt dies ebenso zu einer
verkiinstelten Sprache wie beim sanskritisierten und beim persifizierten Stil, wie
bei der Einfithrung zum Vorwort der Rani Ketki ki kahani bemerkt wird
(Text 2; S. 89).

Wiihrend sich seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Hindi und Urdu
zunehmend losgelost voneinander literarisch entwickelten (vgl. Texte 3-14),
hiclten einzelne Vertreter in der sprachideologischen Debatte am sogenannten
Hindustani als Kompromiss zwischen “hinduistischem” und “muslimischem” Stil
fest (Texte 15;16). Diese Anschauung des Problems war jedoch auch bei
Premcand, der sich sowohl in Hindi als auch in Urdu zuhause fihlte, im
wesentlichen nicht literarisch, sondern politisch motiviert. Die Wahl der zukiinf-
tigen indischen Nationalsprache konnte aus dieser Perspektive nur aus einer
religiés neutralen Sprachvariante bestehen. Die Probleme der Schriftwahl und
der Neuschépfung von (technischem) Vokabular bleiben dabei ungelost. Die
romische Schrift, die vom Hindu-Muslim-Konflikt einigermassen unbelastet
war, hat kaum einen prominenten Advokaten gefunden. Bei der Wahl der indi-
schen Staatssprache setzte sich weitgehend die Auffassung durch, dass das
Lehnwortgut aus den islamischen Kultursprachen ebenso wie das Lehnwortgut
aus europdischen Sprachen ein Fremdkorper im Hindi sei. So pladiert etwa
Ramcandra Varma (Text 17) dafiir, das gesamte fremdlandische Vokabular aus-
zuschliessen - im Gegensatz zum Sanskrit-Vokabular, das ihm wegen seines



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 349

indigenen Ursprungs als natiirlicher Bestandteil des Hindi gilt. Implizite macht
er dariiber hinaus deutlich, dass auch das Hindustani-Vokabular des Hindi ohne
Einschrankung durch Sanskritismen ersetzt werden kann. Bis heute gilt unter
den Hindi-Sprechern nicht allein der Grad der Ausschliessung des nichtindige-
nen Vokabulars, sondern der Grad der Sanskritisierung als Merkmal fiir sprach-
liche Qualitat und vorziiglichen Bildungsgrad. Das frither auch in gebildeten
Hindu-Familien iibliche Studium des Persischen, von dem der spatere erste
indische Staatsprisident Rajendra Prasad in seiner Autobiographie (Text 19)
berichtet, ist in Indien heute daher weitgehend verkiimmert. Auch das Studium
des Urdu, das zu Beginn des Jahrhunderts noch zum normalen Ausbildungs-
pensum in Nordindien gehorte (Text 19; 20), wird heute trotz gewisser staatli-
cher Forderungsmassnahmen immer weniger gepflegt.

Das von den staatlichen pakistanischen Institutionen verbreitete Urdu ist in
mancher Hinsicht ein Spiegelbild der Verhaltnisse des Hindi. Das stilistische
Ideal wird immer noch von einer moglichst weitgehenden Aufnahme persischen
Vokabulars bestimmt (Texte 22; 24). Viele Propagandisten des Urdu grenzen
ihre Sprache so weit wie moglich vom Zusammenhang mit dem Hindi ab. Ein-
driicklich belegt das der letzte Text des Lesebuches (Text 24), dessen Autor
sogar die indo-arische Herkunft des Urdu leugnet. Erginzend kann man hinzu-
fiigen, dass das heutige, stark persifizierte Stilideal des Urdu wesentlich von der
literarischen Hinterlassenschaft Muhammad Igbals gefordert wurde, die dieser
in Urdu verfasste. :

Das vorliegende Lesebuch enthilt eine durchaus reprisentative Auswahl
von teilweise nur noch schwer greifbaren Originaltexten, die die einheimische
Reflexion iiber Hindi und Urdu seit der Griindung des Fort Williams College
belegen. Die Auswahl der Texte kann angesichts der Sache nicht anders als
subjektiv sein, doch die vorliegenden Ausschnitte bieten eine iiberzeugende
Ubersicht iiber die Natur der vorliegenden Probleme. Dariiber hinaus bietet die
vorliegende Ausgabe eine exzellente Einfiihrung, die aus zwei Teilen besteht.
Teil 1 “The evolution of Hindi and Urdu” (P. 1-19) fasst die Geschichte des
Hindi-Urdu auf wenigen Seiten zusammen. Teil 2 “The linguistic components
of Hindi and Urdu” enthalt eine dusserst niitzliche Zusammenstellung der
grammatischen Grundelemente, des sanskritischen, arabischen, persischen und
englischen Anteils am Hindi-Urdu sowie der Grundstrukturen der Syntax.
Gerade dieser Teil ist fiir das vertiefte Studium der Hindi-Urdu Grammatik
ungeheuer niitzlich und hier m.W. zum erstenmal in dieser Zusammenstellung
dargestellt worden.

Die eigentliche Leistung dieses “Readers” ist die Zusammenfiigung von
Dokumenten des Hindi und des Urdu in einem einzigen Band. Auch fir die
westlichen Studenten ist es nicht immer leicht, sich von dem “linguistischen
Chauvinismus” des Subkontinents freizumachen, der das Urdu zu einer Hybrid-
form des Hindi oder umgekehrt das Hindi zu einem illegitimen Nachkommen
des Urdu erklirt. Es ist das erklirte Anliegen der Autoren, sprachlich-kulturelle



350 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Vorurteile dieser Art abzubauen (P. 1). Auch fiir Studenten, die nur eine der
beiden Sprachen erlernen und deswegen hochstens die Hilfte der Originaltexte
lesen koénnen, wird die Lektiire dieser Texte und der Einleitung den Blick auf
die Hindi-Urdu-Kontroverse betrachtlich erweitern konnen.

Shackle und Snell sind zugleich auch Herausgeber der neuen Serie, in der
Lehrbiicher dhnlicher Art weiterhin herausgegeben werden sollen. Sie wollen
damit die Tradition von britischen Ausbildungsstitten fiir Kolonialbeamte
wieder aufnehmen, die ehemals Literaturwerke in siidasiatischen Sprachen fiir
englisch-sprachige Studenten herausgaben, heisst es im Serienvorwort (P. iii).
Die Biinde sollen in dhnlicher Weise wie das vorliegende Lesebuch mit Einfiih-
rung und Glossar versehen werden. Sie werden damit wesentlich mehr als die
herkommlichen Chrestomathien zu bieten haben.

1  Die drucktechnisch einfachere Naskhi-Schrift hat sich im Buchdruck des Urdu bis heute
noch nicht gegen das kaligraphisch anspruchsvolle Nasta‘liq durchgesetzt.

Heinz-Werner Wessler

Nachtrag:

Zwei Doppelseiten scheinen bei der Erstellung der Druckvorlagen verwech-
selt worden zu sein. Einige Seiten sind zwar korrekt paginiert, aber vertauscht
worden. Es sind allerdings alle vorhanden. Die Reihenfolge der Seiten an der
fraglichen Stelle ist wie folgt: 151-154-155-152-153-156.

SNELL, Rupert; WEIGHTMAN Simon, Hindi. Sevenoaks, Kent: 1989
[= Teach Yourself Books]

Das Hindi-Lehrbuch von Rupert Snell und Simon Weightman besteht aus acht-
zehn Lektionen, sechs Appendices, einem Glossar und einem Index. Einfiithrend
wird die Hindi Lautlehre und die Devnagari-Schrift erlidutert. Die Verfasser,
beide seit Jahren an der Londoner School of Oriental and African Studies in
der Sprachausbildung im Bereich “Moderne Indologie” tatig, bemiihen sich um
ein praxisnahes Lehrbuch des Hindi. Es soll nach seinem eigenen Anspruch
eine Einfithrung in das gesprochene Hindi der Gegenwart geben.! Jede Lektion
enthilt zwei Dialoge, in denen typische Anwendungen der jeweils neu einge-
fihrten grammatischen Formen und Vokabeln dargestellt werden. Die Dialoge
geben nicht nur einen ausgezeichneten Eindruck von Redestil und Redefiguren
im Hindi, sondern auch von der gesellschaftlichen Etiquette und ihrem kultu-
rellen Hintergrund. Einige von ihnen spielen offenbar im Milieu der zweiten
Generation unter indischen Immigranten in Grossbritannien, die wohl auch zu
den Addressaten des Lehrbuches gehéren. Zum Lehrbuch ist auch eine Kasset-
te erhdltlich, die einen Teil der Dialoge - iiberwiegend mit indischen Spre-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 351

chern - enthilt. Jede Lektion enthilt ca. 50 neue Vokabeln, die zum grossten
Teil dem Alltagshindi entstammen. Leider ist in den Vokabellisten die Her-
kunft des jeweiligen Wortes resp. Hindi/Sanskrit/Persisch nicht angegeben, so
dass der Lernende sich nicht ohne weiteres iiber den stark vom sozialen Kon-
text abhingigen Gebrauch der Synonyma im Hindi orientieren kann. Dieses
Problem wird nur summarisch. (S. 131ff; Introduction) abgehandelt. Die gram-
matischen Erlauterungen werden sehr knapp, aber prizise und weitgehend
unter pragmatischen Gesichtspunkten gegeben. Die Dialoge sind voll von
niitzlichen Redewendungen und gebriuchlichen idiomatischen Formen des
Hindi. Das Lehrbuch geht damit iiber den Rahmen einer Einfiithrung in die
formale Grammatik deutlich hinaus, eine Eigenschaft, dic beim vorliegenden
Lehrbuchangebot fiir das Hindi keineswegs selbstverstindlich ist. Sprachwissen-
schaftliche Hindergrundinformationen werden dagegen nicht angesprochen.
Trotzdem gelingt es den Autoren iiberwiegend, die sprachlichen Erscheinungen
im Hindi fiir den Anfinger deutlich zu machen. So wird das schwierige Kapitel
der Aspektverben einfach durch den Hinweis begonnen, es handele sich um
Verbalkomposita, deren Bedeutung und Funktion so eingefiihrt wird: “The
emphasis that an auxiliary verb gives is less easily defined than that of sakna
and cukna” (S. 139). Diese “auxiliary verbs”, die bekanntlich den Aspekt im
Verbalsystem des Hindi ausdriicken?, treten bei Negationen im allgemeinen
nicht auf. So heiBt es kurz darauf: “Use of an auxiliary verb focuses attention
on the actual performance of a specific action. For this reason, compound verbs
rarely occur in the negative (when, by definition, nothing happened)...”. Zu-
nichst werden nur die drei haufigsten, nimlich jang, lena und dena anhand von
Beispielen eingefiihrt. Die iibrigen folgen in einer spateren Lektion nach. Auf
diese Weise folgt die Prisentation und Portionierung des grammatischen
Stoffes insgesamt einem klar durchgehaltenen didaktischem Anliegen. Jede
Lektion enthilt dariiber hinaus Ubersetzungsiibungen ins Hindi und aus dem
Hindi, fiir die ein Losungsschliissel als Anhang im Buch enthalten ist. Bei den
spiateren Lektionen handelt es sich dabei teilweise um zusammenhidngende
Lesestiicke, anhand derer alltagssprachliches Hindi (z.B. in Briefform) als auch
sanskritisiertes Hindi dargestellt sind. Fiir den sprechorientierten Unterricht
oder fiir das Selbststudium sind im Lehrbuch keine besonderen Ubungen
angefiihrt, doch geben die Dialoge geniigend Material fiir weitere “Drills” im
Rahmen eines Einfiihrungskurses ins Hindi her.

. In den ersten fiinf Lektionen ist der Hindi-Text neben der Devnagari-Ver-
sion jeweils auch in Transkription wiedergegeben. Die letzten drei Lektionen
enthalten nicht wie die iibrigen eine separate Vokabelliste. Die Schiiler miissen
die fehlenden Worter im Glossar nachschlagen - eine Art Vorbereitung fir die
spitere eigenstandige Lektiire. Die Vokabeln, die in den Lektionen im Kontext
vorgestellt werden, ergeben einen stabilen Grundwortschatz des Hindi. Nur
vereinzelt wird man wichtige Vokabeln vermissen, andere fiir iberfliissig in
einer Einfithrung einschitzen. So wird etwa sowohl das umgangssprachliche



352 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

“javab” als auch sein sanskritisches Synonym “uttar” (“Antwort”) angegeben,
das entsprechende “saval” bzw. “prasna” (“Frage”) fehlen hingegen. Das Musik-
instrument “Sitar’ wird filschlicherweise feminin aufgefiihrt. Unter dem Ein-
trag “barabar’ wird die Hauptbedeutung “gleich, entsprechend” nicht angege-
ben, sondern nur die Nebenbedeutung “kontinuierlich”.

“Teach yourself Hindi” ist aber nicht nur als Einfithrung in das aktive
Sprechen des Hindi zu gebrauchen, sondern gewiss auch als Einfithrung in das
Lesen von Literatur des Hindi. Die moderne Hindi-Literatur ist der schriftliche
Ausdruck der gesprochenen Sprache. Erfahrungsgemiss ist der Ubergang vom
Grammatik-Grundkurs zur Lektiire von literarischen Texten des Hindi nicht
leicht. Die Schwierigkeiten liegen dabei weniger auf dem Gebiet der Formen-
lehre als auf dem Gebiet der Syntax, des verbalen Ausdrucks und der Idioma-
tik. Eine fundierte Kenntnis des gesprochenen Hindi ist m.E. die beste Grund-
lage, um in diese Problemfelder der indischen Nationalsprache einzudringen.

1 Simon Weightman ist bereits friiher einmal mit einer Einfiihrung ins Hindi hervor-
getreten (Smith, R.; Weightman, S.C.R., Introductory Hindi Course, revised edition New
Delhi 1979). “Teach Yourself Hindi” ist aber ein vollig neu erarbeitetes Lehrbuch.

2 Zur “Entdeckung des Aspekts” im Hindi zusammenfassend zuletzt: Nespital, Helmut,
“Verbal aspects and lexical semantics in Indo-Aryan languages: The typology of verbal
expressions (“compound verbs”) and their relation to simple verbs”, Studien zur Indolo-
gie und Iranistik 15, 1989, S. 159-196.

Heinz-Werner Wessler

Hugh VAN SKYHAWZK, Bhakti und Bhakta, Religionsgeschichtliche Untersuchun-
gen zum Heilsbegriff und zur religiosen Umwelt des Sri Sant Ekanath, 1990, 382 p.
(Beitrage zur Siidasienforschung, Universitat Heidelberg).

L'ouvrage traite d’'un commentaire du Bhdgavata Purdna en vieux marathe,
ocuvre d’'un des grands saints poétes du Maharastra, Sri Sant Ekanath. A l'in-
térieur de ce recueil gigantesque (18°000 versets (ovi)), l'auteur de l'ouvrage
nous présente plus particuliérement, dans une traduction réussie et trés agréable
a lire, la deuxi¢éme adhyaya (chapitre) qui se situe au coeur de I’enseignement
religieux du poéte. Il s’agit de 'étude de la relation bhakti-bhakta (p. 168-282),
qui dégage I'essentiel de la sotériologie d’Ekanath. Cet enseignement est précé-
dé par la traduction des louanges adressées au guru du poéte, le grand saint
marathe Jiiane$var (p. 144-167), situant par la-méme la lignée spirituelle du
pocte. L'originalité de I'approche de l'auteur, qui en constitue aussi la force,
réside dans le fait qu’il s’attache avant tout a faire parler le texte. Son analyse
structurelle dégage non seulement avec précision les composantes essentielles de
la pensée d’Ekanath, mais analyse encore le style particulier du poéte (p. 31-34)
et la signification des nombres mystiques qui sont le principe organisateur de la



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 353

structure profonde du texte (p. 24-30). De ce fait l'auteur se distancie donc de
bien d’autres travaux qui traitent des saints marathes, mais succombent souvent
a I’exposé de théses personnelles.

Comme le titre de I'ouvrage I'indique trés justement, 'auteur ne s’est cepen-
dant pas arrété a la traduction de ce texte important, mais il contribue grande-
ment i élargir notre connaissance du milieu socio-culturel durant la période
d’activité du saint poéte. Il a su mettre en évidence les emprunts culturels
essentiels qui ont formé et déterminé la vision du saint homme et sont indispen-
sables pour la saisir. C’est dans ce sens que M. Van Skyhawk sonde la question
délicate, et pourtant combien importante pour I’histoire des religions, de
influence ou de l'apport du monde musulman, plus particulicrement de la
mystique islamique, sur les écrivains et penseurs du Deccan de cette époque.
Bien qu’il soit difficile de trancher la question de la lignée spirituelle véritable
de Sri Ekanath, car, en ce qui concerne le texte méme, les références explicites
vont essentiellement a Jiiane$var, 'auteur démontre avec des arguments con-
vaincants la profonde redevance du Sant a une tradition sifi chiite. L’influence
se situerait plus spécifiquement au niveau de la relation maitre-éléve, alors que
sa conception du religieux appartiendrait plus au monde de la bhagavadbhakti
telle quelle ressort des traditions qui puisent dans les Srimadbhagavadgits,
Srimadbhagavatapuranam et Srjrianesvari (p. 310-325).

Un tres plaisant chapitre, non dépourvu d’humour, est consacré a I’analyse
de la valeur qu’attribue la pensée d’Ekanath au corps humain, essentiel pour le
salut (p. 283-293). L’auteur a le mérite de réfuter les théories hidtives qui
persistent a montrer ’hindouisme comme propice a une dévalorisation du corps.
L’enseignement du service au guru constitue le pilier de la bhakti d’Ekanath. 11
est analysé dans le chapitre XI (p. 294-309), étayé par des traductions d’autres
adhyaya pour montrer le chemin suivi par le §isya dans sa quéte d’union au
guru/brahman et d’abandon de toute trace d’individualité.

De fagon plus générale, tout au long de son ouvrage, I'auteur situe la
religion d’Ekanath dans le contexte de la vie spirituelle de I'Inde, notamment
par rapport a la tradition de la bhakti (chap. I, V, VI, VII), mais aussi dans ses
différences essentielles avec d’autres sources vedantiques, notamment le
kevala-advaita de Sankaracarya (voir la conception du divin p. 168 et suivantes).
I1 étend, en outre, son horizon d’analyse a des penseurs et théologiens d’autres
traditions en rapprochant ou en différenciant la conception d’Ekanath avec par
exemple lunio mystica d’'un Angelus Silesius (p. 193), la pensée réformatrice
d’un Martin Luther (p. 100) et le monisme d’un Ibn Al-’Arabi (par exemple
p. 184-187, 210, 241-244). Par I'insertion de la pensé d’Ekanath dans un contexte
plus vaste, 'auteur contribue a donner a ce penseur original une place dans
’histoire des croyances religieuses.

Sans aucun doute, cet ouvrage remarquable est une contribution essentielle
a la connaissance de la bhakti médiévale. Comme le souligne 'auteur lui-méme,
la tradition de la bhakti d’Ekanath, tant émotionnelle qu’intellectuelle, avec sa



354 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

conception du divin tout a la fois personnel et impersonnel, n’est point morte,
mais alimente jusqu’a ce jour la vie religicuse des adeptes de cette spiritualité.

I1 faut encore noter que 'auteur a eu soin de compléter son livre par un
résumé en anglais (p. 373-382).

En bref, s’il fallait adresser une critique au présent ouvrage, elle se situerait
moins au niveau du contenu que de la forme. Le livre est parfois difficile
d’acces en raison d’ une mise en page peu différenciée. Plus génant, les renvois
a I'intérieur du texte, prévus par ’auteur, ne renvoient, précisement, a rien, oubli
facheux...(voir par exemple p. 148).

Maya Burger



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

