
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 2

Artikel: Zur Auseinandersetzung mit den religiös anderen im "Hinduismus"

Autor: Schreiner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR AUSEINANDERSETZUNG MIT DEN RELIGIÖS ANDEREN
IM "HINDUISMUS"

Peter Schreiner

Für die (keineswegs abgeschlossene) Sammlung und Auslegung von
Textbeispielen zur Fragestellung des Themas gibt es mehrere Bezugspunkte:

Der erste Punkt betrifft den immer wieder geäußerten Anspruch, daß
im Hinduismus Toleranz exemplarisch verwirklicht sei, daß also der
Umgang mit den religiös anderen im Hinduismus und die Einstellung zu
ihnen etwas seien, was den Hinduismus als Religion kennzeichne und,
wenigstens teilweise, von anderen Religionen unterscheide. Dieser
Anspruch wird vor allem von modernen Hindus (Swami Vivekananda,
Mahatma Gandhi, Sarvepalh Radhakrishnan seien genannt) erhoben, jedoch
auch von westlichen Autoren wiederholt. Wenn man hinduistische Texte
studiert, ja selbst wenn man indische Zeitungen liest oder auch nur
verfolgt, was in unseren Zeitungen über innenpolitische Ereignisse in Indien
steht, dann stößt man immer wieder auf Beispiele, die einen zwingen, diesen

Anspruch zu hinterfragen. Paßt unsere Vorstellung von Hinduismus,
hilft die Begrifflichkeit der hinduistischen Selbtdarstellung bei der
Interpretation der Texte, die diese Religion geschaffen hat?

Der zweite Punkt ist eine indologische Diskussion, die sich an den
Toleranzbegriff knüpft. Paul Hacker führte den Begriff Inklusivismus ein, um
eine, wie er meinte, typisch indische und typisch indische Geisteshaltung
zu beschreiben. Dieser Begriff ist 1983 Gegenstand einer Prüfung und
Diskussion geworden, die nicht nur indologische Fachkreise angehen sollte,

und die jedenfalls beim Umgang mit den Texten zu diesem Thema
nicht übergangen werden kann.1

1 Gerhard Oberhammer (Hg.): Inklusivismus. Eine indische Denkform. Wien 1983. - Daß
es eine typisch indische Denkform sei, wird im Beitrag von A. Wezler widerlegt; meine
Textbeispiele mögen dem Eindruck entgegenwüken, daß es eine typisch indische Denkform

sei. Mir ist klar, daß Hacker nicht bestritten hätte, daß es auch andere Formen der
Auseinandersetzung in Indien gegeben hat. Von daher erscheint mir seine Behandlung
des Themas in seinem Aufsatz über "Toleranz und Intoleranz im Hinduismus" (Saecu-
lum VIII, 2-3, SS. 167-179 den Gegebenheiten angemessener zu sein als die Einschränkung

auf jene Spezialform der Auseinandersetzung, die der Inklusivismus darstellt. Sieht
man die Inklusivismus-Debatte auf dem Hintergrund des "Toleranz"-Aufsatzes, dann
wüd deutlich, daß Inklusivismus ein Sonderfall dessen ist, was Hacker "doktrinäre
Toleranz" nennt. Daneben führt er Beispiele an für doktrinäre Intoleranz, praktische Intoleranz,

praktische Toleranz, staatliche Toleranz und staatliche Intoleranz. Im Bereich der



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 297

Umklammert werden der erste und zweite Punkt durch die Diskussion
um unseren Hinduismus-Begriff, seine Definierbarkeit, seine Nützlichkeit.
Auf der European Conference on South-Asian Studies im Juli 1986 in
Heidelberg war ein ausgedehntes Panel nur diesem Begriff und der
Besinnung darauf gewidmet.2

Der letzte Punkt, wiederum an die vorhergehenden anschließend, ist
eine zugleich methodische wie programmatische Reflektion über die
Standpunkte, von denen her die Texte und die im Umgang mit den
Texten geprägten Begriffe erklärbar sind. Eine völlige Standpunktlosigkeit
kann es auch für den Philologen nicht geben und ich bin es daher meiner
Wissenschaft schuldig, über meinen Standpunkt zu reflektieren - eine
nicht immer beachtete Selbstverständlichkeit. In unseren Begriffen nicht
weniger als in den Begriffen, die die analysierten Texte verwenden, spiegeln

sich Standpunkte.3
Angesichts der Tatsache, daß "Hinduismus" ein moderner Oberbegriff

für eine Vielzahl von religiösen Bewegungen ist, leuchtet ein, daß eine
solche Standortbestimmung der "einen" im Lauf der Religionsgeschichte
sehr verschieden ausfallen konnte. Vom Blickwinkel unseres Hinduismus-

DarsteUung doktrinärer Toleranz bzw. Intoleranz kommt eine Unterscheidung hinsicht-
hch der QueUen hinzu, die m.E. nicht unterbewertet werden darf. Hacker unterscheidet
"systematische Schriften" (S. 175) und "poetisch-religiöse Schriften" (S. 176f.) und
deutet damit eine Unterscheidung von Standpunkten an, die verloren geht, wenn man
von "indischer Denkform" spricht.
Günther D. Sontheimer, Hermann Kulke (Hg.): Hinduism reconsidered. New Delhi:
Manohar Pubhcations, 1989. - Der vorliegende Beitrag war ursprünglich für diese
Konferenz verfaßt (was den etwas provokativ programmatischen Schlußteil erklären mag),
an der ich dann aber kurzfristig nicht teilnehmen konnte. Ich habe später verschiedentlich

variierte Versionen dieses Aufsatzes (ergänzt um Beispiele aus dem Buddhismus
oder aus der modernen indischen Literatur) als Vortrag gehalten, u.a. in Zürich im SS
1987. Als ein Indiz dafür, daß die Diskussion und ThemensteUung des Panels nichts an
Aktuahtät verloren hat, sei auf das "Indo-German Seminar" hingewiesen, das ün März
1991 vom Goethe-Institut New Delhi veranstaltet wurde: "Judging an other culture."
Erst ün Nachhinein wurde ich auf das Schwerpunktthema der Schweizerischen GeseU-
schaft für Religionswissenschaft aufmerksam: "Die wechselseitige Wahrnehmung von
Reügionen" (vgl. SGR Bulletin SSSR, No. 12, August 1990, mit Beiträgen von Carl-A.
KeUer, Otto Bischofberger, Jacques Waardenburg, Fritz Graf, Fritz Stolz). Eine Diskussion

dieser Beiträge, ebenso wie jener in Hinduism Reconsidered, wurde in diesen Beitrag

absichtUch nicht aufgenommen.
Ich verwende "Standpunkt" und "Bezugspunkt" nicht streng terminologisch, etwa im
Sinn einer Erkenntnistheorie (man könnte sich an den jainistischen "Relativismus" erinnert

fühlen). In der sprachlich und gedanklich zu erfassenden Wirklichkeit sind die
Grenzen selten so eng und die Übergänge fließend. In der Praxis indologischer Arbeit
ergibt sich zumindest eine Umschreibung der Bezugspunkte meist aus der Eingrenzung
des Materials und der gewählten Untersuchungsmethode.



298 PETER SCHREINER

Begriffs aus gab und gibt es viele "eine" und viele "andere". Die Frage
nach der Auseinandersetzung der einen mit den anderen kann daher zerlegt

werden nach der inner-hinduistischen Auseinandersetzung zwischen
Richtungen, die wir alle zum Hinduismus rechnen, und Auseinandersetzungen

zwischen hinduistischen und nicht-hinduistischen und außer-indi-
schen Religionen oder Richtungen. Dasselbe gilt, mutatis mutandis, für
den Buddhismus und die anderen indischen Religionen und die im Laufe
ihrer Geschichte belegten Standpunkte, Sekten, Schulen, Richtungen.

Auf diesem Hintergrund sei die folgende Geschichte referiert:4
Ein Brahmane, der als Einsiedler lebt, verehrt täglich ein Götterbild

Sivas mit Blumen und Wasser, bevor er seinen Bettelgang durch das Dorf
macht. Während der Abwesenheit des Brahmanen kommt immer ein
Jäger in diese Gegend, der, nachdem er genug erlegt hat, mit dem erlegten
Fleisch vor das Götterbild tritt, um es seinerseits durch Darbringung des

Fleisches, von Blättern und von Wasser (welches er jedoch vorher im
Mund gehabt hatte) zu verehren. Die Gaben des Brahmanen schiebt er
zur Seite. Der Brahmane ist über die Mißachtung seiner Gabe, über die
seiner Meinung nach unorthodoxe, verunreinigende und entheiligende
Verehrung des Götterbildes mit Fleisch- und Blättergaben erzürnt und
beschließt, den Frevler zu töten. Er lauert dem Jäger auf und beobachtet
ihn bei seiner Anbetung. Er hört, wie das Götterbild den Jäger anredet
und ihm sein (des Gottes) Gefallen an seiner Hingabe und Anbetung
zusichert. Nachdem der Jäger gegangen ist, tritt der Brahmane zornerfüllt
vor die Gottheit und macht ihr Vorwürfe, daß sie zu dem Jäger gesprochen

habe, während ihm, dem Brahmanen, der enthaltsam als Einsiedler
lebt und die Anbetung allen Vorschriften gemäß durchführt, solche Gnade
nicht zuteil werde. Er kündigt an, daß er den Jäger töten werde. Da redet
die Gottheit auch zu ihm, lacht und bittet ihn, einen Tag zu warten. Am
nächsten Tag befindet sich eine blutende Wunde auf dem Götterbild; der
Brahmane wundert sich, aber er vollzieht seine üblichen Verehrungsriten;
als der Jäger jedoch die Wunde sieht, macht er sich heftige Vorwürfe und
beginnt, sich mit seinen Pfeilen selbst zu zerfleischen, weil er die
Verletzung des Götterbildes nicht verhindert hatte. Da spricht das Götterbild
erneut zu dem Brahmanen und verweist ihn auf den Jäger als Vorbild
wahrer Hingabe und Frömmigkeit. Beide bekommen Wünsche freigestellt.
Der Jäger erbittet, daß das Götterbild wiederhergestellt sein möge und
daß an dieser Stehe in heilswirksamer heiliger Ort sein möge, der seinen

4 Brahmapuräna Kap. 169: Der Brahmane und der Jäger als Verehrer Sivas.



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 299

(des Jägers) Namen trägt. Was der Brahmane sich wünschte, wird nicht
erzählt.

Die Gegensätze, die von Jäger und Brahmanen verkörpert werden,
kommen am deuthchsten zum Ausdruck in den Worten des Brahmanen,
mit denen er dem Gott Vorhaltungen macht, daß er dem Jäger gnädig
gewesen sei. Der Brahmane beschreibt den Jäger als "jemand der tötet, der
an Übel (vermutlich dem Töten) seinen Gefallen hat, der keine Riten
befolgt und kein religiöses Wissen erworben hat, der daran Gefallen
findet, Lebewesen zu verletzen, der grausam und mitleidslos gegen alle
Wesen ist, der keiner Kaste angehört, nichts weiß (ungebildet ist), der
keiner Lehrertradition angehört (von keinem Guru initiiert wurde), der
sich unkonventionell verhält und seine Sinne nicht gezügelt hat" (27-28).

Fragt man nach der Auseinandersetzung mit den religiös anderen, so
steht sich zunächst die Frage nach der Bestimmbarkeit jener "einen", von
deren Standpunkt aus die anderen andere sind. Auch wenn man mit
Idolverehrung und Sivafrömmigkeit natürhch rehgionsgeschichtlich weit über
die vedische Opferfrömmigkeit hinausgegangen ist, die Kriterien brahma-
nischer Orthodoxie bleiben erkennbar. Für die ältere Epoche der
indischen Religionsgeschichte ist eine Standortbestimmung der "ingroup",von
der aus gesehen die anderen andere sind, relativ einfach, denn die uns
erhaltenen Quellentexte enthalten Definitionen und Reflektionen über
"Orthodoxie". Man hatte eine Vorstellung von normativer Ordnung, die
sowohl die innerweltlichen Verhältnisse bestimmte als auch die
Beziehungen zum Jenseits regelte und somit in diesem religiösen Sinne
heilschaffend war. Diese Norm heißt dharma.

Einige Kriterien für die Zugehörigkeit zum Geltungsbereich von
Dharma seien kurz genannt: Der Geltungsbereich von Dharma ist geographisch

bestimmt; er umfaßt das Siedlungsgebiet der sog. Ärya-s, dessen

Kerngebiet das nordwestliche Indien bis zum Vindhya-Gebirge ist. In
späterer Zeit wird ganz Indien als Geltungsbereich von Dharma angesehen,

insofern nur Indien karmabhümi ist, das heißt jene Region, in der
heilschaffendes Handeln möglich ist. (In allen anderen Bereichen zu leben
dient nur dem Auskosten der Wirkungen früheren Handelns, ohne die
Möglichkeit, das jenseitige, zukünftige Schicksal zu beeinflussen; dies ist
nur bei Widergeburt in Indien möglich.)

Der Geltungsbereich von Dharma ist ferner sprachlich bestimmt. Als
Autorität für Dharma kann nur gelten, was auf Sanskrit formuhert ist.
Nur für das Sanskrit gilt jener Einklang von Laut und Bedeutung, der den
Wahrheitsgehalt der vedischen Offenbarung und die Wirksamkeit der



300 PETER SCHREINER

Rezitation von Formeln, Hymnen, Gebeten usw. begründen und
ausmachen.

Der Geltungsbereich von Dharma ist außerdem sozial bestimmt als

rituelle Gemeinschaft; zu den Ärya-s und in das Ordnungsgefüge des
Dharma muß man einerseits hineingeboren werden, zur natürhchen
Geburt muß andererseits die "zweite Geburt" der Initiation hinzukommen.
Die Arya-s im engeren Sinne sind "Zweimalgeborene", d.h. die Angehörigen

der oberen drei Stände (Brahmanen, Ksatriyas, Vaisyas) in Abgrenzung

gegen die Südras.5 Das Kastensystem kann geradezu als konstitutiv
für die Ordnung des Dharma bezeichnet werden. Wo das Kastensystem
nicht gilt, gibt es auch keinen Dharma.6

Die Geschichte vom Brahmanen und dem Jäger, und in ihr das Verdikt

aus dem Mund der Gottheit, hält diesem Ideal von Gottgefälhgkeit
jenes andere Ideal von bedingungsloser Ergebenheit entgegen, deren
Maßstab nicht die Erfüllung äußerlicher Konventionen und ritueller
Reinheitsvorschriften ist, sondern eine innere Haltung der totalen Hingabe,
d.h. bhakti. Insofern illustriert die Episode die Konfrontation zwischen
zwei unterschiedhchen Typen von Religiosität. Daß der Brahmane den in
seinen Augen religiös anderen, den Frevler, töten möchte, erfährt in der
Geschichte keine ausdrückliche Mißbilligung. Für den Brahmanen scheint
es eine unproblematische Methode zur Durchsetzung der Orthodoxie zu
sein; für den Jäger scheint das Getötetwerden (er versucht ja, sich selbst
zu töten) eine ebenso akzeptierte Methode der Bestrafung (hier der
Selbstbestrafung) für religiöse Vergehen zu sein.

Die Geschichte stammt aus dem Gautamîmâhâtmya, einem Abschnitt
des Brahmapuräna, und dürfte kaum älter als das 13. Jahrhundert sein.7

Vermittelt werden das Ideal der Hingabe, die Kritik an brahmanischer
Überheblichkeit, die Darstellung von Gewalt gegen religiös andere in
einer Geschichte, die das Entstehen eines Pilgerortes beschreibt und
dadurch den besuchenden Pilgern die Heilswirksamkeit dieses Ortes und
seine Heiligkeit und Bedeutung nahebringen will. Vorgetragen und

Daß die vierte Kaste trotz dieser Ausgrenzung dennoch zum Kastensystem gerechnet
wird, kann religionsgeschichtlich als Beleg dafür gewertet werden, daß jene, die als
andere (ursprüngüch?) ausgeschlossen sind, in das eigene System einbezogen werden -
auch ein Beleg für einen Wandel in der Beurteilung von und Umgang mit den reügiös
anderen.

Vgl. Wilhelm Halbfass: Indien und Europa. Perspektiven ihrergeistigen Begegnung. Basel,
Stuttgart: Schwabe Verlag, 1981. SS. 191-221: "Zur traditionellen indischen Xenologie".
Vgl. Renate Söhnen, Peter Schreiner: Brahmapuräna. Summary of contents, with index
of names and motifs. Wiesbaden: Harrassowitz, 1989.



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 301

tradiert wurde die Geschichte zweifellos wieder von Brahmanen, denen an
einer möglichst großen Zahl von Pilgern und an deren Spendefreudigkeit
gelegen haben dürfte. Da wird der Brahmane wohl auch Nichtbrahmanen
und, nach Vorbild der Episode, unreine Jägersleute und deren Opfergaben

akzeptiert haben. Und vieheicht hätte auch er vor Gewalt nicht
zurückgescheut, wenn jemand "sein" Götterbild entweiht oder verunreinigt

hätte. Überliefert ist uns die Geschichte auf Sanskrit, und damit
wiederum partizipiert sie an der Autorität heiliger Schrifttradition; dem
Volk mußten die Geschichten vermutlich in seiner Sprache nacherzählt
und ausgelegt werden.

Das nächste Textbeispiel bietet ein Beispiel für die Einschätzung
anderer Religionen, des Buddhismus und des Jainismus, umgesetzt
wiederum in eine Episode, erzählt im Kontext visnuitischer Mythologie und
Theologie. Die Episode stammt aus dem Visnupuräna,8 das in seiner
heutigen Gestalt 800-1000 Jahre älter sein dürfte als das zuvor herangezogene

Brahmapuräna. Aus dem Kontext geht hervor, daß es, zumindest aus
der Sicht der Redaktors, um rechtes Verhalten, um dharma geht, denn die
Episode folgt auf einen Abschnitt, in dem lehrhafte Ausführungen über
rechtes Verhalten referiert wurden (Kap. 3,8-16). Darin war, anläßlich
einer Aufzählung von Leuten, die beim sräddha-Rhua.1 (das sind Riten zur
Befriedung und Förderung der Ahnen) zu meiden sind, von "den Nackten"

die Rede (3,16.12). Darauf nimmt der Text Bezug, indem er
Maitreya, das ist der (fiktive) Zuhörer des gesamten Textes, der in Form
eines Dialogs angelegt ist, rückfragen läßt, wer diese "Nackten" seien

(3,17.3-4).
Verse 5-6 geben die Antwort auf Maitreyas Frage. "Nackt" wird im

übertragenen Sinne für jene gebraucht, die die schützende Hülle vedischer
Tradition abgelegt haben, d.h. Anhänger der veda-feindhchen Religionen
des Jainismus und Buddhismus.9 Dazu kündigt der Erzähler Paräsara
eine erläuternde Episode an (3,17.7-8):

In einem Kampf zwischen Göttern und Dämonen, der 100 Götterjahre
lang dauerte, wurden vormals die Götter von den Dämonen besiegt. Die
Götter begeben sich zum nördlichen Ufer des Müchmeeres, treiben
Askese und huldigen Visnu mit einem Preishymnus, der zitiert wird (v. 10

und 11-34). Visnu erscheint ihnen daraufhin in seiner vierarmigen Gestalt
(die Attribute Muschel, Radscheibe und Keule sind erwähnt) auf Garuda

8 Visnupuräna 3,17.9-3,18.36: Mayamoha-Episode.
9 Diese Namen der "anderen" Reügionen kommen im Text so wenig vor wie "Hinduis¬

mus" als Bezeichnung für die eigene.



302 PETER SCHREINER

thronend. Die Götter erläutern Visnu die Implikationen ihrer Notlage:
Sie wurden der Dreiwelt und ihres Opferanteils beraubt; und da die Gegner

ihrerseits dem Weg des Veda folgen, sind sie für die Götter
unüberwindlich. Visnu solle daher Mitleid mit ihnen haben und ihnen ein Mittel
zur Tötung der Dämonen geben (36-40). Die Gottheit läßt aus ihrem Körper

eine Gestalt, Mäyämoha genannt, entstehen und übergibt sie den Göttern.

Sie werde die Dämonen betören, die dann von den Göttern getötet
werden können, nachdem sie den Vedaweg aufgegeben haben. Visnus
Aufgabe sei es, zum Erhalt der Welt Hindernisse, und seien es Götter
oder Dämonen, zu beseitigen (zu töten) (41-44). Die Götter kehren mit
Mäyämoha zurück.

Kapitel 3,18 berichtet, wie Mäyämoha sich den Askese treibenden
Dämonen am Ufer der Narmadä nackt, kahlgeschoren, mit Pfauenfeder
geschmückt genähert habe und ihnen (jainistische) Lehren vortrug, die
schnell Verbreitung gewannen und die Dämonen veranlaßten, die Veden
aufzugeben (3,18.1-15).

In einer Doppelung des Motivs einer Verführung durch Belehrung
wird erzählt, daß Mäyämoha "mit rotem Gewand und beherrschten
Sinnen" noch andere Asura-s (die Nirväna anstrebten) ansprach, sie von der
Erkenntnishaftigkeit des Alls überzeugt (vijhänamayam evaitad), d.h.
Vijnânavâda10 lehrt, und von blutigen Opfern abbringt. Die eigenthchen
Argumente gegen das Opfer (25-31) werden polemisch ausgesponnen.11
Nachdem die Asuras vom Veda abgebracht wurden, machen die Götter
erneute Anstrengungen, sie im Kampf zu besiegen. Da den Asura-s jetzt
der Panzer des Dharma (svadharmakavaca) fehlt, den sie vorher hatten,
gehen sie unter. - Deshalb werden jene "nackt" genannt, welche die Hülle
des Veda aufgegeben haben (32-36).

Hier endet die Mäyämoha-Episode. Der Erzähler fügt eine Ausdehnung

des Begriffs "Nackte" auf alle jene an, die der Abfolge der
Lebenstadien nicht folgen (37-38). Verse 39-42 verkünden die Notwendigkeit
der täglichen Riten (nityakriyä) und warnen vor Kontakt mit Leuten, die
sie aufgegeben haben. Verse 42, 46 und 50 stempeln den zum Sünder, der
Götter, Weise, Ahnen und (andere) Wesen nicht verehrt und bewirtet.
Dazwischen (44-46) wird vor dem Kontakt mit solchen Leuten gewarnt.

10 Vijnânavâda, die "Lehre von der Erkenntnis" ün Sinne einer idealistischen Erkenntnis¬
haftigkeit der Außenwelt stellt eine der Schulen der späteren buddhistischen Philosophie
dar.

11 Der Sprecher dieser Verse ist nicht eindeutig bestimmt; einleitend werden sie den
Asuras, abschließend Mäyämoha in den Mund gelegt. (25 bzw. 32)



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 303

Verse 48 und 51 setzen die Beschreibung des Anwendungsbereichs des

Begriffs "Nackte" (vgl. 37-38) fort. Vers 49 warnt vor Kastenvermischung,
51-52 warnen vor Kontakt mit den sog. Nackten in jeder Form.

Zur Illustrierung der fatalen Folgen, die auch nur ein freundlicher
Gruß an den einen "Häretiker" nach sich zieht, wird die Geschichte von
König Satadhanu erzählt, der in einer langen Serie von Wiedergeburten
in Tiergestalt für eine solche Sünde büßen muß und nur durch die
Ergebenheit seiner treuen Frau gerettet wurde (53-105).

Nimmt man die Mäyämoha-Episode in ihrer redaktionellen Einbettung,

dann haben wir ein recht vielschichtiges Textgebilde vor uns. Aus
der Sicht des Redaktors geht es darum, die Zuhörer vor dem Kontakt mit
den "religiös anderen" zu warnen. Man kann unterscheiden, ob Aussagen
und Drohungen jenen anderen, die den eigenen Normen nicht genügen,
gelten, oder den Angehörigen der eigenen Gruppe: Vers 50, z.B., belegt
jene, die die täglichen Riten nicht vollziehen, mit Höhenstrafen; Vers 51

versucht, das Verhalten der eigenen Ingroup zu reglementieren, indem
ermahnt wird, jeden Kontakt zu vermeiden. Die Begründungen, die angeführt

werden, liegen auf verschiedenen Ebenen: Der Kontakt ist anstek-
kend, d.h. man verhert seine Identität und macht sich jenen gleich, die die
angedrohten Höhenstrafen verdienen. Und: Die Riten werden durch die
Anwesenheit der Ungläubigen entweiht und unwirksam - d.h. nicht nur
man selber setzt sich der Bestrafung aus, sondern auch Götter und
Ahnen, für die zu sorgen Pflicht des Menschen ist, werden durch die
Abtrünnigkeit ins Unheil gezogen.

Der redaktionehen und der episodischen Ebene gemeinsam ist der
Respekt vor der vedischen Autorität und Tradition als Kriterium von
Orthodoxie. Auf der redaktionehen Ebene werden die Kriterien ausgeführt:

Ununterbrochene, regelmäßige (tägliche) Durchführung der
vorgeschriebenen Riten, die vor allem in Opfergaben an die verschiedenen
Wesensklassen bestehen.12 Des weiteren gehört zu den angeführten Kriterien

die Befolgung des varna-Systems, d.h. die Aufrechterhaltung der
gesellschaftlichen Gliederung in vier Stände.

12 Der orthodoxe, orthopraxe Mensch ist mit seinem Verhalten in eine kosmische, Diesseits
und Jenseits umgreifende Ordnung eingebunden: Den Göttern hat er durch Pflege des
Feuers und durch Feueropfer zu dienen, den Ahnen durch Speiseopfer und Libationen,
den Sehern der vedischen Offenbarung durch Rezitation vedischer Verse (und also
durch Weitergabe des Veda), Gästen durch Gastfreundschaft und Bewirtung, den anderen

Wesen (z.B. Familienangehörigen, Dienern usw.) ebenfalls durch Nahrung und
Lebensunterhalt.



304 PETER SCHREINER

Im Bhck auf den Kontext der hier angeführten Vorschriften im Rahmen

des ViP, d.h. eines Textes, der die Verehrung des Gottes Visnu
propagiert,13 ist es bemerkenswert, daß Gottesverehrung, speziell Visnuver-
ehrung, hier nicht zu den Kriterien von Orthodoxie und Orthopraxis zu
gehören scheint. Man darf in dem Nebeneinander von Passagen, die vedische

Orthodoxie hochhalten, und von Passagen, die Visnufrömmigkeit
belegen, schließen, daß es sich auch hier um einen Fah von ursprünglicher
religiöser Andersheit gehandelt hat, daß der Text in seiner heute
vorliegenden Gesamtheit jedoch als Zeugnis der, sei es absichtlich gewollten,
sei es tatsächlich vollzogenen und gelungenen Durchdringung und Konformität

der einen und der anderen Religiosität angesehen werden muß: Das

Visnupuräna vertritt einen Visnuismus, der den Anspruch erhebt, ve-
disch-orthodox zu sein. Darin sind sich der Redaktor dieses Textes mit
dem Brahmanen der sivaitischen Pilgerort-Legende ähnlich. Theistische
Frömmigkeit repräsentiert einen Typ von Andersheit, der sich mit dem

Anspruch auf vedische Orthodoxie verbunden hat.
Auf der episodischen Ebene bietet das Beispiel der Mäyämoha-Episo-

de einen weiteren Typ von Andersheit, den des jainistischen und
buddhistischen Abtrünnigen. Der Ausschluß wird besiegelt durch das Aufhören
der vedischen Riten, der Opfer (die hier übrigens als Blutopfer dargesteht
sind, was für Opfergaben an die verschiedenen Wesensklassen nicht gut);
er wird herbeigeführt durch die Verkündigung "falscher" Lehren. Hier
wird missioniert (was auch eine Form des Umgang mit religiös anderen
ist). Leute (daß es sich in der Episode um Dämonen handelt, spielt dabei
keine Rohe), die einer bestimmten Religion folgen, werden von jemandem

zu einer anderen Religion "bekehrt". Daß das, was vom Standpunkt
der neuen Religion aus eine Bekehrung ist, vom Standpunkt der alten
Religion aus gesehen als "Abfall" und Abtrünnigkeit betrachtet wird,
verrät nur den Standpunkt des Erzählers. Daß es buddhistische und jaini-
stische Lehren sind, die missionarisch verbreitet werden, dürfte den
historischen Tatsachen entsprechen (in die Dharma-Ordnung der Kasten
kann man nur hineingeboren werden). Die Opposition von Göttern und
Dämonen besteht innerhalb des Gültigkeitsbereichs vedischer Vorschriften;

die Andersheit der Dämonen ist in diesem Sinne nicht "religiös". Die
Abtrünnigen werden allerdings auch hier ohne viele Skrupel getötet;
zumindest wird dies vom Umgang der Götter mit den Dämonen erzählt.
Muß man angesichts der Mahnung des Redaktors, den Kontakt mit

13 Die Götter rezitieren einen Preishymnus, um sich Visnu gewogen zu machen; und sie

gehen zu Visnu und keinem anderen, um sich helfen zu lassen.



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 305

Abtrünnigen zu meiden, schließen, daß es ihm und seiner Gruppe nur an
der nötigen Macht gefehlt hat, mit den anderen weniger rücksichtsvoll
umzugehen? Darauf, daß eine ausschließlich macht- oder rehgionspoli-
tisch orientierte Erklärung zu kurz greifen würde, verweist die visnuiti-
sche Schicht oder Komponente der Episode. Während die Götter sich an
Visnu um Hilfe wenden, liefern sie eine theologische Erklärung und
Rechtfertigung für die Möglichkeit eines solchen Eingreifens Gottes -
einschließlich der Tötung als Folge dieses Eingreifens.

Die textgeschichthche Beurteüung der Mäyämoha-Episode in der
Redaktion des Gesamtpuräna hängt wesenthch davon ab, wie der Kontrast
erklärt wird, daß hier mit dem Begriff vijnäna gegen eine Lehre polemisiert

wird (den Vijnânavâda), der an anderen Stehen des Visnupuräna in
die Visnu-Theologie integriert erscheint. In jedem Fall spiegelt sich in der
Tatsache eine Beziehung von Visnuismus und Buddhismus, die ihre Spuren

in der Geschichte des Textes hinterlassen hat. Polemik gegen die
Vijnäna-Philosophie tritt punktueh nur in dieser Episode auf.

Theologisch relevant ist vor ahem die Deutung, die den Göttern selber
für ihr Vorgehen in den Mund gelegt wird: "Obwohl wir (die Götter)
ebenso wie jene (die Dämonen) Teile von Dir sind, der Du restlos alles
bist, so betrachten wir dennoch die Welt als etwas (von uns und Dir)
Verschiedenes, wegen des Unterschieds, der durch (unsere) Unwissenheit
(begründet) ist."14 Dieser Vers legt eine visnuitische Überarbeitung und
Interpretation episodischen Materials nahe. Die Götter verkünden einen
Visnu-Monismus und erklären sich und die Dämonen, gegen die sie

kämpfen, zu Teilen (amsa) des Ahes-seienden Visnu. Sie bekennen sich

zu ihrer Unwissenheit, die sie die Welt als getrennt von Visnu sehen läßt.
Die Allgegenwart Visnus ist hier nicht in ihrer ethischen Konsequenz
dargesteht, d.h. es folgt aus ihr nicht,15 daß man dem Feind nichts Böses
antun darf. Ganz im Gegenteü, Visnu selber plant die Vernichtung der
Feinde der Götter.

Denkbar wäre, daß eine solche Verwendung von Visnu-Theologie auf
Kreise der vedischen Orthodoxie zurückgeht, in denen man zwar die
Formeln der Visnu-Theologie kennt ("alles ist Teü Visnus"), wo man aber
deren spiritueüe Verwirklichung nicht nachvollziehen kann, vielmehr in
dem magisch-machtorientierten Denken des Vedamärga befangen ist und
deshalb auch dem Gott implizit die Anerkennung dieses Weges unter-

14 yady apy asesabhutasya vayam te ca tavämiajäh \ tathapy avidyäbhedena bhinnarn
pasyämahe jagat \ \ (3,17.38).

15 Wie z.B. bei Prahläda, ViP 1,17-20.



306 PETER SCHREINER

steht, indem er die Dämonen von diesem Weg abbringen läßt. Denn die
Befolgung des Dharma und des Vedamärga wird hier als ethisch neutrales
Machtmittel dargesteht; sie garantiert Erfolg und Unverletzhchkeit auf
beiden Seiten, den Dämonen wie den Göttern (3,17.37 und 39). Dann
wäre allerdings zu erklären, wie eine solche Persiflage visnuitischer Theologie

in ein Visnupuräna kommt!
Andersherum (und mir wahrscheinlicher) ist denkbar, daß ein visnui-

tisch engagierter Redaktor, dem daran lag, die Rechtgläubigkeit (im Sinne
vedischer Tradition) seiner Religion zu verteidigen, sich auf der episodischen

Ebene nicht daran stieß, einen Vedismus darzustellen, der blutige
Opfer zuläßt, solange er nur siegreich war, der vom Buddhismus kaum
mehr wußte, als daß er den Veda ablehnte und sich dafür auf eine Art
Idealismus berief. Er war sich bei der Übernahme der entsprechenden
Episode oder bei der Verwendung überlieferter episodischer Bausteine
wohl weder bewußt, daß sich für moderne westhche Interpreten eine
begriffliche Unstimmigkeit in seiner Verwendung des vy/iäna-Begriffs ergeben

würde, noch durchschaute er, wie nahe der abgelehnte Idealismus und
dessen Geist-Begriff der Grundhaltung des eigenen monistischen Theismus

kam.
In der Reflektion auf die Erzählerstandpunkte whd deuthch, daß es

die zentralen Lehren oder Werte der eigenen Religion sind, von der aus
die Andersheit der anderen dargesteüt whd. Man persifliert, man wertet,
man vertritt einen (seinen eigenen) Standpunkt. Weder der episodische
Inhalt noch die, soweit erkennbar, literarische Absicht des Textes läßt sich
auf eine einzige und einfache Formel wie die von der Toleranz oder die
vom Inklusivismus bringen.

Ich habe nur zwei Textbeispiele aus der puränischen Tradition
angeführt;16 was ich an ahgemeineren Anmerkungen und Bezugspunkten zur
Sprache bringen konnte, sohte dazu beitragen, mein Unwohlsein
angesichts zu pauschaler Kennzeichnungen von Hinduismus, Buddhismus,
indischer Geisteshaltung usw. zu begründen; die in den Texten belegten
Standpunkte sind vielfältiger, komplizierter, reichhaltiger als daß man
ihnen mit solchen Pauschalbegriffen gerecht würde. Was ich dagegen halten

kann, ist lediglich der Versuch, die in den Textbeispielen belegte
Terminologie und Begrifflichkeit zu ordnen.

16 Sie ließen sich ergänzen um Belege aus dem buddhistischen Kanon oder um die in der
Inklusivismus-Diskussion angeführten Beispiele aus der sektarischen und phüosophischen
Überlieferung.



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 307

Die Gruppierungen, zu denen sich die jeweils "einen" und die "anderen"

zuordnen lassen, können ganz verschiedener Art sein:17

Männer - Frauen
Berührbare - Unberührbare
Ritualisten - Bhaktas
Stände (varna)
Berufe
Einsiedler - Hofpriester
Entsager - Laien
Sekten (z.B. Visnuiten, Sivaiten)
Schulen (z.B. Advaita, Dvaita, Vijnânavâda)

Ähnlich vielfältig sind die Beziehungen, in denen Gruppierungen oder
Standpunkte zu einander gesehen werden können, z.B.:

Zentrum - Peripherie
oben - unten
rein - unrein
alt - neu
Gesamtheit - Teü
geheim - publik
heüig - profan
nahe - fern

Bei der Reflektion auf die belegten Standpunkte scheint es mir angemessen,

wenigstens zwei Ebenen zu unterscheiden. Die eine Ebene könnte
man kennzeichnen als die praktisch-pragmatische Ebene, die dort
angesprochen ist, wo es um die Modalitäten des täglichen, praktischen Mit-,
Neben- oder Gegeneinander in dem von gesellschaftlichen Konventionen,
wirtschaftlichen Gegebenheiten oder politisch-administrativen Rahmen
geprägten Bedingungen geht.18 Die Ebene der inteUektueüen Auseinander-

17 Da ich nur zwei ausgewählte Beispiele diskutiert habe, sind hier nicht alle angeführten
Gruppen belegt; aber die Liste ist a priori "offen"; die Bezeichnungen für die Gruppen
sind nicht terminologisch scharf definiert und sie könnten um eine Liste der in den
Texten belegten Benennungen für die anderen (z.B. patita, päsanda usw.) ergänzt
werden.

18 Vgl. Paul Hacker: "Religiöse Toleranz und Intoleranz im Hinduismus." In: Saecu-
lum VIII, 2-3, SS. 167-179.



308 PETER SCHREINER

setzung muß auf dieser praktisch-pragmatischen Ebene nicht ausgeschlossen

sein, sie kann jedoch davon unterschieden werden.
Folgende Haltungen sind anhand von Textbeispielen belegbar:

praktische Ebene:
Ausrotten
Bekämpfen
Beherrschen
Exkommunikation
Bekehrung
Toleranz
Dialog

theoretisch-intellektuelle Ebene:

Ignorieren
Verwerfen
Widerlegen
Überbieten
Auswählen
"Gebrauchen" ("chresis")
Uminterpretieren
Vergleichen
Gelten lassen
Erklären
Verstehen

Der Theoretiker einer identifizierbaren Gruppe oder Schule kann seinen
Blick über die Theoreme und Glaubenssätze seiner religiösen Ingroup
hinaus auf die Praktiken und Lehren anderer Gruppen oder Religionen
richten. Ohne den Boden seiner religiösen Identifikation zu verlassen,
versucht er, die anderen und ihre Andersheit in sein System zu integrieren

- so z.B. wenn Advaita-Phüosophen alle anderen Schulen und
Standpunkte als Vorstufen der eigenen Wahrheit beurteüen. Was für den
Umgang mit religiös anderen innerhalb einer Religion gut, gut auch in der
Auseinandersetzung zwischen den Religionen. Hinduismus und Buddhismus

belegen, wie fließend die Grenzen sein können. Auch hier muß wieder

die praktische und die theoretische Ebene unterschieden werden. Es

gibt sehr viel religiöse, zwischen-religiöse Begegnung, Auseinandersetzung,
Abgrenzung und Befruchtung (z.B. in ahen Diaspora-Situationen), wo sich

ganz andere Haltungen und andere Probleme zeigen als im Bereich der



RELIGIÖS ANDERE IM "HINDUISMUS" 309

reinen Theorie (einer "Theologie der nicht-christhchen Religionen", z.B.,
um den analogen Bereich im abendländischen Kulturkreis zu nennen).19
Man hat für den Inklusivismus-Begriff mehrfach darauf hingewiesen, daß

er für Hacker letztlich ein relig^ons-theologischer Begriff ist. Der Standpunkt,

von dem aus der Begriff erklärbar whd, ist der eines engagierten
Kathohken, der bei aüer verstehenden Annäherung an die indischen
Religionen doch immer an der Einzigartigkeit und Besonderheit der eigenen,
christlichen Lehre und der eigenen christhchen Methoden der
Auseinandersetzung mit Andersdenkenden festhalten wohte.

Nicht nur aus Systemzwang sei schließlich der Standpunkt des (zumindest

in seiner "Wissenschafthchkeit" nicht "religiös" identifizierbaren)
Theoretikers erwähnt, der versucht, die Theorien und Praktiken von mehr
als einer Religion oder religiösen Gruppe zu betrachten und die verschiedenen

Strategien und Haltungen der Auseinandersetzung ihrerseits in
eine Theorie integrieren. Solche Versuche sind wohl am ehesten der
Religionswissenschaft zuzuordnen. Natürhch hat auch der rehgionswissen-
schaftliche Theoretiker seine Wurzeln in einem durch Praxis bestimmten
Umfeld, als Person ebenso wie als Wissenschaftler (etwa eine Methodendiskussion

in der akademischen Fachwelt, der universitäre Ausbüdungs-
betrieb, Buchmarkt und Pubhkationswesen, usw.).

So gesehen ist auch mein Versuch, die angeführten Texte zu verstehen
und auszulegen, nur eine Möglichkeit, sich (konkret: mich) mit (religiös)
anderen auseinanderzusetzen. Die Texte (meine Quehen) sind nur die
Spuren, die es zu interpretieren gut im Bhck auf die Subjekte, die diese
Spuren produziert und hinterlassen haben. Unser Verstehen gut den
Menschen, den Denkern, Autoren, Redaktoren, Abschreibern, den Gläubigen,
die hinter den Texten stehen. In diesem Sinne whd jede Theorie, jeder
Begriff zu einer Spur, der man folgen möchte hin zu der konkreten Person

und ihrer (historischen, geseUschafthchen, religiösen usw.) "Situation",
aus der heraus der Begriff entstanden ist oder in der eine Theorie formuliert

wurde. Am Beispiel "Hinduismus": Wenn sich heraussteüt, daß ein
Hinduismusbegriff vertreten whd, der die Einheit des Hinduismus
(geographisch auf ganz Indien bezogen, historisch auf den gesamten Ablauf
indischer Rehgionsgeschichte bezogen) betont, dann gut es, nach den
Urhebern dieser Begriffsbüdung zu fragen (also nach dem Selbstverständnis,
dem Standpunkt einer bestimmten indischen Gruppe). Wenn heute
andererseits die Einheit des Hinduismus (und damit die Nützlichkeit dieses

19 Der Abstand zur Praxis der zwischenreligiösen Begegnung wüd dabei oft so groß, daß
eine Rückkopplung der Theorie zur Praxis oft kaum noch möglich ist.



310 PETER SCHREINER

Begriffs als Bezeichnung für eine Religion20 in Frage gesteht wird, wo
sind diese terminologischen Bemühungen real verankert (in - nur z.B.! -
dem Selbstverständnis einer westhchen Forschungsrichtung der
Religionswissenschaft, den hermeneutischen Voraussetzungen einer bestimmten
Methode exegetischer Phüologie Man muß den Standpunkt kennen,
um einen Begriff und jene, die ihn verwenden, richtig verstehen zu können

und um bei seiner Anwendung nicht selber einen vieüeicht gar nicht
gewollten Standpunkt einzunehmen. Und wenn meine Quehentexte sich
nicht auf den einen Begriff bringen lassen, dann möglicherweise auch, weü
die Wirklichkeit mein Verstehen übersteigt.

20 Vgl. Heinrich von Stietencron: "Hinduism: On the proper use of a deceptive term." In:
G.D. Sontheimer: Hinduism reconsidered, SS. 11-27. N.b. die normative Diktion, die der
Formulierung des eigenen Standpunkts als einer impliziten Beurteilung aller anderen
Verwendungsweisen des Terminus zukommt.


	Zur Auseinandersetzung mit den religiös anderen im "Hinduismus"

