Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 2

Artikel: Zur Auseinandersetzung mit den religios anderen im "Hinduismus"
Autor: Schreiner, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR AUSEINANDERSETZUNG MIT DEN RELIGIOS ANDEREN
IM “HINDUISMUS”

Peter Schreiner

Fiir die (keineswegs abgeschlossene) Sammlung und Auslegung von Text-
beispielen zur Fragestellung des Themas gibt es mehrere Bezugspunkte:

Der erste Punkt betrifft den immer wieder geduBerten Anspruch, da
im Hinduismus Toleranz exemplarisch verwirklicht sei, daB also der
Umgang mit den religios anderen im Hinduismus und die Einstellung zu
ihnen etwas seien, was den Hinduismus als Religion kennzeichne und,
wenigstens teilweise, von anderen Religionen unterscheide. Dieser An-
spruch wird vor allem von modernen Hindus (Swami Vivekananda, Ma-
hatma Gandhi, Sarvepalli Radhakrishnan seien genannt) erhoben, jedoch
auch von westlichen Autoren wiederholt. Wenn man hinduistische Texte
studiert, ja selbst wenn man indische Zeitungen liest oder auch nur ver-
folgt, was in unseren Zeitungen tiber innenpolitische Ereignisse in Indien
steht, dann stoBt man immer wieder auf Beispiele, die einen zwingen, die-
sen Anspruch zu hinterfragen. PaBt unsere Vorstellung von Hinduismus,
hilft die Begrifflichkeit der hinduistischen Selbtdarstellung bei der Inter-
pretation der Texte, die diese Religion geschaffen hat?

Der zweite Punkt ist eine indologische Diskussion, die sich an den To-
leranzbegriff kniipft. Paul Hacker fiihrte den Begriff Inklusivismus ein, um
eine, wie er meinte, typisch indische und typisch indische Geisteshaltung
zu beschreiben. Dieser Begriff ist 1983 Gegenstand einer Prifung und
Diskussion geworden, die nicht nur indologische Fachkreise angehen soll-
te, und die jedenfalls beim Umgang mit den Texten zu diesem Thema
nicht tibergangen werden kann.!

1 Gerhard Oberhammer (Hg.): Inklusivismus. Eine indische Denkform. Wien 1983. - DaB
es eine typisch indische Denkform sei, wird im Beitrag von A. Wezler widerlegt; meine
Textbeispiele mogen dem Eindruck entgegenwirken, daB es eine fypisch indische Denk-
form sei. Mir ist klar, daB Hacker nicht bestritten hitte, daB es auch andere Formen der
Auseinandersetzung in Indien gegeben hat. Von daher erscheint mir seine Behandlung
des Themas in seinem Aufsatz iiber “Toleranz und Intoleranz im Hinduismus” (Saecu-
lum VIII, 2-3, SS. 167-179 den Gegebenheiten angemessener zu sein als die Einschrén-
kung auf jene Spezialform der Auseinandersetzung, die der Inklusivismus darstellt. Sieht
man die Inklusivismus-Debatte auf dem Hintergrund des “Toleranz”’-Aufsatzes, dann
wird deutlich, daB Inklusivismus ein Sonderfall dessen ist, was Hacker “doktrinire Tole-
ranz” nennt. Daneben fiihrt er Beispiele an fiir doktrindre Intoleranz, praktische Intole-
ranz, praktische Toleranz, staatliche Toleranz und staatliche Intoleranz. Im Bereich der



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 297

Umklammert werden der erste und zweite Punkt durch die Diskussion
um unseren Hinduismus-Begriff, seine Definierbarkeit, seine Niitzlichkeit.
Auf der European Conference on South-Asian Studies im Juli 1986 in
Heidelberg war ein ausgedehntes Panel nur diesem Begriff und der Be-
sinnung darauf gewidmet.?

Der letzte Punkt, wiederum an die vorhergehenden anschlieBend, ist
eine zugleich methodische wie programmatische Reflektion iiber die
Standpunkte, von denen her die Texte und die im Umgang mit den
Texten gepragten Begriffe erklarbar sind. Eine véllige Standpunktlosigkeit
kann es auch fiir den Philologen nicht geben und ich bin es daher meiner
Wissenschaft schuldig, iiber meinen Standpunkt zu reflektieren - eine
nicht immer beachtete Selbstverstindlichkeit. In unseren Begriffen nicht
weniger als in den Begriffen, die die analysierten Texte verwenden, spie-
geln sich Standpunkte.?

Angesichts der Tatsache, daB “Hinduismus” ein moderner Oberbegriff
fir eine Vielzahl von religiosen Bewegungen ist, leuchtet ein, daB eine
solche Standortbestimmung der “einen” im Lauf der Religionsgeschichte
sehr verschieden ausfallen konnte. Vom Blickwinkel unseres Hinduismus-

Darstellung doktrindrer Toleranz bzw. Intoleranz kommt eine Unterscheidung hinsicht-
lich der Quellen hinzu, die m.E. nicht unterbewertet werden darf. Hacker unterscheidet
“systematische Schriften” (S. 175) und “poetisch-religiose Schriften” (S. 176f.) und
deutet damit eine Unterscheidung von Standpunkten an, die verloren geht, wenn man
von “indischer Denkform” spricht.

2 Giinther D. Sontheimer, Hermann Kulke (Hg.): Hinduism reconsidered. New Delhi:
Manohar Publications, 1989. - Der vorliegende Beitrag war urspriinglich fiir diese Kon-
ferenz verfaBt (was den etwas provokativ programmatischen SchluBteil erkldren mag),
an der ich dann aber kurzfristig nicht teilnehmen konnte. Ich habe spiter verschiedent-
lich variierte Versionen dieses Aufsatzes (ergénzt um Beispiele aus dem Buddhismus
oder aus der modernen indischen Literatur) als Vortrag gehalten, u.a. in Ziirich im SS
1987. Als ein Indiz dafiir, daB die Diskussion und Themenstellung des Panels nichts an
Aktualitét verloren hat, sei auf das “Indo-German Seminar” hingewiesen, das im Mirz
1991 vom Goethe-Institut New Delhi veranstaltet wurde: “Judging an other culture.”
Erst im Nachhinein wurde ich auf das Schwerpunktthema der Schweizerischen Gesell-
schaft fiir Religionswissenschaft aufmerksam: “Die wechselseitige Wahrnehmung von
Religionen” (vgl. SGR Bulletin SSSR, No. 12, August 1990, mit Beitrigen von Carl-A.
Keller, Otto Bischofberger, Jacques Waardenburg, Fritz Graf, Fritz Stolz). Eine Diskus-
sion dieser Beitrige, ebenso wie jener in Hinduism Reconsidered, wurde in diesen Bei-
trag absichtlich nicht aufgenommen.

3 Ich verwende “Standpunkt” und “Bezugspunkt” nicht streng terminologisch, etwa im
Sinn einer Erkenntnistheorie (man konnte sich an den jainistischen “Relativismus” erin-
nert fiihlen). In der sprachlich und gedanklich zu erfassenden Wirklichkeit sind die
Grenzen selten so eng und die Ubergéinge flieBend. In der Praxis indologischer Arbeit
ergibt sich zumindest eine Umschreibung der Bezugspunkte meist aus der Eingrenzung
des Materials und der gewidhlten Untersuchungsmethode.



298 PETER SCHREINER

Begriffs aus gab und gibt es viele “eine” und viele “andere”. Die Frage
nach der Auseinandersetzung der einen mit den anderen kann daher zer-
legt werden nach der inner-hinduistischen Auseinandersetzung zwischen
Richtungen, die wir alle zum Hinduismus rechnen, und Auseinanderset-
zungen zwischen hinduistischen und nicht-hinduistischen und auBer-indi-
schen Religionen oder Richtungen. Dasselbe gilt, mutatis mutandis, fiir
den Buddhismus und die anderen indischen Religionen und die im Laufe
ihrer Geschichte belegten Standpunkte, Sekten, Schulen, Richtungen.
Auf diesem Hintergrund sei die folgende Geschichte referiert:*

_ Ein Brahmane, der als Einsiedler lebt, verehrt tiglich ein Gotterbild
Sivas mit Blumen und Wasser, bevor er seinen Bettelgang durch das Dorf
macht. Wihrend der Abwesenheit des Brahmanen kommt immer ein Ja-
ger in diese Gegend, der, nachdem er genug erlegt hat, mit dem erlegten
Fleisch vor das Gotterbild tritt, um es seinerseits durch Darbringung des
Fleisches, von Blittern und von Wasser (welches er jedoch vorher im
Mund gehabt hatte) zu verehren. Die Gaben des Brahmanen schiebt er
zur Seite. Der Brahmane ist iiber die MiBachtung seiner Gabe, iiber die
seiner Meinung nach unorthodoxe, verunreinigende und entheiligende
Verehrung des Gétterbildes mit Fleisch- und Blittergaben erziirnt und
beschlieBt, den Frevler zu toten. Er lauert dem Jiger auf und beobachtet
ihn bei seiner Anbetung. Er hort, wie das Goétterbild den Jager anredet
und ihm sein (des Gottes) Gefallen an seiner Hingabe und Anbetung zu-
sichert. Nachdem der Jéger gegangen ist, tritt der Brahmane zornerfiillt
vor die Gottheit und macht ihr Vorwiirfe, daB sie zu dem Jager gespro-
chen habe, wihrend ihm, dem Brahmanen, der enthaltsam als Einsiedler
lebt und die Anbetung allen Vorschriften gemaB durchfiihrt, solche Gnade
nicht zuteil werde. Er kiindigt an, daB er den Jager toten werde. Da redet
die Gottheit auch zu ihm, lacht und bittet ihn, einen Tag zu warten. Am
nichsten Tag befindet sich eine blutende Wunde auf dem Goétterbild; der
Brahmane wundert sich, aber er vollzieht seine iiblichen Verehrungsriten;
als der Jager jedoch die Wunde sieht, macht er sich heftige Vorwiirfe und
beginnt, sich mit seinen Pfeilen selbst zu zerfleischen, weil er die Ver-
letzung des Gotterbildes nicht verhindert hatte. Da spricht das Gétterbild
erneut zu dem Brahmanen und verweist ihn auf den Jiger als Vorbild
wahrer Hingabe und Frommigkeit. Beide bekommen Wiinsche freigestelit.
Der Jéger erbittet, daB das Gotterbild wiederhergestellt sein mége und
daB an dieser Stelle in heilswirksamer heiliger Ort sein mége, der seinen

4 Brahmapurana Kap. 169: Der Brahmane und der Jiger als Verehrer Sivas.



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 299

(des Jagers) Namen trigt. Was der Brahmane sich wiinschte, wird nicht
erzihlt.

Die Gegensitze, die von Jiager und Brahmanen verkoérpert werden,
kommen am deutlichsten zum Ausdruck in den Worten des Brahmanen,
mit denen er dem Gott Vorhaltungen macht, daB er dem Jager gnadig ge-
wesen sei. Der Brahmane beschreibt den Jager als “jemand der totet, der
an Ubel (vermutlich dem Toten) seinen Gefallen hat, der keine Riten
befolgt und kein religioses Wissen erworben hat, der daran Gefallen
findet, Lebewesen zu verletzen, der grausam und mitleidslos gegen alle
Wesen ist, der keiner Kaste angehort, nichts weill (ungebildet ist), der
keiner Lehrertradition angehort (von keinem Guru initiiert wurde), der
sich unkonventionell verhilt und seine Sinne nicht geziigelt hat” (27-28).

Fragt man nach der Auseinandersetzung mit den religiés anderen, so
stellt sich zunéchst die Frage nach der Bestimmbarkeit jener “einen”, von
deren Standpunkt aus die anderen andere sind. Auch wenn man mit Idol-
verehrung und Sivafrémmigkeit natiirlich religionsgeschichtlich weit tiber
die vedische Opferfrommigkeit hinausgegangen ist, die Kriterien brahma-
nischer Orthodoxie bleiben erkennbar. Fiir die éltere Epoche der indi-
schen Religionsgeschichte ist eine Standortbestimmung der “ingroup”,von
der aus gesehen die anderen andere sind, relativ einfach, denn die uns
erhaltenen Quellentexte enthalten Definitionen und Reflektionen iiber
“Orthodoxie”. Man hatte eine Vorstellung von normativer Ordnung, die
sowohl die innerweltlichen Verhiltnisse bestimmte als auch die Bezie-
hungen zum Jenseits regelte und somit in diesem religiésen Sinne heil-
schaffend war. Diese Norm hei8t dharma.

Einige Kriterien fiir die Zugehérigkeit zum Geltungsbereich von
Dharma seien kurz genannt: Der Geltungsbereich von Dharma ist geogra-
phisch bestimmt; er umfaBt das Siedlungsgebiet der sog. Arya-s, dessen
Kerngebiet das nordwestliche Indien bis zum Vindhya-Gebirge ist. In
spaterer Zeit wird ganz Indien als Geltungsbereich von Dharma angese-
hen, insofern nur Indien karmabhiimi ist, das heiBt jene Region, in der
heilschaffendes Handeln maglich ist. (In allen anderen Bereichen zu leben
dient nur dem Auskosten der Wirkungen friiheren Handelns, ohne die
Méglichkeit, das jenseitige, zukiinftige Schicksal zu beeinflussen; dies ist
nur bei Widergeburt in Indien méglich.)

Der Geltungsbereich von Dharma ist ferner sprachlich bestimmt. Als
Autoritédt fiir Dharma kann nur gelten, was auf Sanskrit formuliert ist.
Nur fiir das Sanskrit gilt jener Einklang von Laut und Bedeutung, der den
Wahrheitsgehalt der vedischen Offenbarung und die Wirksamkeit der



300 PETER SCHREINER

Rezitation von Formeln, Hymnen, Gebeten usw. begriinden und aus-
machen.

Der Geltungsbereich von Dharma ist auerdem sozial bestimmt als
rituelle Gemeinschaft; zu den Arya-s und in das Ordnungsgefiige des
Dharma muB man einerseits hineingeboren werden, zur natiirlichen Ge-
burt muB andererseits die “zweite Geburt” der Initiation hinzukommen.
Die Arya-s im engeren Sinne sind “Zweimalgeborene”, d.h. die Angehoéri-
gen der oberen drei Stinde (Brahmanen, Ksatriyas, VaiSyas) in Abgren-
zung gegen die Stidras.’ Das Kastensystem kann geradezu als konstitutiv
fir die Ordnung des Dharma bezeichnet werden. Wo das Kastensystem
nicht gilt, gibt es auch keinen Dharma.®

Die Geschichte vom Brahmanen und dem Jager, und in ihr das Ver-
dikt aus dem Mund der Gottheit, hilt diesem Ideal von Gottgefilligkeit
jenes andere Ideal von bedingungsloser Ergebenheit entgegen, deren
Ma@stab nicht die Erfiillung duBerlicher Konventionen und ritueller Rein-
heitsvorschriften ist, sondern eine innere Haltung der totalen Hingabe,
d.h. bhakti. Insofern illustriert die Episode die Konfrontation zwischen
zwei unterschiedlichen Typen von Religiositit. DaBl der Brahmane den in
seinen Augen religios anderen, den Frevler, toten mochte, erfihrt in der
Geschichte keine ausdriickliche MiBbilligung. Fiir den Brahmanen scheint
es eine unproblematische Methode zur Durchsetzung der Orthodoxie zu
sein; fiir den Jéger scheint das Getétetwerden (er versucht ja, sich selbst
zu toten) eine ebenso akzeptierte Methode der Bestrafung (hier der
Selbstbestrafung) fiir religiose Vergehen zu sein.

Die Geschichte stammt aus dem Gautamimahatmya, einem Abschnitt
des Brahmapurana, und diirfte kaum ilter als das 13. Jahrhundert sein.’
Vermittelt werden das Ideal der Hingabe, die Kritik an brahmanischer
Uberheblichkeit, die Darstellung von Gewalt gegen religids andere in
einer Geschichte, die das Entstehen eines Pilgerortes beschreibt und
dadurch den besuchenden Pilgern die Heilswirksamkeit dieses Ortes und
seine Heiligkeit und Bedeutung nahebringen will. Vorgetragen und

5 DaB die vierte Kaste trotz dieser Ausgrenzung dennoch zum Kastensystem gerechnet
wird, kann religionsgeschichtlich als Beleg dafiir gewertet werden, daB jene, die als
andere (urspriinglich?) ausgeschlossen sind, in das eigene System einbezogen werden -
auch ein Beleg fiir einen Wandel in der Beurteilung von und Umgang mit den religios
anderen.

6 Vgl. Wilhelm Halbfass: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung. Basel,
Stuttgart: Schwabe Verlag, 1981. SS. 191-221: “Zur traditionellen indischen Xenologie”.

7 Vgl Renate Sohnen, Peter Schreiner: Brahmapurina. Summary of contents, with index
of names and motifs. Wiesbaden: Harrassowitz, 1989.



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 301

tradiert wurde die Geschichte zweifellos wieder von Brahmanen, denen an
einer moglichst groBen Zahl von Pilgern und an deren Spendefreudigkeit
gelegen haben diirfte. Da wird der Brahmane wohl auch Nichtbrahmanen
und, nach Vorbild der Episode, unreine Jigersleute und deren Opferga-
ben akzeptiert haben. Und vielleicht hitte auch er vor Gewalt nicht
zuriickgescheut, wenn jemand “sein” Gotterbild entweiht oder verunrei-
nigt hitte. Uberliefert ist uns die Geschichte auf Sanskrit, und damit
wiederum partizipiert sie an der Autoritit heiliger Schrifttradition; dem
Volk muBten die Geschichten vermutlich in seiner Sprache nacherzihit
und ausgelegt werden.

Das nichste Textbeispiel bietet ein Beispiel fiir die Einschitzung
anderer Religionen, des Buddhismus und des Jainismus, umgesetzt wie-
derum in eine Episode, erzahlt im Kontext visnuitischer Mythologie und
Theologie. Die Episode stammt aus dem Visnupurana,® das in seiner
heutigen Gestalt 800-1000 Jahre alter sein diirfte als das zuvor herangezo-
gene Brahmapurana. Aus dem Kontext geht hervor, da8 es, zumindest aus
der Sicht der Redaktors, um rechtes Verhalten, um dharma geht, denn die
Episode folgt auf einen Abschnitt, in dem lehrhafte Ausfiihrungen iiber
rechtes Verhalten referiert wurden (Kap. 3,8-16). Darin war, anldBlich
einer Aufzahlung von Leuten, die beim Sraddha-Ritual (das sind Riten zur
Befriedung und Foérderung der Ahnen) zu meiden sind, von “den Nack-
ten” die Rede (3,16.12). Darauf nimmt der Text Bezug, indem er Mai-
treya, das ist der (fiktive) Zuhorer des gesamten Textes, der in Form
eines Dialogs angelegt ist, riickfragen ldBt, wer diese “Nackten” seien
(3,17.3-4).

Verse 5-6 geben die Antwort auf Maitreyas Frage. “Nackt” wird im
libertragenen Sinne fiir jene gebraucht, die die schiitzende Hiille vedischer
Tradition abgelegt haben, d.h. Anhéinger der veda-feindlichen Religionen
des Jainismus und Buddhismus.” Dazu kiindigt der Erzihler Parasara
eine erlduternde Episode an (3,17.7-8):

In einem Kampf zwischen Gottern und Diamonen, der 100 Gétterjahre
lang dauerte, wurden vormals die Goétter von den Diamonen besiegt. Die
Gotter begeben sich zum nordlichen Ufer des Milchmeeres, treiben As-
kese und huldigen Visnu mit einem Preishymnus, der zitiert wird (v. 10
und 11-34). Visnu erscheint ihnen daraufhin in seiner vierarmigen Gestalt
(die Attribute Muschel, Radscheibe und Keule sind erwihnt) auf Garuda

8 Visnupurana 3,17.9-3,18.36: Mayamoha-Episode.
9 Diese Namen der “anderen” Religionen kommen im Text so wenig vor wie “Hinduis-
mus” als Bezeichnung fiir die eigene.



302 PETER SCHREINER

thronend. Die Goétter erlautern Visnu die Implikationen ihrer Notlage:
Sie wurden der Dreiwelt und ihres Opferanteils beraubt; und da die Geg-
ner ihrerseits dem Weg des Veda folgen, sind sie fiir die Gétter uniiber-
windlich. Visnu solle daher Mitleid mit ihnen haben und ihnen ein Mittel
zur Totung der Didmonen geben (36-40). Die Gottheit 148t aus ihrem Kor-
per eine Gestalt, Mayamoha genannt, entstehen und iibergibt sie den Got-
tern. Sie werde die Ddmonen betoren, die dann von den Géttern getotet
werden konnen, nachdem sie den Vedaweg aufgegeben haben. Visnus
Aufgabe sei es, zum Erhalt der Welt Hindernisse, und seien es Goétter
oder Ddmonen, zu beseitigen (zu téten) (41-44). Die Gotter kehren mit
Mayamoha zuriick.

Kapitel 3,18 berichtet, wie Mayamoha sich den Askese treibenden
Déamonen am Ufer der Narmada nackt, kahlgeschoren, mit Pfauenfeder
geschmiickt gendhert habe und ihnen (jainistische) Lehren vortrug, die
schnell Verbreitung gewannen und die Ddmonen veranlaBten, die Veden
aufzugeben (3,18.1-15).

In einer Doppelung des Motivs einer Verfithrung durch Belehrung
wird erzihlt, da} Mayamoha “mit rotem Gewand und beherrschten Sin-
nen” noch andere Asura-s (die Nirvana anstrebten) ansprach, sie von der
Erkenntnishaftigkeit des Alls iberzeugt (vijianamayam evaitad), d.h.
Vijianavada’ lehrt, und von blutigen Opfern abbringt. Die eigentlichen
Argumente gegen das Opfer (25-31) werden polemisch ausgesponnen.
Nachdem die Asuras vom Veda abgebracht wurden, machen die Gotter
erneute Anstrengungen, sie im Kampf zu besiegen. Da den Asura-s jetzt
der Panzer des Dharma (svadharmakavaca) fehlt, den sie vorher hatten,
gehen sie unter. - Deshalb werden jene “nackt” genannt, welche die Hiille
des Veda aufgegeben haben (32-36).

Hier endet die Mayamoha-Episode. Der Erzihler fiigt eine Ausdeh-
nung des Begriffs “Nackte” auf alle jene an, die der Abfolge der Leben-
stadien nicht folgen (37-38). Verse 39-42 verkiinden die Notwendigkeit
der taglichen Riten (nityakriya) und warnen vor Kontakt mit Leuten, die
sie aufgegeben haben. Verse 42, 46 und 50 stempeln den zum Siinder, der
Gotter, Weise, Ahnen und (andere) Wesen nicht verehrt und bewirtet.
Dazwischen (44-46) wird vor dem Kontakt mit solchen Leuten gewarnt.

10 Vijianavada, die “Lehre von der Erkenntnis” im Sinne einer idealistischen Erkenntnis-
haftigkeit der AuBenwelt stellt eine der Schulen der spéteren buddhistischen Philosophie
dar.

11 Der Sprecher dieser Verse ist nicht eindeutig bestimmt; einleitend werden sie den
Asuras, abschlieBend Mayamoha in den Mund gelegt. (25 bzw. 32)



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 303

Verse 48 und 51 setzen die Beschreibung des Anwendungsbereichs des
Begriffs “Nackte” (vgl. 37-38) fort. Vers 49 warnt vor Kastenvermischung,
51-52 warnen vor Kontakt mit den sog. Nackten in jeder Form.

Zur Ilustrierung der fatalen Folgen, die auch nur ein freundlicher
GruB an den einen “Hiretiker” nach sich zieht, wird die Geschichte von
Koénig Satadhanu erzihlt, der in einer langen Serie von Wiedergeburten
in Tiergestalt fiir eine solche Siinde biiBen muB und nur durch die Erge-
benheit seiner treuen Frau gerettet wurde (53-105).

Nimmt man die Mayamoha-Episode in ihrer redaktionellen Einbet-
tung, dann haben wir ein recht vielschichtiges Textgebilde vor uns. Aus
der Sicht des Redaktors geht es darum, die Zuhoérer vor dem Kontakt mit
den “religios anderen” zu warnen. Man kann unterscheiden, ob Aussagen
und Drohungen jenen anderen, die den eigenen Normen nicht geniigen,
gelten, oder den Angehorigen der eigenen Gruppe: Vers 50, z.B., belegt
jene, die die tédglichen Riten nicht vollziehen, mit Hollenstrafen; Vers 51
versucht, das Verhalten der eigenen Ingroup zu reglementieren, indem er-
mahnt wird, jeden Kontakt zu vermeiden. Die Begriindungen, die ange-
fiilhrt werden, liegen auf verschiedenen Ebenen: Der Kontakt ist anstek-
kend, d.h. man verliert seine Identitidt und macht sich jenen gleich, die die
angedrohten Hollenstrafen verdienen. Und: Die Riten werden durch die
Anwesenheit der Unglaubigen entweiht und unwirksam - d.h. nicht nur
man selber setzt sich der Bestrafung aus, sondern auch Gotter und Ah-
nen, fiir die zu sorgen Pflicht des Menschen ist, werden durch die Ab-
triinnigkeit ins Unheil gezogen.

Der redaktionellen und der episodischen Ebene gemeinsam ist der
Respekt vor der vedischen Autoritit und Tradition als Kriterium von
Orthodoxie. Auf der redaktionellen Ebene werden die Kriterien ausge-
filhrt: Ununterbrochene, regelmiBige (tégliche) Durchfithrung der vorge-
schriebenen Riten, die vor allem in Opfergaben an die verschiedenen
Wesensklassen bestehen.? Des weiteren gehort zu den angefiihrten Krite-
rien die Befolgung des varna-Systems, d.h. die Aufrechterhaltung der
gesellschaftlichen Gliederung in vier Stinde.

12 Der orthodoxe, orthopraxe Mensch ist mit seinem Verhalten in eine kosmische, Diesseits
und Jenseits umgreifende Ordnung eingebunden: Den Géttern hat er durch Pflege des
Feuers und durch Feueropfer zu dienen, den Ahnen durch Speiseopfer und Libationen,
den Sehern der vedischen Offenbarung durch Rezitation vedischer Verse (und also
durch Weitergabe des Veda), Gésten durch Gastfreundschaft und Bewirtung, den ande-
ren Wesen (z.B. Familienangehdrigen, Dienern usw.) ebenfalls durch Nahrung und
Lebensunterhalt.



304 PETER SCHREINER

Im Blick auf den Kontext der hier angefiihrten Vorschriften im Rah-
men des ViP, d.h. eines Textes, der die Verehrung des Gottes Visnu pro-
pagiert,” ist es bemerkenswert, daB Gottesverehrung, speziell Visnuver-
ehrung, hier nicht zu den Kriterien von Orthodoxie und Orthopraxis zu
gehoren scheint. Man darf in dem Nebeneinander von Passagen, die vedi-
sche Orthodoxie hochhalten, und von Passagen, die Visnufrommigkeit be-
legen, schlieBen, daB es sich auch hier um einen Fall von urspriinglicher
religioser Andersheit gehandelt hat, daB der Text in seiner heute vorlie-
genden Gesamtheit jedoch als Zeugnis der, sei es absichtlich gewollten,
sei es tatsdchlich vollzogenen und gelungenen Durchdringung und Konfor-
mitit der einen und der anderen Religiositdt angesehen werden muB: Das
Visnupurana vertritt einen Visnuismus, der den Anspruch erhebt, ve-
disch-orthodox zu sein. Darin sind sich der Redaktor dieses Textes mit
dem Brahmanen der Sivaitischen Pilgerort-Legende dhnlich. Theistische
Frommigkeit représentiert einen Typ von Andersheit, der sich mit dem
Anspruch auf vedische Orthodoxie verbunden hat.

Auf der episodischen Ebene bietet das Beispiel der Mayamoha-Episo-
de einen weiteren Typ von Andersheit, den des jainistischen und buddhi-
stischen Abtriinnigen. Der AusschluB wird besiegelt durch das Aufhéren
der vedischen Riten, der Opfer (die hier iibrigens als Blutopfer dargestellt
sind, was fiir Opfergaben an die verschiedenen Wesensklassen nicht gilt);
er wird herbeigefiihrt durch die Verkiindigung “falscher” Lehren. Hier
wird missioniert (was auch eine Form des Umgang mit religids anderen
ist). Leute (daB es sich in der Episode um Damonen handelt, spielt dabei
keine Rolle), die einer bestimmten Religion folgen, werden von jeman-
dem zu einer anderen Religion “bekehrt”. Dafl das, was vom Standpunkt
der neuen Religion aus eine Bekehrung ist, vom Standpunkt der alten
Religion aus gesehen als “Abfall” und Abtriinnigkeit betrachtet wird,
verrit nur den Standpunkt des Erzihlers. DaB es buddhistische und jaini-
stische Lehren sind, die missionarisch verbreitet werden, diirfte den
historischen Tatsachen entsprechen (in die Dharma-Ordnung der Kasten
kann man nur hineingeboren werden). Die Opposition von Géttern und
Dimonen besteht innerhalb des Giiltigkeitsbereichs vedischer Vorschrif-
ten; die Andersheit der Dimonen ist in diesem Sinne nicht “religios”. Die
Abtriinnigen werden allerdings auch hier ohne viele Skrupel getotet;
zumindest wird dies vom Umgang der Gotter mit den Didmonen erzéhlt.
MuB man angesichts der Mahnung des Redaktors, den Kontakt mit

13 Die Gétter rezitieren einen Preishymnus, um sich Visnu gewogen zu machen; und sie
gehen zu Visnu und keinem anderen, um sich helfen zu lassen.



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 305

Abtriinnigen zu meiden, schlieBen, daB es ihm und seiner Gruppe nur an
der nétigen Macht gefehlt hat, mit den anderen weniger riicksichtsvoll
umzugehen? Darauf, daB eine ausschlieBlich macht- oder religionspoli-
tisch orientierte Erklarung zu kurz greifen wiirde, verweist die visnuiti-
sche Schicht oder Komponente der Episode. Wihrend die Gotter sich an
Visnu um Hilfe wenden, liefern sie eine theologische Erklirung und
Rechtfertigung fiir die Moglichkeit eines solchen Eingreifens Gottes -
einschlieBlich der To6tung als Folge dieses Eingreifens.

Die textgeschichtliche Beurteilung der Mayamoha-Episode in der Re-
daktion des Gesamtpurana hingt wesentlich davon ab, wie der Kontrast
erklart wird, daB hier mit dem Begriff vijiana gegen eine Lehre polemi-
siert wird (den Vijianavada), der an anderen Stellen des Visnupurana in
die Visnu-Theologie integriert erscheint. In jedem Fall spiegelt sich in der
Tatsache eine Beziehung von Visnuismus und Buddhismus, die ihre Spu-
ren in der Geschichte des Textes hinterlassen hat. Polemik gegen die
Vijiiana-Philosophie tritt punktuell nur in dieser Episode auf.

Theologisch relevant ist vor allem die Deutung, die den Gottern selber
fir ihr Vorgehen in den Mund gelegt wird: “Obwohl wir (die Gdétter)
ebenso wie jene (die Ddmonen) Teile von Dir sind, der Du restlos alles
bist, so betrachten wir dennoch die Welt als etwas (von uns und Dir)
Verschiedenes, wegen des Unterschieds, der durch (unsere) Unwissenheit
(begriindet) ist.”** Dieser Vers legt eine visnuitische Uberarbeitung und
Interpretation episodischen Materials nahe. Die Gétter verkiinden einen
Visnu-Monismus und erkliren sich und die Damonen, gegen die sie
kdmpfen, zu Teilen (amsa) des Alles-seienden Visnu. Sie bekennen sich
zu ihrer Unwissenheit, die sie die Welt als getrennt von Visnu sehen laBt.
Die Allgegenwart Visnus ist hier nicht in ihrer ethischen Konsequenz
dargestellt, d.h. es folgt aus ihr nicht,” daB man dem Feind nichts Boses
antun darf. Ganz im Gegenteil, Visnu selber plant die Vernichtung der
Feinde der Gotter.

Denkbar wire, daB eine solche Verwendung von Visnu-Theologie auf
Kreise der vedischen Orthodoxie zuriickgeht, in denen man zwar die For-
meln der Visnu-Theologie kennt (“alles ist Teil Visnus™), wo man aber
deren spirituelle Verwirklichung nicht nachvollziehen kann, vielmehr in
dem magisch-machtorientierten Denken des Vedamarga befangen ist und
deshalb auch dem Gott implizit die Anerkennung dieses Weges unter-

14 yady apy asesabhiitasya vayam te ca tavamsajah | tathapy avidyabhedena bhinnam
pasyamahe jagat || (3,17.38).
15 Wie z.B. bei Prahlada, ViP 1,17-20.



306 PETER SCHREINER

stellt, indem er die Ddmonen von diesem Weg abbringen 1d8t. Denn die
Befolgung des Dharma und des Vedamarga wird hier als ethisch neutrales
Machtmittel dargestellt; sie garantiert Erfolg und Unverletzlichkeit auf
beiden Seiten, den Diamonen wie den Géttern (3,17.37 und 39). Dann
wire allerdings zu erkliren, wie eine solche Persiflage visnuitischer Theo-
logie in ein Visnupurana kommt!

Andersherum (und mir wahrscheinlicher) ist denkbar, daB ein visnui-
tisch engagierter Redaktor, dem daran lag, die Rechtglaubigkeit (im Sinne
vedischer Tradition) seiner Religion zu verteidigen, sich auf der episodi-
schen Ebene nicht daran stieB, einen Vedismus darzustellen, der blutige
Opfer zulifit, solange er nur siegreich war, der vom Buddhismus kaum
mehr wuBte, als daB er den Veda ablehnte und sich dafiir auf eine Art
Idealismus berief. Er war sich bei der Ubernahme der entsprechenden
Episode oder bei der Verwendung iiberlieferter episodischer Bausteine
wohl weder bewuBt, daB sich fiir moderne westliche Interpreten eine be-
griffliche Unstimmigkeit in seiner Verwendung des vijriana-Begriffs erge-
ben wiirde, noch durchschaute er, wie nahe der abgelehnte Idealismus und
dessen Geist-Begriff der Grundhaltung des eigenen monistischen Theis-
mus kam. '

In der Reflektion auf die Erzihlerstandpunkte wird deutlich, daB es
die zentralen Lehren oder Werte der eigenen Religion sind, von der aus
die Andersheit der anderen dargestellt wird. Man persifliert, man wertet,
man vertritt einen (seinen eigenen) Standpunkt. Weder der episodische
Inhalt noch die, soweit erkennbar, literarische Absicht des Textes a3t sich
auf eine einzige und einfache Formel wie die von der Toleranz oder die
vom Inklusivismus bringen.

Ich habe nur zwei Textbeispiele aus der puranischen Tradition ange-
fithrt;'® was ich an allgemeineren Anmerkungen und Bezugspunkten zur
Sprache bringen konnte, sollte dazu beitragen, mein Unwohlsein ange-
sichts zu pauschaler Kennzeichnungen von Hinduismus, Buddhismus, indi-
scher Geisteshaltung usw. zu begriinden; die in den Texten belegten
Standpunkte sind vielfiltiger, komplizierter, reichhaltiger als daB man
ihnen mit solchen Pauschalbegriffen gerecht wiirde. Was ich dagegen hal-
ten kann, ist lediglich der Versuch, die in den Textbeispielen belegte
Terminologie und Begrifflichkeit zu ordnen.

16 Sie lieBen sich ergéinzen um Belege aus dem buddhistischen Kanon oder um die in der
Inklusivismus-Diskussion angefiihrten Beispiele aus der sektarischen und philosophischen
Uberlieferung.



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 307

Die Gruppierungen, zu denen sich die jeweils “einen” und die “ande-
ren” zuordnen lassen, kénnen ganz verschiedener Art sein:'’

Minner - Frauen

Beriihrbare - Unberiihrbare

Ritualisten - Bhaktas

Stinde (varna)

Berufe

Einsiedler - Hofpriester

Entsager - Laien )

Sekten (z.B. Visnuiten, Sivaiten)

Schulen (z.B. Advaita, Dvaita, Vijianavada)

Ahnlich vielfiltig sind die Beziehungen, in denen Gruppierungen oder
Standpunkte zu einander gesehen werden konnen, z.B.:

Zentrum - Peripherie
oben - unten

rein - unrein

alt - neu

Gesamtheit - Teil
geheim - publik
heilig - profan

nahe - fern

Bei der Reflektion auf die belegten Standpunkte scheint es mir angemes-
sen, wenigstens zwei Ebenen zu unterscheiden. Die eine Ebene konnte
man kennzeichnen als die praktisch-pragmatische Ebene, die dort ange-
sprochen ist, wo es um die Modalititen des tiglichen, praktischen Mit-,
Neben- oder Gegeneinander in dem von gesellschaftlichen Konventionen,
wirtschaftlichen Gegebenheiten oder politisch-administrativen Rahmen ge-
prigten Bedingungen geht.”® Die Ebene der intellektuellen Auseinander-

17 Da ich nur zwei ausgewihite Beispiele diskutiert habe, sind hier nicht alle angefiihrten
Gruppen belegt; aber die Liste ist a priori “offen”; die Bezeichnungen fiir die Gruppen
sind nicht terminologisch scharf definiert und sie kénnten um eine Liste der in den
Texten belegten Benennungen fiir die anderen (z.B. patita, pasanda usw.) ergéinzt
werden.

18 Vgl. Paul Hacker: “Religiose Toleranz und Intoleranz im Hinduismus.” In: Saecu-
lum VIII, 2-3, SS. 167-179.



308 PETER SCHREINER

setzung muB auf dieser praktisch-pragmatischen Ebene nicht ausgeschlos-
sen sein, sie kann jedoch davon unterschieden werden.
Folgende Haltungen sind anhand von Textbeispielen belegbar:

praktische Ebene:
Ausrotten
Bekampfen
Beherrschen
Exkommunikation
Bekehrung
Toleranz

Dialog

theoretisch-intellektuelle Ebene:
Ignorieren

Verwerfen

Widerlegen

Uberbieten

Auswihlen
“Gebrauchen” (“chresis”)
Uminterpretieren
Vergleichen

Gelten lassen

Erkliaren

Verstehen

Der Theoretiker einer identifizierbaren Gruppe oder Schule kann seinen
Blick tiber die Theoreme und Glaubenssitze seiner religiosen Ingroup
hinaus auf die Praktiken und Lehren anderer Gruppen oder Religionen
richten. Ohne den Boden seiner religiosen Identifikation zu verlassen,
versucht er, die anderen und ihre Andersheit in sein System zu integrie-
ren - so z.B. wenn Advaita-Philosophen alle anderen Schulen und Stand-
punkte als Vorstufen der eigenen Wahrheit beurteilen. Was fiir den
Umgang mit religiés anderen innerhalb einer Religion gilt, gilt auch in der
Auseinandersetzung zwischen den Religionen. Hinduismus und Buddhis-
mus belegen, wie flieBend die Grenzen sein konnen. Auch hier muB} wie-
der die praktische und die theoretische Ebene unterschieden werden. Es
gibt sehr viel religiose, zwischen-religiose Begegnung, Auseinandersetzung,
Abgrenzung und Befruchtung (z.B. in allen Diaspora-Situationen), wo sich
ganz andere Haltungen und andere Probleme zeigen als im Bereich der



RELIGIOS ANDERE IM “HINDUISMUS” 309

reinen Theorie (einer “Theologie der nicht-christlichen Religionen”, z.B.,
um den analogen Bereich im abendlindischen Kulturkreis zu nennen).”
Man hat fiir den Inklusivismus-Begriff mehrfach darauf hingewiesen, daB
er fiir Hacker letztlich ein religions-theologischer Begriff ist. Der Stand-
punkt, von dem aus der Begriff erkliarbar wird, ist der eines engagierten
Katholiken, der bei aller verstehenden Anniherung an die indischen Reli-
gionen doch immer an der Einzigartigkeit und Besonderheit der eigenen,
christlichen Lehre und der eigenen christlichen Methoden der Ausein-
andersetzung mit Andersdenkenden festhalten wollte.

Nicht nur aus Systemzwang sei schlieflich der Standpunkt des (zumin-
dest in seiner “Wissenschaftlichkeit” nicht “religios” identifizierbaren)
Theoretikers erwihnt, der versucht, die Theorien und Praktiken von mehr
als einer Religion oder religiosen Gruppe zu betrachten und die verschie-
denen Strategien und Haltungen der Auseinandersetzung ihrerseits in
eine Theorie integrieren. Solche Versuche sind wohl am ehesten der Reli-
gionswissenschaft zuzuordnen. Natiirlich hat auch der religionswissen-
schaftliche Theoretiker seine Wurzeln in einem durch Praxis bestimmten
Unmfeld, als Person ebenso wie als Wissenschaftler (etwa eine Methoden-
diskussion in der akademischen Fachwelt, der universitire Ausbildungs-
betrieb, Buchmarkt und Publikationswesen, usw.).

So gesehen ist auch mein Versuch, die angefiihrten Texte zu verstehen
und auszulegen, nur eine Moglichkeit, sich (konkret: mich) mit (religios)
anderen auseinanderzusetzen. Die Texte (meine Quellen) sind nur die
Spuren, die es zu interpretieren gilt im Blick auf die Subjekte, die diese
Spuren produziert und hinterlassen haben. Unser Verstehen gilt den Men-
schen, den Denkern, Autoren, Redaktoren, Abschreibern, den Gldubigen,
die hinter den Texten stehen. In diesem Sinne wird jede Theorie, jeder
Begriff zu einer Spur, der man folgen mochte hin zu der konkreten Per-
son und ihrer (historischen, gesellschaftlichen, religiosen usw.) “Situation”,
aus der heraus der Begriff entstanden ist oder in der eine Theorie formu-
liert wurde. Am Beispiel “Hinduismus”: Wenn sich herausstellt, daB ein
Hinduismusbegriff vertreten wird, der die Einheit des Hinduismus (geo-
graphisch auf ganz Indien bezogen, historisch auf den gesamten Ablauf
indischer Religionsgeschichte bezogen) betont, dann gilt es, nach den Ur-
hebern dieser Begriffsbildung zu fragen (also nach dem Selbstverstéindnis,
dem Standpunkt einer bestimmten indischen Gruppe). Wenn heute ande-
rerseits die Einheit des Hinduismus (und damit die Niitzlichkeit dieses

19 Der Abstand zur Praxis der zwischenreligiosen Begegnung wird dabei oft so groB, daB
eine Riickkopplung der Theorie zur Praxis oft kaum noch mdglich ist.



310 PETER SCHREINER

Begriffs als Bezeichnung fiir eine Religion®® in Frage gestellt wird, wo
sind diese terminologischen Bemiithungen real verankert (in - nur z.B.! -
dem Selbstverstindnis einer westlichen Forschungsrichtung der Religions-
wissenschaft, den hermeneutischen Voraussetzungen einer bestimmten
Methode exegetischer Philologie ...)? Man mufl den Standpunkt kennen,
um einen Begriff und jene, die ihn verwenden, richtig verstehen zu kon-
nen und um bei seiner Anwendung nicht selber einen vielleicht gar nicht
gewollten Standpunkt einzunehmen. Und wenn meine Quellentexte sich
nicht auf den einen Begriff bringen lassen, dann moglicherweise auch, weil
die Wirklichkeit mein Verstehen iibersteigt.

20 Vgl. Heinrich von Stietencron: “Hinduism: On the proper use of a deceptive term.” In:
G.D. Sontheimer: Hinduism reconsidered, SS. 11-27. N.b. die normative Diktion, die der
Formulierung des eigenen Standpunkts als einer impliziten Beurteilung aller anderen
Verwendungsweisen des Terminus zukommt.



	Zur Auseinandersetzung mit den religiös anderen im "Hinduismus"

