
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 2

Artikel: Kunstdichtung in den Höhlen von Rmgarh

Autor: Falk, Harry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RAMGARH

Harry Falk

0. In Sirguja, Chota Nagpur, etwa 300 km südlich von Allahabad, befindet

sich in einer Kette von Sandsteinformationen eine Erhebung namens
Rämgarh.1 Mit einer Höhe von fast 1000 m ragt der Gipfel hoch über
seine Umgebung hinaus. Dichter Dschungel begrünte zumindest im letzten

Jahrhundert die tiefer gelegenen Teile des Hügellandes und die Flanken

des Berges, so daß Tiger, Büffel und Elefanten dort einen Lebensraum

fanden. Nach seiner Entdeckung durch J.R. Ouseley2 1848 und
nach einem Besuch durch T. Dalton3 im Jahre 1865 war es V. Ball,4 der
1873 den Berg mit seinen vielen Tempeln und Ruinen ausführüch
beschrieb. An einer ebenen Stelle auf halber Strecke des Aufstiegs sprudelt
eine Quelle aus einer hohen Felswand. Hier finden auch heute noch zu
den Vollmonden des Mägha, Caitra und Vaisäkha Feste statt (Beglar 34).
An Ruinen von Tempeln vorbei führt der Weg zum Gipfel, wo sich mehrere

Höhlen befinden, von denen zwei durch Menschenhand verändert
wurden. Sie sind zu erreichen, indem man von einem flachen Vorplatz aus
durch einen natürlichen Tunnel von etwa 50 m Länge, 4 m Höhe und 3 m
Breite (Ball 244b) eine senkrecht aufstrebende Felswand durchquert. Am
anderen Ende mündet der Tunnel in eine halbrunde Senke, etwa 70 x 70
m,5 die an drei Seiten von hohen Steilwänden gesäumt ist und an der
freien Seite eine großartige Aussicht über den Dschungel der Ebene
bietet. Dreißig Meter schräg über dem Boden des Kessels ist der Eingang
zu einer Höhle sichtbar, die bei der Bevölkerung als Sitäbehgä bekannt

1 Nach Vincent A. Smith, A History ofFine Art in India and Ceylon, from the earliest times
to the present day, Oxford 1911, S. 273, sind die Koordinaten 22°53' N., 82°55' Ost;
sicher verfehlt ist die Angabe bei J.C. Nagpall, Mural Paintings in India, Delhi 1988, S.

145, mit 24° 10' Nord, 82 30' Ost.
2 J.R. Ouseley, "On the Antiquities of Sargujâ and its neighbourhood", JASB 17 (1848),

65-68 (Physical Science). Über die Tierwelt S. 67; eine Zeichnung des Tempels auf der
Spitze S. 65.

3 T. Dalton, "Notes of a tour made n 1863-64 in the Tributary Mehals under the commis¬
sioner of Chota-Nagpur, Bonai, Gangpore, Odeypore and Sügooja", JASB 34 (1865),
1-31 (Natural Science).

4 V. Ball, "On the Antiquities of Râmgarh Hill, Distria of Sargujâ", IA 2 (1873), 243-246.
5 Dalton (26): "The horse shoe embraces an acre or two of ground, well wooded and

undulating, so that a considerable body of men could conveniently encamp there."



258 HARRY FALK

ist. Die zweite Höhle namens Jogimärä ist von der Senke aus nicht zu
erkennen6 und von der ersten aus über einen Felsvorsprung zugänglich.

Ball beschrieb die Höhlen und brachte Nachzeichnungen zweier
Inschriften mit, die er darin entdeckt hatte. Die erste Höhle stellte er in
mehreren Graphiken vor und deutete sie als Wohnhöhle, weil ihm die
ausgedehnten, umlaufenden flachen Bänke zum Schlafen geeignet schienen

(245b).
A. Cunningham7 versuchte, Balls Nachzeichnung zu lesen und entzifferte

einen "Thera Devadata", den er für den Gegenspieler Buddhas
selben Namens hielt (33). Er schickte J.D. Beglar nach Rämgarh, der 1882
einen ausführlichen Bericht,8 genaue Umzeichnungen, Photographien und
Abklatsche mitbrachte. Beglar erkannte die Bedeutung des hoch aufragenden

Berges für die Geschichte der indischen Mythologie, indem er zeigte,
daß er mit dem Citraküta des Rämayana identisch sein könnte (42ff.).9

In der ersten, damals vollständigen Sammlung von Inschriften Asokas
durch A. Cunninghams von 1877 finden sich dann die zwei Texte aus den

"Rämgarh Caves in Sirguja" (33, 105, PI. XV) verzeichnet, offenbar, weil
Cunningham sie dem Maurya-König zuordnete (Beglar 31). In der
Neubearbeitung der Asoka-Inschriften von Hultzsch10 tauchen die beiden Texte
nicht mehr auf. Auch D.C. Sircar üeß 1942 diese Inschriften in seinen
Select Inscriptions unerwähnt. Die beiden Texte stammen sicher nicht von
Asoka, dennoch war die Einschätzungs Cunninghams nicht ganz unberech-

6 Ouseley (66) sah "some wonderful caves", Dalton spricht (27) von "two large caves",
vgl. Beglar 40; nach BaU kannten die Einheimischen jedoch nur die erste, große Höhle.

7 Alexander Cunningham, Inscriptions of Asoka (Cil, 1). Calcutta 1877 (repr. Varanasi
1961).

8 J.D. Beglar, Report of Tours in the South-Eastern Provinces in 1874-75 and 1875-76. ASI
Report, 12. Calcutta 1882, "Rämgarh", S. 31-55.

9 A. Cunningham bestritt diese Gleichsetzung, ASI Report 21, Calcutta 1885, S. 10-13,
ohne stichhaltige Argumente zugunsten des heute so genannten Citraküta (110 km
WSW von Allahabad zwischen Banda und Karwi) vorbringen zu können; F.E. Pargiter,
"The Geography of Râma's ExUe", JRAS 26 (1894), 240, und Haraprasäd Shastri, "The
identification of Ramagiri, the starting point of the cloud in the cloud-messanger of
Kahdasa with Ramagarha Hül in the Sugrajä State", PASB 1902, 90f. sahen Grande,
Beglar zu folgen. M.V. Kibe, "Further light on Rävanas Lanka located in Central India
from Vâlmlki's Rämayana", ABORI 17 (1935/36), wertete die Entfernungsangaben in
yojana und /croia als absolute Distanzen. J.L. Brockington hat in seinem Werk Righteous
Rama, Delhi/Oxford 1984, mehrfach davor gewarnt, hinter Schüderangen der Geograpie
oder Flora allzu reale Vorbilder zu vermuten. Dennoch war er, einer brieflichen
Mitteilung zufolge, "strack by the extent to which his [Beglar's] description of the area can
be tied in with the Rämayana evidence."

10 E. Hultzsch, Inscriptions ofAsoka, New Edition, Oxford 1925 (repr. Delhi 1969).



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 259

tigt. Sie haben manches Auffällige zu bieten, was die frühe Geschichte
zweier Künste, der Dichtung und der Malerei, erhellen könnte.

1. Cunningham stützte sich in seinem Asoka-Band für Wiedergabe
(pl. XV) und Transkription (105) auf Beglars Material. Auf der Basis
dieser teils ungenauen Nachzeichnung versuchte A.-M. Boyer,11 die Lesungen

zu verbessern und den Text zu übersetzen. Auch R. Pischel12 ging
noch von Beglars Abschrift aus, als er 1906 Bezüge zum indischen
Schattenspiel untersuchte.

In der Saison 1903/04 zog T. Bloch noch einmal in diese Berge, um
sich als Philologe besonders um strittige aksaras der beiden Inschriften zu
kümmern. Er entdeckte dabei, daß die größere und sofort sichtbare Höhle
für Zwecke des Theaters hergerichtet wurde, denn im abschüssigen Fels
davor fand er eine Reihe höherer Stufen, die er als Sitzbänke für
Zuschauer interpretierte. Mit der Vorstellung des griechischen Theaters im
Kopf vermutete er die Akteure unten im Kessel und das Publikum auf
den Stufen vor der Höhle (127). Er sah hier einen "Greek influence on
the Indian drama" (127) bezeugt. In einer Mitteilung an E. Windisch13

sprach er 1904 von "Amphitheater" und Sitzen, "ganz nach Art eines
griechischen Theaters" (456). H. Lüders14 glaubte kurzfristig, diese Erklärung

durch literarische Zeugnisse untermauern zu können. Blochs
ausführlicher Bericht erschien 1906.15

Dabei sprachen sowohl die Ortsbeschreibung von Bloch wie das
Textbeispiel Lüders' gegen jede griechische Einflußnahme. Bloch fand am
Eingang der Höhle zwei Löcher, die "evidently were made to hold wooden
posts, to which the curtain was fastened" (127). Da ein Vorhang hinter
dem Publikum keinen Sinn macht, müssen die Schauspieler in der Höhle
und nicht in der Senke des Kessels agiert haben.

Lüders zitierte 1904 eine Inschrift aus Mathurä, wo von einer
lena-sobhikä die Rede sein soll, einer "Höhlenschauspielerin" (868).

11 A.-M. Boyer, "Les inscriptions de Takht i Bahi, de Zeda et de Rämgarh Hill", JA 3

(1904), 478-488.
12 R. Pischel, "Das altindische Schattenspiel", SKPAW 1906, 482-502.
13 Th. Bloch, "Ein griechisches Theater in Indien", ZDMG 58 (1904), 455-457.
14 Heinrich Lüders, "Indische Höhlen als Vergnügungsorte", ZDMG 58 (1904), 867f; engl.

Übersetzung "Indian caves as pleasure-resorts" in IA 34.1905, 199ff.
15 T. Bloch: "Caves and Inscriptions in Rämgarh HiU". ASIAR 1903/1904, Delhi 1906,

123-131.



260 HARRY FALK

Später gab er dieses Argument auf,16 verwies aber auf Nätyasästra (ed.
Ghosh) 2,80 käryah sailaguhäkäro dvibhümir nätyamandapah, "The
playhouse should be made like a mountain cavern and it should have two
floors". Einen Bezug zwischen Höhlen und Schauspielaufführungen darin
sah Burgess 1905 auch in der Architektur einiger Höhlen in Näsik, Junä-
gadh und Kudä erwiesen.17

Wenn also Architektur wie Text die Schauspieler in die Höhle plazieren,

müssen die Zuschauer davor gesessen haben. Auf den Stufen, die
Bloch für das Publikum reservierte, wird man sie nicht setzen wollen.
Dort hätten sie sich beim Blick nach hinten in kürzester Zeit den Hals
verrenkt. So bleibt einzig die Möglichkeit, das Publikum in der Senke zu
lassen, wo es - im Gegensatz zu den höchstens 30 Plätzen oben18 - in
großer Zahl von unten die Schauspieler gut sehen und dank der Resonanz
der Höhle auch gut hören konnte. Bei dieser Anordnung fehlt aber jeder
Grund, an eine Parallele zum griechischen Theater zu denken. Die heute
allgemein vertretene Ansicht eines einheimischen Ursprungs des
indischen Theaters wird somit durch die Funde auf Rämnäth Hill nicht widerlegt.

Schon R. Pischel verglich weiteres Material zu Darbietungen in Höhlen

(483) und fand "nichts spezifisch Griechisches" an "Aufführungen in
Höhlen, die naturgemäß nur wenige Zuschauer fassen konnten" (484).
Anders als Bloch und Lüders sah er die Schauspieler also nicht in der
Senke des Kessels. Die Zuschauer plazierte er etwas widersprüchlich
einmal vor den Eingang der Sitäbeftgä-Höhle, sonst aber in die Höhlen
selbst.

Über das Alter der beiden Höhlen können letztlich nur deren
Inschriften Auskunft geben. Der Charakter der Brâhmï ist in beiden Fällen
identisch, die Typen lassen sich nicht von jenen der Edikte Asokas
unterscheiden, nur das ya zeigt einen spitzen Winkel statt eines oder zweier
Halbkreise. Diese spitze Form ist höchst selten und verrät wohl den
gemeinsamen Schreiber beider Texte, nicht jedoch ihre Stellung in der
Chronologie der Brähml. Trotz der geographischen Nähe zu Bharhut zeigt

16 Schon in seiner List of Brähml inscriptions von 1910 (19) las er aufgrund eines neuen
Abklatsches lonaiobhikäye, so daß im Nachhinein jeder Bezug zu Höhlen verloren ging;
s. H.L., Die Saubhikas. Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (SKPAW),
Berlin 1916, 731 Anm. 1, repr. Philologica Indica, Göttingen 1940, 422 Anm. 1.

17 James Burgess, "The Rämgarh hill caves in Sargujâ", IA 34 (1905), 197-199 mit Lüders'
Hinweis 198 Anm. 3.

18 Bloch 1904, 456.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 261

die Schrift Altertümlichkeiten, die dort, an der Wende zum 1. Jh. v.Chr.,
nicht mehr auftreten:

a. Das a hat noch keine Lücke zwischen den Bögen,
b. ba und tha sind nur halb so hoch und in der oberen Hälfte des Schrift¬

bandes angebracht.19
c. der waagerechte Strich am ha sitzt unterhalb der rechten Spitze des

Bogens.
d. Das bha ist ein da-Haken und die zusätzliche Vertikale schließt nicht

mit der oberen Vertikalen des Hakens ab.

Einige Einzelheiten erlauben es, die beiden Texte an bestimmte
Schreibertraditionen Asokas anzubinden:

a. Trennstriche zwischen Wörtern oder Sätzen gibt es bei Aioka nur in
Kalsï, Sahasräm und Udegolam.20 Die ersten beiden Orte sind zudem
miteinander verbunden durch ein kha mit Kreis am unteren Ende anstelle
eines Punktes. Dieses kha mit Kreis findet sich sonst nur noch in den sog.
Schismenedikten von Allahabad und Särnäth. Trennstriche (aber normales
kha mit Punkt) sind auch von der Tafel aus Mahästhän bekannt. In
Rämgarh treffen wir sowohl Trennstriche wie kha mit Kreis an. Die
Fundstellen der Trennstriche wie des neuen kha liegen also mit ihrem
Schwerpunkt in einem Kreis, der durch seinen Durchmesser mit den
Endpunkten Pâtaliputra und Prayäga definiert ist, so daß vom Kerngebiet
des alten Maurya-Reiches gesprochen werden kann. Außerhalb dieses

Kerngebietes finden sich nur die Edikte in KälsT am Oberlauf der
Yamuna. Die Sprache in den Edikten von KälsT hat wenig Nordwestliches an
sich. Es ist eine im Kern reine Mâgadhî mit unwesentlichen Spuren eines
Nordwest-Prakrits. Ab Edikt 10 wird die Schrift größer. Statt des einen,
dentalen Sibilanten müssen es nun drei Zeichen sein, die nach keinem
erkennbaren Prinzip auf das eine, gesprochene s verteilt werden;21 mit

19 Diese Eigenart entstand aus den häufigen Vokabeln budhe und thupe/thube, bei denen
das Zeichen mitsamt dem a-Strich so groß geschrieben wurde wie ein normales aksara.

20 Ein Strich in Maski in Linie 2 ist singular und könnte als zu eng gesteUter und deshalb
wiederholter Beginn des folgenden am zu erklären sein.

21 Hutzsch bodi: "we have to suppose that the writer spoke a dialect which knew no sibüant
besides s, and that he used the letters i and sh indiscriminately for expressing the same
sibüant".



262 HARRY FALK

dem 10. Edikt setzen auch die Trennstriche ein.22 Es steht der Annahme,
der Schreiber von KälsT sei aus Magadha gekommen, nichts im Wege.
Von da müßte er das kha mit Kreis mitgebracht haben und, für die zweite
Serie, RE 10-14, die Sitte der Trennstriche sowie die Kenntnis von der
Existenz dreier Sibilantenzeichen, auch wenn er mit ihnen dank seiner
Herkunft in der Praxis nichts anzufangen wußte.

b. Nur an zwei Plätzen, in KälsT und im später angebrachten, siebten
Säulenedikt von Delhi-Toprä, findet sich die Besonderheit, daß ein Velar
nach i, hauptsächlich im taddhita-Suffix -ika, einer lautlichen Veränderung
unterliegen kann, die in der Schrift mit der Ligatur ky wiedergegeben
wird.23 Hultzsch hat einige Fälle S. lxxi gesammelt. Sicher scheint, daß
die Schreibung -ikya ein älteres -ika inhaltlich weiterführt, das sich lautlich
über das durch ikya Repräsentierte später zu iya wandelte.24

Einige Belege aus KälsT: Zeile 8 RE3(D) und 29 11(B) näti-
kyänam, 16 5(M) nätiky(e), 17 5(0) und 20 6(M) cilathitikyä,
26 9(1) samsayikyese, (L) akälikye, 28 10 (C) pälatikyäye, 30 11(E)
hidalokikye, 34 12(M) vachabhümikyä, Südl8 13(AA) hidalokikapala-
lokikyä. Eine ähnliche Anpassung hat auch der Alexander, Süd8 13(Q)
alikyasudale; erfahren. Die Regel war keineswegs zwingend, wie
30 11(D) suvamikyena und 25 9(H)) suvämikena zeigen. Auch atiyä-
yike, 19 6(F) kommt ohne die neue Lautung aus.25

Aus dem nachträglich angebrachten 7. Säulenedikt von Topra stammen

Zeile 23 7(R) ambävadikyä und (S) adhakosikyäni. Janert26 hat
aufgrund anderer Indizien KälsT und Topra 7 zu einem "Inschriftenkreis
2" zusammengefaßt. Die ausschließlich hier zu findende Sitte der ikya-

22 Hutzsch las schon in RE 9 (G) nach hedise einen Strich, der von Cunningham, Senart
und Bühler noch als ta[m] gedeutet wurde. Klaus Ludwig Janert, Abstände und
Schlußvokalverzeichnungen in Aioka-lnschriften (VOHD Suppl. 10). Wiesbaden 1972, 123,
Anm. 18, sah "Beschädigungen und Vertikale mit nach rechts fallendem Schrägstrich".

23 Daneben ist echtes ky in sakyamuriiti in LumbinI und in cakya und sakya Sakya) in
den Kleinen Felsenedikten, Sätze H und I, in Ahraurä, Baüät und Brahmagiri erhalten.

24 Oskar von Hinüber, Das ältere Mittelindisch im Überblick (SÖAW, phil.-hist. Kl. 467).
Wien 1986, 97 § 178.

25 21 14(C) nikyam hat Verwirrung gestiftet. Nach Ulrike Niklas, "Bemerkungen zu
einer neuen Edition der 14 großen Felsenedikte des Asoka in Erragudi", Stil 10 (1984),
228, soll bei der einzigen Parallele, ün Süden, nicht nikäyam (Sircar, Schneider) zu lesen
sein, sondern nicam. So liegt der Verdacht nahe, der Schreiber von Kälsl habe nur ein
undeutliches ca, mit einer Lücke in der Mitte des Bogens, als das ihm wohlvertraute kya
fehlgelesen.

26 Janert, 27ff.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HOHLEN VON RÄMGARH 263

Schreibung bietet ein weiteres Indiz für den Zusammenhang der beiden
Fundstätten. Auch für Topra 7 müssen wir mit einem aus Magadha
angereisten Schreiber rechnen.

Zur Klärung des Lautwertes27 von ky könnte das ähnlich angelegte
Zeichen gy in KälsT wichtig sein, das dreifach in kaligya- erscheint (RE 13,

A,C,D), neben einem kaligesu (RE 13, K). Da ein nasaliertes hg in ka-
lihga- die Basis bildet, könnte dieses hg zu einem reinen h in den drei
anderen Fällen verkürzt worden sein, wobei die Schreibung gy die
Herkunft des Nasals aus der Umgebung von g andeutet. Wenn diese Erklärung

richtig sein sollte, dann dürfte auch ky nicht anders als h auszusprechen

sein. Allerdings sollte dieses diakritische Zeichen nur dort zu erwarten

sein, wo der Nasal mit k oder hk austauschbar war.28

Der velare Nasal ist der einzige Laut der gesprochenen MägadhT, der
nicht von vornherein durch ein eigenes Zeichen in der BrähmT vertreten
war und der einer solchen Hilfskonstruktion bedurft hätte. Eine
Zwischenstufe -iha könnte den Übergang von -ika zu tya in den östlichen
Prakrits erheblich leichter erklären als ältere Ansätze.29

In jedem Fall haben wir im Graphem ky eine zeitlich begrenzte
Besonderheit30 vorliegen, die, wie KälsT und Toprä 7 zeigen, zur Zeit Asokas
nur bei wenigen Schreibern Anklang fand. Wie lange sie in Gebrauch war,

27 Hermann Berger (Rez.), "H. Lüders: Beobachtungen über die Sprache des buddhisti¬
schen Urkanons", GGA 210 (1956), hielt ikya für eine "orthographische Kontamination
aus der volkstümlichen Form -iya und dem schriftsprachüchen -ika" ohne eigenen Lautwert,

weü eine Palatalisierang des k nach » durch nichts zu stützen sei (104). Auch wenn
seul letzter Punkt sicher zutrifft, so geht doch die Annahme einer Schriftsprache von
falschen Voraussetzungen aus. Klaus Ludwig Janert, "Studien zu den Asoka-Inschrif-
ten, III" (NAWG 1961,1), 1961, 9 Anm. 2, spricht dennoch wieder von einem "palatali-
sierte(n) ika", das "wohl ähnhch wie i<c>ca artikuüert" wurde.

28 Die jüngere Kharosthi bietet mehrere ParaUelen. Eine Sonderform desga, g'a transkri¬
biert, ersetzt entweder das Suffix -ka oder ein -riga-. Vgl. E.J. Rapson, "On the Alphabet
of the Kharosthi Documents discovered by Dr Stein at Niya in Chinese Turkestan",
ICO 14, Bd. 1, Algiers 1905,216, und É. Senart, "l'inscription du vase de Wardak",X4 4
(1914), 573.

29 Auch der Übergang von -uka zu -uva könnte über -uria erfolgt sein. Dies erscheint auch
hier einfacher als die Annahme eines völHgen Ausfalls des k mit nachträgüch eingefügter
va-êruti. Vgl. Heinrich Lüders, Beobachtungen über die Sprache des buddhistischen
Urkanons (ADAWB 1952, 10), hg. von Ernst Waldschmidt. Berlin 1954, 80 § 91.

30 In der sakischen Brähml gibt es kya und gya als echte ParaUelen zu ca und ja. Vgl. O.
von Hinüber, "Die Paisäd und die Entstehung der sakischen Orthographie", Klaus
Bruhn und Albrecht Wezler (Hg.), Studien zum Jainismus und Buddhismus. Gedenk-
schrift für Ludwig Alsdorf (ANISt, 23), Wiesbaden, 1981,124, doch sind die Gründe für
ein kya bei Asoka und in der sakischen Brähml so verschieden, daß eine Identifizierung
der Lautwerte nicht ratsam erscheint.



264 HARRY FALK

läßt sich nicht sagen. Sicher scheint nur, daß sie ihre Heimat im Kerngebiet

der Mauryas hatte. Ihrer komplizierten Natur nach wird dem diakritischen

Zeichen kaum ein langes Leben beschieden gewesen sein. Der Text
aus der Höhle von Rämgarh bietet in jedem Fall einen sicheren Beleg für
die Kenntnis dieser lautlichen wie schriftgeschichtlichen Besonderheit im
Osten und umgekehrt ist die Existenz dieses Zeichens in Rämgarh ein
unmißverständliches Indiz für die zeitliche Nähe dieses Textes zu Asoka.

Beachtet man das Fehlen jeder Neuerung in der BrähmT vor Ort, dann
müssen die beiden Texte aus Rämgarh vor Bharhut, SänchT und vor He-
liodor entstanden sein, mithin deutlich vor 120 v.Chr. In Anbetracht der
schriftgeschichtlichen Nähe zu Asoka ist eine Datierung in die Zeit dieses

Königs nicht ausgeschlossen. Auch außerhalb der Kreise, die für die
Verschriftlichung der Texte Asokas verantwortlich waren, etwa in Mahästhän
und Sohgaurä, mit Sicherheit aber in den Jahrzehnten nach diesem
außergewöhnlichen König, wurde es üblich, lange Vokale nur dann zu schreiben,

wenn man Mißverständnisse vermeiden wollte. Dieselbe Einstellung
hatte auch der Schreiber der beiden Höhlen-Texte, denn lange Vokale
sind vor allem dann geschrieben, wenn der Leser ohne sie Schwierigkeiten
gehabt hätte.

2. In der abseits gelegenen JogTmärä-Höhle finden sich an der hinteren
Wand fünf Zeilen. Die akspras sind so groß und tief eingemeißelt, daß
alle Zeichen schon von Anfang an richtig gelesen werden konnten.31 Nur
in Zeile 14 interpretierte Beigar "the small dot at the bottom of the curve
of la" (Bloch 128) als einen «-Strich. Die Photographie bei Bloch
(Plate XLIIIb) und der Vergleich mit dem lu darunter zeigen, daß gemäß
der Annahme Blochs nur la zu lesen sein kann:

31 Eine Ausnahme machen K.P. Jayaswal, "The Jojpmârâ cave inscription", IA 48 (1919),
131 und A. Baneiji-Sastri, "The Jogïmara Cave Inscription (with Plate)", JBORS 9
(1923), 273-293, die beide kyi als ti lesen.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 265

sutanukanama
devadasikyi
sutanukanama / devadasikyi /
tamkamayithabalanaseye /
devadinenama / lupadakhe /

Bloch übersetzte dies mit: "Sutanukä by name, a DevadäsT. Sutanukä by
name, a DevadäsT. The excellent among young men loved her, Devadinna
by name, skilled in sculpure" (129).

Die ersten beiden Zeilen sind in einer sehr kleinen Schrift gehalten,
die Zeichen sind gerade 4,5 cm hoch. In Zeile drei begann der Schreiber
noch einmal von vorn mit Zeichen, deren Höhe um 9 cm schwankt
(Bloch 128). Dem Text in der kleinen Type fehlen auch die wichtigen
Trennstriche, so daß er im folgenden als mißlungener Versuch einer
Niederschrift gewertet und für die metrische Analyse außer Acht gelassen
wird.

Boyer (485) und Pischel (493) erklärten kamayitha durch Päli
kämayitthä, 3.sg.aor., "er hebte".

Falsch gelesenes balunaseye wurde von Bloch mit Skt batu, "a young
fellow", und Päh seyyo, Skt sreyas, verbunden, von Pischel wenig später
aber als *bärnäseya, "vom Fluß Bärnäsä stammend", gedeutet (493). Jay-
aswal und Banerji-Sastri lasen ebenfalls lu und interpretieren den
balunaseye als Varunasevaka, "worshipper of Varuna". Die richtige Lösung
findet sich kommentarlos bei Lüders, der 1912 für seine Liste32 schon
die Lesung Blochs verwenden konnte: "the Balanaseya (native from
BäränasT), loved her". Er hätte auf bäränaseyyaka in Dighanikäya 11.110

und III.260 verweisen können.
Problematischer ist lupadakhe. Boyer sah einen "artiste en statues"

(486) vor sich und Bloch hielt daneben einen Maler, "skilled in painting"
(129) für möglich. Pischel wies auf Milindapanha 344,10 hin, wo ein
solcher rüpadakkha in einer fiktiven Stadt idealer buddhistischer Laien
angesiedelt ist. Pischel wollte diesen Berufsstand als Kopisten oder
Korrektor von Handschriften interpretieren, wobei er die Quelle etwas
gewaltsam umdeutete. Im Text selbst wird der rüpadakkha als Kenner der
Ordensgerichtsbarkeit dargestellt. Lüders folgte 1912 in der List mit
"copyist" noch Pischel. Vier Jahre später33 wollte er den rüpadakkha auf

32 H. Lüders, A List of Brahmi Inscriptions from the Earliest Times to about A.D. 400,
Appendix zu EI 10 (1912), Calcutta 1912, S. 93, No. 921.

33 Lüders, Saubhikas (wie Anm. 16) 703f. Anm. 1, PhU.Ind. 395f. Anm. 4.



266 HARRY FALK

der Basis des Mil als Arzt interpretieren. Doch zeigt seine eigene
Übersetzung, daß ein weltlicher Richter viel besser zum Vergleich im Text passen

würde. Falls der rüpadakkha des Mil für jenen in Rämgarh nicht
verbindlich sein sollte, könnte auch an einen Münzprüfer gedacht werden,
der als rüpadarsaka im Arthasastra mehrfach erwähnt wird.34 Diese Deutung

wurde zuerst von D.R. Bhandarkar35 vorgetragen und von S.

Bandhyopadhyay36 mit dem Hinweis auf den rüpatarka bei Patanjali37

bekräftigt. Bandhyopadhyay wandte sich später auch gegen den von S.N.

Ghosal (87) vorgetragenen Ansatz "expert in the theatrical art".38

Zumindest die weite Verbreitung des Begriffs wird aus einem rupadaka in
Ceylon deutlich, ohne daß der Sinn dadurch klarer würde.39

Nur Lüders40 hat bislang die Vermutung geäußert, die Zeilen könnten

einen Vers ausmachen: "Das verrät schon die Abteilung in drei Zeilen.

Jede Zeile hat 17 Moren. Die Striche hinter nama in der ersten und
dritten Zeile deuten vielleicht die Zäsur an" (46). Offenbar erwartete
Lüders ein morenzählendes Metrum, doch konnte er für diese Konstruktion

kein Beispiel vorbringen.
Anders sieht es aus, wenn wir ein silbenzählendes Metrum suchen. Die

Zeilen 2 und 3 zählen zehn Silben, die erste dagegen elf. Relativ einfach
zu definieren ist der Text von Zeile 2:

34 KA 2.5.10; 9,28; 12,25; 4.1,44.
35 D.R. Bhandarkar, Aioka (Carmichael Lectures), Calcutta 1925, 124ff; ders. "Süahara

Cave Inscriptions", EI 22.1933/34, 31 "banker"; K.P. Jayaswal, "The Hathigumpha
Inscription of Kharavela", EI 20 (1929/30), 81 Anm. 8 "currency officer".

36 Samaresh Bandyopadhyay, "A note on the Jogimara cave inscription". JAIH 11

(1977/78), 126-128.

37 Zu P. 1.4,52(4): pasyati rüpatarkah kärsäpanam, darsayati rüpatarkam kärsäpanam
(337:13f.).

38 S.N. Ghosal, "On the interpretation of an old Brähml inscription found at the Jogimärä
cave of Rämgarh hüls, JAS 21, (1979) 78-94; ders. ün Monthly Bulletin of the Asiatic
Society (Calcutta), VII.3 (1979), 14ff.; Samaresh Bandyopadhyay, "On the interpretation
of the Jogimärä cave inscription", JAS 21 (1979), 44f. An einen "sküled actor" (704)
dachte auch D.N. Sen in einem konfusen Aufsatz ("Yogimärä Cave Inscription: Is it
Buddhistic?", 4. AIOC, Allahabad 1926, PT II, AUahabad 1928, 693-710), der jedoch die
besten Abbüdungen der Inschrift enthält.

39 S. Paranavitana, Inscriptions of Ceylon, I. Colombo 1970, S. 73 No. 940 aus dem Periya-
kadu-Vihära oberhalb Kuranegale: gapati-rupadaka-tisaha lene.

40 Heinrich Lüders, Bruchstücke buddhistischerDramen (Kleinere Sanskrit-Texte, 1). Berlin
1911 (repr. Wiesbaden 1979), 42.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 267

Text: tamkamayithabalanaseye
Lesung: tam kämayitthä bälänaseye,
Metrum: — — u —u

Dieses Muster ist aus der Päli-Literatur wohlbekannt. Vier solcher Zeilen
bilden eine ubbhäsaka-Strophe.41 Dahinter steht aber letztlich eine
Tristubh-Zeile, deren zwei Kürzen auf den Silben 6 und 7 zu einer Länge
kontrahiert wurden:

u u u — u wird zu u u Bei Smith (1151
§ 8.2) finden sich die zwei Beispiele Ja IV 291,3 ukkä miläcä bandhanti
dope und JA IV 460,1 nagaram pi nägo, bhasmam kareyya. Aus dem Sn

läßt sich 62a 74b) sandälayitvä samyojanäni anführen.
Dieser Wechsel von zwei Kürzen zu einer Länge legt die Vermutung

nahe, die Länge könnte gar nicht als Länge, sondern schleiftonig auf zwei
Kürzen zerdehnt ausgesprochen worden sein.

Vergleichen wir nun diese zweite Zeile mit der dritten, dann stellen
wir fest, daß da, wo in der zweiten der Schleifton (u u) anzusetzen ist,
eine Kürze und ein Strich stehen:

Text: devadinenäma / lupadakhe
Lesung: devadinne näma / lüpadakkhe:
Metrum: —u u [u] — u
Zeile2: u u u —u

Die Abweichungen am päda-Anfang sind durchaus legal. Der Tristubh-
Auftakt — u — findet sich nach H. Smith auch in der vedischen Literatur
(RV 3.32,1a; 8.96,9a); in den Päli-Texten scheint er nicht vorzukommen
(1151 8.3).

Daß in der Inschrift die Ersetzung einer der beiden Kürzen durch
einen Strich kein Zufall ist, zeigt die Betrachtung der ersten Zeile. Hier
haben wir es mit elf geschriebenen Silben zu tun. Wenn der Strich wieder
eine Kürze andeutet und die Ligatur ky nicht als Konsonantenverbindung,42

sondern als ein monophonematischer Laut, möglicherweise h, zu
deuten ist, erhalten wir eine klassische JagatT-Zeile:

41 Helmer Smith, Saddariiti, la grammaire Polie d'Aggavamsa, IV: tables le partie, Lund
1949, 1151 § 8.2.1.

42 Nach Lüders, der sich 1911 auf Pischel (Grammatik der Prakrit-Sprachen, Strassburg
1900,141 § 194: "Consonant zwischen Vocalen oft verdoppelt") berief, soUe devadäeikkyl
zu sprechen sein. Ähnlich GA. Grierson, "The Character read 'kya' in the Asôka
Inscriptions", The Academy 38 (1890), 369b, der eine falsche Resanskritisierang annahm.



268 HARRY FALK

Text: sutanukanama / devadasikyi/
Lesung: sutanukä näma / devadäsini.
Metrum: uuu u [u] — u — u—.

Auch hier sind die ersten drei Silben relativ frei gestaltet. Der Rest folgt
dem Standard. Eine Mischung aus JagatT- und Tristubh-Zeilen ist in der
vedischen wie der mittelindischen Dichtung nichts Ungewöhnliches. Im
allgemeinen gehen, wie im JogTmärä-Text, die längeren den kürzeren
Metren voraus. Im Suttanipâta folgen Tristubh-Zeilen der JagatT z.B. in
den Versen 50, 60, 66; umgekehrt ist es nur in Vers 70.

Der Vers in der Jogünärä-Höhle ist also insgesamt wie folgt zu sprechen

und zu skandieren:

sutanukä näma / devadäsini uuu u / — u — u —

tam kämayitthä bälänaseye u u u — u
devadinne näma / lüpadakkhe —u u/ — u

Die Gleichmäßigkeit der ganas zwei und drei schließt jeden Zweifel an
einem zugrundehegenden metrischen Grundmuster aus. Der erste gana
unterlag offenbar keiner besodneren Regel, während der Rest genau
vorgegeben war. Alle Zeilen folgen dem Muster der Tristubh, bzw. der
JagatT, die sich nur in der Kadenz unterscheiden. Die scheinbar submetrischen

Zeilen sind zu füllen, indem man der sechsten, kurzen Silbe eine als
Kürze zählende Pause nachschiebt (Zeilen 1 und 3), oder aber eine lange
sechste Silbe schleiftonig zerdehnt (Zeile 2). Die kurzen Pausen der Zeilen

1 und 3 sind durch einen danda graphisch vertreten.
Sprachlich fällt die strikte Verwendung des palatalen Sibilanten auf,

daneben enden maskuline a-Stämme im Nom.sg. auf -e und ein / ersetzt
durchweg ein r. Es sollte also jene Regionalsprache wiedergegeben werden,

die später in der Kunstdichtung als ArdhamägadhT bezeichnet wird.
Die Strophe der JogTmärä-Höhle handelt von den Amouren eines

Richters oder, wahrscheinlicher, Münzkundigen aus Benares mit einer
DevadäsT. Die Sprache ist auf den Anlaß abgestimmt und das Metrum hat
zumindest in einem Punkt Parallelen in der Päli-Literatur.

3. Die Inschrift der Theater-Höhle namens STtäbehgä wurde offenbar
vom selben Schreiber angebracht, unterscheidet sich aber in vielem vom

Wf>}>W4A \+ 6 * t>\fX4tl



KUNSTDICHTUNG IN DEN HOHLEN VON RÄMGARH 269

Text in der JogTmärä-Höhle. Bloch las (124) und übersetzte (125) den
Text 1903/04 wie folgt:

adipayamti hadayam / sabhäva-garu kavayo e rätayam[...]
dule vasamtiyä / häsävänübhüte / kudasphatam evam alamg.[t.]

"Poets venerable by nature kindle the heart, who..
At the swing-festival of the vernal full-moon, when frolics and music
abound, people thus tie (around their necks garlands) thick with jasmine

flowers."

In der ersten Zeile machte Bloch den Fehler, das letzte Wort mit rä
beginnen zu lassen, obwohl da, wo er rä las, nur eine Vertikale mit
ä-Strich erhalten ist. In garu einige Zeichen davor haben wir das sog.
Korkenzieher-ra, und nie gebrauchen Schreiber dieses und das gerade ra
unterschiedslos nebeneinander. Was auch immer zu lesen ist, ein rä kann
es jedenfalls nicht sein.43 Vergleicht man die drei zugänglichen Wiedergaben

der Inschrift, die beiden Handkopien von Ball und Beglar und die
Fotographie bei Bloch, dann wird deutlich, daß die Lesung gegen Ende
der ersten Zeile als höchst unsicher angesehen werden muß. Nach dem e

folgen bei Beglar zwei Zeichen. Das erste ähnelt ka und das zweite ist ein
d mit gleichzeitiger -o- und -u- Vokalisation. Bei Beglar folgt auf das e

eine lange, nach rechts unten gezogene Vertikale, darauf jener ra-Haken.
Punke deuten an, daß dieser Haken zu einem ti ergänzt werden könnte.
Aus der Fotographie geht nur hervor, daß zwischen e und dem sicheren
ta yam zwei Zeichen stehen müssen. Ball sah am Ende der Zeile nach ta
ya(m) nichts mehr, Beglar eine Vertikale, die Bloch dann zu ti emen-
dierte:

Ball: e ka do + u ta ya
Beglar: e \ rä / ti ta yam /
Bloch: e râ ta yam ti

Es scheint also sicher, daß die von Bloch rekonstruierte Lesung nicht richtig

sein kann, weil er ein Zeichen ganz ausließ, ein anderes falsch las und
möglicherweise ein letztes hinzufügte.

Auch in der zweiten Zeile, im letzten Päda, verlas Bloch ein Zeichen.
Wo Cunningham noch sta ausmachte, wollte Bloch spha sehen: "The

43 Dieses ra ist nur einer von mehreren Fehlern, die A.-M. Boyer, "L'inscription de Sïtâ-
bengä", Mélanges d'Indianisme offerts par ses élèves à M. Sylvain Lévi, Paris 1911,
121-128, von Bloch übernahm.



270 HARRY FALK

spiral end of thepha will be clearly seen on the photograph" (124). Deckt
man bei diesem Zeichen alles ab, was zum sa gehört, dann bleibt auch auf
Blochs Photographie kein "spiral end" übrig, sondern nur ein kleiner
Strich am linken Haken des sa, der als nichts anderes denn als mediales
u gelesen werden kann. Normalerweise hängt ein «-Strich aber am oberen
Haken. Wenn er hier am unteren angefügt ist, dann haben wir es nicht
mit einem su, sondern mit einem cerebralen su zu tun.

Diesem su dürfte kein -a vorausgehen. Wenn wir hinter su das Ende
eines Lok.pl. vermuten, dann fehlt nur eine e-mäträ am aksara da davor.
Dieses da wird tangiert von einer tiefen, wohl nachträglich entstandenen
Kerbe, die das Zeichen genau da berührt, wo ein e-Strich hingehörte.
Deshalb scheint eine Lesung ku(m)desu erlaubt.

Wie Bloch schon bemerkte, bemühte sich der Dichter in der STtä-

behgä-Höhle, westsprachliche Eigenheiten wiederzugeben, indem er r von
/ unterschied und finales -o gebrauchte (131). Bloch sah eine Ähnlichkeit
zur SaurasenT der Lehrbücher, die im Schauspiel von hochgestellten
Personen verwendet wird, im Gegensatz zur MägadhT. Allerdings ist Bloch so

inkonsequent, den Ausgang auf -e im dritten päda als MägadhT-Form
eines Nom.Sg. zu interpretieren, "into an inscription which otherwise
shows no signs of being composed in that dialect" (125). Der Text wird
verständlicher, wenn wir einen westsprachlichen Lokativ erwarten, der
sich sogar als absoluter Lokativ interpretieren läßt. Zur Verbindung mit
dem Westen paßt auch der cerebrale Sibilant, der gleichzeitig die
Annahme einer zugrundeliegenden SaurasenT unmöglich macht. Zur Zeit
Asokas findet sich dieser Sibilant nur in den Texten nördlich Taxilas. In
der Sammlung von Prakrits im GTtälankära44 ist ein Nebeneinander von
dentalem und zweitem Sibilanten nur für eine turäni genannte Sprache
iranischer Provenienz und für die YavanT erlaubt. Wir sollten die Heimat
der Sprache dieses Verses also im klassischen Nordwesten um Taxila
ansetzen.

Liest man kumdesu, so würde ä-lag am Ende der Zeile, das einen
Lokativ erfordert, inhaltlich bestens damit zu verbinden sein.

Der Rest des Vokabulars bedarf ebenfalls einiger Anmerkungen.
Bloch faßte sabhäva-garu- als svabhäva-guru- auf, als seien die Dichter
"von Natur aus ehrwürdig". Denkbar ist auch eine Rückführung auf

44 Alain Daniélou et N.R. Bhatt (Hgg. Übs.), Le Gltälamkära. L'ouvrage original de
Bharata sur la musique (PIFI, 16). Pondichéry 1959, 203, 211.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 271

sadbhävaguru-, "ehrwürdig wegen ihrer (ehrlichen) Gesinnung", die
allerdings metrische Schwierigkeiten verursacht.

Im letzten Päda las Bloch evam, obwohl der Nasalierungspunkt sehr
tief sitzt. Fehler im Stein täuschen häufig einen solchen Anusvära vor. Es
ist deshalb auch eva zu erwägen, was dem Metrum dienlich wäre.

Aus den letzten, teilweise zerstörten aksaras las Bloch ein alamgemti
heraus, ohne sich daran zu stoßen, daß der Dichter weder in adipayamti
noch im angeblichen *rätayamti -aya- zu -e- kontrahierte. Es wäre also nur
alamgayamti möglich, was aber die Länge des Textes nicht erlaubt. Ein
Blick auf die drei Quellen deckt auch hier wieder, am Ende des Verses,
eine große Unsicherheit auf. Ball sah nur a la, Beglar ließ dem ein ga mit
einer Vertikalen (\) folgen, bei Bloch ahnt man dasga. Vom folgenden t-
scheint ein Strich zu zeugen. Nicht zu bezweifeln scheint, daß der Dichter
eine Form von ä-lag verwendete. Die vorhandenen aksaras legen es nahe,
das Partizip vom Kausativ, älagitam, anzunehmen, das gut mit kumdesu zu
verbinden wäre.

Eine vorsichtige Transkription erlaubt also nur, den folgenden Text
anzusetzen, wobei die Striche \, |, und / die Fallrichtung der deutlich
sichtbaren Linien wiedergeben, die eckigen Klammern [ ] Emendationen
anzeigen und die Existenz des Inhalts runder Klammern zweifelhaft ist:

adipayamti hadayam | sabhävagarukavayo e \ | ta yam /
dule vasamtiyä | häsävänübhüte | ku[m]d[e]su tarn eva(m) ala(m)g(a) \

Das Metrum wurde schon von Bloch als Äryä verdächtigt (125), doch
konnte er die Teile nicht befriedigend ordnen. Die Unsicherheiten der
Lesung verbieten eine genaue Analyse des Pädas b, doch macht die Metrik

deutlich, daß hinter sabhäva- in Päda b nur svabhäva- stecken kann:

a: ädlpayamtihadayam |

—/u - u /u u - |

b: sabhävagarukavayo e ta yam(?)
u - u/u u u u/- -/ u -

Päda d besteht nur aus Längen. Die Schwere der Silben wurde in einem
Fall durch die poetische Dehnung der normalen Aussprache erreicht: wie
Bloch schon sah, müßte eigentlich häsa- zu erwarten sein. Hier, wo das
Lesen durch andere als den Autor selbst zu Zweifeln geführt hätte, gab
der Schreiber jedem Zeichen den nötigen Längenstrich. Dieser ganz aus
Längen bestehende vierte Päda macht deutlich, daß auch der dritte nur
schwere Silben aufweist: dulevasamtiyä muß als düle vasamtiyä zu sprechen



272 HARRY FALK

sein, mit einer ebenfalls prosodisch bedingten Länge der Genitiv-Endung,
die allerdings nicht ohne Parallelen ist.45

Die Pädas e bis e bieten also folgendes Bild:

c: düleväsamtiyä

--/--/- -I
d: häsävänübhüte

e: kumdesu tarn eva älagitam
-/u u -/u/-u u/ -

Für die metrische Analyse von Päda e ist es nötig, eine nasalierte Silbe
kurz zu messen. Nur tam wird von einem Vokal gefolgt und würde im Päli
damit seine Länge ohne weiteres verlieren können.46

Ich schlage also folgende Übersetzung vor:

"Sie entflammen das Herz, die Dichter, die aus ihrer Natur heraus
ehrwürdig sind....; wenn die Schaukel des Frühlingsfestes erstanden ist

unter Lachen und Musik, wird es [das Herz des Zuschauers] in die
Jasmin-Sträucher gehängt."

Wie Bloch gezeigt hat, gehört der Vers zum Frühlingsfest, zu Holi.47 Die
Verbindung von ä-dip und vasanta findet sich ebenfalls im Rtusamhära
(6,19), die Jasminsträucher (kunda) heißen sonst auch väsanä, weil sie im
Frühling ihre duftenden Blüten öffnen, zum losen Treiben paßt der Inhalt
des Verses der JogTmärä-Höhle, und nicht zuletzt wird auch heute noch
der Berg zum Frühlingsvollmond von Pilgern besucht. Das Motiv des im
Baum hängenden Herzens ist aus dem 4. Buch des Pancatantra bestens
bekannt.

Die Strophe der STtäbengä-Höhle handelt also von edlen Dichtern, die
Sprache ist nordwestlich und das Metrum zählt nicht Silben, sondern
Moren.

4. Die Schrifttype läßt vermuten, daß zumindest ein einziger Schreiber,
wenn nicht ein einziger Autor, für beide Verse verantwortlich ist. Der
Anlaß für beide Inschriften scheint das Frühlingsfest gewesen zu sein. Die

45 Vgl. Pischel Prakrit-Grammatik, 268 § 385.

46 A.K. Warder, Pali Metre. London 1967, 54 § 70.

47 Über das Alter von holäkä s. Pändurang Vaman Kane, History of Dharmaiästra, V,l.
Poona 1974, 237f.



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 273

Aryä sagt dies ganz deutlich, bei der submetrischen Tristubh macht dies
der Kontext klar. DevadäsTs sind auch heute noch beim Vasantotsava
unerläßlich, und dieses Fest "is the only instance of the devadasi's direct
association with Eros."48

Nicht nur Anlaß und Schrifttype sind identisch, auch die vertikalen
Trennstriche finden sich in beiden Texten. In der JogTmärä-Höhle hatten
die Striche dazu gedient, die Zeilen abzuschließen und die Pausen innerhalb

der Tristubh- und JagatT-Zeilen anzuzeigen. In der STtäbehgä-Höhle
finden sich zwar keine Schlußstriche, wohl aber ein Strich in der ersten
und zwei Striche in der zweiten Zeile. Wenn wir nun die Striche ernst
nehmen, stellen wir fest, daß in der ersten Zeile der eine Strich die
beiden Hälften einer Aryä trennt:

adipayamti hadayam|sabhäva-garu kavayo e ta yam?

—/u - u/ u u - |u - u/ u u u u/—/?? u -

In der zweiten Zeile fällt auf, daß der Autor die Gruppe der ersten 12

Moren wiederholt, wobei er jede der beiden Gruppen durch einen Strich
abgrenzt. Erst danach bringt er den üblichen Äryä-Schluß vor:

dule vasamtiyä | häsävänübhüte | kumdesu tam eva alag[itam].
__/__/__ | --/--/ - - - '"/'u u -M -u u/-

Blochs Verdacht, "the metre of the verse follows some old popular scheme,

which has gone out of fashion in later poetry" (125) ist also nur
bedingt richtig. Die Besonderheit liegt in der Wiederholung des dritten
Pädas, die sonst nicht bekannt ist. Sicher nicht zufällig besteht der dritte
Päda nur aus schweren Silben, und der zusätzliche Päda wiederholt diese
Eigenart, als sollte mit den beiden Einheiten das gleichmäßige Schwingen
der Schaukel nach rechts und nach links nachgezeichnet werden, bevor die
Strophe in der üblichen Weise endet.

Die Übereinstimmungen der Schreibweise im Detail verstärken den
Eindruck, ein einziger Autor habe beide Verse verfaßt. Dieser Autor muß

genau jenen Konventionen gefolgt sein, die auch für Schauspiele jüngerer
Zeiten gelten: Hehre Inhalte verlangen nach vornehmer, westlicher Sprache;

die frivolen Umtriebe jedoch, die ganz elementar zu HolT gehören,
können nur in der volkstümlichen, vulgären MägadhT ausgedrückt werden.

48 Saskia Cornelia Kersenboom, nityasumai'tgati. Towards the Semiosis of the Devadasi
Tradition of South India, (Diss. Utrecht), Utrecht 1984, 344.



274 HARRY FALK

Ob ein ähnlicher Klassenunterschied die beiden verwendeten Metren
trennte, ist nicht zu entscheiden.

5. Die Malereien in der Jogimärä-Höhle sind bislang nie abgebildet worden,

obwohl Blakiston schon in der Saison 1913/14 die Herstellung exakter

Kopien überwachte und Bilder wie Höhlen photographierte49. Auf
einer Grundierung verteilen sich die Malereien über etwa fünf Quadratmeter

der Höhlendecke.50 Beglar (40f.) und Bloch (130) beschrieben als

erste deren Reste. Von den "caàfya-windows" und Wagendarstellungen
ausgehend bestätigte Bloch ihr hohes Alter (130), V. Smith sprach vom
"second century" und plazierte Rämgarh noch vor Ajantâ (273f.). Die
Farben waren "two shades of red, yellow, brown, green, and black" (Beglar

40). Marshall erkannte aus Blakinstons Kopien, daß mehrere Urheber

zu unterscheiden seien: "The fresco, as it stands, has been executed by
two different hands - the first about the first century B.C., the second

many hundreds of years later The first fresco was the work of a

relatively skilful artist; the restoration was the work of some one who
knew nothing of painting".

Dargestellt sind nackte51 und bekleidete männliche Personen, Elefanten,

ein Wagen mit Schirm und drei Pferden, Musikanten und Tänzerinnen.

Nach Marshall zählen die Umrißzeichnungen von "makaras and
other monsters in the bands between the panels" zum Grundstock, während

die heute sichtbaren Farben sowie die "numerous crude and primitive
looking figures scattered about indiscriminately over the surface of the

fresco" der späteren Überarbeitung angehören (Blakiston, 43f.).
Auch nach Rapson stammen die Farben der Übermalung aus späterer

Zeit, doch dem Original rechnet er Linienzeichnungen der Figuren und
Gebäude zu.52 Ob er Marshall falsch interpretierte oder nach einem
Besuch der Höhle die Menschendarstellungen anders bewertete, bleibt
ungewiß.

49 J.F. Blakiston, "Rämgarh". ASI Eastern Circle, Calcutta 1913/14, 43f.
50 J.C. Nagpall, Mural Paintings in India. Delhi 1988, 145.
51 V. Smith schloß aus der Abbildung nackter Männer auf eine "connexion with the Jain

rather than the Buddhist religion" (274). Hieraus erklärt sich wohl die Aufnahme
Rämgarhs in T.N. Ramachandran, Jain Monuments and Places ofFirst Class importance.
Calcutta 1944, S. 31.

52 E.J. Rapson, The Cambridge History of India, I. Cambridge 1922, 642 (2nd. Indian repr.
Delhi 1962, 582)



KUNSTDICHTUNG IN DEN HÖHLEN VON RÄMGARH 275

Offenbar bemerkte nur Beglar, daß in die Grundierung der Malerei
Graffiti eingeritzt sind, die er als Nachzeichnung publizierte (41, Fig. 1).
Einen zusammenhängenden Text ergibt diese Nachzeichnung nicht, aber

/T \)'\AB rf\i-4yïLr\fi *tf//?

sie läßt doch am zweimal vorkommenden bha erkennen, daß wir es wieder

mit einer BrähmT der ältesten Stufe zu tun haben, daß also diese
Kritzeleien ebenfalls vor 120 v.Chr. in der Höhle angebracht wurden.
Rapson scheint diese Grafitti nicht bemerkt zu haben, denn er bezweifelte
das hohe Alter der Malerei (643/582). Wenn aber die Graffiti zweifelsohne

zwischen Asoka und 120 v.Chr. zu datieren sind, dann gehören die
Deckenmalereien in Rämgarh mit den ältesten Malereien in Ajanta
tatsächlich zu den frühesten bislang bekanntgewordenen Belegen für diese
Kunst Indiens in historischer Zeit.

6. Die beiden Höhlen auf dem Gipfel von Rämnäth enthalten somit alte
Zeugnisse indischen Kunstschaffens, die neues Licht vor allem auf die
Frühgeschichte des Theaters werfen. Zu einer Zeit, die nicht weit von
Asoka entfernt sein kann, gab es Frühlingsfeste auf dem Berg in den
abseits liegenden Hügeln von Sirguja, bei denen Schaukeln eine Rolle
spielten und Dichter Verse schufen. Dabei charakterisierten sie Personen
unterschiedlicher Herkunft durch unterschiedliche Sprachen und Metren.
Eines dieser Metren hatte teils Parallelen in der Päli-Literatur, teils zeigte
es mit dem fehlenden siebten aksara eine Neuerung, die sonst unbelegt
ist. Das zweite Metrum folgte der klassischen Aryä, allerdings mit der
freien Wiederholung eines Pädas, die bis zur Abfassungszeit der ältesten
Texte zur klassischen Metrik (z.B. Nätyasästra 16,153ff.) wieder aus der
Mode kam. Die Existenz kunstvoller Metren selbst ist zumindest im 2. Jh.
v.Chr. nicht verwunderlich, seit Kielhorn die kavya-Zitate bei Patanjali
gesammelt hat.53

Die Diskussion um die Ursprünge des indischen Theaters wird immer
wieder aufgenommen, die Ansichten sind kontrovers und scheinen
unvereinbar. Unsicherheiten betreffen die Einflüsse des vedischen Opfers bzw.

53 F. Kielhorn, "Quotations in the Mahabhashya and the Kashika-Vritti", IA 14 (1885),
326f. (Kl.Schr. 187f.).



276 HARRY FALK

Pantheons und populärer Tanzspiele. Unklar ist auch der Zeitpunkt des

Jahres, für den die ersten Schauspiele geschaffen wurden. Zuletzt
argumentierte Kuiper54 für vedische Vorstufen, verbunden mit einer Kosmo-
gonie um die Wintersonnwende. Die Texte aus Rämgarh können den
Streit sicher nicht entscheiden, sie liefern jedoch all jenen Argumente, die
für einen Zeitpunkt im Frühling votieren. Die Schaukel aus der Aryä und
der enge Kontakt zwischen einem Mann aus Magadha und einer DevadäsT
in der JogTmärä-Höhle lassen wieder einmal an das Mahävrata-Ritual der
Aranyakas denken.55 Doch die Künstlichkeit der populären Elemente im
Mahävrata und das Fehlen vedischer Elemente im HoE lassen es durchaus

denkbar erscheinen, daß nicht das vedische Mahävrata populäre Feste
beeinflußte, sondern daß umgekehrt vedische Brahmanen mit ihrem
Mahävrata ein Ritual konzipierten, das genauso attraktiv sein sollte, wie
die Feierlichkeiten etwa auf dem Berg von Rämgarh zur Frühlingszeit.
Wie die Schicksale von Mahävrata und HoE zeigen, bewahrte sich die
populäre Feier ihre Anziehungskraft, während die brahmanische Kopie
nur als literarisches Relikt weiterlebt.

54 F.B.J. Kuiper, Varuna and Vidüsaka. On the origin ofthe Sanskrit drama (VKNAW, N.R.
100). Amsterdam 1979. Eine Aufarbeitung der bislang vorgetragenen Theorien S. HOff.

55 Die Schaukel prerikha in AÂ 5.3.2 (157:2ff); Musik,_Tanz, allgemeiner Geschlechtsver¬
kehr und ein brähmacäripumicalyoh sampraväda AA 5.1.5 (149:4ff). Die Literatur bei
Kuiper 112, Anm. 13 und 14, der S. 115 offenbar nur die "volkstümliche" Seite des
Mahävrata ablehnt.


	Kunstdichtung in den Höhlen von Rāmgarh

