Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 45 (1991)
Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ACKERMANN, PETER, Kumiuta: Traditional Songs for Certificates; a Study of their
Texts and Implications. Bern; Frankfurt a.M.; New York; Paris: Peter Lang, 1990. 597
S. Swiss Asian Studies: Monographs; Vol. 10.

Die Kumiuta sind kammermusikalische Gesinge der Edo-Zeit (1603-1867), die zu
einer Instrumentalbegleitung (Koto, Shamisen) aufgefiihrt und in hierarchisch struktu-
rierten Schulen tradiert wurden. Diese Lieder wurden im 16.-17. Jahrhundert von blin-
den Kiinstlern entwickelt. Sie dienten hauptsiichlich der Ausbildung professioneller
Musiker. Wie der Titel des hier besprochenen Buches besagt, gebrauchte man sie in
einer festgelegten Reihenfolge als Priifungsstiicke zur Erlangung der verschiedenen
Riinge in den Schulen. Da im Werdegang der Interpreten als Vertreter ihrer jeweiligen
Tradition die ganze Person mit einbezogen wurde, nahm man fiir die Ausbildung Lie-
der, die man fiir besonders wertvoll ansah. So bildeten die Kumiuza den #ltesten und
innersten Kern des Repertoires, obwohl sie vom 18. Jahrhundert an im Musikleben
allmihlich durch neuere Stile verdringt wurden.

Die Texte der Kumiuta bestechen aus locker gefiigten Abschnitten, die oft wort-
liche Zitate aus literarischen Werken sind — daher der japanische Name, der
“gruppierte Lieder” bedeutet. Diese Eigenschaft hat dazu gefiihrt, daB man die
Kumiuta als “primitiv”’ und “unzusammenhingend” abgetan hat. In seiner hier bespro-
chenen Habilitationsschrift macht nun der Japanologe und Musikwissenschafter Peter
Ackermann in den Texten einen Zusammenhang ausfindig; die Musik, die teils in
Tablaturen erhalten ist, klammert er aus methodologischen Griinden aus. Das Buch ist
also stark auf die Textinterpretation ausgerichtet, was einerseits bewirkt, da man eine
etwas allgemeinere sozial- und/oder musikgeschichtliche Einordnung des Phénomens
Kumiuta vermiBt, andrerseits aber eine ungewdhnlich intensive Auseinandersetzung
mit den Textproblemen erlaubt. Der Autor prisentiert nach einer historischen Einfiih-
rung (Entstehung der Schulen, Perstnlichkeiten etc.) einen enormen Korpus von tran-
skribierten Texten, die er iibersetzt und reichlich kommentiert. Beziige der Lieder
untereinander und zur Gesamtheit der japanischen Kultur zeigt er auf. Das Material
dient ihm dann dazu, eine giiltige Struktur innerhalb der Lieder zu finden. Dabei
macht er einen Unterschied zwischen den Kumiuta mit Shamisen-Begleitung und
denjenigen mit Koto-Begleitung. Obwohl bei beiden die Liebe und die Erotik im wei-
testen Sinn das Thema bilden, sind die ersteren lockerer gestaltet: Sie sprechen die Ge-
fiihle direkt an und sind somit auch fiir Zuhorer gedacht. Die letzteren hingegen wol-
len mit ihren komplizierten Bildern auf das Seelenleben des Auffiihrenden einwirken;
sie sind also eine Art Monolog. Bei den Shamisen-kumiuta findet eine “Reise durch
verschiedene Emotionen” statt (p. 497), wahrend bei den Koto-kumiuta die Emotionen
(passion) mit der Macht der Natur verglichen und gegen den SchluB der Lieder kon-
trolliert und sublimiert werden (S. 507). Die Thematik der Koto-kumiuta ist also im
wesentlichen das Eingebundensein der menschlichen Liebe in die Natur, in den Kos-
mos, und die daraus folgende Ordnung der menschlichen Gesellschaft. Es ist sicher



150 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

kein Zufall, daB diese Lieder in den Anfangsjahren der Edozeit entstanden, in denen
die Neuordnung der Gesellschaft von neokonfuzianischem und taoistischem Gedan-
kengut geprégt war.

Eine solche Bedeutung der Lieder, die ja ihren eigentlichen literarischen Wert
ausmacht, ergibt sich jedoch erst, wenn man die tausend Anspielungen und Assozia-
tionen innerhalb der Texte zu verstehen versucht. Die kumiuta sind in héchstem MaBe
verschliisselt und bestehen aus verschiedenen Bedeutungsebenen - eine typische
Eigenschaft der klassisch japanischen Literatur, insbesondere derjenigen der Edozeit:
“The first step towards a deeper understanding of a kumiuta-text (and not only a
kumiuta-text, for that matter) is to realize that a pine is never just a pine, a cuckoo
never just a cuckoo, or a cloud not just a cloud.” (p. 493). Diese Wahrheit exempla-
risch verdeutlicht und anhand der Kumiuta mit viel Feingefiihl demonstriert zu haben,
ist Peter Ackermanns Verdienst.

Christoph Langemann

Ludwig Alsdorf and Indian Studies, edited by KLAUS BRUHN, MAGDALENE
DUCKWITZ, ALBRECHT WEZLER. Delhi: Motilal Banarsidass, 1990 (ISBN: 81-
208-0681-6); xii, 102 p., 2 photographs.

Die Herausgeber selber gestehen diesem Bindchen den Charakter eines Experiments
zu; ihr Ziel war es, die Aufmerksamkeit der Spezialisten, vor allem aber das Interesse
eines aufgeschlossenen weiteren Publikums auf das Lebenswerk eines Indologen zu
richten, dem die Herausgeber (als Schiiler und Kollegen) groBtmdogliche Brei-
tenwirkung wiinschen. Alsdorf selber kommt nicht zu Wort; das Buch enthilt zwei
Nachrufe (von M. Duckwitz und von K. Bruhn), eine Bibliographie der Schriften (ein
auf den letzten Stand gebrachter Nachdruck des Verzeichnisses, das in Ludwig
Alsdorfs Kleinen Schriften (Wiesbaden 1974) veroffentlicht wurde), eine knappe
Chronologie der Schriften, und — meines Erachtens besonders verdienstvoll — eine
Bibliographie der Besprechungen von Alsdorfs Buchveroffentlichungen (zusammen-
gestellt von R.P. Das). Zwolf dieser Besprechungen werden im néichsten Teil des
Buches abgedruckt, wobei die Tatsache Erwidhnung und Anerkennung verdient, daB
kritische Stimmen und Anmerkungen in dieser Dokumentation der Wirkung eines
Gelehrten keineswegs fehlen. Gerne hiitte ich eine entsprechende Auswahl von Be-
sprechungen aus der Feder Alsdorfs in das Buch aufgenommen gesehen (sie sind auch
in den Kleinen Schriften fast vollig ausgeschlossen worden). Angesichts der Tatsache,
daB die Herausgeber zu bedauern scheinen, daB Alsdorf nicht mehr auf Englisch
verdffentlicht hat (was zur Verbreitung und Anerkennung seiner Forschungs-
ergebnisse beigetragen hitte — vgl. p. xi, und auch die Anmerkung von K.R. Norman,
p. 97), fragt man sich, warum zwar der Nachruf von K. Bruhn ins Englische iibersetzt
wurde, nicht jedoch die Besprechungen (die in der deutschen oder franzdsischen Ori-
ginalfassung nachgedruckt werden). Der Band schlieBt mit vier Wiirdigungen der wis-
senschaftlichen Beitrige Alsdorfs zu den Bereichen der vedischen Studien (P.
Thieme), der Jainologie (A. Mette), der ASoka-Studien und des Pali (K.R. Norman).



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 151

Das Buch ist ein gelungenes Dokument zu Werk und Wirken eines der groBen deut-
schen Indologen, ein Dokument, dem zu wiinschen ist, da8 die zahlreichen program-
matischen Anregungen, die in Form von Bibliographien und Wiirdigungen zusam-
mengestellt wurden, auf den fruchtbaren Boden der wissenschaftlichen Neugier und
Aktivitit einer nichsten Generation von Indologen fallen mégen.

Peter Schreiner

GUDRUN BUHNEMANN: Forms of Ganesa: A Study based on the Vidyarna-
vatantra. Wichtrach: Institut fiir Indologie, 1989. 154 p. (including 11 plates)

Gudrun Biihnemann hat in mehrjihriger intensiver Text- und Feldforschung sehr viel
an Material zusammengetragen, das der Erweiterung unseres Wissens um die litur-
gisch-rituelle Dimension des Hinduismus und speziell des Tantrismus dient. Der vor-
liegende Beitrag ist gleichsam ein Kapitel einer Materialsammlung. Im Zentrum steht
das Vidyarnavatantra, in dem 14 Formen Ganesas behandelt sind. Biihnemann er-
schlieBt die Angaben des Textes, indem sie diese Angaben in geordneter (und dadurch
vergleichbarer) Form zusammengestellt und vorgelegt hat: Der Mantra, Angaben zu
den ikonographischen Details der Gottheit, der Form des Yantra, der rituellen Ausfiih-
rungen und ihren Zielsetzungen, nicht zuletzt eine Zusammenstellung paralleler text-
licher Quellen werden kataloghaft fiir jede der 14 Formen vorgestellt. Die Einleitung
liefert in paralleler Anordnung einiges an Hintergrundinformation zu anderen Grup-
pierungen von Ganeéas, zum Vidyarnavatantra, zu den im Text beschriebenen Attri-
buten und Handhaltungen, zu Muster und Bestandteilen der Yantras und den die Gott-
heit umgebenden anderen Gestalten (saktis, Muttergottheiten, Beschiitzer der Him-
melsrichtungen usw.) und zum Verfahren der rituellen Verehrung (pija). Die Fiille des
Materials wird in vorbildlicher Weise erschlossen durch eine Bibliographie (S. 130-
136) und eine Reihe von Indizes (A. Namen von Gottheiten und Sehemn; B. Sanskrit
Termini und bijas; C. Attribute und Farben; D. Materialien, Riten und Ergebnisse; E.
Allgemeiner Index. Wenn die Publikation als “Materialsammlung” bezeichnet wurde
(durchaus mit dem bedauernden Unterton von “nur eine Materialsammlung”), dann
deshalb, weil Gudrun Biihnemann sich — zumindest in diesem Buch — der Interpreta-
tion des Materials véllig enthilt. Die Tatsache, daB die Autorin keine Griinde fiir ihre
Arbeitsweise angibt, mag Ausdruck eines methodischen ProblembewuBtseins sein
(weil Fragen nach Sinn und Bedeutung des Materials nicht “wissenschaftlich” bear-
beitbar und beantwortbar sind?); es gehort jedenfalls zu den Eigenarten und den Gren-
zen des Buches. : '

Da sie ihre Arbeitsweise nicht ausdriicklich begriindet, bleibt es den Lesern und
Benutzern des Buches anheimgestellt, zu fragen, wie und ob die teilweise skurril an-
mutenden Zusammenstellungen von z.B. Farben und Richtungen moglicherweise
strukturell, symbolisch oder wie auch immer zu deuten seien, oder (wiederum nur
“2.B.”) welche religionsgeschichtlichen, sozialen usw. Riickschliisse aus den Angaben
iiber die Zielsetzungen der rituellen Anwendungen (z.B. Erwerb von Besitz, Attraktion
einer Frau, T6tung eines Feindes) zu ziehen seien. Es sind dies Fragen an das Material,



152 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

das Gudrun Biihnemann in so mustergiiltiger Weise vorgelegt hat, nicht Kritik an ihrer
Arbeit. DaB die Autorin sich solchen Fragen an ihr Material nicht gestellt hat, darf
man, nicht zuletzt im Blick auf die methodologischen Implikationen, trotzdem be-
dauern.

Peter Schreiner

REINHOLD GRUNENDAHL, A Concordance of H.P. Sastri’s Catalogue of the Dur-
bar Library and the microfilms of the Nepal-German Manuscript Preservation Pro-
ject. [Suivi de:] HARA PRASAD SASTRI, A Catalogue of palm-leaf and selected
paper Mss. belonging to the Durbar Library Nepal, Vol. I and II. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag Wiesbaden, 1989, cxxix + 771 p. (Verzeichnis der orientalischen
Handschriften in Deutschland, Supplementband 31 = Publications of the Nepal-Ger-
man Manuscript Preservation Project, 1.)

A partir de 1970, dans le cadre du Nepal-German Manuscript Preservation Project
(NGMPP), plus de cent mille (p. xiii) manuscrits conservés au Népal ont été micro-
filmés. Un fichier de ces microfilms se trouve a la Staatsbibliothek Preussischer Kul-
turbesitz a Berlin. Le cataloguement rigoureux de cette masse énarme de documents
occupera sans doute plusieurs générations. En attendant la progression de cette entre-
prise considérable, l'accés aux microfilms du NGMPP peut étre grandement facilité si
on les coordonne avec les catalogues déja publiés de collections de manuscrits conser-
vés au Népal.

Parmi ces collections figurait en belle place la Darbar (ou Durbar) Library, autre-
ment dit la Bibliothéque du gouvernement népalais 2 Kathmandu, dénommée aussi Bir
Library (p. xiii), du nom de son fondateur Bir Samser Jung Rana, en son temps pre-
mier ministre du Népal, qui la créa peu aprés le voyage de Cecil Bendall au Népal en
1884 (d'apres I'/ndian Historical Quarterly, 9, Calcutta, 1933, p. 345). Elle fait main-
tenant partie des Archives Nationales du Népal, mais elle y a conservé son individua-
lité.

Le pandit indien Hara Prasad Sastri (1853-1931), en deux volumes publiés a Cal-
cutta en 1905 et en 1915, avait trés soigneusement catalogué et décrit environ 850
(p- v) manuscrits de la Darbar Library. Cette oeuvre méritait d'autant plus une réim-
pression qu'elle était rare et d'acces difficile. Le présent volume consiste en cette
réimpression, précédée d'une concordance aux microfilms du NGMPP, donc notam-
ment au fichier berlinois.

La concordance est élaborée avec soin et rigueur; son agencement, un peu com-
pliqué a premitre vue, mais d'une complication qui s'avére finalement riche
d'information, est expliqué clairement aux pages xiv et xv.

Remercions son auteur, M. Reinhold Griinendahl, qui rend ainsi accessibles a la com-
munauté scientifique un premier fragment de l'immense travail accompli par I'équipe
du NGMPP, et un nombre appréciable de manuscrits souvent importants, et jusqu'ici
souvent trop a 1'écart dans leur retraite népalaise.

Jacques May



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 153

ALF HILTEBEITEL (ed.): Criminal Gods and Demon Devotees: Essays on the
Guardians of Popular Hinduism. Albany: State University of New York, 1989. 12,
491 p., 45 ill.

Drei Konferenzen in den USA haben zu dieser Sammlung von 15 substanziellen Auf-
sdtzen beigetragen; iiber “criminal gods and demon devotees” (Conference on Reli-
gion in South India, 1985), iiber “dialogues with the disgruntled dead” (American
Academy of Religion, 1985), und iiber “transgressive sacrality” (Annual South Asia
Conference, 1986). Der Kreis der teilnehmenden Wissenschaftler (Religionswissen-
schaftler und Indologen) iiberschnitt sich; der fortgesetzte Gedankenaustausch unter
den Autoren schafft spiirbare Querbeziechungen unter den Beitréigen. Der Schwerpunkt
liegt (regional) auf Siidindien und von der Sache her auf verschiedenen Aspekten der
Volksreligion (Kultus; Literatur; mythische Figuren).

Die Zusammengehorigkeit wird jedoch auch geschaffen durch die Hypothese von
der “Ganzheit” oder Einheit des Hinduismus, durch welche die diversen regionalen
Kulte und Texte und Mythen verkniipft sind (symbolisch, thematisch — nicht unbe-
dingt genetisch!) und welche den Rahmen fiir unser Verstindnis und unsere Interpre-
tationen seiner Symbolwelt, seines Ritus, seiner Literatur usw. bilden soll — zumindest
nach der von Hiltebeitel geteilten Meinung von M. Biardeau; E. Chalier Visuvalin-
gam, S. Visuvalingam und G.D. Sontheimer verfolgen diesen Zugang am umfassend-
sten. Wenn allerdings E. Chalier Visuvalingam in “transgressive sacrality” eine
“Struktur” findet, die Biardeaus “bhakti universe” an Umfassendheit noch iibertreffen
soll, und wenn der Herausgeber die Feststellung solcher Differenzen dann mit einem
“be that as it may” abtut und iibergeht (S. 9), wirft das ein bezeichnendes Licht auf die
Uberzeugungskraft und Uberpriifbarkeit der gegensitzlichen Theorien. A. Hiltebeitel
stellt in seiner Einleitung Beziige zwischen den einzelnen Beitrégen her, die aus seiner
Sicht als Herausgeber sowohl Gemeinsamkeiten der studierten Materialien, als auch
die Intention der zugrundeliegenden Konferenzen und Zusammenhalt, Gliederung und
Anlage des Buches, nicht zuletzt programmatisch-methodisch den Kern des damit
realisierten Typs von Indologie und religionswissenschaftlicher Indienforschung bil-
den. Die einzelnen Beitriige sind durchweg qualitativ hochstehend; sie stammen von
ausgewiesenen Spezialisten und ich beschrinke mich darauf, die Namen und ein
Stichwort zum behandelten Thema zu nennen:

M. Biardeau (Symbolik von Riten bei Maryamma-Festen); D.D. Shulman
(Mythos von Kattavarayan); E. Masilamani-Meyer (Versionen und Wandlungen im
Mythos von Kattavarayan); Velcheru Narayana Rao (Katamaraju im Telugu Volks-
epos); David M. Knipe (Kult Virabhadras in Andhra); Elizabeth-Chalier Visuvalingam
(Bhairava); David N. Lorenzen (Kapalikas); Kathleen M. Erndl (Kult der Vaisno
Devi); Diane M. Coccari (Bir Babas in Benares); John M. Stanley (Mythos und Kultus
Khandobas); Giinther D. Sontheimer (Volksgottheit(en) des Deccan); Alf Hiltebeitel
(Draupadis Wichter); D. Dennis Hudson (Gewalttiitige Bhakti im Periya Puranam);
Joanne Punzo Waghorne (zur Legitimation der Tontaiman Herrscher von Pudukkot-
tai); Sunthar Visuvalingam (“transgressive sacrality” in der Hindu-Tradition).



154 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Ein begriiBenswerter Zusammenbhalt dieser so weit gestreuten Beitrdge wird auch
durch die Auswahlbibliographie (“lightly annotated”, S. 463-472) und den Index ge-
bildet.

Peter Schreiner

KATO, SHUICHI, Geschichte der japanischen Literatur — Die Entwicklung der poeti-
schen, epischen, dramatischen und essayistisch-philosophischen Literatur Japans von
den Anfiingen bis zur Gegenwart. Aus dem Japanischen iibersetzt von H. Amold-
Kanamori, G. Foljanti-Jost, H. Fukuzawa und M. Ozaki. Bern; Miinchen; Wien:
Scherz, 1990. 670 S.

“In Japan reprisentiert die Geschichte der Literatur weitgehend die Geschichte des
Denkens”, schreibt Shuichi Kato in der Einleitung seines Buches (S. 13) und ver-
gleicht dies dann mit den westlichen und chinesischen Kulturformen, in denen seiner
Meinung nach die Philosophie und Religion weit wichtiger sind als die Literatur.
Diese Aussage dient ihm als Ausgangspunkt fiir seine monumentale nationale Litera-
turgeschichte, die zu Beginn der achtziger Jahre in Japan erschienen ist und sehr bald
groBen Erfolg hatte — unter anderem auch in englischen und franzésischen Uberset- |
zungen. Leider gibt der Autor sonst wenig Auskunft iiber seinen Standpunkt, z.B. was
Literatur im allgemeinen fiir ihn bedeutet. Uberhaupt sind die theoretischen Ansitze
im hier besprochenen Werk eher diirftig; es gelingt Kato nicht, einen inhaltlichen
Bogen zu schlagen, damit etwa ein japanologisch ungebildeter Leser mit dem vielen
Wissen etwas anfangen konnte. Das Problem liegt vielleicht darin, daB hier ein Buch
eines Japaners liber die eigene Literatur einer deutschsprachigen Leserschaft ohne
vermittelnde Interpretation zwischen den Kulturen vorgelegt wird. Dies soll jedoch
nicht bedeuten, daB8 das Buch wertlos sei. Katos Leistung im hier besprochenen Werk
liegt namlich darin, die Masse der japanischen Literatur in einem geordneten Uber-
blick vorgestellt und zur politischen und wirtschaftlichen Geschichte in Beziehung ge-
stellt zu haben. Sehr klar ist seine Postulierung von Wendepunkten in der Entwicklung
der Literatur, die mit solchen in der Kultur iibereinstimmen. Diese Einteilung hilft
dem Leser dabei, etwas Ordnung in die fast uniiberblickbare Menge von Detailinfor-
mationen zu bringen. Was das prisentierte Material anbetrifft, ist an sich daran nichts
auszusetzen; nur ab und zu werden Aussagen in echt ostasiatischer Art begriindet in
den Raum gestellt (z.B. S. 129: “Die Japaner bevorzugten eine Art chinesischer Lyrik,
die man in China selbst nicht sehr schitzte”), werden japanische Vorurteile kritiklos
iibernommen (z.B., daB das Kageré nikki ein echtes und nicht ein fiktionales Tagebuch
sei) oder werden subjektive Urteile des Autors als neutrale Tatsachen prisentiert (z.B.
wird die Rolle der shishésetsu-Autoren unterschitzt). Das heiBt, daB dieses Buch im
Sinne eines Nachschlagewerkes fiir Japaninteressierte, insbesondere Japanologie-
studenten, empfohlen werden kann, die sich mehr oder weniger intensiv mit der Lite-
ratur befassen und die Tatsache nicht aus dem Auge verlieren, daB es hier um die Sicht
eines Japaners geht. Der Empfehlung kann deshalb Nachdruck verliechen werden, weil



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 155

es sich um eine serise Ubersetzung mit korrekt transkribierten japanischen und chine-
sischen Begriffen, mit Register und Bibliographie handelt.
Christoph Langemann

Panels of the VIIth World Sanskrit Conference, Kern Institute, Leiden: August 23-29,
1987. General Editor: JOHANNES BRONKHORST. Vol. I: The Sanskrit Tradition
and Tantrism, edited by Teun Goudriaan. Vol. II: Earliest Buddhism and Madhya-
maka, edited by David Seyfort Ruegg and Lambert Schmithausen. Leiden, New York,
Kgbenhavn, Kéln, 1990, 2 vol., 121 p. et 114 p.

Ainsi que le rappelle M. Bronkhorst dans sa préface générale en téte du premier
volume, la VIle Conférence internationale des études sanskrites a présenté la particu-
larité d'étre organisée par “workshops” ou “panels”, termes auxquels on peut faire cor-
respondre en frangais I'expression un peu plus informelle de “tables rondes”. Ces
tables rondes ont ét¢ au nombre d'une vingtaine; leurs actes feront une dizaine de
volumes, dont certains, tel le volume II, réuniront les communications de deux tables
rondes. Gréice au travail accompli en un temps exceptionnellement bref par M. Bronk-
horst, I'ensemble du matériel est prét pour la publication. Les deux volumes présentés
ci-apres en sont les prémices.

Les onze communications réunies dans le volume I portent sur le tantrisme hin-
dou, a I'exception d'une seule consacrée au tantrisme bouddhique. La compétence du
signataire n'étant que marginale dans le second domaine, et nulle dans le premier, le
mieux qu'il puisse faire est de renvoyer le lecteur aux articles eux-mémes, et a
I'excellente présentation synthétique qui en est offerte par M. Goudriaan en forme de
préface (p. 1-3).

La table ronde sur le bouddhisme primitif s compose de trois communications
dues 2 MM. Gombrich, Norman et Vetter, et précédées d'une préface de M. Schmit-
hausen. La discussion a porté sur la chronologie des Nikaya et sur leur rapport a
I'enseignement du Buddha lui-méme. A la lumire du débat, M. Schmithausen définit
trois approches possibles, illustrées par I'une ou l'autre des communications présen-
tées. Les auteurs paraissent camper sur leurs positions; c'est donc que la méthode
méme a appliquer au problRme en question reste sujette A controverse. La discussion
demeure ainsi ouverte; et, conclut M. Schmithausen, “perhaps the future (if there is
any to us, as things are in the world) will decide which of these approaches is the most
fruitful one, and which theory about the formation of the canon is the one by which a
maximum of facts can be satisfactorily explained without twisting or disregarding
others” (vol. II, p. 3).

La table ronde sur le Madhyamaka réunit une bréve note de M. Ruegg (p. 57), un
résumé de la communication de M. de Jong (p. 58), et des textes de MM. Ruegg (p.
59-71), Steinkellner (p. 72-90) et Oetke (p. 91-108). Les articles ne dépendent pas
d'une thématique générale et peuvent donc étre traités séparément.



156 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

J.W. de Jong, “Buddhism and the equality of the four castes”. L'auteur rappelle
'opposition générale du bouddhisme 3 1'égard des castes: les témoignages sont nom-
breux dans les textes anciens, sporadiques plus tard. On trouve cependant un témoi-
gnage favorable dans un passage du chapitre I du Prajriapradipa de Bhavaviveka; et a
propos de ce passage, Avalokitavrata explique que la doctrine ne doit pas étre en-
seignée A un vaisya ou a un Sidra, et cite méme un vers qui est I'exacte traduction de
Manusmrti IV .80. Conclusion de l'auteur: “It would be too hazardous to build a theory
on the strength of a single quotation, but one wonders whether we do not have here an
indication of a tendency among Buddhist scholars, authors of learned philosophical
sastras, to assimilate tenets found in brahmanical learning.” — Le texte complet de
l'article de M. de Jong paraitra dans le J. Asmussen Felicitation Volume (note de M.
Ruegg, p. 57).

D.S. Ruegg, “On the authorship of some works ascribed to Bhavaviveka /
Bhavya”. Les oeuvres en question sont: le Madhyamakaratnapradipa (p. 61-63), la
Tarkajvala (p. 63-64), le Madhyamakarthasamgraha (p. 67-68). L'argumentation
comme 2 l'ordinaire substantielle, habile, trés bien informée, aboutit a 1a conclusion
qu'il est fort difficile d'attribuer aucun de ces trois ouvrages au Bhavya du Vle siécle,
mais que l'auteur de la Tarkajvala pourrait bien &tre encore différent de celui des deux
autres textes. Le rapporteur observe ici que, si le Madhyamakarthasamgraha
n'appartient pas au Bhavya du Vle si¢cle, ce demier peut étre déchargé des distinguo
abusifs que ce texte établit a l'intérieur des deux vérités. Le dernier alinéa de l'article
de M. Ruegg (p. 68), outre sa valeur méthodologique, montre un bel exemple de
sagesse et de modestie chez un savant qui a ouvré plus que tout autre a établir la chro-
nologie du Madhyamaka et a en articuler I'histoire.

E. Steinkellner, “Is Dharmakirti a Madhyamika?” Question surprenante certes,
mais déja évoquée par Jackson, van der Kuijp, Kenjo Shirasaki. Au moins deux doxo-
graphes indiens tardifs, Jitari (vers 940-1000) et Moksakaragupta (entre 1050 et 1292),
et quelques docteurs tibétains anciens expriment 1'opinion que Dharmakirti était, dans
son projet philosophique fondamental, un Madhyamika. Conclusion (p. 82): “Thus we
can safely conclude our survey of extant attempts from the Indian tradition to assess
Dharmakirti as a Madhyamika by stating that in relation to our present knowledge of
his works these attempts have not produced sufficient evidence to prove their point.”

Claus Oetke, “On some non-formal aspects of the proofs of the Madhyamakakari-
kas”. M. Oetke s'attaque a un probléme fort intéressant. Les séquences d'arguments
développées par Nagarjuna donnent souvent l'impression d'étre spécieuses, alors que,
d'autre part, elle apparaissent formellement impeccables, et que méme leur transposi-
tion dans le calcul des prédicats fournit un résultat valable. Sur plusieurs exemples
(XXI1.1-6, XI1X.1-4, 1.6, VIL.2, X.11, 11.22-23), M. Oetke cherche a établir ot se situe
la faille, puisqu'elle n'est pas dans la structure formelle des arguments. 11 la trouve (p.
93) dans I'exploitation d'une ambiguité entre temporalité et interporalité, vehiculée par
des équivoques du langage courant. Des recherches de cet ordre mériteraient d'étre
poursuivies systématiquement 2 grande échelle: elles apporteraient des éclaircisse-
ments a la fois sur les procédés de la méthode nagarjunienne, et sur ses faiblesses et
ses limites.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 157

Les entreprises difficiles ont tendance a se présenter plusieurs 2 la fois. En méme
temps qu'il assumait, 2 titre de secrétaire, la tiche épineuse d'organiser la VIle Confé-
rence, M. Johannes Bronkhorst affrontait les hasards d'une candidature a une chaire
universitaire. Nommé professeur de sanscrit 2 1'Université de Lausanne, il entrait en
charge dés l'automne 1987, et, tout de suite, s'attelait 3 la réorganisation et a
I'extension des activités afférentes a son poste. Parallelement, devenu I'éditeur scienti-
fique des actes de la VIIe Conférence, il en méne a bien, par-deld traverses et
obstacles, la publication. L'Université de Lausanne et I'indianisme suisse sont heureux
de féliciter et de remercier M. Bronkhorst, qui leur apporte si tot et si généreusement
le rayonnement de sa science, de son esprit d'entreprise, de son talent d'organisateur,
de sa personnalité ferme et souriante.

Jacques May

Corrigendum: Dans Etudes Asiatiques 44, 1990, p. 144, ligne 3, lire “Bd. 29” au lieu
de “Bd. 2”.

Japanische Ddmonen und Gespenster Geschichten. Gesammelt, tibersetzt und heraus-
gegeben von MARIANNE LEWINSKY-STRAULI, Eugen Diedrichs Verlag. Miin-
chen 1989, 277 S.

Der erste Blick auf den Umschlag dieser Anthologie weckt ungewdhnliche Erwartun-
gen. Da zeigt ein Holzschnitt von Shunkosai Hokushi ein am diisteren Nachthimmel
schwebendes, iiberdimensioniertes Kopfgespenst, halb Laterne, halb bleiche Fratze
mit blutunterlaufenen Augen, sein weit aufgesperrtes Maul direkt auf das #dngstliche
Gesicht eines Samurais gerichtet.

Im Inhaltsverzeichnis findet man der seltsamen Wesen mehr — Schneefrau, Pilz-
ungeheuer, Katzendidmon, Marderhund im Bordell, ein lackierter Leichnam, Monche,
Morder, Hexen, Fiichse, Tengu und Kappa geben sich ein buntes Stelldichein. Beim
Durchblittern wichst die Lust aufs Lesen weiter, denn der Band ist mit vielen gruseli-
gen, meist farbigen Holzschnitten reich illustriert. Der erste Eindruck triigt nicht, dem
Leser wird ein faszinierender, umfassender Einblick in eine sonst eher wenig beach-
tete Sparte japanischer Erzihlkunst gewihrt,

Die Ziircher Japanologin Marianne Lewinsky-Striuli hat sich sowohl an ein un-
gewohnliches Thema als auch an eine riesige Stoffiille herangewagt, umspannt die
Sammlung doch einen Zeitraum von zw6lf Jahrhunderten und ein weites Spektrum an
Textsorten, das von der einfachen Volkserzihlung iiber klassische Theaterstiicke,
historische Berichte, populére Prosaliteratur bis zur modernen Kurzgeschichte reicht.

Marianne Lewinsky-Striuli trug die Sammlung nicht nur sachkundig zusammen,
sondern iibersetzte auch das meiste selbst. (Ausnahmen: Oskar Benl: ein Kapitel aus
dem Genji Monogatari und “Die blaue Kapuze” von Ueda Akinari, Jiirgen Berndt:
“Der Drache” von Akutagawa Ryunosuke). Die durchwegs abgerundete, fliessende
sprachliche Gesaltung der Ubersetzungen sowie die Tatsache, daB dieser Band mit
sehr wenigen Anmerkungen auskommt, fallen angenehm auf.



158 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Eine recht ausfiihrliche Einleitung stellt den japanischen Dimonen- und Gespen-
ster-Glauben in historische, religitse und psychologische Zusammenhiénge und be-
griindet die themenbezogene Anordnung der Texte, welche die Vertiefung in ein Ge-
biet und Quervergleiche iiber Textsorten und Zeitriume hinweg ermdglicht. (Eine
chronologische Auflistung mit Quellenangaben findet sich im Anhang). Der erste Teil
der Sammlung ist den Didmonen und Fantasiegestalten gewidmet, die Naturkrifte ver-
korpern, verwandelte Tiere oder auch abgesunkene Goétter sein kdnnen; im zweiten
Teil begegnet man menschlichen Wesen, die nach ihrem Tod als Gespenster erschei-
nen. In einzeln erlduterten Unterkapiteln gruppieren sich die Ddmonen nach ihrem
Wesen (Tiere, Ungeheuer etc.), die Gespenster nach den Motiven ihrer Riickkehr ins
Diesseits (unerfiillte Liebe, Rache etc.) Der dritte, etwas kiirzere Teil enthilt Erzéh-
lungen der Neuzeit, nebst einer Kurzgeschichte von Izumi Kydkai, der als einziger
modemer Schriftsteller neue Geistergeschichten erfand, sind es verschiedene Bear-
beitungen traditioneller Erzihlstoffe.

Es wire hier nicht angebracht, einzelne der insgesamt 53 Geschichten, die quali-
tativ natiirlich sehr verschieden sind, hervorzuheben und auf deren Inhalte einzugehen.
Jeder Leser soll sich selbst in jene Grenzbereiche vortasten, wo Belustigung und
Grauen, Wirklichkeit und bizarre Einfille dicht beisammenstehen, und entdecken, was
Japan an Unheimlichem zu bieten hat.

Barbara Yamanaka-Hiller

ANNA LIBERA DALLAPICCOLA (ed.) in collaboration with CHRISTINE
WALTER-MENDY, STEPHANIE ZINGEL-AVE LALLEMANT: Shastric traditions
in Indian arts. Stuttgart: Steiner Verlag Wiesbaden, 1989. Vol. 1. Texts, 17, 491 p.;
vol. 2. References and documentation, 7, 135 p., 104 black and white plates.

Es ist kaum méglich, einem so vielseitigen, reichhaltigen, anregenden Sammelwerk in
einer knappen Anzeige gerecht zu werden; ich beschrinke mich darauf, Absicht,
Themenhorizont und Anlage zu umreissen. S$astra bezeichnet die Werke einer
(Sanskrit) Literaturgattung, in denen Vorschriften, Normen, Regeln, Verfahrenswei-
sen, Schulmeinungen zu den verschiedensten Wissensgebieten (von Grammatik iiber
Yoga bis zur literarischen Asthetik, bildenden Kunst und Architektur) zusammenfas-
send dargestellt werden. Die Ausgangsfrage ist und bleibt, ob und inwieweit die litera-
risch fixierten Regeln in den erhaltenen Kunstdenkmilern wiedergefunden werden
kénnen, oder noch allgemeiner, wie sich textliche Formulierung und tatséichliches
Kunstschaffen innerhalb einer Kultur sowohl aus der Sicht des Literaten wie aus der
Sicht des praktizierenden Kiinstlers (und damit in der Methodik der wissenschaft-
lichen Erforschung und Interpretation) zu einander verhalten, sich beeinflussen, diver-
gieren, konvergieren.

Die hier gesammelten 41 Beitréige wurden anléBlich einer Konferenz zum Thema
in Heidelberg vorgelegt (man erfihrt nirgends das Datum des Treffens (siche jedoch
FuBnote 1, S. 143: “July 1986”), die Zahl der Teilnehmer, oder wie sich die Zahl der
verGffentlichten zur Zahl der vorgetragenen Beitrige verhilt, ob und nach welchen



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 159

Kriterien Themen und geladene Wissenschaftler ausgewihlt wurden. Kapila Vatsya-
yan und Sheldon Pollock sind mit zwei Beitréigen vertreten; T.S. Maxwells Beitrag
spricht von der Konferenz in der Vergangenheit und steckt den theoretischen Rahmen
ab; die Organisatorin und Herausgeberin ist selber nicht unter den Autoren. Aus ihrer
Einleitung spiirt man ein gewisses Bedauern, daB die Mehrzahl der Beitriige eher
Einzel- und Spezialprobleme behandeln, wihrend sie sich offensichtlich erhofft hatte,
daB die Teilnehmer ihr Bediirfnis teilen wiirden “to look at the shastric tradition more
broadly and ... to assess and discuss the peculiarity, the specificity of sastra in Indian
culture, whether as guidelines for practice, inventories of themes and motifs, standards
against which judgment and evaluation could be made, or in other categories” (S.
xvii). Nur die wenigsten der Autoren haben das Thema der Konferenz als programma-
tische Herausforderung aufgegriffen; sie prisentieren vielmehr Material und Frage-
stellungen, die sie vermutlich auf jeder anderen Fachkonferenz als Beitrag aus ihrem
Spezialgebiet auch hitten beisteuern konnen.

Die behandelten Themenbereiche sind breit gestreut: Ikonographie, Ikononomie,
Tkonometrie, Texttraditionen der Puranas, des Paficardtra, der Agamas, Silpagastras,
Architektur, Stidteplanung, Kunstdichtung, Tanz, Musik, Volkskunst, moderne Male-
rei.

Der zweite Band darf als Beitrag der Herausgeberinnen im Sinne der Verkniip-
fung und thematisch-methodischen Bezogenheit der Einzelbeitrige verstanden wer-
den; er enthilt einen ausfiihrlichen Index (S. 1-32); eine Bibliographie aller in den
FuBnoten und Literaturverzeichnissen der Einzelbeitrige genannten Werke der Sekun-
dérliteratur (S. 33-55) und Quellen (S. 57-60), sowie eine weitere Liste von “unedited”
Quellen (S. 61-64), Kurzbiographien der Autorinnen (S. 65-74), die Erlduterungen zu
den Zeichnungen und Illustrationen (S. 75-84), sowie eine umfangreiche Bilddoku-
mentation.

Angesichts des betriichtlichen und bewundernswerten redaktionellen und editori-
schen Aufwands (siche das gewiB8 versehentlich stehen gebliebene Zeugnis fiir die
Verzweiflung der Herausgeberinnen S. 80, Z. 10; oder den vermutlich computer-
bedingten Hinweis auf in Devanagari wiederzugebende Zitate, S. 197f.) fillt es nicht
leicht, auf einige Unstimmigkeiten hinzuweisen. DaB mehrfach gedruckte Werke wie
Brahmapurana oder Brahmasutras unter den “unedited sources” aufgefiihrt werden,
verweist darauf, daB die mit unzureichenden bibliographischen Angaben zitierten
Quellen gemeint sind; als deren Index vermag die Liste nur beschrinkt zu dienen,
denn sie enthilt keine Seitenangaben, die man durch Gegenprobe im allgemeinen In-
dex nachschlagen muB). Offensichtlich haben die Herausgeberinnen nicht darauf be-
stehen konnen, daB fehlende Information geliefert wird (und sie konnten oder wollten
es nicht als herausgeberische Aufgabe betrachten (“unedited”), das Fehlende selber zu
verifizieren, z.B. bei Erwdhnung von Aufsitzen in Zeitschriften ohne Titelangabe.
Nicht aufgenommen sind auch die Titel, die in den Kurzbiographien der Autoren ge-
nannt sind. Auch wenn die Bibliographie somit nicht so vollstindig ist, wie sie sein
koénnte und letztlich nur die Angaben in den Einzelbeitriigen dupliziert, ist sie natiirlich
eine wertvolle Bestandsaufnahme zum Thema “sastra”. Wenig benutzerfreundlich ist
die Tatsache, daB die Erlduterungen zu den Illustrationen (Zeichnungen und Fotogra-



160 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

phien) nicht bei den Illustrationen abgedruckt sind, sondern in einer separaten Liste
zusammengestellt wurden. Die winzige Type, in der das Buch gesetzt wurde, 148t
mich befiirchten, daB nur Rezensenten sich der Anstrengung unterziehen werden, das
Werk in seiner Gesamtheit zu lesen; und das wire angesichts der programmatischen
Intention der Themenstellung bedauerlich.

Peter Schreiner

MARTIN MITTWEDE: Textkritische Bemerkungen zur Kathaka-Samhita. Stuttgart:
Franz Steiner Verlag Wiesbaden, 1989. 160 S. (Alt- und Neu-Indische Studien 37)

Dies ist kein Buch zum Lesen, sondern ein Nachschlagewerk; die Anlehnung an Mitt-
wedes Dissertation zur Maitrayani-Samhita hitte auf die Ubernahme des (die Anlage
der Arbeit korrekt charakterisierenden) Untertitels ausgedehnt werden konnen:
“Sammlung und Auswertung der in der Sekundirliteratur bereits geduBerten Vor-
schldge”. Das Verzeichnis der Abkiirzungen (S. 3-25) ist zugleich Literaturverzeich-
nis. Die Einleitung (S. 26-35) duBert sich knapp zu den Editionen, zur Auswertung und
zur Darstellung. Der Hauptteil (S. 36-157; angeordnet nach den Referenzen in Schro-
ders Edition) ist eine Liste von Textemendationen mit Hinweisen auf die einschligige
Sekundirliteratur. Die Argumente fiir die vorgeschlagenen Lesarten werden selten
ausdriicklich genannt, sondern miissen durch Nachschlagen der kiirzelhaft aufgeliste-
ten Literaturangaben nachgearbeitet werden. Das Buch schlieBt mit einem Index zu
den zu anderen Texten vorgebrachten Korrekturen.

Mettwede hat den Komfort der elektronischen Textverarbeitung bei der Erstellung
eines Typoskripts als Publikationsvorlage noch nicht entdeckt; angesichts des vorge-
legten Ertrags umfassender Belesenheit und unermiidlichen SammelfleiBes fordert
man mehr nur mit schlechtem Gewissen; aber die beste Sammlung ist nur so gut wie
ihre Benutzbarkeit. Daher ist zu bedauern, daB Mittwedes Materialien nicht mit ver-
tretbarem Aufwand um einen Index von Sanskrit-Termini und (seltenen) Sachbegriffe
erginzt werden konnte (z.B. (ritualsprachliches) Kunstwort; Prakritismus; Sandhi, As-
similation; Hinweise auf andere Texte). Der Umweg iiber Simons Wortindex ist ein
Notbehelf, wenn “mit den Korrekturen viele Angaben ... hinféllig werden, bzw. geédn-
dert werden miissen” (S. 28).

Peter Schreiner

MARGARET PEARSON, Wang Fu and the comments of a Recluse. Center for Asian
Studies, Arizona State University 1989

Das schmale, 175 Seiten umfassende Bindchen gliedert sich in zwei Teile: Der zweite
umfaBt eine kommentierte Ubersetzung von 16 der insgesamt 36 Kapitel des Ch'ien-fu
lun des Wang Fu (88-166 p.C.), wihrend der erste einer ausfiihrlichen Einfiihrung in
die Biographie, die politisch-sozialen und philosophischen Hintergriinde des Werkes
gewidmet ist.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 161

Wang Fus Werk ist nicht nur die Frucht seiner Beobachtungen der politischen und
sozialen Umwelt und insofern iiber weite Strecken eine authentische Quelle spithan-
zeitlicher Verhidlmisse. Seine Schrift, als Entwurf einer modellhaften staatlichen
Wirklichkeit konzipiert, nimmt auf die konkrete Wirklichkeit insofern Bezug, als er in
ihr das bereits pervertierte Modell erblickt. Insofern konnte Wang Fu spéteren Gene-
rationen das Vorbild des Kritikers und Reformers aus konfuzianischem Geist werden,
einem Han Yii (768 - 814) vorziiglich, aber auch spiteren konfuzianischen Dissiden-
ten bis zu den Ch'ing.

Sich auf Wangs Biographiec im Hou Han Shu stiitzend, zeichnet Pearson das
Leben eines Mannes, der nachdriicklich auf eine Beamtenkarriere verzichtete, weil
eine solche nur der Protektion seitens Méchtiger zu verdanken gewesen wire. Die de-
taillierte Kenntnis politischer Praxis verdankte er seinen Freunden, die, ungleich ihm,
zu verschiedenen Zeiten hohe Regierungsimter bekleideten und deren Biographien,
ebenfalls auf Hou Han Shu basierend, die Autorin der seinen kontrastierend gegen-
iiberstellt, um zu dem SchluB zu gelangen, daB Wang Fu schon zu Lebzeiten als das
Muster eines unkorrumpierbaren Gelehrten gegolten haben muB.

Wiewohl auch Wang Fu zur hanzeitlichen Strtémung derer gehort, die den Konfu-
zianismus reorganisiert und ihm seine Rolle als staatstragende Ideologie verschafft
haben, unterscheidet er sich von seinen Zeitgenossen insofem, als bei ihm die synkre-
tistisch-kosmologischen Elemente fehlen und er sich ausschlieBlich auf die Klassiker
beruft. DaB das traditionell konfuzianische Moment der Selbstvervollkommnung
durch Introspektion als moralisches Ziel von ihm zugunsten der praktischen Brauch-
barkeit fiir das Amt aufgegeben wird, kennzeichnet ihn als Nachfolger Hsiin-tzus. In
beider Denken ist moralische Vollkommenheit weder méglich noch nétig, sie kann er-
setzt werden, wenn man sich “auf die Dinge verlegt”.

Praktisch formuliert heiBt das, daB im individuellen Bereich die Amtspraxis das
rechte Handeln garantiert; daBl im staatlichen Bereich eine zentrale Kontrolle iiber den
Beamten das rechte staatliche Leben gewihrleistet. Letztlich pliddiert Wang damit fiir
einen starken Kaiser, einen zentralisierten Staat, eine Beamtenauswahl ohne formali-
sierte Priifung und eine institutionalisierte Kontrolle des Amtsinhabers.

Die von Pearson iibersetzten Kapitel des Ch'ien-fu lun lassen bedauern, da nicht
das vollstéindige Werk iibertragen wurde. — Leider werden in Einfilhrung und Kom-
mentar die zitierten chinesischen Begriffe nur in Umschrift gegeben, ein Glossar wire
wiinschenswert. Sehr ausfiihrlich ist dagegen die Bibliographie.

Elisabeth Kurz

MICHELE PIRAZZOLI - T'SERSTEVENS et al., Le Yuanmingyuan. Jeux d’eaux et
palais européens du XVIIIe siécle a la cour de Chine. Paris, Editions Recherche sur les
Civilisations, 1987, 36pp.

Der Yuanmingyuan. Wasserspicle und Europiische Paliste des 18. Jahrhunderts am
chinesischen Hofe. Yuan Ming Yuan — die Zeichen rund, licht und Garten, hat Kaiser
Kang Xi im Jahre 1709 selbst an das Eingangstor der Palastanlage geschrieben, die er



162 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

fir seinen vierten Sohn, den spiteren Kaiser Yong Zheng nordlich seines eigenen
Sommerpalastes 10 km von Peking hat erbauen lassen: “Mein Kaiserlicher Vater tragt
erst die Sorge und die Freude dann; ebenso mein Kaiserlicher GroBvater: er trigt erst
die Sorge und die Freude dann; und alle Dinge in der Welt sind rund und licht. Rund
und licht meint des Edlen MittelmaB.”1 — so deutet Qian Long, in der dritten Kaiser-
lichen Generation, den Namen des Gartens seiner Kindheit, der ihm noch zur Zeit sei-
ner Regierung (1736-1796) ein liebster Ort geblieben ist. Zeugnis davon sind die
groBen Erweiterungen, die der Yuanmingyuan in diesen Jahren erfahren hat.

Eines Bildes mit der Darstellung eines Springbrunnens ansichtig geworden,
schickte Qian Long im Jahre 1747 nach dem Jesuiten und Maler Castiglione, bat ihn
um Erkldrung dieses Phinomens und fragte zugleich, ob einer der Europier am Hofe
in der Lage sei, einen ebensolchen zu konstruieren: der Auftrag ging an den Mathe-
matiker und Astronomen Pere Michel Benoist. Entziickt von dem Ergebnis lieB der
Kaiser nach den architektonischen Plinen Castigliones und den hydraulischen Berech-
nungen Benoists, eine ganze Palastanlage erbauen: Die Europdischen Paléste, Xi Yang
Lou — im Jahre 1860 unter dem Oberbefehl Lord Elgins von englischen und franzosi-
schen Truppen gepliindert und zerstort.

Spuren aber, die uns heute von den Kaiserlichen Gérten sagen, sind geblieben:
eine Serie von 20 Kupferstichen — die ersten chinesischen iiberhaupt — die Qian Long
1783 nach franzosischen Vorbildern hat anfertigen lassen; Skizzen und Pline aus dem
NachlaB der Familie Lei — Architekten, die mit an der Konstruktion der Xi Yang Lou
beteiligt waren; Fotographien aus dem 19. Jahrhundert, von reisenden Wissenschaft-
lern am Ort der Brandschatzung aufgenommen; und schlieBlich die Briefe der Jesuiten
am Hofe?2, die ihren Briidern zu hause von der Erbauung der Palastanlage berichten —
nicht ohne mitunter dariiber zu klagen, daB fiir die Religion kaum Zeit mehr bleibe. —
Das Lesen dieser Spuren ist seit 1983, auf Wunsch der chinesischen Regierung, einer
Gruppe von franzdsischen Historikern auf dem Gebiet der chinesischen Kunst und des
Barock zur Aufgabe geworden: “Mission Palais d'Eté” heit das Forschungsprojekt
zur Konservierung, Préisentation und eventuell Restaurierung der Européischen Paliste
des Yuanmingyuan. Der vorliegende Band - sechs reich dokumentierte Aufsdtze in
franz6sischer Sprache, mit ihrer chinesischen Ubersetzung — stellt ein erstes Ergebnis
dieses Unternehmens dar:3

Michéle Pirazzoli-t'Serstevens — Leiterin der Mission — rekonstruiert aus den Brie-
fen der Jesuiten eine ausfiihrliche Chronik zur Entstehung, zur “Geschichte und
Legende der Europdischen Paliste”,

Anne Chayet liest aus einer tibetischen Quelle: der Biographie des Dritten
Panchen Lama, die Eindriicke, die der Besuch des Sommerpalastes im Oktober 1780,
kurz vor seinem Tode, bei ihm hinterlieB.

Anne Chayet und Martine Pradayrol stellen die chinesische Zeitschrift
“Yuanmingyuan” vor, die in unregelmiBigen Abstidnden iiber den Stand der Forschung
des laufenden Projektes informiert — aber zugleich auch allgemeinere Fragen zur
Kunst und Architektur von Gérten zur Sprache bringt.

Daniel Rabreau und Marie-Raphaél Paupe nennen das kunsthistorische Ziel die-
ser Recherche: die Evaluierung der stilistischen Originalitit der Européischen Paléste



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 163

- im Gegensatz zu fritheren Kritikern, die in dieser Anlage nur ein zufilliges Gemisch
westlichen Barocks und chinesischer Asthetik sahen.

Philippe Jonathan und Antoine Durand entfalten den west-0stlichen Weg des Kai-
sers durch seinen Garten, wie den Blick auf ein chinesisches Bild: Schritt fiir Schritt,
jeden Ort fiir sich — ohne den Raum in einer Perspektive gesammelt zu schen; die Per-
spektive einer Architektur, die sich dem Gehenden nur erschlieft.

1 “yu zhi yuan ming yuan tu shi” (Kaiserliche Bilder und Gedichte zum Yuanmingyuan) qing
gao zong xuan (von Gao Zong [Qian Long] zur Qing-Zeit verfaft)

2 “Lettres édifiantes et curieuses écrites des missions étrangers par quelques missionaires de
la Compagnie de Jésus”, 34 vol. Paris 1717-1776. Eine neuere Ausgabe, in der die Briefe
der Missionare aus China in Ausziigen gesammelt sind: “LETTRES édifiantes et curieuses
DE CHINE par des missionaires jésuites 1702-1776" ; Paris, Garnier-Flammarion, 1979.

3 Ein weiterer Bericht dieser Mission: ANTOINE DURAND, “Restitution des palais euro-
péens du Yuanmingyuan” , Arts Asiatiques XLITI (1988): 123-133

URSULA ROTHEN-DUBS, Allahs indischer Garten, Ein Lesebuch der Urdu-
Literatur. Frauenfeld, Verlag im Waldgut. 1989.

Das Lesebuch ist die bisher umfassendste Anthologie der Urdu-Literatur in deutscher
Sprache. Der Umfang von mehr als 600 Seiten bietet Platz fiir eine Auswahl aus Wer-
ken zahlreicher Autoren aus drei Jahrhunderten, ein langes Nachwort und einen
duBerst niitzlichen Apparat, bestehend aus Literaturnachweisen, ausfiihrlichem Glossar
und einem Autorenregister. Bei unklaren biographischen Daten — vor allem bei Auto-
ren des 18ten Jahrhunderts oft ein Problem, das u.a. auf einer ungenauen Umrechnung
von der islamischen zur christlichen Zeitrechnung beruht — bezieht sich die Herausge-
berin auf Angaben in den Arbeiten von Annemarie Schimmel. Da sich die Verdffent-
lichung in erster Linie nicht an die Fachwelt, sondern an eine breite Leserschaft rich-
tet, enthilt das Nachwort vor allem Grundsitzliches zur Einfiihrung in die Literatur
eines fremden Kulturkreises. Dazu gehort ein kurzer Uberblick iiber die Geschichte
des Islams in Indien, iiber die Entwicklung von Sprache und Literatur des Urdu als
auch iiber den Kanon traditioneller Metaphern und Symbole, die fiir den AuBenseiter
selbst bei einer gekonnten Ubersetzung ohne Erliuterungen nicht immer verstindlich
sind.!

Die Auswahl von Gedichten und Prosatexten reicht von Shams ud-Din Valiullah
Vali, mit dessen Namen in der Literatur der Ubergang vom Dakhni zum Urdu verbun-
den wird, bis zu den Klassikern der modernen Urdu-Literatur in Indien und Pakistan.
Obwohl die Mehrzahl der ausgewihlten Autoren das zwanzigste Jahrhundert vertritt,
sucht man vergebens nach der modernsten Literatur und nach Autoren jener Genera-
tionen, die den Kampf um die politische Unabhiingigkeit nicht mehr als bewuBte Zeit-
zeugen erlebt haben. Es wire sehr zu wiinschen, wenn diese Stimmen, wie die Her-
ausgeberin im Nachwort andeutet, zu einem spiteren Zeitpunkt in einer Sammlung
dhnlicher Art vom deutschen Leser geh6rt werden kénnten.



164 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Die einzelnen Autoren werden durch Selbstzitate oder durch ihre Charakterisie-
rung durch spétere Urdu-Literaten eingefiihrt. Sogenannte “Zwischenblétter” sollen
durch Original-Zitate in bestimmte thematische Zusammenhinge einleiten. Muham-
mad Igbal, der im Westen wohl bekannteste und am haufigsten iibersetzte Schrift-
steller des Urdu, ist knapp, ndmlich mit nur vier Gedichten auf fiinf Seiten vertreten.
Hingegen findet man weniger bekannte seiner Zeitgenossen wie Hasrat Mohani.
Shaukat ¢Ali Khan Fani, Shaukat Thanvi und andere, die sonst oft im Schatten vom
Igbal verschwinden und deren Werke viel seltener in eine westliche Sprache iibersetzt
werden.

Die Ubersetzerin und Herausgeberin ist seit vielen Jahren Lektorin fiir Urdu am
islamischen Institut der Universitiit Bern. Viele der ausgewihlten Werke diirften zur
Pflichtlektiire fiir alle gehoren, die sich ernsthaft mit Urdu-Literatur beschiftigen. Bei
der Ubersetzung stand vor allem die leichte sprachliche Verstindlichkeit der Texte im
Vordergrund, nicht die Wiedergabe der kiinstlerischen Form. Lyrik ist daher meist in
Prosa wiedergegeben, bleibt dafiir aber — soweit ich sehe — in der Ubersetzung streng
am Originaltext orientiert. Kurios ist die Ubertragung eines Gedichtes von Nazir
Akbarabadi in Schweizer Dialekt.

Obwohl die Herausgeberin dies nicht als ihr Anliegen formuliert, bietet das Lese-
buch eine reprisentative Auswahl aus drei Jahrhunderten Urdu-Lyrik — vor allem
Gasels — und Kurzprosa. Freilich sind damit nicht alle Genres der Urdu-Literatur ab-
gedeckt, doch jede Erweiterung dieser Konzeption hitte den Rahmen einer leser-
freundlichen Anthologie gesprengt. Im iibrigen wird schon durch den bescheidenen
Titel “Lesebuch” eine programmatische Verpflichtung auf gerechte Reprisentation
von Autoren bzw. literarischen Genres vermieden.

Der Titel “Allahs indischer Garten” spielt auf das Bild des Gartens als literari-
schen Topos an. Diese Formulierung ist leicht mifiverstindlich, geht es doch zum
einen auch um pakistanische Literatur, die sich selbst nicht mehr als indisch versteht
und auch von unbefangenen Lesern nicht unbedingt als solche erkannt wird; zum
anderen ist weder der Kreis der Autoren noch die Leserschaft der Urdu-Literatur im
islamischen Bekenntnis einig. Der Laie kann allerdings den Eindruck gewinnen, Urdu-
Literatur sei eine rein islamisch geprigte Bekenntnisliteratur, zumal die Herausgeberin
die erste Sure des Korans, die fatiha, als Motto an den Anfang des Buches gestellt hat.
Autoren hinduistischer Herkunft sind hingegen aus der Geschichte der Urdu-Literatur
bis heute nicht wegzudenken. Im Lesebuch trifft man daher auch auf einige berithmte
Hindu-Autoren wie Ratan Nath Sarshar. Premcand (dessen Kurzgeschichte “Die
Schachspieler” - in der Hindi-Version — auch in der Hindi-Literatur als Klassiker gilt).
Firaq Gorakhpiiri u.a.. Dariiber hinaus kann sich der Leser gerade an der Literaturaus-
wahl des zwanzigsten Jahrhunderts bewuBt machen, daB Autoren muslimischer Her-
kunft natiirlich nicht unbedingt im engeren Sinne muslimische Literatur verfassen. Ein
Dichter wie der 1984 verstorbene Fa'iz etwa, der Letzte in der Reihe der ausgewihlten
Autoren, bewegt sich zwar bewuBt in der Welt der traditionellen Motive und Formen,
doch seine Perspektive ist die des Riickblicks, der Brechung.

“Allahs indischer Garten” erscheint als Band 18 der Reihe “Neue indische
Bibliothek”, die friiher der leider inzwischen aufgeldste Verlag Wolf Mersch verlegt



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 165

hat. Gliicklicherweise wird diese literarisch hochwertige Reihe beim Verlag Im Wald-
gut nun trotz des hohen unternehmerischen Risikos weitergefiihrt. Finanzielle Sub-
ventionierung macht es méglich, daB “Allahs indischer Garten” zu einem recht giinsti-
gen Preis erhiltlich ist. Es ist sehr zu hoffen, daB durch einen guten Verkauf das Er-
scheinen von weiteren Binden der Neuen indischen Bibliothek in vergleichbarer Qua-
litéit gesichert werden kann.

Heinz-Werner Wessler

1 Auf Seite 546ff behandelt die Herausgeberin im Nachwort die Stellung des Urdu in der Re-
publik Indien. Hierbei ist zu korrigieren bzw. zu erginzen, daB Urdu nicht nur in Andhra
Pradesh, sondern auch in Kashmir und seit Herbst 1989 auch in Uttar Pradesh den Status
einer offiziellen Amtssprache hat (jeweils neben anderen Sprachen).

STELLA SNEAD: Animals in four worlds: Sculptures from India. With texts by
Wendy Doniger and George Michell. Chicago and London: University of Chicago
Press, 1989. 9, 199 S., 179 schwarz-weifl Photographien.

Die vier Welten, aus denen dieser Fotoband Belege fiir Tierdarstellungen in der indi-
schen Skulptur gesammelt hat, sind die Natur, die menschliche Welt, die gottliche
Welt und das Reich der Fantasie; nach diesen Kontexten sind die Abbildungen im
Hauptteil des Buches angeordnet. Der einfiihrende Text von Wendy Doniger gibt eini-
ges an Hintergrundinformation zur Rolle der einzelnen Tiere in diesen vier Bereichen.
Der Kommentar des Kunstgeschichtlers umreiBt in chronologischer Abfolge und re-
gionaler Zuordnung die Stil-Perioden und Aras (Dynastien, von den Mauryas und
Sungas bis ins Bengalen des 17. und 18. Jahrhunderts).

Der ikonographische und architektonische Kontext wird vielleicht etwas zu knapp
dargestellt. “Animals in nature” faBt vor allem “kontextlose” Tierdarstellungen zu-
sammen; bei den “Animals in the human world” ist iiberraschend, wie viele Belege
Tiere zeigen, die gejagt oder anderweitig (aus)genutzt werden (zum Reiten, zum
Transport, zum Sex, zur Jagd, zur Kriegsfiihrung). Da nur Steinplastiken und fast aus-
schlieBlich Skulpturen als Teile von Architektur aufgenommen wurden, fehlen natiir-
lich Belege aus der Malerie, Holzschnitzerei, des Metallgusses und anderer Medien
der Volkskunst.

Aus der Sicht des Fotographen verraten die Bilder sehr deutlich, daB der Schwer-
punkt auf dem Motiv und weniger auf der Fotographie als selbstindigem kiinstleri-
schem Medium liegt. Die verschiedenen Formate und GréB8en der Bilder legen nahe,
daB die Vergr6Berungen nach Bedarf zugeschnitten wurden; die Beleuchtung konnte
nicht in allen Fillen kiinstlerisch eingesetzt werden, Wahl des Blickwinkels und der
Perspektive scheinen gelegentlich von den ortlichen Gegebenheiten und nicht vom
Gestaltungswillen der Kiinstlerin diktiert zu sein.

Gerade wegen der gezielten Motivauswahl, der vielschichtigen Einordnung und
gekonnten Prisentation bildet der Band einen ungewohnlichen und anregenden Ein-
blick in und Querschnitt durch Kultur und Kunstschaffen Indiens.

Peter Schreiner



166 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

MARY EVELYN TUCKER, Moral and Spiritual Cultivation in Japanese Neo-Con-
fucianism: The Life and Thought of Kaibara Ekken (1630-1714). Albany: State Uni-
versity of New York Press, 1989. XV, 451 pp.

Mit diesem Buch legt Frau Tucker eine der bisher leider noch zu wenigen ausfiihr-
lichen Studien iiber einen einfluBreichen Neo-Konfuzianer der japanischen Tokugawa-
Zeit (1603-1868) vor. “Zu wenig” deshalb, weil gerade der Neo-Konfuzianismus ja
immer wieder als die herrschende Ideologie der Tokugawa-Zeit bezeichnet wird, aber
immer noch einer tieferen Untersuchung harrt, die vielleicht dieses Pauschalurteil
durchaus zu relativieren verméchte.

Wie es das Wort “spiritual cultivation” bereits im Titel andeutet, hebt Frau Tucker
einen bisher in der Literatur iiber den Neo-Konfuzianismus — zumindest in Japan —
stark vernachlissigten Aspekt dieser Lehre hervor: den religidsen. Wie Tucker selbst
schreibt (S. 19), kann der Neo-Konfuzianismus nicht mehr linger einfach nur als
Ideologie einer Elite abgetan werden, verwendet dazu, andere, die Untergebenen, in
ihrer sozialen Stellung zu halten. Dies 6ffnet natiirlich den Raum fiir die Frage, wieso
dann der Neo-Konfuzianismus trotzdem in allen Schichten der Bevolkerung eine sol-
che Verbreitung fand. Tucker antwortet darauf mit dem lapidaren Satz, daB es hier
verschiedene Griinde gab, nicht zuletzt eben auch gerade die Anziehungskraft der
Lehre selbst (ebenda). Und der religitse Aspekt des Neo-Konfuzianismus erméglichte
es diesem, die das japanische Mittelalter beherrschende religitse Lehre, den Buddhis-
mus, bis zu einem gewissen Grad abzulosen.

Die Beachtung der religiésen Seite des (Neo-)Konfuzianismus kann auch den ge-
genwidrtigen interreligidsen Dialog befruchten, aus dem der Konfuzianismus bisher
ausgeklammert blieb, da man ihn nur als ethisches oder politisches System behandelte
(S. 130).

Es gibt wenige Biicher, die so — fast ist man versucht zu sagen: souveridn — mit
einem japanischen Text, die Ubersetzung des ersten Teiles des Werkes von Ekken,
Yamato Zokkun ist ausgezeichnet, und mit japanischer Sekundirliteratur umzugehen
verstehen. Umso mehr wire zu wiinschen, wenn Frau Tucker versucht hiitte, die Theo-
rien und Einsichten westlicher Linguisten und Texttheoretiker, Foucault oder Derrida
bezeichnen hier nur die Spitze eines Eisbergs, auf den von ihr bearbeiteten Text anzu-
wenden. Aber das ist ein Desiderat, daB auch von anderen Wissenschaftlern an andere
Gebiete der Ostasienwissenschaften gestellt wird. So schreibt zum Beispiel Paul J.
Griffiths in seiner Besprechung des Buches Buddhist Hermeneutics, herausgegeben
von Donald S. Lopez, Jr. (University of Hawaii Press, Honolulu, 1988): “I hope that in
the future some of those who have contributed to this volume will turn their attention
more explicitly towards engaging the Buddhist traditions with those of contemporary
Western hermeneuts.”! Das wiirde unter anderem auch eine gewisse Befreiung der
westlichen Ostasienwissenschaften von der chinesischen und japanischen Sekundir-
literatur, deren Fragestellungen und Ansétze mit sich bringen.

Dieter Schwaller

1 In Philosophy East and West, No. 40/2 (April 1990); S. 262.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 167

YUKIO MATSUDO, Die Welt als Dialektisches Allgemeines. Eine Einfiihrung in die
Spdtphilosophie von Kitaré Nishida. Berlin: Vistas Verlag GmbH, 1990. 253pp.

Dieses Buch ist die, wie es im Vorwort heiBt, “verbesserte Fassung der Dissertation,
die der Philosophisch-Historischen Fakultit der Universitit Heidelberg unter dem glei-
chen Titel Ende 1988 vorlag.” (S. 17)

Es ist dies erst die zweite deutsche Ubersetzung eines Nishida-Textes neueren
Datums, die Ubersetzung von Robert Schinzinger “K. Nishida: Die intelligible Welt —
Drei philosophische Abhandlungen”, erschienen 1943 in Berlin nicht eingerechnet.
Die andere neuere Ubersetzung ist die von Peter Portner: “Nishida Kitard ‘Uber das
Gute™, Frankfurt 1989.

Bei dem iibersetzten Text handelt es sich um Benshdhoteki ippansha toshite no
sekai, in der Ubersetzung “Die Welt als Dialektisches Allgemeines”, einem Text aus
dem Jahr 1934. DaB es sich bei der Auswahl des Textes keineswegs um eine subjek-
tive handelt, belegt die Tatsache, daB der Text in der neuesten Ausgabe ausgewéhlter
Nishida-Texte von Ueda Shizuteru in voller Linge abgedruckt ist.!

Der Ubersetzung selbst geht eine lange, klar gegliederte Einleitung voraus, in der
zentrale Begriffe Nishidas klar und priignant herausgearbeitet werden.

Die Ubersetzung kann nicht unbedingt als gegliickt bezeichnet werden. Schon auf
den ersten Seiten fallen Sitze auf, die — zumindest fiir den Rezensenten — keinen Sinn
ergeben: “Aber solch ein Besonderes, das sich selbst bestimmt, ist in der herkémm-
lichen Logik nicht gedacht werden kann.” (S. 118). “...wenn es auf der Grundlage des
Einzelnen gedacht wird, so bleibt nichts anderes iibrig, als dies denn seine Eigenschaft
zu denken.” (S. 118). “...noch ist sie eine solche (Welt), in der Richtung derer Einzel-
bestimmung eine individuelle Einheit gedacht wird.” (S. 120).

Hier wire in einer zweiten Auflage eine genaue Uberarbeitung wiinschenswert.
Nishida ist zu wichtig, als das man auf deutsche Ubersetzungen verzichten konnte;
darum ist jeder Versuch begriiBenswert.

Dieter Schwaller

1  Ueda Shizuteru, Ronri to seimei — Nishida Kitaré tetsugaku ronshu II. Tokyo: Iwannami
bunko, 1988. pp. 37-172.



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

