
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ACKERMANN, PETER, Kumiuta: Traditional Songsfor Certificates; a Study of their
Texts and Implications. Bern; Frankfurt a.M.; New York; Paris: Peter Lang, 1990. 597
S. Swiss Asian Studies: Monographs; Vol. 10.

Die Kumiuta sind kammermusikalische Gesänge der Edo-Zeit (1603-1867), die zu
einer Instrumentalbegleitung (Koto, Shamisen) aufgeführt und in hierarchisch strukturierten

Schulen tradiert wurden. Diese Lieder wurden im 16.-17. Jahrhundert von blinden

Künsüem entwickelt Sie dienten hauptsächlich der Ausbildung professioneller
Musiker. Wie der Titel des hier besprochenen Buches besagt, gebrauchte man sie in
einer festgelegten Reihenfolge als Prüfungsstücke zur Erlangung der verschiedenen

Ränge in den Schulen. Da im Werdegang der Interpreten als Vertreter ihrer jeweiligen
Tradition die ganze Person mit einbezogen wurde, nahm man für die Ausbildung Lieder,

die man für besonders wertvoll ansah. So bildeten die Kumiuta den ältesten und
innersten Kern des Repertoires, obwohl sie vom 18. Jahrhundert an im Musikleben
allmählich durch neuere Stile verdrängt wurden.

Die Texte der Kumiuta bestehen aus locker gefügten Abschnitten, die oft wörtliche

Zitate aus literarischen Werken sind - daher der japanische Name, der

"gruppierte Lieder" bedeutet. Diese Eigenschaft hat dazu geführt, daß man die
Kumiuta als "primitiv" und "unzusammenhängend" abgetan hat. In seiner hier besprochenen

Habilitationsschrift macht nun der Japanologe und Musikwissenschafter Peter

Ackermann in den Texten einen Zusammenhang ausfindig; die Musik, die teils in
Tablaturen erhalten ist, klammert er aus methodologischen Gründen aus. Das Buch ist
also stark auf die Textinterpretation ausgerichtet, was einerseits bewirkt, daß man eine

etwas allgemeinere sozial- und/oder musikgeschichtliche Einordnung des Phänomens

Kumiuta vermißt, andrerseits aber eine ungewöhnlich intensive Auseinandersetzung
mit den Textproblemen erlaubt. Der Autor präsentiert nach einer historischen Einführung

(Entstehung der Schulen, Persönlichkeiten etc.) einen enormen Korpus von
transkribierten Texten, die er übersetzt und reichlich kommentiert. Bezüge der Lieder
untereinander und zur Gesamtheit der japanischen Kultur zeigt er auf. Das Material
dient ihm dann dazu, eine gültige Struktur innerhalb der Lieder zu finden. Dabei
macht er einen Unterschied zwischen den Kumiuta mit S/wmwen-Begleitung und

denjenigen mit tfoto-Begleitung. Obwohl bei beiden die Liebe und die Erotik im
weitesten Sinn das Thema bilden, sind die ersteren lockerer gestaltet Sie sprechen die
Gefühle direkt an und sind somit auch für Zuhörer gedacht. Die letzteren hingegen wollen

mit ihren komplizierten Bildern auf das Seelenleben des Aufführenden einwirken;
sie sind also eine Art Monolog. Bei den Shamisen-kumiuta findet eine "Reise durch
verschiedene Emotionen" statt (p. 497), während bei den Koto-kumiuta die Emotionen

(passion) mit der Macht der Natur verglichen und gegen den Schluß der Lieder
kontrolliert und sublimiert werden (S. 507). Die Thematik der Koto-kumiuta ist also im
wesentlichen das Eingebundensein der menschlichen Liebe in die Natur, in den

Kosmos, und die daraus folgende Ordnung der menschlichen Gesellschaft. Es ist sicher



150 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

kein Zufall, daß diese Lieder in den Anfangsjahren der Edozeit entstanden, in denen

die Neuordnung der Gesellschaft von neokonfuzianischem und taoistischem Gedankengut

geprägt war.
Eine solche Bedeutung der Lieder, die ja ihren eigenüichen literarischen Wert

ausmacht, ergibt sich jedoch erst wenn man die tausend Anspielungen und Assoziationen

innerhalb der Texte zu verstehen versucht Die kumiuta sind in höchstem Maße
verschlüsselt und bestehen aus verschiedenen Bedeutungsebenen - eine typische
Eigenschaft der klassisch japanischen Literatur, insbesondere derjenigen der Edozeit
'The first step towards a deeper understanding of a kumiuta-text (and not only a

kumiuta-t&xt, for that matter) is to realize that a pine is never just a pine, a cuckoo

never just a cuckoo, or a cloud not just a cloud." (p. 493). Diese Wahrheit exemplarisch

verdeutlicht und anhand der Kumiuta mit viel Feingefühl demonstriert zu haben,
ist Peter Ackermanns Verdienst.

Christoph Langemann

Ludwig Alsdorf and Indian Studies, edited by KLAUS BRUHN, MAGDALENE
DUCKWITZ, ALBRECHT WEZLER. Delhi: Motilal Banarsidass, 1990 (ISBN: 81-

208-0681-6); xii, 102 p., 2 photographs.

Die Herausgeber selber gestehen diesem Bändchen den Charakter eines Experiments
zu; ihr Ziel war es, die Aufmerksamkeit der Spezialisten, vor allem aber das Interesse
eines aufgeschlossenen weiteren Publikums auf das Lebenswerk eines Indologen zu
richten, dem die Herausgeber (als Schüler und Kollegen) größtmögliche
Breitenwirkung wünschen. Alsdorf selber kommt nicht zu Wort; das Buch enthält zwei
Nachrufe (von M. Duckwitz und von K. Bruhn), eine Bibliographie der Schriften (ein
auf den letzten Stand gebrachter Nachdruck des Verzeichnisses, das in Ludwig
Alsdorfs Kleinen Schriften (Wiesbaden 1974) veröffentlicht wurde), eine knappe
Chronologie der Schriften, und - meines Erachtens besonders verdienstvoll - eine

Bibliographie der Besprechungen von Alsdorfs Buchveröffentlichungen (zusammengestellt

von R.P. Das). Zwölf dieser Besprechungen werden im nächsten Teil des

Buches abgedruckt, wobei die Tatsache Erwähnung und Anerkennung verdient, daß

kritische Stimmen und Anmerkungen in dieser Dokumentation der Wirkung eines

Gelehrten keineswegs fehlen. Geme hätte ich eine entsprechende Auswahl von
Besprechungen aus der Feder Alsdorfs in das Buch aufgenommen gesehen (sie sind auch
in den Kleinen Schriften fast völlig ausgeschlossen worden). Angesichts der Tatsache,
daß die Herausgeber zu bedauern scheinen, daß Alsdorf nicht mehr auf Englisch
veröffentlicht hat (was zur Verbreitung und Anerkennung seiner Forschungsergebnisse

beigetragen hätte - vgl. p. xi, und auch die Anmerkung von K.R. Norman,
p. 97), fragt man sich, warum zwar der Nachruf von K. Bruhn ins Englische übersetzt
wurde, nicht jedoch die Besprechungen (die in der deutschen oder französischen
Originalfassung nachgedruckt werden). Der Band schließt mit vier Würdigungen der
wissenschaftlichen Beiträge Alsdorfs zu den Bereichen der vedischen Studien (P.

Thieme), der Jainologie (A. Mette), der Aéoka-Studien und des Pati (K.R. Norman).



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 151

Das Buch ist ein gelungenes Dokument zu Werk und Wirken eines der großen
deutschen Indologen, ein Dokument, dem zu wünschen ist daß die zahlreichen
programmatischen Anregungen, die in Form von Bibliographien und Würdigungen
zusammengestellt wurden, auf den fruchtbaren Boden der wissenschaftlichen Neugier und
Aktivität einer nächsten Generation von Indologen fallen mögen.

Peter Schreiner

GUDRUN BÜHNEMANN: Forms of Gane&a: A Study based on the Vidyärna-
vatantra. Wichtrach: Institut für Indologie, 1989.154 p. (including 11 plates)

Gudrun Bühnemann hat in mehrjähriger intensiver Text- und Feldforschung sehr viel
an Material zusammengetragen, das der Erweiterung unseres Wissens um die
liturgisch-rituelle Dimension des Hinduismus und speziell des Tantrismus dient Der
vorliegende Beitrag ist gleichsam ein Kapitel einer Materialsammlung. Im Zentrum steht
das Vidyärnavatantra, in dem 14 Formen Ganesas behandelt sind. Bühnemann
erschließt die Angaben des Textes, indem sie diese Angaben in geordneter (und dadurch

vergleichbarer) Form zusammengestellt und vorgelegt hat Der Mantra, Angaben zu
den ikonographischen Details der Gottheit der Form des Yantra, der rituellen Ausführungen

und ihren Zielsetzungen, nicht zuletzt eine Zusammenstellung paralleler
textlicher Quellen werden kataloghaft für jede der 14 Formen vorgestellt Die Einleitung
liefert in paralleler Anordnung einiges an Hintergrundinformation zu anderen
Gruppierungen von Ganeéas, zum Vidyärnavatantra, zu den im Text beschriebenen
Attributen und Handhaltungen, zu Muster und Bestandteilen der Yantras und den die Gottheit

umgebenden anderen Gestalten (iaktis, Muttergottheiten, Beschützer der

Himmelsrichtungen usw.) und zum Verfahren der rituellen Verehrung (püjä). Die Fülle des

Materials wird in vorbildlicher Weise erschlossen durch eine Bibliographie (S. 130-

136) und eine Reihe von Indizes (A. Namen von Gottheiten und Sehern; B. Sanskrit
Termini und bïjas; C. Attribute und Farben; D. Materialien, Riten und Ergebnisse; E.

Allgemeiner Index. Wenn die Publikation als "Materialsammlung" bezeichnet wurde
(durchaus mit dem bedauernden Unterton von "nur eine Materialsammlung"), dann

deshalb, weil Gudrun Bühnemann sich - zumindest in diesem Buch - der Interpretation

des Materials völlig enthält. Die Tatsache, daß die Autorin keine Gründe für ihre
Arbeitsweise angibt mag Ausdruck eines methodischen Problembewußtseins sein

(weil Fragen nach Sinn und Bedeutung des Materials nicht "wissenschaftlich"
bearbeitbar und beantwortbar sind?); es gehört jedenfalls zu den Eigenarten und den Grenzen

des Buches.
Da sie ihre Arbeitsweise nicht ausdrücklich begründet, bleibt es den Lesern und

Benutzem des Buches anheimgestellt, zu fragen, wie und ob die teilweise skurril
anmutenden Zusammenstellungen von z.B. Farben und Richtungen möglicherweise
strukturell, symbolisch oder wie auch immer zu deuten seien, oder (wiederum nur

"z.B.") welche religionsgeschichtlichen, sozialen usw. Rückschlüsse aus den Angaben
über die Zielsetzungen der rituellen Anwendungen (z.B. Erwerb von Besitz, Attraktion
einer Frau, Tötung eines Feindes) zu ziehen seien. Es sind dies Fragen an das Material,



152 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

das Gudrun Bühnemann in so mustergültiger Weise vorgelegt hat, nicht Kritik an ihrer
Arbeit. Daß die Autorin sich solchen Fragen an ihr Material nicht gestellt hat, darf

man, nicht zuletzt im Blick auf die methodologischen Implikationen, trotzdem
bedauern.

Peter Schreiner

REINHOLD GRÜNENDAHL, A Concordance of H.P. Sâstri's Catalogue ofthe Dur-
bar Library and the microfilms of the Nepal-German Manuscript Preservation Project.

[Suivi de:] HARA PRASAD CASTRI, A Catalogue of palm-leaf and selected

paper Mss. belonging to the Durbar Library Nepal, Vol. I and II. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag Wiesbaden, 1989, cxxix + 771 p. (Verzeichnis der orientalischen
Handschriften in Deutschland, Supplementband 31 Publications of the Nepal-German

Manuscript Preservation Project, 1.)

A partir de 1970, dans le cadre du Nepal-German Manuscript Preservation Project
(NGMPP), plus de cent mille (p. xiii) manuscrits conservés au Népal ont été
microfilmés. Un fichier de ces microfilms se trouve à la Staatsbibliothek Preussischer
Kulturbesitz à Berlin. Le cataloguement rigoureux de cette masse énarme de documents

occupera sans doute plusieurs générations. En attendant la progression de cette entreprise

considérable, l'accès aux microfilms du NGMPP peut être grandement facilité si

on les coordonne avec les catalogues déjà publiés de collections de manuscrits conservés

au Népal.
Parmi ces collections figurait en belle place la Darbar (ou Durbar) Library, autrement

dit la Bibliothèque du gouvernement népalais à Kathmandu, dénommée aussi Bir
Library (p. xiii), du nom de son fondateur Bïr Samser Jung Rana, en son temps
premier ministre du Népal, qui la créa peu après le voyage de Cecil Bendali au Népal en
1884 (d'après l'Indian Historical Quarterly, 9, Calcutta, 1933, p. 345). Elle fait
maintenant partie des Archives Nationales du Népal, mais elle y a conservé son individualité.

Le pandit indien Hara Prasad Sastri (1853-1931), en deux volumes publiés à
Calcutta en 1905 et en 1915, avait très soigneusement catalogué et décrit environ 850

(p. v) manuscrits de la Darbar Library. Cette oeuvre méritait d'autant plus une
réimpression qu'elle était rare et d'accès difficile. Le présent volume consiste en cette
réimpression, précédée d'une concordance aux microfilms du NGMPP, donc notamment

au fichier berlinois.
La concordance est élaborée avec soin et rigueur; son agencement, un peu

compliqué à première vue, mais d'une complication qui s'avère finalement riche
d'information, est expliqué clairement aux pages xiv et xv.
Remercions son auteur, M. Reinhold Grünendahl, qui rend ainsi accessibles à la
communauté scientifique un premier fragment de l'immense travail accompli par l'équipe
du NGMPP, et un nombre appréciable de manuscrits souvent importants, et jusqu'ici
souvent trop à l'écart dans leur retraite népalaise.

Jacques May



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 153

ALF HILTEBEITEL (ed.): Criminal Gods and Demon Devotees: Essays on the

Guardians of Popular Hinduism. Albany: State University of New York, 1989. 12,

491 p., 45 ill.

Drei Konferenzen in den USA haben zu dieser Sammlung von 15 substanziellen
Aufsätzen beigetragen; über "criminal gods and demon devotees" (Conference on Religion

in South India, 1985), über "dialogues with the disgruntled dead" (American
Academy of Religion, 1985), und über "transgressive sacrality" (Annual South Asia
Conference, 1986). Der Kreis der teilnehmenden Wissenschaftler (Religionswissenschaftler

und Indologen) überschnitt sich; der fortgesetzte Gedankenaustausch unter
den Autoren schafft spürbare Querbeziehungen unter den Beiträgen. Der Schwerpunkt
liegt (regional) auf Südindien und von der Sache her auf verschiedenen Aspekten der
Volksreligion (Kultus; Literatur; mythische Figuren).

Die Zusammengehörigkeit wird jedoch auch geschaffen durch die Hypothese von
der "Ganzheit" oder Einheit des Hinduismus, durch welche die diversen regionalen
Kulte und Texte und Mythen verknüpft sind (symbolisch, thematisch - nicht unbedingt

genetisch!) und welche den Rahmen für unser Verständnis und unsere Interpretationen

seiner Symbolwelt, seines Ritus, seiner Literatur usw. bilden soll - zumindest
nach der von Hiltebeitel geteilten Meinung von M. Biardeau; E. Chalier Visuvalin-
gam, S. Visuvalingam und G.D. Sontheimer verfolgen diesen Zugang am umfassendsten.

Wenn allerdings E. Chalier Visuvalingam in "transgressive sacrality" eine
"Struktur" findet, die Biardeaus "bhakti universe" an Umfassendheit noch übertreffen
soll, und wenn der Herausgeber die Feststellung solcher Differenzen dann mit einem
"be that as it may" abtut und übergeht (S. 9), wirft das ein bezeichnendes Licht auf die
Überzeugungskraft und Überprüfbarkeit der gegensätzlichen Theorien. A. Hiltebeitel
stellt in seiner Einleitung Bezüge zwischen den einzelnen Beiträgen her, die aus seiner
Sicht als Herausgeber sowohl Gemeinsamkeiten der studierten Materialien, als auch
die Intention der zugrundeliegenden Konferenzen und Zusammenhalt, Gliederung und

Anlage des Buches, nicht zuletzt programmatisch-methodisch den Kern des damit
realisierten Typs von Indologie und religionswissenschaftlicher Indienforschung
bilden. Die einzelnen Beiträge sind durchweg qualitativ hochstehend; sie stammen von
ausgewiesenen Spezialisten und ich beschränke mich darauf, die Namen und ein
Stichwort zum behandelten Thema zu nennen:

M. Biardeau (Symbolik von Riten bei Maryamma-Festen); D.D. Shulman

(Mythos von Kättavaräyan); E. Masilamani-Meyer (Versionen und Wandlungen im
Mythos von Kättavaräyan); Velcheru Narayana Rao (Kätamaräju im Telugu Volksepos);

David M. Knipe (Kult Virabhadras in Andhra); Elizabeth-Chalier Visuvalingam
(Bhairava); David N. Lorenzen (Käpälikas); Kathleen M. Erndl (Kult der Vaisno
Devi); Diane M. Coccari (Bir Babas in Benares); John M. Stanley (Mythos und Kultus
Khandobäs); Günther D. Sontheimer (Volksgottheit(en) des Deccan); Alf Hiltebeitel
(Draupadïs Wächter); D. Dennis Hudson (Gewalttätige Bhakti im Periya Puränam);
Joanne Punzo Waghorne (zur Legitimation der Tontaimän Herrscher von Pudukkot-
tai); Sunthar Visuvalingam ("transgressive sacrality" in der Hindu-Tradition).



154 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Ein begrüßenswerter Zusammenhalt dieser so weit gestreuten Beiträge wird auch

durch die Auswahlbibliographie ("lightly annotated", S. 463-472) und den Index
gebildet.

Peter Schreiner

KATO, SHUICHI, Geschichte der japanischen Literatur - Die Entwicklung der
poetischen, epischen, dramatischen und essayistisch-philosophischen Literatur Japans von
den Anfängen bis zur Gegenwart. Aus dem Japanischen übersetzt von H. Arnold-
Kanamori, G. Foljanti-Jost, H. Fukuzawa und M. Ozaki. Bern; München; Wien:
Scherz, 1990.670 S.

"In Japan repräsentiert die Geschichte der Literatur weitgehend die Geschichte des

Denkens", schreibt Shuichi Kato in der Einleitung seines Buches (S. 13) und
vergleicht dies dann mit den westlichen und chinesischen Kulturformen, in denen seiner

Meinung nach die Philosophie und Religion weit wichtiger sind als die Literatur.
Diese Aussage dient ihm als Ausgangspunkt für seine monumentale nationale
Literaturgeschichte, die zu Beginn der achtziger Jahre in Japan erschienen ist und sehr bald
großen Erfolg hatte - unter anderem auch in englischen und französischen Übersetzungen.

Leider gibt der Autor sonst wenig Auskunft über seinen Standpunkt, z.B. was
Literatur im allgemeinen für ihn bedeutet. Überhaupt sind die theoretischen Ansätze
im hier besprochenen Werk eher dürftig; es gelingt Kato nicht einen inhaltlichen
Bogen zu schlagen, damit etwa ein japanologisch ungebildeter Leser mit dem vielen
Wissen etwas anfangen könnte. Das Problem liegt vielleicht darin, daß hier ein Buch
eines Japaners über die eigene Literatur einer deutschsprachigen Leserschaft ohne

vermittelnde Interpretation zwischen den Kulturen vorgelegt wird. Dies soll jedoch
nicht bedeuten, daß das Buch wertlos sei. Katos Leistung im hier besprochenen Werk
liegt nämlich darin, die Masse der japanischen Literatur in einem geordneten Überblick

vorgestellt und zur politischen und wirtschaftlichen Geschichte in Beziehung
gestellt zu haben. Sehr klar ist seine Postulierung von Wendepunkten in der Entwicklung
der Literatur, die mit solchen in der Kultur übereinstimmen. Diese Einteilung hilft
dem Leser dabei, etwas Ordnung in die fast unüberblickbare Menge von Detailinformationen

zu bringen. Was das präsentierte Material anbetrifft, ist an sich daran nichts

auszusetzen; nur ab und zu werden Aussagen in echt ostasiatischer Art begründet in
den Raum gestellt (z.B. S. 129: "Die Japaner bevorzugten eine Art chinesischer Lyrik,
die man in China selbst nicht sehr schätzte"), werden japanische Vorurteile kritiklos
übernommen (z.B., daß das Kagerô nikki ein echtes und nicht ein fiktionales Tagebuch
sei) oder werden subjektive Urteile des Autors als neutrale Tatsachen präsentiert (z.B.
wird die Rolle der shishôsetsu-Autoren unterschätzt). Das heißt, daß dieses Buch im
Sinne eines Nachschlagewerkes für Japaninteressierte, insbesondere Japanologie-
studenten, empfohlen werden kann, die sich mehr oder weniger intensiv mit der
Literatur befassen und die Tatsache nicht aus dem Auge verlieren, daß es hier um die Sicht
eines Japaners geht. Der Empfehlung kann deshalb Nachdruck verliehen werden, weil



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 155

es sich um eine seriöse Übersetzung mit korrekt transkribierten japanischen und
chinesischen Begriffen, mit Register und Bibliographie handelt.

Christoph Langemann

Panels ofthe Vllth World Sanskrit Conference, Kern Institute, Leiden: August 23-29,
1987. General Editor: JOHANNES BRONKHORST. Vol. I: The Sanskrit Tradition
and Tantrism, edited by Teun Goudriaan. Vol. II: Earliest Buddhism and Madhyamaka,

edited by David Seyfort Ruegg and Lambert Schmithausen. Leiden, New York,
K0benhavn, Köln, 1990,2 vol., 121 p. et 114 p.

Ainsi que le rappelle M. Bronkhorst dans sa préface générale en tête du premier
volume, la Vile Conférence internationale des études sanskrites a présenté la particularité

d'être organisée par "workshops" ou "panels", termes auxquels on peut faire
correspondre en français l'expression un peu plus informelle de "tables rondes". Ces

tables rondes ont été au nombre d'une vingtaine; leurs actes feront une dizaine de

volumes, dont certains, tel le volume II, réuniront les communications de deux tables
rondes. Grâce au travail accompli en un temps exceptionnellement bref par M. Bronkhorst

l'ensemble du matériel est prêt pour la publication. Les deux volumes présentés
ci-après en sont les prémices.

Les onze communications réunies dans le volume I portent sur le tantrisme
hindou, à l'exception d'une seule consacrée au tantrisme bouddhique. La compétence du

signataire n'étant que marginale dans le second domaine, et nulle dans le premier, le

mieux qu'il puisse faire est de renvoyer le lecteur aux articles eux-mêmes, et à

l'excellente présentation synthétique qui en est offerte par M. Goudriaan en forme de

préface (p. 1-3).
La table ronde sur le bouddhisme primitif se compose de trois communications

dues à MM. Gombrich, Norman et Vetter, et précédées d'une préface de M. Schmithausen.

La discussion a porté sur la chronologie des Nikâya et sur leur rapport à

l'enseignement du Buddha lui-même. A la lumière du débat M. Schmithausen définit
trois approches possibles, illustrées par l'une ou l'autre des communications présentées.

Les auteurs paraissent camper sur leurs positions; c'est donc que la méthode
même à appliquer au problème en question reste sujette à controverse. La discussion
demeure ainsi ouverte; et conclut M. Schmithausen, "perhaps the future (if there is

any to us, as things are in the world) will decide which of these approaches is the most
fruitful one, and which theory about the formation of the canon is the one by which a
maximum of facts can be satisfactorily explained without twisting or disregarding
others" (vol. II, p. 3).

La table ronde sur le Madhyamaka réunit une brève note de M. Ruegg (p. 57), un
résumé de la communication de M. de Jong (p. 58), et des textes de MM. Ruegg (p.
59-71), Steinkellner (p. 72-90) et Oetke (p. 91-108). Les articles ne dépendent pas
d'une thématique générale et peuvent donc être traités séparément.



156 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

J.W. de Jong, "Buddhism and the equality of the four castes". L'auteur rappelle
l'opposition générale du bouddhisme à l'égard des castes: les témoignages sont
nombreux dans les textes anciens, sporadiques plus tard. On trouve cependant un témoignage

favorable dans un passage du chapitre I du Prajhâpradïpa de Bhâvaviveka; et à

propos de ce passage, Avalokitavrata explique que la doctrine ne doit pas être
enseignée à un vaisya ou à un iûdra, et cite même un vers qui est l'exacte traduction de

Manusmrti IV.80. Conclusion de l'auteur: "It would be too hazardous to build a theory
on the strength of a single quotation, but one wonders whether we do not have here an

indication of a tendency among Buddhist scholars, authors of learned philosophical
sastras, to assimilate tenets found in brahmanical learning." - Le texte complet de

l'article de M. de Jong paraîtra dans le J. Asmussen Felicitation Volume (note de M.
Ruegg, p. 57).

D.S. Ruegg, "On the authorship of some works ascribed to Bhâvaviveka /
Bhavya". Les oeuvres en question sont: le Madhyamakaratnapradîpa (p. 61-63), la

Tarkajvälä (p. 63-64), le Madhyamakarthasamgraha (p. 67-68). L'argumentation
comme à l'ordinaire substantielle, habile, très bien informée, aboutit à la conclusion

qu'il est fort difficile d'attribuer aucun de ces trois ouvrages au Bhavya du Vie siècle,
mais que l'auteur de la Tarkajvälä pourrait bien être encore différent de celui des deux
autres textes. Le rapporteur observe ici que, si le Madhyamakarthasamgraha
n'appartient pas au Bhavya du Vie siècle, ce dernier peut ètte déchargé des distinguo
abusifs que ce texte établit à l'intérieur des deux vérités. Le dernier alinéa de l'article
de M. Ruegg (p. 68), outre sa valeur méthodologique, montre un bel exemple de

sagesse et de modestie chez un savant qui a ouvré plus que tout autre à établir la
chronologie du Madhyamaka et à en articuler l'histoire.

E. Steinkellner, "Is Dharmakïrti a Mâdhyamika?" Question surprenante certes,
mais déjà évoquée par Jackson, van der Kuijp, Kenjô Shirasaki. Au moins deux doxo-
graphes indiens tardifs, Jitari (vers 940-1000) et Moksâkaragupta (entre 1050 et 1292),
et quelques docteurs tibétains anciens expriment l'opinion que Dharmakirti était, dans

son projet philosophique fondamental, un Mâdhyamika. Conclusion (p. 82): 'Thus we
can safely conclude our survey of extant attempts from the Indian tradition to assess

Dharmakïrti as a Mâdhyamika by stating that in relation to our present knowledge of
his works these attempts have not produced sufficient evidence to prove their point."

Claus Oetke, "On some non-formal aspects of the proofs of the Madhyamakakäri-
kâs". M. Oetke s'attaque à un problème fest intéressant Les séquences d'arguments
développées par Nâgârjuna donnent souvent l'impression d'être spécieuses, alors que,
d'autre part, elle apparaissent formellement impeccables, et que même leur transposition

dans le calcul des prédicats fournit un résultat valable. Sur plusieurs exemples

(XXI. 1-6, XIX. 1-4,1.6, VII.2, X.ll, 11.22-23), M. Oetke cherche à établir où se situe
la faille, puisqu'elle n'est pas dans la structure formelle des arguments. Il la trouve (p.
93) dans l'exploitation d'une ambiguïté entre temporalité et interporalité, véhiculée par
des équivoques du langage courant Des recherches de cet ordre mériteraient d'être

poursuivies systématiquement à grande échelle: elles apporteraient des éclaircissements

à la fois sur les procédés de la méthode nâgârjunienne, et sur ses faiblesses et

ses limites.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 157

Les entreprises difficiles ont tendance à se présenter plusieurs à la fois. En même

temps qu'il assumait, à titre de secrétaire, la tâche épineuse d'organiser la Vile Conférence,

M. Johannes Bronkhorst affrontait les hasards d'une candidature à une chaire
universitaire. Nommé professeur de sanscrit à l'Université de Lausanne, il entrait en
charge dès l'automne 1987, et, tout de suite, s'attelait à la réorganisation et à

l'extension des activités afférentes à son poste. Parallèlement, devenu l'éditeur scientifique

des actes de la Vue Conférence, il en mène à bien, par-delà traverses et
obstacles, la publication. LUniversité de Lausanne et l'indianisme suisse sont heureux
de féliciter et de remercier M. Bronkhorst qui leur apporte si tôt et si généreusement
le rayonnement de sa science, de son esprit d'entreprise, de son talent d'organisateur,
de sa personnalité ferme et souriante.

Jacques May

Corrigendum: Dans Etudes Asiatiques 44, 1990, p. 144, ligne 3, lire "Bd. 29" au lieu
de "Bd. 2".

Japanische Dämonen und Gespenster Geschichten. Gesammelt, übersetzt und
herausgegeben von MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI, Eugen Diedrichs Verlag. München

1989,277 S.

Der erste Blick auf den Umschlag dieser Anthologie weckt ungewöhnliche Erwartungen.

Da zeigt ein Holzschnitt von Shunkosai Hokushi ein am düsteren Nachthimmel
schwebendes, überdimensioniertes Kopfgespenst, halb Laterne, halb bleiche Fratze
mit blutunterlaufenen Augen, sein weit aufgesperrtes Maul direkt auf das ängstliche
Gesicht eines Samurais gerichtet.

Im Inhaltsverzeichnis findet man der seltsamen Wesen mehr - Schneefrau,
Pilzungeheuer, Katzendämon, Marderhund im Bordell, ein lackierter Leichnam, Mönche,
Mörder, Hexen, Füchse, Tengu und Kappa geben sich ein buntes Stelldichein. Beim
Durchblättern wächst die Lust aufs Lesen weiter, denn der Band ist mit vielen gruseligen,

meist farbigen Holzschnitten reich illustriert. Der erste Eindruck trügt nicht dem
Leser wird ein faszinierender, umfassender Einblick in eine sonst eher wenig beachtete

Sparte japanischer Erzählkunst gewährt.
Die Zürcher Japanologin Marianne Lewinsky-Sträuli hat sich sowohl an ein

ungewöhnliches Thema als auch an eine riesige Stoffülle herangewagt, umspannt die
Sammlung doch einen Zeitraum von zwölf Jahrhunderten und ein weites Spektrum an
Textsorten, das von der einfachen Volkserzählung über klassische Theaterstücke,
historische Berichte, populäre Prosaliteratur bis zur modernen Kurzgeschichte reicht.

Marianne Lewinsky-Sträuli trug die Sammlung nicht nur sachkundig zusammen,
sondern übersetzte auch das meiste selbst (Ausnahmen: Oskar Beni: ein Kapitel aus
dem Genji Monogatari und "Die blaue Kapuze" von Ueda Akinari, Jürgen Berndt:
"Der Drache" von Akutagawa Ryünosuke). Die durchwegs abgerundete, fliessende

sprachliche Gesaltung der Übersetzungen sowie die Tatsache, daß dieser Band mit
sehr wenigen Anmerkungen auskommt, fallen angenehm auf.



158 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Eine recht ausführliche Einleitung stellt den japanischen Dämonen- und
Gespenster-Glauben in historische, religiöse und psychologische Zusammenhänge und
begründet die themenbezogene Anordnung der Texte, welche die Vertiefung in ein
Gebiet und Quervergleiche über Textsorten und Zeiträume hinweg ermöglicht. (Eine
chronologische Auflistung mit Quellenangaben findet sich im Anhang). Der erste Teil
der Sammlung ist den Dämonen und Fantasiegestalten gewidmet, die Naturkräfte
verkörpern, verwandelte Tiere oder auch abgesunkene Götter sein können; im zweiten
Teil begegnet man menschlichen Wesen, die nach ihrem Tod als Gespenster erscheinen.

In einzeln erläuterten Unterkapiteln gruppieren sich die Dämonen nach ihrem
Wesen (Tiere, Ungeheuer etc.), die Gespenster nach den Motiven ihrer Rückkehr ins

Diesseits (unerfüllte Liebe, Rache etc.) Der dritte, etwas kürzere Teil enthält
Erzählungen der Neuzeit, nebst einer Kurzgeschichte von Izumi Kyökai, der als einziger
modemer Schriftsteller neue Geistergeschichten erfand, sind es verschiedene
Bearbeitungen traditioneller Erzählstoffe.

Es wäre hier nicht angebracht, einzelne der insgesamt 53 Geschichten, die qualitativ

natürlich sehr verschieden sind, hervorzuheben und auf deren Inhalte einzugehen.
Jeder Leser soll sich selbst in jene Grenzbereiche vortasten, wo Belustigung und

Grauen, Wirklichkeit und bizarre Einfälle dicht beisammenstehen, und entdecken, was

Japan an Unheimlichem zu bieten hat.
Barbara Yamanaka-Hiller

ANNA LIBERA DALLAPICCOLA (ed.) in collaboration with CHRISTINE
WALTER-MENDY, STEPHANIE ZINGEL-AVE LALLEMANT: Shastric traditions
in Indian arts. Stuttgart: Steiner Verlag Wiesbaden, 1989. Vol. 1. Texts, 17, 491 p.;
vol. 2. References and documentation, 7,135 p., 104 black and white plates.

Es ist kaum möglich, einem so vielseitigen, reichhaltigen, anregenden Sammelwerk in
einer knappen Anzeige gerecht zu werden; ich beschränke mich darauf, Absicht,
Themenhorizont und Anlage zu umreissen. Sästra bezeichnet die Werke einer
(Sanskrit) Literaturgattung, in denen Vorschriften, Normen, Regeln, Verfahrensweisen,

Schulmeinungen zu den verschiedensten Wissensgebieten (von Grammatik über

Yoga bis zur literarischen Ästhetik, bildenden Kunst und Architektur) zusammenfassend

dargestellt werden. Die Ausgangsfrage ist und bleibt, ob und inwieweit die literarisch

fixierten Regeln in den erhaltenen Kunstdenkmälem wiedergefunden werden

können, oder noch allgemeiner, wie sich textliche Formulierung und tatsächliches
Kunstschaffen innerhalb einer Kultur sowohl aus der Sicht des Literaten wie aus der
Sicht des praktizierenden Künstlers (und damit in der Methodik der wissenschaftlichen

Erforschung und Interpretation) zu einander verhalten, sich beeinflussen,
divergieren, konvergieren.

Die hier gesammelten 41 Beiträge wurden anläßlich einer Konferenz zum Thema
in Heidelberg vorgelegt (man erfährt nirgends das Datum des Treffens (siehe jedoch
Fußnote 1, S. 143: "July 1986"), die Zahl der Teilnehmer, oder wie sich die Zahl der

veröffenüichten zur Zahl der vorgetragenen Beiträge verhält, ob und nach welchen



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 159

Kriterien Themen und geladene Wissenschaftler ausgewählt wurden. Kapila Vatsya-
yan und Sheldon Pollock sind mit zwei Beiträgen vertreten; T.S. Maxwells Beitrag
spricht von der Konferenz in der Vergangenheit und steckt den theoretischen Rahmen
ab; die Organisatorin und Herausgeberin ist selber nicht unter den Autoren. Aus ihrer
Einleitung spürt man ein gewisses Bedauern, daß die Mehrzahl der Beiträge eher
Einzel- und Spezialprobleme behandeln, während sie sich offensichüich erhofft hatte,
daß die Teilnehmer ihr Bedürfnis teilen würden "to look at the shastric tradition more
broadly and to assess and discuss the peculiarity, the specificity of sästra in Indian
culture, whether as guidelines for practice, inventories of themes and motifs, standards

against which judgment and evaluation could be made, or in other categories" (S.

xvii). Nur die wenigsten der Autoren haben das Thema der Konferenz als programmatische

Herausforderung aufgegriffen; sie präsentieren vielmehr Material und
Fragestellungen, die sie vermutlich auf jeder anderen Fachkonferenz als Beitrag aus ihrem
Spezialgebiet auch hätten beisteuern können.

Die behandelten Themenbereiche sind breit gestreut: Ikonographie, Bcononomie,
Econometrie, Texttraditionen der Puränas, des Paficarätra, der Ägamas, Silpasästras,

Architektur, Städteplanung, Kunstdichtung, Tanz, Musik, Volkskunst, moderne Malerei.

Der zweite Band darf als Beitrag der Herausgeberinnen im Sinne der Verknüpfung

und thematisch-methodischen Bezogenheit der Einzelbeiträge verstanden werden;

er enthält einen ausführlichen Index (S. 1-32); eine Bibliographie aller in den
Fußnoten und Literaturverzeichnissen der Einzelbeiträge genannten Werke der
Sekundärliteratur (S. 33-55) und Quellen (S. 57-60), sowie eine weitere Liste von "unedited"
Quellen (S. 61-64), Kurzbiographien der Autorinnen (S. 65-74), die Erläuterungen zu
den Zeichnungen und Illustrationen (S. 75-84), sowie eine umfangreiche
Bilddokumentation.

Angesichts des beträchtlichen und bewundernswerten redaktionellen und editorischen

Aufwands (siehe das gewiß versehentlich stehen gebliebene Zeugnis für die
Verzweiflung der Herausgeberinnen S. 80, Z. 10; oder den vermutlich computerbedingten

Hinweis auf in Devanägari wiederzugebende Zitate, S. 197f.) fällt es nicht
leicht, auf einige Unstimmigkeiten hinzuweisen. Daß mehrfach gedruckte Werke wie
Brahmapuräna oder Brahmasütras unter den "unedited sources" aufgeführt werden,
verweist darauf, daß die mit unzureichenden bibliographischen Angaben zitierten
Quellen gemeint sind; als deren Index vermag die Liste nur beschränkt zu dienen,
denn sie enthält keine Seitenangaben, die man durch Gegenprobe im allgemeinen
Index nachschlagen muß). Offensichtlich haben die Herausgeberinnen nicht darauf
bestehen können, daß fehlende Information geliefert wird (und sie konnten oder wollten
es nicht als herausgeberische Aufgabe betrachten ("unedited"), das Fehlende selber zu
verifizieren, z.B. bei Erwähnung von Aufsätzen in Zeitschriften ohne Titelangabe.
Nicht aufgenommen sind auch die Titel, die in den Kurzbiographien der Autoren
genannt sind. Auch wenn die Bibliographie somit nicht so vollständig ist, wie sie sein

könnte und letztlich nur die Angaben in den Einzelbeiträgen dupliziert, ist sie natürlich
eine wertvolle Bestandsaufnahme zum Thema "sästra". Wenig benutzerfreundlich ist
die Tatsache, daß die Erläuterungen zu den Illustrationen (Zeichnungen und Fotogra-



160 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

phien) nicht bei den Blustrationen abgedruckt sind, sondern in einer separaten Liste
zusammengestellt wurden. Die winzige Type, in der das Buch gesetzt wurde, läßt
mich befürchten, daß nur Rezensenten sich der Anstrengung unterziehen werden, das

Werk in seiner Gesamtheit zu lesen; und das wäre angesichts der programmatischen
Intention der Themenstellung bedauerlich.

Peter Schreiner

MARTIN MITTWEDE: Textkritische Bemerkungen zur Kathaka-Samhitä. Stuttgart:
Franz Steiner Verlag Wiesbaden, 1989.160 S. (Alt- und Neu-Indische Studien 37)

Dies ist kein Buch zum Lesen, sondern ein Nachschlagewerk; die Anlehnung an Mitt-
wedes Dissertation zur Maiträyani-Samhitä hätte auf die Übernahme des (die Anlage
der Arbeit korrekt charakterisierenden) Untertitels ausgedehnt werden können:

"Sammlung und Auswertung der in der Sekundärliteratur bereits geäußerten
Vorschläge". Das Verzeichnis der Abkürzungen (S. 3-25) ist zugleich Literaturverzeichnis.

Die Einleitung (S. 26-35) äußert sich knapp zu den Editionen, zur Auswertung und

zur Darstellung. Der Hauptteil (S. 36-157; angeordnet nach den Referenzen in Schröders

Edition) ist eine Liste von Textemendationen mit Hinweisen auf die einschlägige
Sekundärliteratur. Die Argumente für die vorgeschlagenen Lesarten werden selten

ausdrücklich genannt, sondern müssen durch Nachschlagen der kürzelhaft aufgelisteten

Literaturangaben nachgearbeitet werden. Das Buch schließt mit einem Index zu
den zu anderen Texten vorgebrachten Korrekturen.

Mettwede hat den Komfort der elektronischen Textverarbeitung bei der Erstellung
eines Typoskripts als Publikationsvorlage noch nicht entdeckt; angesichts des vorgelegten

Ertrags umfassender Belesenheit und unermüdlichen Sammelfleißes fordert
man mehr nur mit schlechtem Gewissen; aber die beste Sammlung ist nur so gut wie
ihre Benutzbarkeit Daher ist zu bedauern, daß Mittwedes Materialien nicht mit
vertretbarem Aufwand um einen Index von Sanskrit-Termini und (seltenen) Sachbegriffe
ergänzt werden konnte (z.B. (ritualsprachliches) Kunstwort; Prakritismus; Sandhi,
Assimilation; Hinweise auf andere Texte). Der Umweg über Simons Wortindex ist ein
Notbehelf, wenn "mit den Korrekturen viele Angaben hinfällig werden, bzw. geändert

werden müssen" (S. 28).
Peter Schreiner

MARGARET PEARSON, Wang Fu and the comments of a Recluse. Center for Asian
Studies, Arizona State University 1989

Das schmale, 175 Seiten umfassende Bändchen gliedert sich in zwei Teile: Der zweite
umfaßt eine kommentierte Übersetzung von 16 der insgesamt 36 Kapitel des Ch'ien-fu
lun des Wang Fu (88-166 p.C), während der erste einer ausführlichen Einführung in
die Biographie, die politisch-sozialen und philosophischen Hintergründe des Werkes

gewidmet ist.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 161

Wang Fus Werk ist nicht nur die Frucht seiner Beobachtungen der politischen und
sozialen Umwelt und insofern über weite Strecken eine authentische Quelle späthan-
zeitlicher Verhältnisse. Seine Schrift, als Entwurf einer modellhaften staatlichen
Wirklichkeit konzipiert, nimmt auf die konkrete Wirklichkeit insofern Bezug, als er in
ihr das bereits pervertierte Modell erblickt. Insofern konnte Wang Fu späteren
Generationen das Vorbild des Kritikers und Reformers aus konfuzianischem Geist werden,
einem Han Yü (768 - 814) vorzüglich, aber auch späteren konfuzianischen Dissidenten

bis zu den Ch'ing.
Sich auf Wangs Biographie im Hou Han Shu stützend, zeichnet Pearson das

Leben eines Mannes, der nachdrücklich auf eine Beamtenkarriere verzichtete, weil
eine solche nur der Protektion seitens Mächtiger zu verdanken gewesen wäre. Die
detaillierte Kenntnis politischer Praxis verdankte er seinen Freunden, die, ungleich ihm,
zu verschiedenen Zeiten hohe Regierungsämter bekleideten und deren Biographien,
ebenfalls auf Hou Han Shu basierend, die Autorin der seinen kontrastierend
gegenüberstellt, um zu dem Schluß zu gelangen, daß Wang Fu schon zu Lebzeiten als das

Muster eines unkorrumpieibaren Gelehrten gegolten haben muß.
Wiewohl auch Wang Fu zur hanzeitlichen Strömung derer gehört, die den

Konfuzianismus reorganisiert und ihm seine Rolle als staatstragende Ideologie verschafft
haben, unterscheidet er sich von seinen Zeitgenossen insofern, als bei ihm die synkre-
tistisch-kosmologischen Elemente fehlen und er sich ausschließlich auf die Klassiker
beruft Daß das traditionell konfuzianische Moment der Selbstvervollkommnung
durch Introspektion als moralisches Ziel von ihm zugunsten der praktischen Brauchbarkeit

für das Amt aufgegeben wird, kennzeichnet ihn als Nachfolger Hsün-tzus. In
beider Denken ist moralische Vollkommenheit weder möglich noch nötig, sie kann
ersetzt werden, wenn man sich "auf die Dinge verlegt".

Praktisch formuliert heißt das, daß im individuellen Bereich die Amtspraxis das

rechte Handeln garantiert; daß im staatlichen Bereich eine zentrale Kontrolle über den

Beamten das rechte staatliche Leben gewährleistet. Letzüich plädiert Wang damit für
einen starken Kaiser, einen zentralisierten Staat eine Beamtenauswahl ohne formalisierte

Prüfung und eine institutionalisierte Kontrolle des Amtsinhabers.
Die von Pearson übersetzten Kapitel des Ch'ien-fu lun lassen bedauern, daß nicht

das vollständige Werk übertragen wurde. - Leider werden in Einführung und
Kommentar die zitierten chinesischen Begriffe nur in Umschrift gegeben, ein Glossar wäre
wünschenswert. Sehr ausführlich ist dagegen die Bibliographie.

Elisabeth Kurz

MICHELE PIRAZZOLI - TSERSTEVENS et al., Le Yuanmingyuan. Jeux d'eaux et

palais européens du XVIIIe siècle à la cour de Chine. Paris, Editions Recherche sur les

Civilisations, 1987,36pp.

Der Yuanmingyuan. Wasserspiele und Europäische Paläste des 18. Jahrhunderts am
chinesischen Hofe. Yuan Ming Yuan - die Zeichen rund, licht und Garten, hat Kaiser

Kong Xi im Jahre 1709 selbst an das Eingangstor der Palastanlage geschrieben, die er



162 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

für seinen vierten Sohn, den späteren Kaiser Yong Zheng nördlich seines eigenen
Sommerpalastes 10 km von Peking hat erbauen lassen: "Mein Kaiserlicher Vater trägt
erst die Sorge und die Freude dann; ebenso mein Kaiserlicher Großvater: er trägt erst
die Sorge und die Freude dann; und alle Dinge in der Welt sind rund und licht. Rund
und licht meint des Edlen Mittelmaß."1 - so deutet Qian Long, in der dritten Kaiserlichen

Generation, den Namen des Gartens seiner Kindheit der ihm noch zur Zeit seiner

Regierung (1736-1796) ein liebster Ort geblieben ist. Zeugnis davon sind die
großen Erweiterungen, die der Yuanmingyuan in diesen Jahren erfahren hat.

Eines Bildes mit der Darstellung eines Springbrunnens ansichtig geworden,
schickte Qian Long im Jahre 1747 nach dem Jesuiten und Maler Castiglione, bat ihn
um Erklärung dieses Phänomens und fragte zugleich, ob einer der Europäer am Hofe
in der Lage sei, einen ebensolchen zu konstruieren: der Auftrag ging an den
Mathematiker und Astronomen Père Michel Benoist Entzückt von dem Ergebnis ließ der
Kaiser nach den architektonischen Plänen Castigliones und den hydraulischen Berechnungen

Benoists, eine ganze Palastanlage erbauen: Die Europäischen Paläste, Xi Yang
Lou - im Jahre 1860 unter dem Oberbefehl Lord Elgins von englischen und französischen

Trappen geplündert und zerstört.
Spuren aber, die uns heute von den Kaiserlichen Gärten sagen, sind geblieben:

eine Serie von 20 Kupferstichen - die ersten chinesischen überhaupt - die Qian Long
1783 nach französischen Vorbildern hat anfertigen lassen; Skizzen und Pläne aus dem
Nachlaß der Familie Lei - Architekten, die mit an der Konstruktion der Xi Yang Lou
beteiligt waren; Fotographien aus dem 19. Jahrhundert, von reisenden Wissenschaftlern

am Ort der Brandschatzung aufgenommen; und schließlich die Briefe der Jesuiten

am Hofe2, die ihren Brüdern zu hause von der Erbauung der Palastanlage berichten -
nicht ohne mitunter darüber zu klagen, daß für die Religion kaum Zeit mehr bleibe. -
Das Lesen dieser Spuren ist seit 1983, auf Wunsch der chinesischen Regierung, einer
Gruppe von französischen Historikern auf dem Gebiet der chinesischen Kunst und des

Barock zur Aufgabe geworden: "Mission Palais dEté" heißt das Forschungsprojekt
zur Konservierung, Präsentation und eventuell Restaurierung der Europäischen Paläste
des Yuanmingyuan. Der vorliegende Band - sechs reich dokumentierte Aufsätze in
französischer Sprache, mit ihrer chinesischen Übersetzung - stellt ein erstes Ergebnis
dieses Unternehmens dar:3

Michèle Pirazzoli-t'Serstevens - Leiterin der Mission - rekonstruiert aus den Briefen

der Jesuiten eine ausführliche Chronik zur Entstehung, zur "Geschichte und
Legende der Europäischen Paläste".

Anne Chayet liest aus einer tibetischen Quelle: der Biographie des Dritten
Panchen Lama, die Eindrücke, die der Besuch des Sommerpalastes im Oktober 1780,
kurz vor seinem Tode, bei ihm hinterließ.

Anne Chayet und Martine Pradayrol stellen die chinesische Zeitschrift
"Yuanmingyuan" vor, die in unregelmäßigen Abständen über den Stand der Forschung
des laufenden Projektes informiert - aber zugleich auch allgemeinere Fragen zur
Kunst und Architektur von Gärten zur Sprache bringt.

Daniel Rabreau und Marie-Raphaël Paupe nennen das kunsthistorische Ziel dieser

Recherche: die Evaluierung der stilistischen Originalität der Europäischen Paläste



BUCHBESPRECHUNGEN /COMPTES RENDUS 163

- im Gegensatz zu früheren Kritikern, die in dieser Anlage nur ein zufälliges Gemisch
wesüichen Barocks und chinesischer Ästhetik sahen.

Philippe Jonathan und Antoine Durand entfalten den west-östlichen Weg des Kaisers

durch seinen Garten, wie den Blick auf ein chinesisches Bild: Schritt für Schritt,
jeden Ort für sich - ohne den Raum in einer Perspektive gesammelt zu sehen; die
Perspektive einer Architektur, die sich dem Gehenden nur erschließt.

1 "yu zhi yuan ming yuan tu shi" (Kaiserliche Bilder und Gedichte zum Yuanmingyuan) qing
gao zong xuan (von Gao Zong [Qian Long] zur Qing-Zeit verfaßt)

2 "Lettres édifiantes et curieuses écrites des missions étrangers par quelques missionaires de
la Compagnie de Jésus", 34 vol. Paris 1717-1776. Eine neuere Ausgabe, in der die Briefe
der Missionare aus China in Auszügen gesammelt sind: "LETTRES édifiantes et curieuses
DE CHINE par des missionaires jésuites 1702-1776" ; Paris, Garnier-Flammarion, 1979.

3 Ein weiterer Bericht dieser Mission: ANTOINE DURAND, "Restitution des palais euro¬

péens du Yuanmingyuan", Arts Asiatiques XLffl (1988): 123-133

URSULA ROTHEN-DUBS, Allahs indischer Garten, Ein Lesebuch der Urdu-
Literatur. Frauenfeld, Verlag im Waldgut 1989.

Das Lesebuch ist die bisher umfassendste Anthologie der Urdu-Literatur in deutscher

Sprache. Der Umfang von mehr als 600 Seiten bietet Platz für eine Auswahl aus Werken

zahlreicher Autoren aus drei Jahrhunderten, ein langes Nachwort und einen
äußerst nützlichen Apparat, bestehend aus Literaturnachweisen, ausführlichem Glossar
und einem Autorenregister. Bei unklaren biographischen Daten - vor allem bei Autoren

des 18ten Jahrhunderts oft ein Problem, das u.a. auf einer ungenauen Umrechnung
von der islamischen zur christlichen Zeitrechnung beruht - bezieht sich die Herausgeberin

auf Angaben in den Arbeiten von Annemarie Schimmel. Da sich die Veröffentlichung

in erster Linie nicht an die Fachwelt, sondern an eine breite Leserschaft richtet,

enthält das Nachwort vor allem Grundsätzliches zur Einführung in die Literatur
eines fremden Kulturkreises. Dazu gehört ein kurzer Überblick über die Geschichte
des Islams in Indien, über die Entwicklung von Sprache und Literatur des Urdu als

auch über den Kanon traditioneller Metaphern und Symbole, die für den Außenseiter
selbst bei einer gekonnten Übersetzung ohne Erläuterungen nicht immer verständlich
sind.1

Die Auswahl von Gedichten und Prosatexten reicht von Shams ud-Dïn Valïullâh
Vali, mit dessen Namen in der Literatur der Übergang vom Dakhni zum Urdu verbunden

wird, bis zu den Klassikern der modernen Urdu-Literatur in Indien und Pakistan.
Obwohl die Mehrzahl der ausgewählten Autoren das zwanzigste Jahrhundert vertritt,
sucht man vergebens nach der modernsten Literatur und nach Autoren jener Generationen,

die den Kampf um die politische Unabhängigkeit nicht mehr als bewußte

Zeitzeugen erlebt haben. Es wäre sehr zu wünschen, wenn diese Stimmen, wie die
Herausgeberin im Nachwort andeutet zu einem späteren Zeitpunkt in einer Sammlung
ähnlicher Art vom deutschen Leser gehört werden könnten.



164 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Die einzelnen Autoren werden durch Selbstzitate oder durch ihre Charakterisierung

durch spätere Urdu-Literaten eingeführt. Sogenannte "Zwischenblätter" sollen
durch Original-Zitate in bestimmte thematische Zusammenhänge einleiten. Muhammad

Iqbäl, der im Westen wohl bekannteste und am häufigsten übersetzte Schriftsteller

des Urdu, ist knapp, nämlich mit nur vier Gedichten auf fünf Seiten vertreten.
Hingegen findet man weniger bekannte seiner Zeitgenossen wie Hasrat Mohani.
Shaukat cAlï Khan Fânï, Shaukat Thânvï und andere, die sonst oft im Schatten vom
Iqbal verschwinden und deren Werke viel seltener in eine westliche Sprache übersetzt
werden.

Die Übersetzerin und Herausgeberin ist seit vielen Jahren Lektorin für Urdu am
islamischen Institut der Universität Bern. Viele der ausgewählten Werke dürften zur
Pflichtlektüre für alle gehören, die sich ernsthaft mit Urdu-Literatur beschäftigen. Bei
der Übersetzung stand vor allem die leichte sprachliche Verständlichkeit der Texte im
Vordergrund, nicht die Wiedergabe der künstlerischen Form. Lyrik ist daher meist in
Prosa wiedergegeben, bleibt dafür aber - soweit ich sehe - in der Übersetzung streng
am Originaltext orientiert. Kurios ist die Übertragung eines Gedichtes von Nazir
Akbaräbädi in Schweizer Dialekt.

Obwohl die Herausgeberin dies nicht als ihr Anliegen formuliert, bietet das Lesebuch

eine repräsentative Auswahl aus drei Jahrhunderten Urdu-Lyrik - vor allem
Gaseis - und Kurzprosa. Freilich sind damit nicht alle Genres der Urdu-Literatur
abgedeckt doch jede Erweiterung dieser Konzeption hätte den Rahmen einer
leserfreundlichen Anthologie gesprengt. Im übrigen wird schon durch den bescheidenen
Titel "Lesebuch" eine programmatische Verpflichtung auf gerechte Repräsentation
von Autoren bzw. literarischen Genres vermieden.

Der Titel "Allahs indischer Garten" spielt auf das Bild des Gartens als literarischen

Topos an. Diese Formulierung ist leicht mißverständlich, geht es doch zum
einen auch um pakistanische Literatur, die sich selbst nicht mehr als indisch versteht
und auch von unbefangenen Lesern nicht unbedingt als solche erkannt wird; zum
anderen ist weder der Kreis der Autoren noch die Leserschaft der Urdu-Literatur im
islamischen Bekenntnis einig. Der Laie kann allerdings den Eindruck gewinnen, Urdu-
Literatur sei eine rein islamisch geprägte Bekenntnisliteratur, zumal die Herausgeberin
die erste Sure des Korans, die fätiha, als Motto an den Anfang des Buches gestellt hat.
Autoren hinduistischer Herkunft sind hingegen aus der Geschichte der Urdu-Literatur
bis heute nicht wegzudenken. Im Lesebuch trifft man daher auch auf einige berühmte
Hindu-Autoren wie Ratan Nath Sarshär. Premcand (dessen Kurzgeschichte "Die
Schachspieler" - in der Hindi-Version - auch in der Hindi-Literatur als Klassiker gilt).
Firäq Gorakhpüri u.a.. Darüber hinaus kann sich der Leser gerade an der Literaturauswahl

des zwanzigsten Jahrhunderts bewußt machen, daß Autoren muslimischer
Herkunft natürlich nicht unbedingt im engeren Sinne muslimische Literatur verfassen. Ein
Dichter wie der 1984 verstorbene Fä'iz etwa, der Letzte in der Reihe der ausgewählten
Autoren, bewegt sich zwar bewußt in der Welt der traditionellen Motive und Formen,
doch seine Perspektive ist die des Rückblicks, der Brechung.

"Allahs indischer Garten" erscheint als Band 18 der Reihe "Neue indische

Bibliothek", die früher der leider inzwischen aufgelöste Verlag Wolf Mersch verlegt



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 165

hat. Glücklicherweise wird diese literarisch hochwertige Reihe beim Verlag Im Waldgut

nun trotz des hohen unternehmerischen Risikos weitergeführt Finanzielle
Subventionierung macht es möglich, daß "Allahs indischer Garten" zu einem recht günstigen

Preis erhältlich ist Es ist sehr zu hoffen, daß durch einen guten Verkauf das

Erscheinen von weiteren Bänden der Neuen indischen Bibliothek in vergleichbarer Qualität

gesichert werden kann.
Heinz-Werner Wessler

1 Auf Seite 546ff behandelt die Herausgeberin im Nachwort die Stellung des Urdu in der Re¬

publik Indien. Hierbei ist zu korrigieren bzw. zu ergänzen, daß Urdu nicht nur in Andhra
Pradesh sondern auch in Kashmir und seit Herbst 1989 auch in Urtar Pradesh den Status

einer offiziellen Amtssprache hat (jeweils neben anderen Sprachen).

STELLA SNEAD: Animals in four worlds: Sculptures from India. With texts by
Wendy Doniger and George Micheli. Chicago and London: University of Chicago
Press, 1989.9,199 S., 179 schwarz-weiß Photographien.

Die vier Welten, aus denen dieser Fotoband Belege für Tierdarstellungen in der
indischen Skulptur gesammelt hat sind die Natur, die menschliche Welt, die göttliche
Welt und das Reich der Fantasie; nach diesen Kontexten sind die Abbildungen im

Hauptteil des Buches angeordnet. Der einführende Text von Wendy Doniger gibt einiges

an Hintergrandinformation zur Rolle der einzelnen Tiere in diesen vier Bereichen.
Der Kommentar des Kunstgeschichtlers umreißt in chronologischer Abfolge und
regionaler Zuordnung die Stil-Perioden und Äras (Dynastien, von den Mauryas und

Sungas bis ins Bengalen des 17. und 18. Jahrhunderts).
Der ikonographische und architektonische Kontext wird vielleicht etwas zu knapp

dargestellt "Animals in nature" faßt vor allem "kontextlose" Tierdarstellungen
zusammen; bei den "Animals in the human world" ist überraschend, wie viele Belege
Tiere zeigen, die gejagt oder anderweitig (aus)genutzt werden (zum Reiten, zum

Transport, zum Sex, zur Jagd, zur Kriegsführung). Da nur Steinplastiken und fast
ausschließlich Skulpturen als Teile von Architektur aufgenommen wurden, fehlen natürlich

Belege aus der Malerie, Holzschnitzerei, des Metallgusses und anderer Medien
der Volkskunst

Aus der Sicht des Fotographen verraten die Bilder sehr deutlich, daß der Schwerpunkt

auf dem Motiv und weniger auf der Fotographie als selbständigem künstlerischem

Medium liegt. Die verschiedenen Formate und Größen der Bilder legen nahe,

daß die Vergrößerungen nach Bedarf zugeschnitten wurden; die Beleuchtung konnte

nicht in allen Fällen künstlerisch eingesetzt werden, Wahl des Blickwinkels und der

Perspektive scheinen gelegentlich von den örtlichen Gegebenheiten und nicht vom

Gestaltungswillen der Künstlerin diktiert zu sein.
Gerade wegen der gezielten Motivauswahl, der vielschichtigen Einordnung und

gekonnten Präsentation bildet der Band einen ungewöhnlichen und anregenden
Einblick in und Querschnitt durch Kultur und Kunstschaffen Indiens.

Peter Schreiner



166 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

MARY EVELYN TUCKER, Moral and Spiritual Cultivation in Japanese
Neo-Confucianism: The Life and Thought of Kaibara Ekken (1630-1714). Albany: State

University of New York Press, 1989. XV, 451 pp.

Mit diesem Buch legt Frau Tucker eine der bisher leider noch zu wenigen ausführlichen

Studien über einen einflußreichen Neo-Konfuzianer der japanischen Tokugawa-
Zeit (1603-1868) vor. "Zu wenig" deshalb, weil gerade der Neo-Konfuzianismus ja
immer wieder als die herrschende Ideologie der Tokugawa-Zeit bezeichnet wird, aber

immer noch einer tieferen Untersuchung harrt, die vielleicht dieses Pauschalurteil
durchaus zu relativieren vermöchte.

Wie es das Wort "spiritual cultivation" bereits im Titel andeutet, hebt Frau Tucker
einen bisher in der Literatur über den Neo-Konfuzianismus - zumindest in Japan -
stark vernachlässigten Aspekt dieser Lehre hervor: den religiösen. Wie Tucker selbst
schreibt (S. 19), kann der Neo-Konfuzianismus nicht mehr länger einfach nur als

Ideologie einer Elite abgetan werden, verwendet dazu, andere, die Untergebenen, in
ihrer sozialen Stellung zu halten. Dies öffnet natürlich den Raum für die Frage, wieso
dann der Neo-Konfuzianismus trotzdem in allen Schichten der Bevölkerung eine solche

Verbreitung fand. Tucker antwortet darauf mit dem lapidaren Satz, daß es hier
verschiedene Gründe gab, nicht zuletzt eben auch gerade die Anziehungskraft der
Lehre selbst (ebenda). Und der religiöse Aspekt des Neo-Konfuzianismus ermöglichte
es diesem, die das japanische Mittelalter beherrschende religiöse Lehre, den Buddhismus,

bis zu einem gewissen Grad abzulösen.
Die Beachtung der religiösen Seite des (Neo-)Konfuzianismus kann auch den

gegenwärtigen interreligiösen Dialog befrachten, aus dem der Konfuzianismus bisher
ausgeklammert blieb, da man ihn nur als ethisches oder politisches System behandelte
(S. 130).

Es gibt wenige Bücher, die so - fast ist man versucht zu sagen: souverän - mit
einem japanischen Text, die Übersetzung des ersten Teiles des Werkes von Ekken,
Yamato Zokkun ist ausgezeichnet, und mit japanischer Sekundärliteratur umzugehen
verstehen. Umso mehr wäre zu wünschen, wenn Frau Tucker versucht hätte, die Theorien

und Einsichten westlicher Linguisten und Texttheoretiker, Foucault oder Derrida
bezeichnen hier nur die Spitze eines Eisbergs, auf den von ihr bearbeiteten Text
anzuwenden. Aber das ist ein Desiderat daß auch von anderen Wissenschaftlern an andere
Gebiete der Ostasienwissenschaften gestellt wird. So schreibt zum Beispiel Paul J.

Griffiths in seiner Besprechung des Buches Buddhist Hermeneutics, herausgegeben
von Donald S. Lopez, Jr. (University of Hawaii Press, Honolulu, 1988): "I hope that in
the future some of those who have contributed to this volume will tum their attention
more explicitly towards engaging the Buddhist traditions with those of contemporary
Western hermeneuts."1 Das würde unter anderem auch eine gewisse Befreiung der
westlichen Ostasienwissenschaften von der chinesischen und japanischen Sekundärliteratur,

deren Fragestellungen und Ansätze mit sich bringen.
Dieter Schwaller

1 In Philosophy East and West, No. 40/2 (April 1990); S. 262.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 167

YUKIO MATSUDO, Die Welt als Dialektisches Allgemeines. Eine Einführung in die

Spätphilosophie von Kitarô Nishida. Berlin: Vistas Verlag GmbH, 1990. 253pp.

Dieses Buch ist die, wie es im Vorwort heißt, "verbesserte Fassung der Dissertation,
die der Philosophisch-Historischen Fakultät der Universität Heidelberg unter dem
gleichen Titel Ende 1988 vorlag." (S. 17)

Es ist dies erst die zweite deutsche Übersetzung eines Nishida-Textes neueren
Datums, die Übersetzung von Robert Schinzinger "K. Nishida: Die intelligible Welt -
Drei philosophische Abhandlungen", erschienen 1943 in Berlin nicht eingerechnet
Die andere neuere Übersetzung ist die von Peter Pörtnen "Nishida Kitarô Über das

Gute'", Frankfurt 1989.
Bei dem übersetzten Text handelt es sich um Benshôhôteki ippansha toshite no

sekai, in der Übersetzung "Die Welt als Dialektisches Allgemeines", einem Text aus
dem Jahr 1934. Daß es sich bei der Auswahl des Textes keineswegs um eine subjektive

handelt, belegt die Tatsache, daß der Text in der neuesten Ausgabe ausgewählter
Nishida-Texte von Ueda Shizutera in voller Länge abgedruckt ist.l

Der Übersetzung selbst geht eine lange, klar gegliederte Einleitung voraus, in der
zentrale Begriffe Nishidas klar und prägnant herausgearbeitet werden.

Die Übersetzung kann nicht unbedingt als geglückt bezeichnet werden. Schon auf
den ersten Seiten fallen Sätze auf, die - zumindest für den Rezensenten - keinen Sinn

ergeben: "Aber solch ein Besonderes, das sich selbst bestimmt, ist in der herkömmlichen

Logik nicht gedacht werden kann." (S. 118). "...wenn es auf der Grundlage des

Einzelnen gedacht wird, so bleibt nichts anderes übrig, als dies denn seine Eigenschaft
zu denken." (S. 118). "...noch ist sie eine solche (Welt), in der Richtung derer
Einzelbestimmung eine individuelle Einheit gedacht wird." (S. 120).

Hier wäre in einer zweiten Auflage eine genaue Überarbeitung wünschenswert
Nishida ist zu wichtig, als das man auf deutsche Übersetzungen verzichten könnte;
darum ist jeder Versuch begrüßenswert.

Dieter Schwaller

1 Ueda Shizuteru, Ronri to seimei - Nishida Kitaro tetsugaku ronshu II. Tokyo: Iwannami
bunko, 1988. pp. 37-172.


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

