
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 1

Artikel: Laghu-Samnysa-Upanisad und Kundik-Upanisad : Versuch einer
deutschen Übersetzung

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD
Versuch einer deutschen Übersetzung

Joachim Friedrich Sprockhoff

Dr. phil. Volker Mo eil er (Celle/Berlin)
zur Vollendung des 65. Lebensjahres
in nahezu vierzigjähriger Freundschaft

Vorbemerkung

Es empfiehlt sich, in der Reihe der Übersetzungen von Samnyäsa-Upanisads
dem Versuch, Kathaérati Kths) und Katharadra-Upanisad KthrU) ins
Deutsche zu bringen1, zunächst einen gleichen über Laghu-Samnyäsa- und

Kundikä-Upanisad folgen zu lassen, da diese Texte jenen in manchem
nahestehen. Was jenem als 'Allgemeine Vorbemerkung' vorausgeschickt worden
ist2, gilt in besonderem Maße auch für den folgenden. Der einzig brauchbare

Ausgang ist wiederum der von Friedrich Otto Schrader kritisch hergestellte
Text. Sofern nicht ausdrücklich anders angegeben, werden die Samnyäsa-
Upanisads nach seiner Ausgabe zitiert3. Sie hat auch Alyette Degrâces-Fahd
für ihre französische Übersetzung herangezogen4, während A.A. Ramanathans

Übersetzung der Kundikä-Upanisad offensichtlich SUD2 folgt5.

1 J.F. Sprockhoff, Versuch einer deutschen Übersetzung der Kathasruti und der Katharudra-
Upanisad, in: AS XLBI, 1989 [1990], pp. 137-163. Leider haben sich bei der Durchführung
der Korrektur einige Druckfehler eingeschlichen. Man möge lesen p. 139 n. 1 Zeile 1:

Svetäsvatara-Upanisad; p. 151 n. 41 Z. 2: särstitäm; p. 157 Textzeile 5: geseihten (wie hier
unten v. 12); p. 160 n. 112 Z. 3: Elemente; p. 161 n. 120: 'nyena. - Anderes ergibt sich von
selbst; p. 148 Z. 1/2 ist hinter 'nämlich' die Klammer zu schließen:

2 op.c, pp. 137-141.
3 The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto Schrader, Vol. I: Sam¬

nyäsa-Upanisads, Madras 1912. Im Folgenden kurz: Schrader. Hierauf beziehen sich die in
der Übersetzung kursiv eingestreuten Seiten- [z.B.: (p. 16)] und, nach einem Komma,
Zeilen-Angaben [z.B.: KthS 1:31,3]). Siglen, soweit nicht geläufig oder im Text erklärt, und
abgekürzt zitierte Literatur sind am Schluß verzeichnet. Die Siglen der Handschriften, die
Schrader benutzte, hat er (p. xviii) erklärt; sie werden hier gelegentlich ohne weitere
Erläuterung übernommen.

4 Ihre Textbasis ist leider nicht immer eindeutig zu ermitteln.
5 Zu SUD1 und SUD2 s. J.F. Sprockhoff, Vom Umgang mit den Samnyäsa-Upanisads, in:

WZKS XXXIV, 1990, pp. 5-48, bes. pp. lOff., 16f. Gegenüber der ersten Fassung von E.R.
Sreekrishna Sarma und A.A. Ramanathan, Kundikopanisad, in: Adyar Library Bulletin 37,
1973, pp. 185-191, sind in Ramanathans Monographie nur zwei Wörter (in v. 30) verändert.
Einiges zur Kritik seiner Übersetzimg habe ich, op. c, pp. 24-26, vorgelegt.



108 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Die Überlieferung der frühen Texte zum Samnyäsa ist außerordentlich
schlecht, ihr Verhältnis zueinander höchst kompliziert und nur, was die Upanisads

als Quellen anlangt6, einigermaßen erhellt.
In den uns bekannten Sammlungen von Upanisads finden sich zwei, die

unter dem Namen "Samnyäsa-Upanisad" überliefert worden sind. Außer
diesem haben beide in ihrem Wortlaut nichts miteinander gemein. In der Nachfolge

von Schrader wird die eine wegen ihres Umfangs Brhat-Samnyäsa-Upa-
nisad BSaU), also "die große", genannt und von der "kleinen" oder
"kurzen", d.h. Laghu-Samnyäsa-Upanisad LSaU) unterschieden7. Von der
BSaU ist hier nicht weiter zu sprechen8. Es ist lediglich zu wiederholen, daß

indische Autoren älterer und neuerer Zeit, welche ein Zitat samnyäsopanisadi
einleiten, nur von BSaU - und zwar zumeist Adhyäya I, was im Norden Kthé I
entspricht - handeln und nicht LSaU meinen9. Dies ist dadurch zu erklären,
daß nur die BSaU in jene berühmte Sammlung von Einhundertundacht Upanisads

(JEädyastottaraiatopanisadah) aufgenommen worden ist, welcher
traditionell ein gewisses allgemeines kanonisches Ansehen eingeräumt wird, ob-

zwar sie nur die einzige in Südindien bekannte Sammlung darstellt10.

Der Text der LSaU ist größtenteils in einer nördlichen Rezension NR),
d.h. in einer im nicht-dravidischen Indien verbreiteten Tradition, und in einer
südlichen Rezension SR) überliefert. Die letztgenannte läuft unter dem
Namen Kundikä-Upanisad KundU). Schrader, dem wir die bisher einzige
kritische Edition verdanken, hat beide Texte zwar miteinander verschränkt
publiziert (kundikopanisatsamyuktä laghusamnyäsopanisat, p. 13; LSaU: pp.
15,1-25,3; KundU: pp. 17,10-27,5); doch es ist daraus nicht zu folgern, daß die
Titel austauschbar wären. Dies hat auch Schrader durch nichts nahegelegt11.

6 Wegen hier nicht zu erörternder Einzelheiten erlaube ich mir allgemein zu verweisen auf
J.F. Sprockhoff, Samnyäsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. I: Untersuchungen
über die Samnyäsa-Upanisads, Wiesbaden 1976 (hinfort kurz: Unters.). Dort ward
versucht, mit Schaubild und Tabellen wenigstens die literarischen Abhängigkeiten vorzuführen.

Vielleicht ist es Schuld der Knappheit meiner Bemerkungen, daß noch immer einige
Irrtümer umlaufen und als Fakten weiterhin vorgetragen werden. Ein paar schlichte
Feststellungen müssen daher im Folgenden präzisiert werden.

7 Dies gilt allerdings nur für die folgende Forschungstradition, nicht in der einheimischen
indischen Diskussion.

8 S. Verf., in: AS XLIfl, p. 143; zur Kritik von Ramanathans Übersetzung s. Verf., op. c.
(Anm. 5), pp. 29ff.

9 Vgl. schon Verf., Unters., p. 51.
10 Einzelheiten bei Verf., Unters., pp. 15ff., 260ff.; anders: Degrâces-Fahd p. 161 (verwir¬

rend).
11 Degrâces-Fahd betitelt hingegen ihre Übersetzung (p. 181): "La petite upanisad du

renoncement. Laghu-samnyäsa-upanisad ou [sic!] Kundika[\]-upanisad". Obschon sie von
zwei Rezensionen weiß, notiert sie weiter: "Nous suivrons la version du Nord (CN)



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 109

Beide Upanisads haben ihre je eigene Geschichte12. Ein kleiner Teil des beiden

gemeinsamen Textes (pp. 20,4-22,6) begegnet auch in der Kths' und in der
KthrU, dort freilich in zum Teil gänzlich anderem Verständnis13. Jene Stücke,
die nur in einer Rezension vorliegen, nennen wir deren Sondergut.

Innerhalb der NR hatte Schrader zwei Subrezensionen ermittelt. Eine ist
die vom Upanisad-Kommentator Nârâyana überlieferte NN; bei Degrâces-
Fahd: NC). Die andere ist aus Kashmir, auf Säradä-Handschriften erhalten und

wird, zu Recht oder Unrecht, der vedischen Schule der éaunakïyas (6aunakas),

zugeschrieben) NS)14. Die letztgenannte verdient, allgemein, besondere
Beachtung.

Th. Aufrecht beschrieb 1906 eine Handschrift der Staatsbibliothek München,

die Schrader 1912 nicht kennen konnte; und dessen Differenzierung
konnte jener nicht kennen15. Es sei hier nachgetragen, daß die Hs. nicht NN,
sondern n6 zugehört16.

Dem generösen Entgegenkommen von Herrn Dr. Utz Podzeit (Wien)
verdanke ich die Durchsicht eines bisher unbekannten Manuskripts ("MN 26")
aus der von ihm beschriebenen Sammlung der Universitätsbibliothek Wien17.

Es gewährt einige Aufschlüsse, die von der vorgelegten Beschreibung abweichen

und über den folgenden Beitrag hinausgreifen18. Hier sei nur so viel be-

commentée par Nârâyana. Cette soixante-quatorzième upanisad est rattachée au Sâma-

veda." Bezieht sich der erste Satz, auch wenn sie Närlyanas Text nicht eindeutig folgt, auf
die LSaU, so gilt der zweite Satz eindeutig derselben Up. nicht. Vielmehr referiert er
die Auskunft der südindischen "Sammlung der 108" (wiederholt auch von Ramanathan p.
21), die ausschließlich der KundU gilt und deren Richtigkeit durch gar nichts abzustützen
ist. Aus der Fülle anderer Ungenauigkeiten von Degrâces-Fahd können in den folgenden
Anmerkungen (auch zur Übersetzung) nur einige erörtert werden.

12 Zum Versuch ihrer Rekonstruktion vgl. Verf., Unters., pp. 40ff.
13 Vgl. Verf., in: AS XUS., pp. 154-158, mit unten S. 123-125.
14 Dies ist zugleich Abkürzung für die Textfassung; s. Schrader pp. xxvii ff.; dazu Verf.,

Unters., pp. 14f.; zu den Mantras, die der Atharvavedasamhitä der Saunakiyas entnommen
sind, s. ibid., pp. 49 und 59f.

15 Die Sanskrit-Handschriften der K. Hof- und Staatsbibliothek in München, beschrieben von

t Th. Aufrecht [hrsg. v. G. Laubmann], München 1909, p. 114: Skr. 31 (Haug 35,24)
jetzt Nr. 184.

16 Aufrechte Hinweis auf P, wo anderer Wortlaut gedruckt, ist daher ein Versehen. Im
Folgenden wird gelegentlich von "Haug 35" Gebrauch gemacht.

17 Die indischen Handschriften an der Universitätsbibliothek Wien. Zusammengestellt und
mit Indizes und Appendizes versehen. Von Dr. phil. Utz Podzeit, Wien 1988, pp. 30-33 und
202f. Vgl. dazu Ch. H. Werba, in: WZKS XXXB, 1988, pp. 193f.
Für die mir freundlicherweise erteilte Erlaubnis (Schreiben vom 9. Nov. 1989), von Ergebnissen

aus dem Umgang mit MN 26 der Allgemeinheit zu berichten, sei hier der Direktion
der Universitätsbibliothek Wien auch öffentlich besonders gedankt.

18 Ich darf die Ausführungen von U. Podzeit wenigstens in einigen Punkten korrigieren:
[Laghu-]"Samnyäsopanisad" (Fol. 2r Z. 12 bis Fol. 4V Z. 5) und "Äruniyopanisad" [sie]
(Fol. 4V Z. 5 bis Fol. 4r Z. 10) sind nicht "unvollständig", sondern erfreulicherweise je
vollständig erhalten. Zur letztgenannten berichte ich andernorts.



110 JOACHIM F. SPROCKHOFF

merkt, daß die darin enthaltene Fassung der LSaU der Subrezension NÉ
zuzuordnen ist. Auch daher verdient MN 26 besondere Aufmerksamkeit. Einige
Besonderheiten werden in den Anmerkungen zur Übersetzung notiert19.

Über den Text der KundU sei nur wenig bemerkt. Er gehört zu den sekundären

Minor Upanisads und besteht vorwiegend aus Versen20. Bei Th.
Aufrecht erscheint sie unter dem Namen Kundalîkopanishad mit seinem Hinweis:
"Nachdem ein Brähmana die ersten drei Äcrama vollendet hat, entsagt er als

Yati allem Weltlichen."21 Ihren Namen hat sie vom 'Töpfchen" (kundikä, v.
9), einem früh außer Gebrauch gekommenen Gegenstand der Asketen22. Die
Namensgebung geschah zu einer Zeit, als der älteste Versteil (vv. 1-8) in seiner

sehr verderbten Überlieferung schon anerkannt worden war. Ihr Sondergut,
die beiden Versgruppen 19-22 und 23-28, stimmt mit Versen des Vivekacü-
dämani Viv.; "Kronenjuwel der Unterscheidung") überein. Dieses Werk
wird zwar traditionell dem berühmten Sahkaräcärya zugeschrieben; doch es ist
längst aufgezeigt worden, daß dieser nicht Autor des Viv. ist23. Über dessen

Abfassungszeit wissen wir nichts Genaues. Vorläufig können wir nur so viel
sagen, daß das Sondergut der SR hier nicht original formuliert vorliegt,
vielmehr der Viv.-Verssammlung entstammt, und daß die ältesten und jüngsten
Teile der KundU durch viele Jahrhunderte voneinander getrennt sind. Als ein
Text-Ganzes sind sie wohl erst im 14. Jahrhundert 'kanonisiert' worden. Für

Von "Brhatsamnyäsopanisad" enthält MN 26 gar nichts. Der diesbezügliche Eintrag (op.c,
pp. 32f., auch pp. 163, 173) ist zu streichen. Die fraglichen Zeilen sind vielmehr zwei
Fragmente, und zwar der Beginn der Kathasruti (Fol. 4r Z. 10 bis Fol. 5V Z. 2; entsprechend
ed. Schrader pp. 31,2-32,4) sowie unmittelbar darauf der Schluß des Sarvopanisatsära (Fol.
5V Z. 3-5; entsprechend ed. P pp. 631,9-632,2). Beide Namen sind demnach in Podzeits
"Indizes" nachzutragen. Man wird diesen Befund wohl mit dem von Podzeit (p. 31)
beobachteten "Handwechsel auf den Folios (Nägari) 4-5" zusammenzubringen haben. Der

'Plauderpause' der Kopisten, die den verdienstvollen Beschreiber irritierten, ist somit leider
fast die ganze Kthé zum Opfer gefallen. Die vorgelegten Varianten sind nicht geeignet,
unser Verständnis der Kths zu bessern, weshalb auf deren (zu AS XLBI) nachträgliche
Wiedergabe hier verzichtet werden kann.

19 Offenkundige Schreibfehler und andere, unwesentliche Schreibereigentümlichkeiten
bleiben dabei außer Betracht.

20 Degrâces-Fahd p. 181: "la recension du Sud est exclusivement en vers." Unzutreffend; s.

Verf., Unters., p. 37 n. 4.
21 Th. Aufrecht, op. c. (Anm. 15), p. 120: Skr. 122a (Haug 183). Die Hs. ist für unsere

Zwecke unergiebig, der Hinweis auf Deußen seinem Index p. 905a s.v. gemäß zu
korrigieren.

22 Degrâces-Fahd I.e.: "Kundikä, peut être le symbole de celui qui prend le voeu de

renoncement." Das ist nur spekulativ. Mit großer Wahrscheinlichkeit ist dieser Gegenstand
eine südindische Spezialität; vgl. Verf., Unters., pp. 44ff., und in: AS XLIB, p. 156 n. 81;
dazu jetzt M. Mayrhofer, Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen, Band I (Lfg. 5),
Heidelberg 1989, p. 363.

23 S. die bei Verf., Unters., p. 48 genannte Literatur.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 111

das Folgende sind jüngere Ausgaben (NSP, SUD1, SUD2) durchaus studiert
worden, doch daraus gezogener Gewinn ist kümmerlich. Für das Sondergut
der SR wurden einige Ausgaben des Viv. beigezogen24.

Die ältesten Handschriften beider Upanisads kennen weder eine Vers-
Zählung noch sonstige Unterteilungen. Die von Näräyana überlieferte
Feststellung, die LSaU "besteht aus fünf Abschnitten" (samnyäsopanisat pahca-
khandä), ist unterschiedlich aufgegriffen worden25. Sie ist vom Inhalt her nicht
zu begründen. Wie es scheint, wollte man nur in Prosa- und Vers-Stücke
gliedern, doch ließ sich dieser Grundsatz nicht einhalten; bald finden wir
zusammengehörige Verse auseinander gerissen, bald verderbten Vers als Prosa
mißverstanden26. Die Einteilung ist willkürlich; sie wird deshalb hier aufgegeben.
Meine Vers-Zählung der KundU soll lediglich ein Verweisen erleichtern27. Im
übrigen markiere ich das jeweilige Sondergut von NR und SR sowie jene
Stelle, an der in der Überlieferung des Südens die ersten vier der dem Viv.
entnommenen Verse ihren Platz gefunden haben.

24 S. u. Abkürzungsverzeichnis. Viv.M. weicht von den anderen Edd. in der Zählung der

vorliegenden Verse um 1 nach unten ab. Die Feststellungen von Degrâces-Fahd, p. 288 n.
23 und n. 25, von ihr auf Viv.Bh. bezogen, sind durchaus ungenau. Das Sondergut der
KundU hat sie nicht übersetzt. Es handelt sich um die Verse 497, 501, 500, 495 sowie
506a-d, 510, 516, 517, 525, 529; von Ramanathan nicht bemerkt. Zu Varianten s. die

Anmerkungen zur Übersetzung.
25 Deußen folgt C, dessen Einteilung Schraders Ed. wie folgt entspricht: I (auch in P) pp.

15,2-17,9; B (auch in P) pp. 17,9-20,3; IB pp. 20,4-21,2; IV pp. 21,2-24,5; V p.
25,1-2. P weicht ab: BI pp. 20,4-21,6; IV pp. 22,1-23,4; V pp. 23,5-25,2. Degrâces-
Fahd folgt P, faßt jedoch (ungesagt) IV und V zusammen.

26 Vgl. Deußen p. 686: "das fünfte Kapitel in Prosa"; dazu unten Anm. 75. Im Kreise der älte¬

ren Samnyäsa-Upanisads zeigt nur die LSaU Prosa-Vers-Wechsel.
27 Auch die Zählung in NSP und SUD ist willkürlich (mit Druckfehlem). Zum Vergleich

diene die Synopse:
SUD NSP Spr.
1...6 1...6 1 ...6
7 7 7a-d
8ab 8ab 7ef
8cd 8cd 8ab
8ef <8ef> 8cd
(9-12) (Prosa) (Prosa)
13... 17 9... 13 9 13

18[ab] (ohne Nr.) (Prosa)
(19) (Prosa) (Prosa)
20... <23> 14... 17 19 22 (Viv.; s.o. Anm. 24)
24... 28 18 ...22 14... 18

29... 34 23 ...28 23 28 (Viv.; s.o. Anm. 24)



112 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Vor Jahren schien die Vermutung zu äußern gerechtfertigt, Kthé und LSaU
reichten in noch ungebrochen vedische Überlieferung zurück und dürften,
wenigstens in Teilen, den Sütras, insbesondere den Srautasütras nahestehen,
als jenem jüngsten Stratum 'Vedischer Texte', in dem der Verlauf von Opfern
oder Ritualen im allgemeinen beschrieben und festgelegt wird, ohne daß dabei
über den Sinn spekuliert oder überhaupt eine Deutung der Handlung mitgeliefert

wird. Bezüglich der Kthé ließen sich seitdem, in schöner Unabhängigkeit
auf verschiedenen Wegen, der Vermutung Stützen einziehen, die es mindestens

wahrscheinlich machen, in der Kthé das Werk einer Schule des Schwarzen

Yajurveda zu sehen28. Was unsere LSaU betrifft, sind meines Wissens
solcherart Nachweise von Zusammenhängen mit alter vedischer Überlieferung
noch nicht gelungen. Ob sich diese Lücke schließen läßt, mögen berufenere
Kenner entscheiden. Daß alle Sprüche, Mantras und Rezitationstexte, die hier
nur durch ihren Anfang (praiika) angedeutet werden, einzig dem Atharvaveda
der Saunakïyas entnommen sind, ist schon aufgezeigt. Es ist hier nicht der
Platz, Weiteres vorzutragen, darüber ich nähere Gewißheit noch nicht gewonnen

habe. Doch es sollte nicht mehr überraschen, wenn sich der Grundstock
der LSaU im wesentlichen als ein 'upanisadisiertes' rituelles Sütra jenes
Atharvaveda herausstellen sollte29.

Einstweilen ist der Text des Sonderguts der LSaU als ein Unikat zu
bezeichnen. Er enthält, wie auch die erste folgende Versgrappe, eine Reihe von
ungewöhnlichen Formen und in vedischer Literatur einmaligen Wörtern. Das

bedeutet zugleich, daß die Möglichkeiten ganz erheblich eingeengt sind, den
teilweise sehr verderbten Text zu bessern und den Sinn der Handlung in allen
Einzelheiten durchsichtig zu machen.

Der Text handelt nicht von einem gewöhnlichen Brahmanen, sondern von
einem, der die heiligen Feuer für die großen ^rauta-Opfer gegründet hat

(ähitägni)30 und der nun, was nirgendwo sonst in alter Zeit so formuliert wird,
über sein Lebensstadium hinausgelangen will (äeramapäram gaccheyam), also

28 Vgl. Verf., Unters., pp. 46f., 72, 292ff, und in: AS XLBI, p. 141 mit n. 19. Man muß
indessen diese Frage, scheint mir, sorgsam von der nach der Zeitstellung der Texte trennen.
Dies gelte auch für das im Folgenden zur LSaU Gesagte.

29 Daß z.B. die sog. Ä&ama-Upanisad ursprünglich lediglich eine Smrti gewesen ist,

habe ich (Unters., pp. 136ff.) nachzuweisen versucht. Zum Begriff der 'Upanisadisierung' s.

op. c, p. 383a s.v. genannte Stellen.
30 Über diesen s. umfassend H. Krick, Das Ritual der Feuergründung (Agnyädheya), hrsg. v.

G. Oberhammer, Wien 1982.

Die Vorschriften für einen, der die sakralen Feuer nicht gegründet hat (anähitägni) und

entsagen will, sind naturgemäß andere. Sie finden sich erst in späteren Texten thematisiert.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 113

aus dem aktiven Leben zu treten vorhat31. Das ist das einzige Motiv; doch
immerhin wird eines erwähnt. Zu diesem Behufe soll er einige letzte Spenden
und Opfer darbringen und sich in einer ganz besonderen Weise mit den

Feuern, die er bei den Spenden noch benötigt, auseinandersetzen. Priester oder
andere Personen, die dem Manne beistehen oder ihn bei seinen Handlungen
unterstützen, werden im Text nirgendwo erwähnt. Das ist befremdlich genug.
Das Stück gehört zu den wenigen erhaltenen Dokumenten, die uns Einblick
gewähren in eine der Quellen, aus denen Vorstellung und Praxis von
Entsagung im alten Indien gespeist worden sind, nämlich das Streben nach einer

Lösung aus der Gebundenheit durch das Ritual, die die Existenz beherrscht.
Dabei wird diese Lösung nicht durch ein noch so radikales Verzichten,
sondern mit eben jenen Instrumenten vollzogen, derer man sich entledigen
möchte, denen des Rituals. Die Darstellung stünde einem rituellen Sütra wohl
an. Sie erfolgt nicht, wie in der Kths, in upanisadischer Dialogmanier. Man
würde das Stück auch nicht als eine von "Entsagung" handelnde Upanisad
ansehen. Eine Beschreibung und Deutung des eigenartigen Rituals habe ich
andernorts unternommen32. Die dramatis persona wird auch hier nirgends mit
dem Fachausdruck samnyäsin bezeichnet.

Erst in den Versen ist von dem die Rede, "der entsagt hat" (samnyasta,
V.5), und von dem, der sich zügelt (yati, v.10). Im übrigen wird der Entsager
nicht näher bestimmt. Nur einmal taucht das Wort samnyäsa auf33 vor einem
in der Lesart zweifelhaften vänaprastha (v.6). Dazu fügt sich, bemerkenswert,
die erstmalige Erwähnung des sonst alter Upanisad-Literatur fremden
"Waldes" (vana, v.7) und eines "Waldweges" (vanamärga, v.3)34. Die Verse

1-8, mit denen nach der Überlieferung in variiertem Wortlaut die KundU
beginnt, sind gewiß in Unordnung und zum Teil schwer rekonstruierbar. Sie
liefern lediglich Stichworte und Merkposten von Lebensstadien, deren Abfolge
noch keineswegs fixiert ist. Zu ihren Aussagen wären wohl Vergleichsstellen
beizubringen, doch zu ihrem Wortlaut fehlen uns noch Parallelen. Gegenüber
der Prosa taucht neu, neben dem Aufgeben von Begierden, als weiteres Motiv
das Streben auf, von Wiedergeburt freizukommen; beides ist, im Kontext von
'Entsagung', geläufig.

31 äeramapära- ist hapax legomenon in vedischer Literatur. Vgl. dazu Yäjnavalkyas Auszug,
BrhadäranyakaU B,4 und IV,5; s. J.F. Sprockhoff, Äranyaka und Vänaprastha in der

vedischen Literatur. Erster Hauptteil, in: WZKS XXV, 198L pp. 68ff., 75f.
32 Verf., Unters., pp. 52ff. Einige meiner damaligen Übersetzungsvorschläge werden im

Folgenden revidiert.
33 Vgl. sonst samnyasati, p. 19,7 (nur NR; nicht KundU, wie AS XLfll, p. 147 n. 2

versehentlich notiert); samnyasya, p. 20,4 (nicht einhellig).
34 S. die Anmerkungen zur Übersetzung; vgl. J.F. Sprockhoff, op. c. (Anm. 31), pp. 44ff. mit

Belegen.



114 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Die folgende Prosa handelt von der "Weihe" (diksä) und skizziert das

äußere Erscheinungsbild des Geweihten (pp. 20,4-21,2). Sie bildet, zusammen
mit den ihr angeschlossenen sog. Kundikä-Versen (vv. 9-13) über Ausrüstung
und Lebensweise des Asketen (yati), das oben S. 109 (mit Anm. 13) angedeutete

Verbindungsglied in der Überlieferang zu Kthâ/KthrU. Wie in der Kthé
könnte damit der Text seinen Abschluß gefunden haben.

Die Überlieferung von LSaU/KundU indessen zeigt noch Wege zum
brâhman auf. Dazu wird einmal, in Prosa, eine altertümliche Emanationslehre

vorgetragen, wie sie aus der Taittiriya-Upanisad TU) bekannt, wenn sie

nicht gar, wie uns scheint, von dort oder, wenigstens, gemeinsamer Überlieferung

entnommen ist. Zum andern lehren die Verse 14-15 eine seltsame

Konzentrationsübung. Akzentuiert jene Prosa den Weg des Erkennens, so betonen
diese Verse den Weg einer yogischen Übung; allerdings fällt dafür nur ein
bescheidenes Stichwort (pränäpänau samyamya, p. 23,4). Beide Wege münden
im brâhman. Solcherart Konvergenz läßt sich auch sonst beobachten. Ich
verweise beispielsweise nur darauf, daß die zuerst angesprochene Nichtwieder-
kehr zum Feuer (p. 20,4) ihr Gegenstück in der Wendung findet, daß jene, die
das höchste Ziel erreicht haben, nicht wiederkehren (v. 18). Markiert jene
Aussage den Gesichtspunkt des Rituals, daß nach vollzogener Entsagung eine
aktive Teilnahme an Tagesgeschehen und Weltgestaltung, wie sie im täglichen
Opferdienst umgriffen wird, unmöglich geworden ist - hier schlicht als
Tatsache festgestellt, nicht als Verbot im rechtlichen Sinne formuliert -, so wird
anderseits mit dem Erreichen des brâhman nach der Zerteilung des Schädels
und der Loslösung vom Leibe eine Rückkehr in den Kreislauf von Geborenwerden

und Sterben überhaupt ausgeschlossen. Damit endet die LSaU.
Das Sondergut der KundU dagegen ist eine überschwengliche Darstellung

eines mystischen All-Einheits-Bewußtseins, wie sie in Werken des
radikalmonistischen Advaita-Vedänta nicht eben selten ist35. Sie sieht die absolute

Freiheit, die die LSaU nur anspricht und, soweit erkennbar, erst nach dem
Tode erwartet, schon im Diesseits erfüllt. In der überlieferten Zusammenstellung

mit dem Text der LSaU mag deutlich werden, wie diese Verse, die
gelegentlich Wortspiele enthalten oder Doppeldeutigkeit von Wörtern nutzen36,

zum einen mit dem Samnyäsa so gar nichts ursprünglich zu tun haben und wie
zum andern die Schule des Sahkaräcärya von der Idee der 'Entsagimg' Besitz

35 Vgl. P. Hacker, Untersuchungen über Texte des frühen Advaitaväda. 1. Die Schüler
Sahkaras, Wiesbaden 1951, pp. 35ff„ 124ff., 132ff.

36 In den Anmerkungen zur Übersetzung wird darauf verwiesen. Der Viv. ist erstmals ver¬
deutscht von Mohini Chatterji, Das Palladium der Weisheit, Leipzig 1909. Die
Sekundärübersetzung von U.v. Mangoldt, Shankara. Das Kleinod der Unterscheidung, München-
Planegg 1957, verfolgt andere Ziele.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 115

ergriffen, sie sich gleichsam angeeignet und damit dem verbreiteten Glauben
Vorschub geleistet hat, jene sei ihr originäres Gewächs.

Paul Deußen hat (pp. 686f.) die LSaU "ein sehr verwittertes Stück der altindischen

Literatur" genannt. Viel hat sich an dieser Kennzeichnung auch nach
fast einem Jahrhundert nicht geändert, obschon uns dank F.O. Schrader "ein
besserer Text der Upanishad zugänglich" ist. Wie schon ein Blick in Schraders
Sanskrit-Kommentar (Tippanî, pp. 376-386) und seine Critical Notes (pp. 345-

347) lehrt, hat er bei diesen kleinen Upanisads relativ viel Platz der Diskussion
zweifelhafter Lesarten und Verbesserangsvorschlägen eingeräumt. Ihnen sind

wir sorgfältig nachgegangen, und im Hinblick auf SUD und bisherige Übersetzungen

schien es geboten, seine Emendationen mitunter näher zu begründen.
Doch an einigen Stellen, die ich anmerke, möchte ich anders lesen. Die
diesbezüglichen Erörterungen sind daher hier auch umfangreicher ausgefallen.
Manche Textverderbnis ist leider nicht ohne Gewalt zu beheben. Ja, sehe ich
recht, so ist der Text noch lückenhafter, als wir alle bisher beobachtet haben.

Auch dies gut es anzuzeigen.
Eine Auseinandersetzung mit den mir bekannten Übertragungen von P.

Deußen (pp. 686-691), A.A. Ramanathan (pp. 21-27; vgl. oben Anm. 5) und

Alyette Degrâces-Fahd (pp. 181-189; vgl. oben Anm. 11 und 24) hat durchaus

stattgefunden; jedoch mußte ich davon absehen, sämtliche abweichenden
Details hier zu diskutieren. Ich las die Texte in meinem Seminar im Winter
1985/86 auf Wunsch der Studenten. Dir fröhlicher Streit, an dem sich auch
mein Assistent Dr. Konrad Klaus lebhaft beteiligte, um Text-Fassung und
Text-Verständnis gehört zum Schönsten im akademischen Leben. Einige
Ergebnisse der Diskussion sind dem Folgenden zugute gekommen. Doch viele
Ungewißheiten bleiben noch, und ich bin mir dessen durchaus bewußt, nicht
überall den Nagel auf den Kopf getroffen zu haben. Der überlieferte Text-Befund

läßt bei allem Bemühen, seine Gestalt zu bessern, für die Übersetzung
noch nichts anderes zu denn einen Versuch. Der geht von der ältesten erreichbaren

Fassung aus. Vom Sondergut der KundU abgesehen, das hier erstmals
verdeutscht wird, werden Formulierungen der SR in den Anmerkungen notiert,
soweit wesentlich und nicht erkennbar verderbt. Eingefügte Erläuterungen sind

in runde Klammem Ergänzungen in eckige [ ], Bemerkungen zum Text
oder von Herausgebern vorgenommene Text-Erweiterungen in spitze < >
Klammem gesetzt.



116 JOACHIM F. SPROCKHOFF

<Das Sondergut der Laghu-Samnyäsa-Upanisad>

Om\ Wenn nun einer, der die [heiligen] Feuer angelegt hat (ähitägni), sterben

sollte, kommt durch [Veda-]Sprüche die Zubereitung (samskâra; d. i. die
Leichenfeier) des Dahingegangenen (prêta) zustande1

Oder [aber, wenn er] als Gesunder [das Verlangen hat], "ich will über das

Lebensstadium2 hinausgelangen", soll er in dem Wunsche, eine Bestattungsfeier

zu vollziehen, nach der (bekannten) Vorschrift die Requisiten
zusammentragen3, in die Einöde (aranyä) ziehen, am Neumondstage ganz früh am

upatisthate, p. 15,2-3, in dieser Bedeutung merkwürdig genug, wird p. 17,4-5 wieder

aufgenommen. Es entspricht gelegentlichem Gebrauch von samtisthate in Brähmanas; vgl.
z.B. Pancavim&B XVIB,6,24; s. PW VB 1307 und 1315-16; B. Delbrück, Altindische
Syntax, Halle/S. 1888, pp. 258f., dazu A. Weber, in: IS Xfll, 1873, pp. 480f.
Degrâces-Fahd p. 183: "on accomplit pour le mort (preta^) une cérémonie funéraire
(samskâra) avec [récitation de] mantra" mit n. 2: 'Tout mort devient normalement pendant
trois jours [sic! Spr.] un prêta, un esprit errant." [...]. Kaum zutreffend; das Richtige schon
bei W. Caland, Über Totenverehrung bei einigen der indo-germanischen Völker, Amsterdam

1888, pp. 22ff. Allerdings ist der prêta nicht "die Seele eines Verstorbenen" (Caland et
al.), sondern der Totengeist; s. J.F. Sprockhoff, Die feindlichen Toten und der befriedende
Tote, in: Leben und Tod in den Religionen, hrsg. v. G. Stephenson, Darmstadt (1980)
21985, pp. 263-284, bes. pp. 266ff. In der LSaU ist von dieser spezifischen Bedeutung
(noch) gar keine Rede.

äsrama-, die "Kasteiungsstätte" par excellence; gemeint ist, wie aus dem Kontext hervorgeht,

das Stadium des Haushalters; s. Verf., Unters., pp. 38, 40, 53f.; vgl. o. Anm. 31.
Schrader druckt p. 15,3-4 wie P: etän (etäsäm MN 26, NS außer De; sa etän De) pitrme-
dhikän osadhi-sambhärän sambhrtya "soll er, diese zu einer Bestattungsfeier gehörigen
Krautsammlungen zusammengetragen habend...". Anders Degrâces-Fahd p. 182, pitrmedha
mit pitryajha verwechselnd (?): "qu'il rassemble toutes choses nécessaires, plantes et autres,

pour [offrir] un sacrifice aux mânes" (liest sie osadhyädisambhärän, angelehnt an
Nârâyana?). S. dagegen schon W. Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebräuche,
Amsterdam 1896, p. 98 n. 357 (und passim): "pitrmedha, 'das opfer durch welches man die
Väter erreicht'." Schrader stellt aber wiederholt (pp. 15, 345, 377, 489) die Lesung pitrme-
dhikän in Frage ("clerical error?"). Statt dieser Mißform bieten die Sütras - und in
vedischer Literatur nur diese! - paitrmedhika- (VaikhänasaSs XX,22:311,16; XXI,7:326,15;
HiranyakesiPiS 1,1:33,1 p° dahanam; VB,7:55,1; VIB,11:58,12), besonders in der Verbindung

paitrmedhikam karma pratipadyeta (BaudhäyanaSS XXIX,5:375,12; AgniveéyaGS
BI,9,1,5:167,13; 111,10,3,1:172,5) bzw. pratipadyate (ibid. IB,10,2,8:172,3; BaudhäyanaPiS
B,5:8,10-ll;10,1.2-3; BaudhäyanaG&ssaS IV.14,3; Hiranyakes'iPiS VBI,10:58,7; Angaben
des VPAK IV p. 1576c hiermit ergänzt). Vgl. paitryajhika- (Drähya-yana^S XBI.1,17;
LityiyanaSS V.1,15; X.ll.ll; BaudhäyanaPiS IB.3,:25,2-3; -<iS XXVBI,4:350,11), bes.

die Verbindung pailryajnikän sambhärän (ibid. B,8:45,8-9 und 46,13-14); Späteres s. A.
Weber, in: IS IB, 1855, p. 394. Dies alles möchte zwar eine Konjektur paitrmedhikän
nahelegen. Jedoch haben die ältesten Hss., die zugleich kein osadhi- aufweisen, welches
m.E. auch als spätere Restriktion anzusehen ist (vgl. Verf., Unters., p. 55), in vedischen
Texten sonst nicht belegtes pitrmedhakämo (NS, auch MN 26, Haug 35) vidhivat (NS außer



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 117

Morgen die Feuer anfachen4, (am Nachmittag desselben Tages) den Vätern die
[beim] Totenopfer [übliche] Befriedigung (durch eine Wasserspende) gewähren

und die dem Brahman gebührende Spende [austeilend] auswerfen5.

[Denn:] "Wer allerkennend, allwissend ist, wessen Erhitzung (tapas) aus
Erkenntnis besteht6, (p. 16) dem verhilft derselbe himmlische Opferguß zur
Unsterblichkeit," so also [weiß man7].

Hierauf [handle er] weiter [und rezitiere]8:

De; sogar noch in der schlechten Hs. D12), zu dem natürlich ein etän nicht paßt (s.o.). Ich
lese daher: esa pitrmedhakämo vidhivat sambhärän sambhrtya (mit Schrader ex conj.).
agriïn (einige NS-Hss., MN 26, Haug 35: ante 'gnim, sachlich unzutreffend) upasamä-
dhäya, d.h. eigentlich: durch Nachlegen von Holzscheiten in der ersten Morgenstunde; vgl.
Verf., Unters., p. 56.

nirvapet, ritualgerechter Fachausdruck. - Was über eine Spende an Brahman, hier erstmals
und einzig (dazu unten p. 18,6) in vedischem Schrifttum erwähnt, in der Sekundärliteratur
berichtet wird, kann sich auf keine ältere Autorität berufen. Daß sie dasselbe wie die
Spende an den Herrn der Zeugung (präjäpatyesti) sei, ist noch durchaus unsicher.
Statt sa sarvajnah der Hss. (p. 15,7) lese ich mit Schrader ex conj. (a.1. und p. 377) yah s°.
Soweit wörtlich MundakaU Ll,9ab, mit W. Rau, Versuch einer deutschen Übersetzung der

Mundaka-Upanisad, in: AS XVB3/XIX, 1965, p. 218. Der Rest ist ohne wörtliche Parallele.

Degrâces-Fahd p. 187 n. 6: "Le mantra est extrait de Mund.U, 1,1,9 et 2,2,7"; unzutreffend,
s. Verf., Unters., p. 49.
Auch aus ritualistischen Gründen ziehe ich mit Schrader p. 345 die Lesart kalpata ity evam
NS (MN 26 verderbt: kalpa ity evam) dem kalpatäm i° e° dec übrigen Hss. vor, denen
Deußen und Degrâces-Fahd (p. 182: "Que cette divine offrande Lui assure l'immortalité!")
folgen. Der Vers begründet die Spende; s. Verf., Unters., p. 57 (mit Lit.). Zum derart
beliebten Vers-Schluß vgl. z.B. ÄpastambaDhS B, 10,23,5; HiranyakesiDhS B,7,17,2; Manu
VI.60; Mahâbhârata XIV.48,5 (dazu: 1,86,17; VI.24 [= Bhagavadgita U], 15; XB.137,76;
231,22; XIV.48,2).
Der Vers (p. 16,3-4), ausnahmsweise nicht nur durch Anfangsworte wiedergegeben und in
dieser Form nirgends sonst belegt, fungiert hier als Eingangsvers (puro'nuväkyä; von
Degrâces-Fahd p. 182 verkannt; Textbasis?), der jene Gottheit herbeiruft, der die Spende

gilt.
yad brahmäbhyudayad divam (Schrader mit P; "yadivam Hss., auch MN 26) ca lokam idam

(imam MN 26) amum (fehlt MN 26) ca sarvam (MN 26 ergänzt: ca; Schrader: "Read idam
üca sarvam [Taitt. Br. B3,1,2,5]?") / sarvam abhijanyuh ("jinyu Hs. De; "jinya Hss. Di-1)

sarvairiyam ("jitya sarväsrayam Hss. Da-b-j-n-o, Sa, MN 26) dadhatu sumanasyamänä

C'ali [corrupted?]", Schrader; samanusyamänä MN 26). Der Vers ist nicht in Ordnung
(Genus- und Numeruswechsel, Hypermetrik). abhijanyuh, anderwärts bisher nicht bezeugt

(majanyuh PW IB 36; dazu J. Wackernagel, Altindische Grammatik B 2, Göttingen 1954,

§ 680a), aus zwar ältesten nS-Hss. (ab, Dk-m) und NN (P und Hss. Dl 1-12-13) von
Schrader jedoch mit Bedenken (auch pp. 378, 488) in den Text gehoben. Diese Lesart und

sumanasyamänä sind auch in VPAK IB pp. 78c bzw. 933c angezweifelt, wo Schraders

Verweis auf TaittiriyaB, das Niräyana anscheinend schon im Sinne hatte, aufgegriffen
wird: yasmin brahmä 'bhyajayat sarvam etat, amum ca lokam idam ü ca sarvam, tan no
naksatram abhijid vijitya, sriyam dadhätv ahrniyamänam "Let the Naksatra (the constellation)

under which the Brâhman (the Holy Power of the Sacred Word, the Divine Essence)



118 JOACHIM F. SPROCKHOFF

"Das brâhman, das über die Welt hier und über jene dort, über das alles

hier emporstieg, möge, alles ersiegt habend, [uns] wohlgesonnen alles Heil
gewähren!"

[Und9:]
"Das brâhman, (das zuerst vor Zeiten10) geboren (wurde, hat Vena11

aufgedeckt aus dem strahlenden Scheitel. Er deckte seine tiefsten [und]
höchsten Formen auf, den Schoß des Seienden und des Nichtseienden)."

Hat er damit [und mit den Worten] "dem Brahman! dem Atharvan! dem

Prajâpati (Herrn der Zeugung)! der Anumati (Gunst)! dem Agni Svistakrt
(dem wohlwollend vollendenden Feuer-Gott)!" geopfert12 [und] mit [den beiden

Sprüchen]13:

conquered all this (universe): yonder world and all this world, - let this Naksatra, Abhijit,
having conquered, give us prosperity ungrudgingly." (Text und Übers.: P.-E. Dumont, The
Istis to the Naksatras [or oblations to the lunar mansions] in the Taittiriya-Brähmana, in:

Proceedings ofthe American Philosophical Society 98, 1954, pp. 210, 212; dortige Zählung
BI,l,2,6.a; vgl. schon A. Weber, in: /5 I, 1850, p. 95). Hiemach möchte Schrader abhyu-
dayat als abhyajayat (mit Nârâyana) verstehen und divam lokam als Akk. von dyaurlokah
sowie lokam idam amum ca als verderbtes lokam idam u ca fassen, mit Nârâyana dadhätu
für dadhatu lesen, im übrigen aber von einem "Alles-Erzeuger" sprechen und, den
Genuswechsel beibehaltend, mit Nârâyana sumanasyamänä auf eine Gottheit (devatâ) beziehen.
Für letztgenanntes, seit Rgveda geläufig, in Upanisads selten geworden (noch Mahänärä-

yanaU no. 374, éd. J. Varenne, Paris 1960), bietet VPAK sumanasyamänäm. Gegenüber
früherem Ansatz (Unters., p. 57; Druckfehler ist hiernach zu korrigieren) versuche ich
herzustellen (Konjektur hier nicht kursiv): yad brahmäbhyudayad imam ca lokam idam amum
ca sarvam I sarvam vijitya sarvairiyam dadhätu sumanasyamänäm.

9 Von dem die eigentliche Spende begleitenden Spruch (yäjyä) gibt der Text nur die An¬

fangsworte brahrna jajhänam, Atharvaveda IV,1,1 V,6,l u.ö. (auch KathaU 1,17); s. M.
Bloomfield, A Vedic Concordance, Cambridge, Mass. 1906, p. 656a. Zur Kritik s. W.D.
Whitney, Atharva Veda-Samhitä: translated [...]. Rev. [...] and ed. by Ch. R. Lanman,
Cambridge, Mass. 1905, Vol. I, p. 143 (mit Lit.); anders: Degrâces-Fahd p. 182 mit n. 8.

Zur Verwendung des Mantra im Opferritual s. jetzt J.C. Heesterman, Opferwildnis und

Ritual-Ordnung, in: G. Oberhammer (Hrsg.), Epiphanie des Heils, Wien 1982, pp. 18f.;
zum Gebrauch bei Asketen sonst s. BaudhäyanaDhS n,10,18,7.

10 Oder: "im Osten".
11 Der Seher; nach den Kommentatoren: die Sonne; vgl. Satapatha-Brähmana VB,4,1,14.
12 Was er opfert, wird nicht gesagt; vgl. Verf., Unters., pp. 58f. Zu den Adressaten s. jetzt H.

Krick, Feuergründung, Index s. vv., zur Symbolik pp. 93 und 558f. - anumataye fehlt MN
26.

13 Der Text gibt nur die Anfangsworte yajna yajnam gaccha, Atharvaveda VB,97,5-6. Zwei
Akte verlangen zwei Sprüche (hier in Prosa). Der erste begleitet das Opfern des unteren
Reibholzes, der zweite das des oberen; doch nicht die bekannte sexuelle Symbolik, sondern
die Situation der Feuergewinnung steht im Hintergrund. Vgl. J. Schwab, Das altindische
Thieropfer, Erlangen 1886, pp. 77ff. Degrâces-Fahd p. 187 n. 9 verweist auf Kthi (s. dagegen

Verf., I.e., und in: AS XLIB, p. 153 n. 57).



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNPIKA-UPANISAD 119

"O Opfer, geh zum Opfer, (geh zum Opferherm, geh ein in deine eigene
Geburtsstätte, svähäl"

"Dieses dein Opfer, o Opferherr, sei vom Aussprechen schöner Lieder
begleitet, [es sei] reich an tüchtigen Männern, svähä)]"

die beiden [Feuer-]Reibhölzer im Feuer geopfert, (p. 17) soll er mit [der
Rezitation der] vier Lektionen [die mit den Worten beginnen: o cit sakhäyam]
"Gem (würde ich) den Gefährten (zur Gemeinschaft gewinnen...)14 die
Butterschmalzspenden opfern.

Mit denselben [vier Lektionen] kommt [seine eigene Leichenfeier]
zustande.

Sodann soll er mit [dem Sprach] "In mich (nehme ich) Agni zuerst (auf,
zugleich mit Herrschaft, Glanz [und] Kraft. In mich lege ich Nachkommenschaft,

in mich [lege ich volle] Lebensdauer, svähä\ In mich [lege ich]
Agni)!"15 die beiden Feuer [in sich] aufsteigen lassen16.

<Lücke im Text.> "In der Bewahrung seines Gelübdes bleibe er
unverdrossen," so [wird gelehrt]17.

<Ende des Sondergutes>

14 D.h. die Rezitation umfaßt das gesamte XVBI. Buch der Atharvavedasamhitä, das aus Ver¬

sen zur Bestattung und Hymnen an den Totengott Yama besteht; s. W.D. Whitney, op. c.

(Anm.9),Vol.B,pp.513ff.
15 Der Text (N&, auch MN 26 und P verderbt) gibt auch hier nur die Anfangsworte mayy agre

agnim, doch ist sicher, daß sie Atharvaveda VB,82,2 entstammen. Es ist nicht der klassische

Mantra.
16 Indem er an Gärhapatya- und Ahavamya-Feuer die heiße Luft einatmet; s. Verf., Unters.,

pp. 63ff. - Die Stellung des ca inmitten iti ca dväv agni samäropayet (p. 17,8) ist
bemerkenswert Möglicherweise waren auch hier (vgl. o. Anm. 13) zwei Verse zu rezitieren
vorgesehen, wie z.B. bei der Feuergründung erforderlich (s. H. Krick, op. c, besonders pp.
198ff., 290f.), oder der Spruch soll wiederholt werden (vgl. z.B. Kthé B,3: 38,7-39,1; s.

Verf.,in:AS:XLm,p. 153).
17 Degrâces-Fahd p. 188 n. 13 versteht unter "le voeu" den Entsagungsspruch (praisamantra)

"ich habe entsagt" (samnyastam mayä). Der ist aber der LSaU gänzlich unbekannt, ja geradezu

fremd.
Das einhellig überlieferte iti (p. 17,9) nach atandrita scheint als Zeichen für den Schluß

eines Abschnitts verstanden worden zu sein (wie in C und P; s.o. S. 111 Anm. 25). Vielmehr
dürfte das iti darauf verweisen, daß das Vorhergehende ein Zitat gewesen ist; in NS (auch
MN 26: etädhrta iti) ist der Schluß verderbt. Augenscheinlich müssen wir eine Lücke im
Text annehmen. Immerhin bietet vratavän syäd atandritafh] einen ordentlichen (Schluß-)
Päda eines éloka. atandritah, erst spätvedisch und nur selten in Prosa (kaum 10-mal)
belegt, finden wir in Versen ausnahmslos am Schluß eines 2. oder 4. Päda, doch auch im Epos

nicht in hier vorliegendem Wortlaut. Vgl. z.B. so_verschiedenartige Werke wie Brhaddevatä

Vn,77; JaimimyaES-Kärikä 125 (vgl. 33); AgnivesyaGS B,6,8,4:104,15 (m.E.
verderbter VersV, VäsisthaDhS XXVI.l; XXVB.8; Visnusmrti XXBI,42; XXVBI.47; LV.16;
XCVB.16; Sankhalikhita 148; 371; Bhagavadgïtâ ÌB,23; YogatattvaU 72; YogakundaüU
B,15. Eine Quelle, die eine Rekonstruktion ermöglichen könnte, kenne ich leider nicht



120 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Darüber [gibt es] die [folgenden] Strophen:

<Nunmehr die Kundikä-Upanisad>

(1.) [Wer] im Lebensstadium (dirama) der Brahman-Schülerschaft
unermüdlich18 [und] ganz dem Gehorsam gegenüber [seinem] Lehrer (guru)
hingegeben war, (p. 18) die Vedas [regelrecht] studiert hat [und] von [seinem]
Lehrer entlassen worden ist, [der] wird äsramin genannt19.

(2.) Hat er sich eine passende [Ehe-]Frau20 genommen, das Feuer angelegt
[und] nach Kräften [unterhalten], soll er die dem Brahman gebührende Spende

opfern; von ihr soll er [einen] Tag und [eine] Nacht lang [austeilend] auswerfen21.

18 Statt khinno (p. 17,11) lesen wir 'khinno a-khinno; Dr. Klaus, Spr. ex conj.). - SR:

"Wenn das Lebensstadium der Brahmanschülerschaft zu Ende gegangen ist,..." (ksïne NSP,
auch Haug 183; dagegen SUD: 'ksinel). Schraders Hinweis a.l. bezieht sich auf Väsis-
thaDhS VB,3 (avifirnabrahmacaryo).

19 Eine solche Definition wird uns sonst nicht geboten. Ramanathan p. 21 läßt dies unberück¬

sichtigt und spricht vom brahmacärin. - Vgl. dagegen Mahâbhârata Xff,226,3(ff).
20 däram (alle Hss., auch MN 26, Haug 183, NSP, SUD), unregelmäßig; daran (wie Kth£

B,3:37,6) sadrsän (Grantha-Ed., Madras 1896).
21 Der fast einhellig überlieferte Halbvers brähmun istim yajet täsäm (MN 26: yajetäsäm)

ahorätrena (ahoräträni NS, auch MN 26) nirvapet (p. 18,3) ist von Deußen p. 688 unter
Auslassung eines Verbs ("Und bringe jenen Gottheiten Das Brahman-Opfer Tag und

Nacht") und Degrâces-Fahd p. 183 unter Einbezug des vorhergehenden saktitah ("qu'il
accomplisse selon ses capacités un sacrifice à Brahma et fasse offrande aux autres divinités,
un jour et une huit") klar nach Nârâyana (täsäm devatânâm prïtaye nirvapet) übersetzt
worden. Ramanathan p. 21 ("and perform a sacrifice lasting a day and night in which
Brahma, etc. are the deities.") folgt Upanisadbrahmayogin (täsäm brahmädidevatänäm

samtustyartham brähmun brahmadevatäkäm istim yajet) und läßt nirvapet aus; im übrigen
hat er den Vers mißverstanden. Die Pâda-Grenze bleibt, wie so oft, unberücksichtigt. Mag
b° istim nirvapet (vgl. o. Anm. 5) zusammenzufassen am nächsten liegen, so bleibt der
Rest, auch als Parenthese, absurd. Stein des Anstoßes, der Grammatik wie der Sache nach,
ist täsäm. Ein Gen. bei yaj- (PW VI 8-9; pw V 115a) kann, allenfalls, als Partitivus der

Sache, womit (üblich: Instr.) die Handlung vollzogen wird, auftauchen; dafür fehlt hier der

Bezugspunkt. Bei ni>-2vap- ist ein Gen. Part, durchaus üblich (pw VI 18a; vgl. B. Delbrück,
op. c. [Anm. 1], p. 160), regelmäßig steht der Begünstigte im Dativ, höchst selten im Gen.

(vgl. A. Minard, Trois Énigmes sur les cent chemins, Paris 1949, 1956,1 § 349c, B § 269a).
Degrâces-Fahd notiert lapidar: "Reprise brève LgS.U, I." (sic!). Dort taucht aber ein
Nomen pl. fem. gen., auf das allein täsäm der Texte zu beziehen wäre, überhaupt
nicht auf. Überdies kann eine KundU, der jene Prosa fehlt, auch nicht auf dieselbe verweisen.

Mit Schrader - wiederum vgl. Verf., in: AS XLBI, p. 138, und in: WZKS XXXIV,
pp. 7, 47 und passim) - ist daher ex conj. gegen alles (t)tasyä[h] za lesen.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 121

(3.) Hat er [seine] Söhne mit [seinen] Besitztümern [durch Aufteilung]
ausgestattet22 und die dörflichen Begierden23 fahren lassen, soll er auf dem

Waldwege wandeln24, in einer reinen Gegend umherstreifend.
(4.) Als Nahrung habe er [nur den] Wind, oder er habe [auch noch] Wasser

als Nahrung; als [feste] Speise habe er hauptsächlich aus Früchten zubereitete25.

(p. 19) Nachdem er in seinem eigenen Körper [die Feuer] hat aufsteigen
lassen26, [sollen] keine Tränen auf die Erde fallen27.

22 Zur Sache sowie zur ganz anderen sprachlichen Konstruktion s. W. Rau, Staat und Gesell¬

schaft im alten Indien, Wiesbaden 1957, § 30,1b.
23 grämyakämän; gemeint sind die Freuden des Dorfes und Dorfbewohners, wie auch der

Kontext zeigt (diese Einschränkung nicht in v. 7 unten); dieselbe Verbindung sehr häufig
auch im Mahâbhârata. Anders: Degrâces-Fahd p. 183.

24 careta (ungewöhnlich; samcaran SR) vanamärgena (p. 18,5) ist hapax legomenon in vedi¬
scher Literatur (vgl. o.S. 113 mit Anm. 34); Plural in Harivarn^a 58,6.

25 Aus Deußens Konjektur (p. 689) vihitän nottaraih phalaih, die Schrader vihitänna uttaraih
"(archaic Sandhi)" trennt (pp. 346, 379 zu p. 18,6; danach Verf., Unters., p. 41; jetzt
hinfällig), übernehmen wir lediglich die Doppelung des n in °nno°, folgen im übrigen den
besten Hss. der NR: vihitännottarah phalaih. Zu "uttarah s. PW I 890 s.v. l,4e. - Man
vermißt ein zweites vä. Vgl. einschlägig väyubhakso 'mbubhakso vä phalarrüdäeano 'pi vä

Mahâbhârata XIB,130,42ab). Der Halbvers zeigt, daß wir nicht umgekehrte Abfolge
erwarten können. Wie es scheint, wird v.4b in v.6a wieder aufgenommen (s.u. mit Anm. 30).
Degrâces-Fahd p. 183: "ou de fruits pour maintenir sa vie" - SR: "[oder] mit empfohlenen

Knollenwurzeln [sich nährend]."
Der sprachlich bemerkenswerte Terminus väyu-bhaksa (in Up.-Literatur nur hier), in
BaudhäyanaDhS BI,3,9+14 Bezeichnung einer besonderen Waldsiedler-Klasse (s. auch

Yäjnavalkyasmrti 111,55), älterem Veda fremd, begegnet sonst im Sühnefasten; KäthakaGS
VI,2 (fast VâsisthaDhS XXI.21; vgl. Visnusmrti XLVI.ll); VI,4; BaudhäyanaDhS
IV,2,8; rV,5,6. (-bhaksana) 7.8. (nach ambubhaksa) 9.10; im Mahâbhârata sehr häufig,
z.B. 1,32,2; 41,3; 201,7; 11,7,13; BI,3,14; 13,12; 39,23; 78,18 (vgl. 100,5); 259,16; 282,12;
VB,172,53; K.36,46; XB.159,71; 161,29; 253,19; 263,35; 292,17; XBI,26,30; 80,36;
XV.33,16; 45,12; 47,2.

26 Statt svasarire (ungewöhnlich!) samäropah (NR p. 19,1) lesen wir sv° samäropya (ex conj.,
Spr.; nur die NR-Hs. De, auch sonst freigebig mit Visarga-Schreibung, hat samäropyah
[sie!]). SR: sv° samäpyätha, wohl verderbt; mir unverständlich. Ramanathan p. 22: "he
shall find all worldly life in his person alone"

27 In NR fehlt dem Vers jedes Verb. Um weitere Konjektur zu vermeiden, lese ich näirupäta-
käh (Subst, m. mit pw I 138b zur Stelle; fehlt in VPAK) oder Adj.: "[sollen] sie (d.h. der
Asket und seine Angehörigen; Schrader p. 379) keine Tränen auf die Erde fallen lassen";
von pätaya- "werfen" (anders: Deußen), vgl. dazu J. Wackemagel, op. c. (wie Anm. 8), §§

46b, 47c. NS-Hss. Di-j und MN 26 haben Sing, cäeru-pävakah; doch ca aller NS-Hss. ist
irrig; s. Verf., in: AS XLBI, p. 152. Eindeutig SR: näsru pätayet "er soll keine Träne fallen
lassen".



122 JOACHIM F. SPROCKHOFF

(5.) Wie kann ein Mann, der gar keine Durchhaltekraft hat28, 'einer, der

entsagt hat' (samnyasta) genannt werden? Ist der vielmehr nicht nur einer, der

[lediglich] den Namen hat, wie kann der 'einer, der entsagt hat', genannt
werden?^

(6.) Darum hält er mit einem Körper, der [durch die Ernährung nur] von
Früchten gänzlich geläutert ist30, die Entsagung (samnyäsa) als ein Strahlenreicher

durch31. [Gleichsam] feuerfarbig32 schreitet er hinaus; er wird zum
Waldsiedler33.

(7.) Aus dem [gewohnten] Lebensraum geht er, von der Gattin begleitet34,

[jedoch selbst-]beherrscht, in den Wald (vana).

28 Ich lese sahate naiva (ex conj., Spr.); zu sahate ohne Objekt s. PW VB 853. Als Objekt
könnte an samnyäsam (vgl. Schrader p. 379) gedacht werden, was durch tasmät... samnyä-

sam sahate (v. 6 p. 19,4) gestützt wird. - Die Lesart saha tenaiva (p. 19,2; auch alle Edd.)
"mit demselben" läßt die Frage gänzlich offen, was "dasselbe" sei, und verlangt Ergänzung
aus dem Textzusammenhang, seil, agnina (Nârâyana; danach: Deußen, Degrâces-Fahd)
oder därena (sie!, Upanisadbrahmayogin; danach: Ramanathan), welche beide fernab in
v.2ab p. 18,2 zuletzt auftauchten, oder asrunä (von Schrader I.e. nur erwogen).

29 Statt yasmin (v. 5d p. 19,3), das nicht auf sa bezogen werden kann - die Zusammenstellung
der NR ist unkonstruierbar -, lese ich mit SR katham (samnyasta ueyate; vgl. KthS/BSaU
1:31,3), Pada d als Refrain zu Päda b. Die Fragen sind rhetorisch. Ich bin mir keineswegs
sicher, den Sinn des dunklen Halbverses richtig getroffen zu haben. Vgl. Ramanathan p. 22:

"How can one who is (merely) known with an appellation (of an ascetic) be said to have
renounced?" - Deußen und Degrâces-Fahd übersetzen hier und im folgenden Vers den
Kommentar.

30 phalavisuddhângï, alle Hss. Der Vers bezieht sich wohl auf die "Früchte" von v.4b (s.o. mit
Anm. 25). Wenn er gereinigt wäre "von den Früchten (früherer Taten)" (vgl. Ramanathan

p. 22), wäre wohl eher -ätmä zu erwarten, nicht -ahgï. Degrâces-Fahd p. 184 (und n. 19)
scheint hier nicht überliefertes -agnih zu lesen: "Mais le feu purifié par le but [ultime] ne
contrevient pas au renoncement" Ähnlich Deußen; doch das ist Näräyanas Kommentar.

31 sahate (s.o. Anm. 28) 'reimän. Deutung schwierig; sollte hier an den Strahlenkranz des

Brahman (brahmatejas) gedacht sein? Eher dürfte die Strahlkraft (tejas) der Erhitzung
(tapas) des Asketen (areimat tapasviril) gemeint sein. - SR unübersetzbar, weil verderbt.

32 Statt agnivarnam der Hss. (p. 19,5) lese ich agnivarno (ex conj., Spr.; s. areimän; vgl.
puruso bhäsvaravarnah sambhavati, BrhadäranyakaU VI,2,14). Die rituelle Hereinnahme
des Feuers (v. 4) läßt ihn feuerfarbig erscheinen; vgl. J.F. Sprockhoff, Kathasruti und
Mänava&autasütra, in: Stil 13/14, 1987 [1988], p. 241. Schrader folgt Deußens Konjektur
agnir vanam, die auf Näräyanas Verständnis der dunklen Verse zurückgeht

33 prapadyate verlangt hier ein Nom. abstr.; statt vänaprastham der Hss. (p. 19,5) lese ich
vähaprasthyam (ex conj., Spr.).

34 Ganz anders SR: "Wie im [bisherigen] Lebensraum (d.h. im weltlichen Leben) der Gattin
anhangend"; das gibt dem Kommentator verständlicherweise gewaltige Probleme auf.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 123

Nachdem er die Begierden [gänzlich] aufgegeben hat, entsagt er. Gerät er
in [irgendeine] Gefahr?35 (p. 20) Oder was ist das Leid, um dessentwillen36 er
die [in der Welt] hochgehaltenen Genüsse aufgibt?

(8.) "Aus Furcht vor [neuem Wohnen in] einem Mutterschoß und ebenso

in Furcht vor Kälte und Hitze37 verlange ich, in die Höhle [des Herzens38]

einzutreten, in die hohe Stätte, die frei von Krankheit ist39."

Hat40 er [also] entsagt, [gibt es für ihn] keine Rückkehr zum Feuer41.

Alsdann soll er, indem er die auf den Leib bezüglichen [Veda-]Sprüche
[die mit den Worten beginnen: yan manyur jäyäm ävahat] "Als Manyu seine
Gattin heimführte...", murmelt42, die Weihe (dïksa) antreten.

35 Ich verstehe: Welche Furcht treibt ihn? (s. v. 8). anupasyati, P "auf welche Gefahr starrt
er?" Ganz anders SR: "Strebt er etwa ganz umsonst [der Entsagung zu], wenn er das Glück
der Wandelwelt völlig aufgegeben hat?" Nach Upanisadbrahmayogin soll dies wie auch die

folgende Frage der Einwand der zweifelnden Gattin sein. Über deren Verbleib berichtet uns
der Text nichts.

36 SR: "dessen er sich erinnert hat".
37 parspro toto; gemeint sind die Gegensatzpaare schlechthin.
38 guhäm; so entsprechend dem Gebrauch in Upanisads, s. z.B. TU 11,1:53,18; KathaU 1,14;

B.12.20; ffl,l; MundakaU B.1,10; BI,1,7; SvetäSvataraU BI.20. - SR: "in das Verborgene";
(auch MN 26).

39 Zu an-ämaya- s. J. Narten, Ved. ämayati und ämayävfn-, in: Stil 5/6, 1980, pp. 153-166,
bes. pp. 162ff. Der Samsära wird oft mit einer Krankheit verglichen. - iti am Schluß p. 20,3
ist durchgängig bezeugt (vgl. o. S. 111 mit Anm. 25 und S. 119 Anm. 17). Nach
Vorschriften des indischen Mittelalters ist dieser Vers im Verlaufe der Entsagungszeremonie
vom angehenden Samnyäsin als Willenserklärung (sahkalpa) formelhaft zu rezitieren. Vgl.
dazu das eingangs in der Prosa genannte Motiv.

40 Zu pp. 20,4-22,6 vgl. Kthé IB:40,1-42,10 (s.o. S. 109 mit Anm. 13). Im Folgenden werden

nur einige Abweichungen notiert
41 samnyasyägnim apunarävartanam, alle Hss. (nur P: na punarävartanam) ist grammati¬

kalisch bedenklich und vielleicht deswegen zumeist mißverstanden (Deußen p. 689;
Ramanathan p. 23 gegen p. 15[!], Degrâces-Fahd p. 184, u.a.). apunarävartanam sonst
nicht vedisch belegt (na punarävrttih, nur BrhadäranyakaU VI,2,15; sonst YogasikhäU
V,61; vgl. MuktikäU 1,1,10 als Definition von Erlösung [dazu unten v. 18]; dann gacchanty
apunarävrttim, Bhagavadgïtâ V,17, gegenüber lokah punarävartinah, VBI,16), würde Gen.

agneh oder, richtiger, agninäm (vgl. Kths; AS XLIB, p. 154) wie z.B. Sämavidhänabräh-

mana n,5,l (manusyänäm ävartanam) verlangen; hier funktioniert es wie ein Nomen agen-
tis. ävartanam im Sinne von "Herkehr" schon Rgveda X,19,4.5, doch isoliert. - Einem

'Aufgeben' der Feuer widerspricht schon ihr vollzogenes 'Aufnehmen' (samäropayet usw.;

p. 17,8 und v.4).
42 Atharvaveda XI,8. Der Text der SR ist verderbt; schon NSP druckt Fragezeichen. Zu SUD1

und SUD2 s. Verf., in: WZKS XXXIV, 1990, p. 12.



124 JOACHIME SPROCKHOFF

Er trage ein röüich-braunes Gewand, [beim Scheren] bleibe er mit Achsel-
und Schamhaar versehen43.

Mit erhobenen Armen [wandernd], sei er44 von [vorgegebenen] Wegen
losgelöst, (p. 21) Ohne [feste] Heimstatt soll er wandeln. Als einer, der Almosen

ißt, soll er [anderen] nicht geben45.

Eine Seihe soll er bei sich tragen zum Schutze der Lebewesen.
Darüber [gibt es] die [folgenden] Strophen46.

(9.) Ein Töpfchen (kundikä), eine [Trink-]Schale, ein Traggehänge, einen

Dreistütz, ein Paar Sandalen, einen Überwurf, der die Kälte abhält, sowie
einen Lendenschurz,

(10.) Eine Seihe und ein Badetuch und nur noch ein Obergewand [soll er
tragen47] - [jedoch] alles das, was auch immer darüber hinausgeht48, soll der
Asket (yati) meiden.

(p. 22) (11.) Auf einer Sandbank im Fluß mag er liegen oder gar auch in
Gotteshäusern49. Nicht übermäßig soll er [seinen] Körper mit Freude und Leid
erhitzen.

(12.) Baden, Trinken sowie Reinigung soll er mit geseihten Wassern

besorgen.

43 -yutah von ^yu (yauti) "verbinden", nicht von 2yn- (yuyoti, yucchati) "trennen, (sich) fern¬

halten", was in dieser Zeit nicht mehr belegt erscheint. P und KundU wie Kth£ (fehlt
KthrU). Gegen Deußens Übersetzung spricht übrigens auch die einhellige Tradition.

44 bhavati (p. 21,1) alle Hss., auch MN 26. Doch ist der Indikativ als Optativ zu verstehen; s.

Sabara zu Munämsäsütra X,7 (18),61-63 (u.ö.). bhavet Schrader ex conj. wegen Kthé. Zur
Sache vgl. Mahâbhârata XB.9,18.

45 Lies bhiksàsï na dadyät mit Kthi IB:41,2, Schrader ex conj.; alle Hss. dadhyät, auch VPAK
BI p. 419 n. verworfen. Degrâces-Fahd p. 184 übersetzt den Kommentar. SR, sicher z.T.
verderbt: "Als einer, der Almosen ißt, soll er [meditative] Betrachtung hervorbringen."

46 Zu den vv. 9-12 und 13cd s. die resp. Hinweise zu Kthé IB vv. 1.2.3cd. 4ab.3ab.4cd.7cd.
47 Da die zuvor genannten Gegenstände sämtlich im Akk. angeführt werden, ist im Blick auf

das Folgende solche Ergänzung zwingend. Der Textbefund beweist, daß die Verse hier
nicht in ursprünglichem, unberührtem Zusammenhang stehen. Bei diesem gravierenden
Eingriff ist auch die Hss.-Überlieferung in Unordnung geraten. Statt uttaräsahgam eva ca
einer NR-Hs., von Kthè und der gesamten SR (KthrU, KundU) lesen alle anderen "sahgas
(auch MN 26) tridandah mit Var. tridarndakah (MN 26), °danaakam (P 2 Hss.). Trotz
Deußens (p. 690 n. 1) Notiz über Textverderbnis und metrischen Fehler übersetzt Degrâces-
Fahd p. 184 ohne erklärtes Bedenken "triple bâton". Zum ganz späten Nebeneinander von
Dreistütz (Verf., in: AS XLBI, p. 156 n. 84) und Dreistab s. jetzt P. Olivelle, Renunciation
in Hinduism, A Medieval Debate, Vol. I, Wien 1986, pp. 44ff. Dazu Verf. ausführlich
andernorts.

48 Dies ist die entscheidende Änderung in LSaU/KundU gegenüber der in Kthfc 111:41,7 auf¬

bewahrten strengeren Observanz; s. Verf., op. c, p. 143 n. 23 und p. 157.
49 Mehrheit der Hss., MN 26 und SR: devägäresu bähyatah "outside a temple" (Ramanathan

p. 24; ähnlich Deußen, Degrâces-Fahd). Doch bähyatah kann hier nicht Präp., sondern nur
Adv. sein; also: "in Tempeln draußen", d.h. außerhalb von Ortschaften.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 125

Während er gelobt wird, soll er sich nicht zufrieden fühlen; ist er getadelt
worden, soll er nicht anderen fluchen.

(13.) Ein aus gespaltenem Bambusrohr gefertigtes Gefäß für Almosen
usw.50, [auch] das Badezeug ist nicht untersagt51.

Diese Lebensweise soll er beachten, [denn wenn er sie befolgt, dann] soll

er, mit gezähmten Sinnen, stets siegreich sein52.

Der Zusammenhalt des Wissens [liegt] in der Denkkraft53; und aus der
Denkkraft [ist] der [leere] Raum [entstanden],54 'aus dem [leeren] Raum der

Wind, aus dem Wind das Licht55, aus dem Lichte [sind] die Wasser, aus den

Wassern [ist] die Erde, aus der Erde56 (p. 23) <57 [sind] die Kräuter, aus den

Kräutern [ist] die Speise, aus der Speise58 [ist] der Mann [entstanden].' Wer
also in dieser Weise die Entstehung> dieser Wesen <erkennt, der> gelangt
zum brâhman59, er gelangt zum Alterlosen, zum Todlosen, zum Unwandel-

50 bhiksädi vaidalam pätram (p. 22,1; SUD, P), Text unsicher, wohl doch zu kontrahieren
°ädivaid° (NSP, MN 26); s. jedoch Schraders Bedenken pp. xxxix, 384. Zum Gefäß s.

Manu bes. VI,54 (meistens baidala von bidala "[Ab]Gespaltenes, Span"; fehlt an Parallelstellen),

keine Absonderlichkeit, s. auch V.119; VB.132; VBI.327.
51 Dieser Halbvers fehlt in Kthi/KthrU.
52 SR: "stets [Gebete] murmeln." - Hier endet die Parallelüberlieferung zu Kthi/KthrU. - Zur

Konstruktion des Halbverses vgl. J.S. Speijer, Sanskrit Syntax, Leiden 1886, § 487,3; Ders.,
Vedische und Sanskrit Syntax, Straßburg 1896, § 284. Auch MaitreyaU B,l,3.

53 Vgl. (mit Schrader p. 384) Väjasaneyisamhitä XXXIV.5; dazu schon A. Weber, in: IS B,
1853, p. 52; I. Scheftelowitz, in: ZDMG 75,1921, pp. 201ff.

54 Degrâces-Fahd p. 185: "de même l'éther [est uni] à l'esprit". Der Text ist unsicher: manasa-
kasas ca (p. 22,7) regelwidrig; vgl. Schrader I.e. Ich lese manosa ak° (ex conj., Spr.); vgl.
TU B,l:56,8 atmana akasah sambhutah. Das Folgende, hier in Anführungszeichen ' '

gesetzt, ist Zitat aus TU B,l:56,9-10. NR hat ausdrücklich iti (p. 23,2; auch MN 26; fehlt in
KundU). S. dazu jetzt W. Rau, Versuch einer deutschen Übersetzung der Taittiriya-Upani-
sad, in: Festschrift der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-

Universität Frankfurt am Main, Wiesbaden 1981, p. 357. - Vgl. ferner die Erweiterung in
MahänäräyanaU (éd. J. Varenne, Paris 1960) nos 533-535. - KundU hat statt dieser
problematischen Prosa einen schlecht überlieferten Halbvers: visväyamanusamyogam (SUD;
visväya ma°, NSP) manosa bhävayet sudhih "The wise [ascetic] shall realize in his mind
[the identity of the individual self with the universal Self] which is the meaning of Om"
(Ramanathan p. 24; mir unverständlich).

55 TU: "das Feuer". Ebenso das Zitat aus TU in YogacüdämaniU 72, NSP p. 294,23-24.
56 Von Degrâces-Fahd p. 185, obschon Nârâyana folgend, weggelassen; fehlt in KundU.
57 Ergänzungen < > mit Schrader, ex conj., z.T. aus TU.
58 Die Worte reto retasah sind in Schraders Ergänzung p. 23,1 zu tilgen, da sie auch in TU

B,l nicht überliefert sind; s. Verf., Unters., p. 37 n. 4, und W. Rau, op. c. (Anm. 54), p. 369

zuTUB,l:56,10.
59 Vgl. dazu W. Rau, op. c, p. 357 n. 37, dessen Auffassung damit bestätigt wird.



126 JOACHIM F. SPROCKHOFF

baren, zum Unvergänglichen60 - wenn er durch dessen61 wiederholte Übung
Aushauch und Einhauch gezügelt hat.

Darüber [gibt es nämlich] die [folgenden] Strophen62.

(14.) Er soll beide Hände, nachdem er sich [aufrecht] hingestellt hat, in der
Mitte zwischen Scrotum und Einhauch zusammenfügen63. Nachdem er
gemächlich die [Spitze der] Zunge, die [aus dem Munde] herausgekommen ist, in
der Größe eines Gerstenkorns erblickt hat64,

(15.) Nachdem er ebenso den Blick, so groß wie eine Bohne, auf ein Ohr,
ebenso auf eine Braue65 geheftet hat, (p. 24) soll er aber nicht Laute die beiden
Ohren noch Gerüche die Nase vernehmen (eig.: berühren) lassen66.

(16.) Alsdann - wo die selige Stätte67 [liegt], das [ist] das brâhman, das

[ist] die höchste Zuflucht68! - dürfte sie (d.h. die Stätte, das brâhman) vermittels

solcher69 wiederholter Übung erreicht werden von dem ätman, den er in
früheren Geburten erworben hat70.

60 Das letztgenannte Attribut auch in NSP, fehlt SUD; s. jedoch dieselbe Ausdrucksweise

prapadyate avyayam, unten v. 17cd. Der Wortlaut der KundU ist, soweit erkennbar, als

Ausspruch des Asketen zu verstehen: "Ich gelange zum brâhman...". An dieser Stelle
stehen in der KundU die unten wiedergegebenen Verse 19-22.

61 Gemeint ist wohl die im Folgenden beschriebene Methode, nicht das zuvor erwähnte brâh¬

man.
62 KundU: tatra ilokä bhavanti, NSP; fehlt SUD.
63 D.h. unterhalb der Stelle, an der die Hebung der Bauchdecke bei tiefer Einatmung noch

spürbar ist (freundlicher Hinweis von Herrn Dr. Konrad Klaus, Bochum, mdl.). Vgl. pura-
städ vai näbhyai präna uparistäd apähah "vor dem Nabel (beim aufrecht gehenden
Menschen also oberhalb des Nabels) befindet sich der präna, hinter dem Nabel (beim Menschen
wieder: unterhalb des Nabels) der apäna" (Taittiriya-Samhitä 111,4,1,3-4; Übers. W.
Caland, in: ZDMG 55, 1901, p. 264; jetzt auch in: W. Caland, Kleine Schriften, Stuttgart
1990, p. 83). Eine Yoga-Positur, bei der die (Flächen der) Hände auf dem Perineum
zusammenzulegen sind (Deußen, Ramanathan, Degrâces-Fahd), ist uns auch sonst aus alter
Zeit nicht überliefert.

64 So mit den meisten NS-Hss., danach Schrader. Andere NR-Hss., P, MN 26 und KundU: "...

gegen die Zähne gedrückt hat" Vgl. Yäjnavalkyasmrti fll.199; femer: YogacüdämaniU 71.
65 Einige NR-Hss., MN 26 und KundU: "auf die Erde"'.

66 So mit Schraders Konjektur: sravane näsike gandhän chabdämi ca spariayen na tu. Schon
Deußen p. 691 n. 1 ("Stelle gänzlich korrupt") versuchte Konjektur; SUD ist verderbt.
Degrâces-Fahd p. 185 übersetzt Näräyanas Kommentar des Verses.

67 iaivam padam; ich halte es nicht für ausgemacht, daß hier die Stätte Sivas (Ramanathan,
Degrâces-Fahd) gemeint ist.

68 KundU: "das [ist] das höchste brâhman."
69 Oder: "dessen"; vgl. o. Anm. 61.
70 Ich verstehe: Das Selbst muß schon im Verlaufe früherer Existenzen dafür tauglich ge¬

macht werden; vgl. Manu VI,73; Bhagavadgïtâ VII, 19.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 127

(17.) Dann gelangt der Wind71 durch diese angesammelten [Mittel]72,
nachdem er das Herz gänzlich der Erhitzung (tapas) zugewandt hat73, vom
Leibe fort empor zum Unvergänglichen hin, nachdem er den Schädel gespalten
hat74.

(p. 25) (18.) Welche aber den Schädel ihres Leibes [zerteilt und] das

höchste Ziel erreicht haben, die kehren nicht wieder zurück, - die Menschen,
die das Jenseitige und das Diesseitige kennen75.

[Abgeschlossen ist die Samnyäsa-Upanisad.]

<Das Sondergut der Kundikä-Upanisad>

(19.) "In mir, dem Ozean teilloser Glückseligkeit, kommen die Wogen des

Alls76 empor und versinken, auf vielfältige Weise, je nach dem Wirbel des

Windes, der [die] mäyä [ist].

71 väyuh, hier wohl pränah "der Aushauch".
72 Statt sambhütaih (p. 24,4) der Hss. lese ich mit Schrader ex conj. (p. 503, mit Verweis auf

die eingangs genannten "Requisiten", p. 15,4) sambhrtaih.
73 samsräpya oder °sräyya nach Schrader (pp. xxx, 347, 385) ex conj. Sein Text p. 24,4:

samsthäpya "nachdem die Erhitzung (tapas) das Herz zum Stillstand gebracht (d.h. gänzlich

gefestigt) hat" Zum Subjektwechsel vgl. R. Söhnen, Die Konstruktion des Absolu-
tivs im Sanskrit, in: Grammatische Kategorien. Funktion und Geschichte, hrsg. v. B. Schlerath,

Wiesbaden 1985, pp. 478-489.
74 Zum Hintergrund dieser Vorstellung s. ChändogyaU VIB,6,5-6 und besonders TU 1,6,1-

2:21,14-19; 22,20-21: "Was hier dieser [leere] Raum im Herzinnem ist, darin [wohnt] dieser

[Seelen-]Mann, aus Denkstoff bestehend [d.h. feinmateriell], unsterblich, goldglänzend.
Was hier wie eine Art Zitze zwischen den Gaumenseiten herabhängt, das ist der Weg des

lndra [d.h. des Seelenmanns; (vgl. AitareyaU 1,3,14; Spr.)]. Wo jene Grenze der Kopfhaare
sich herumwendet [d.h. beim Haarwirbel über der Fontanelle] schiebt er [d.h. der Seelenmann,

wenn die Leiche verbrannt wird] die beiden Schädelscherben beiseite und fährt mit
'bhuh' in das Feuer, mit 'bhuvah' in den Wind, mit 'suvah' in die Sonne, mit 'mahah ins
brahman. Er gelangt zu Selbstbestimmung [d.h. zu völliger Freiheit]." Übers. W. Rau, op.
c. (Anm. 54), p. 353. - Daß man daran das Sondergut der KundU fügte, wird auf diese
Weise wenigstens verständlich. In der LSaU wird weder die berühmte *j«umnä-Kopfader
(MaiträyanTyaU VI,21) des tantrischen Yoga (s. P. Horsch Die vedische Gäthä- und Sloka-

Literatur, Bern 1966, pp. 182f., 303f. und passim) noch der späte Fachausdruck für die
Fontanelle (brahma-randhra, HamsaU 6.9; s. bes. auch hierzu Jäbäladar&naU VI.35-37
[NSP p. 504]) erwähnt Man wird die beiden Schlußverse wohl mit der Eingangsprosa
zusammenzusehen haben; vgl. Verf., Unters., pp. 38f., 62f., und: Die feindlichen Toten
(wie Anm. 1), pp. 269, 283f.

75 So mit Schrader p. 25,1-2 nach SR. paräparavido (SUD, NSP) ist bei ihm nicht verzeich¬

net; zu seinem parävara- vgl. jedoch MundakaU 1,1,2; B,2,8. - NR hatte ursprünglich
ebenfalls Versform (s. Verf., Unters., p. 37; dazu o. S. 111 mit Anm. 26), ist aber

hoffnungslos verderbt und bis auf einen Halbvers m.E. unübersetzbar; s. schon Deußen p. 691.
Anderes errät Degrâces-Fahd p. 186 mit n. 29.

76 viivavicayah, doppeldeutig; auch: "alle Verführungen", hier wohl in Bezug zur maya zu
setzen.



128 JOACHIM F. SPROCKHOFF

(20.) "Ich habe keine Verbindung mit dem Leibe [so wenig] wie die
Himmelsluft mit einer Wolke [Verbindung hat]. Woher [sollten] mir daher dessen

(d.h. des Leibes) Eigenschaften während Wachen, Traum und Tiefschlaf77

[zugehören]?
(21.) "Dem [leeren] Räume gleich [bin] ich fem jenseits der Weltalter78

gelangt. Der Sonne gleich [bin] ich gänzlich verschieden von dem, das des

Lichtes bedarf79. Dem Berge gleich [bin] ich ewig ganz unbeweglich80. Dem
Ozean gleich [bin] ich uferlos.

(p. 26) (22.) "Nârâyana [bin] ich, der Töter des (Dämonen) Naraka81 [bin]
ich, der Städtezerstörer (d.i. &va) [bin] ich, der Purusa [bin] ich, der Herr82.

Teillose Einsicht83 [bin] ich, [nur unbeteiligter] Augenzeuge von allem, ohne
Gebieter (Uvarä) [bin] ich, ohne 'ich' und ohne 'mein'84."

(23.) "Die Eigenschaften (dharmäh), die [vom Augenzeugen] geschaut
werden können, berühren den Augenzeugen nicht, der [von ihnen wesenüich]
gänzlich verschieden85, frei von Umwandlung [und] unbeteiligt ist, gleichwie
die Eigenschaften des Hauses86 die Lampe87 (nicht berühren, durch die sie

beleuchtet werden).
(24.) "Soll sich doch dieser [Körper], der von Natur aus dumpf ist88, im

Wasser oder auf dem Festland wälzen! - Ich werde von dessen Eigenschaften

77 -susuptisu, Up.-Edd. Nach Viv. 501 "sind" die Zustände (-susuptayah) die wesentlichen

Eigenschaften (dharmäh) des Leibes.
78 kalpa-vidüragah (Up.-Edd., Viv.S. 500), d.h. den Gesetzen der Zeit entnommen (vgl. trï-

kälätita; dazu P. Hacker, Kleine Schriften, Wiesbaden 1978, pp. 254f.); hier wohl eher so

zu verstehen. Oder: "fem von Vorstellungen" (s.u. vv. 25 u. 27). lepa-v° (Viv.Bh., Viv.M.)
"fern von Befleckung".

79 bhäsya-vilaksanah; oder bhäsy avil" "leuchtend, bin ich [von ihr] wesensmäßig nicht ver¬
schieden." Vgl. unten v. 23 mit Anm. 87.

80 Wortspiele; ahärya- "nicht wegzunehmen" ist ein "Berg", usw.
81 D.i. Krsna, s. Bhägavata-Puräna X.58-59; Harivamóa 91-92. Oder: "der Höllenzerstörer".
82 ïiah, alle; SUD druckt irrig Tivarah.
83 akhandabodhah, auch unten v. 26; vgl. ekabodhah, ParamahamsaU IV:55,1; in Upanisads

selten (sonst nur KaivalyaU 14; Lesart problematisch).
84 In der Überlieferung der KundU wird hiernach die oben S. 126 (s. Anm. 60) skizzierte

Konzentrationsübung geschildert.
85 Oder: "ohne Merkmal".
86 grhadharmäh, Schrader, NSP, Viv. 506. grhidhP SUD1 in grhidhP SUD2 falsch korrigiert

(?); danach Ramanathan p. 26.
87 pradîpavat, hier verkürzte Ausdrucksweise für eine beliebte bildhafte Redensart, daher die

Ergänzung; vgl. H. Brückner, Zum Beweisverfahren Éamkaras, Berlin 1979, pp. 224, 241,
243.

88 esa jadätmakah muß, wie aus dem folgenden Vergleich hervorgeht, hier den Körper mei¬

nen. Anders: Ramanathan p. 27: "Let [me] the non-aligned (sage) roll...". Zu dem bei Sah-



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 129

nicht befleckt [so wenig] wie der Luftraum [in einem Topf] von den
Eigenschaften des Topfes [befleckt wird]89.

(25.) "Frei von Tätigkeit [und deren Folgen] bin ich, frei von Umwandlung
bin ich, ohne Teile bin ich, ohne Form; ohne unterscheidende Vorstellung bin
ich, ewig bin ich, ohne Stütze bin ich, ohne eine Zweites90.

(26.) "Der, dessen ätman alles ist91, [bin] ich; alles [bin] ich, alles habe ich
überschritten, ohne ein Zweites [bin ich]; die alleinige, teillose Einsicht [bin]
ich; der, dessen Wonne das Selbst ist92, [bin] ich, ohne Brach93.

(27.) "Nur das Selbst (svam)94 allerwärts95 sehend, das Selbst ohne ein
Zweites denkend, (p. 27) die Wonne des Selbstes genießend, bin ich ohne
unterscheidende Vorstellung96."

(28.) Ob gehend, stehend, niedersitzend oder liegend oder auch auf andere
Weise [sich verhaltend}; lebe der Wissende nach [seinem] Belieben97, [doch
als] ein Schweiger (muni) stets, dessen Lustfgarten] der ätman ist98.

So [lautet] die upanisad.
[Abgeschlossen ist die Kundikä-Upanisad.]

kara fehlenden jada- als traditionellem Attribut des Nichtwissens s. P. Hacker, op. c. (Anm.
78), pp. 77, 230,253; zum Begriff pp. 271f.; vgl. dazu o. S. llOmit Anm. 23.

89 Ein altes Bild in der Vedänta-Tradition; vgl. Gaudapäda, Mändükya-Kärikä IB,3ff. (dort:
äkäs'a, hier: nabhas).

90 D.h. für ihn gibt es keine Zweiheit Dies impliziert nach alter Vorstellung die Freiheit von
Furcht, die von irgendetwas Anderem ausgeht, das für wirklich, und damit für wirksam,
gehalten wird; vgl. Verf., Die feindlichen Toten (wie Anm. 1), pp. 274ff. Über die Schwierigkeit,

nir-dvaya (auch v. 27) bzw. a-dvaya (vv. 26, 27) adäquat wiederzugeben, s. P.

Hacker, op. c. (Anm. 78), pp. 179, 222; T. Vetter, Die Gaudapädiya-Kärikäs: Zur Entstehung

und zur Bedeutung von (a)dvaita, in: WZKS XXB, 1978, pp. 59-131, bes. pp. 112ff.
91 D.h. der alles in sich enthält; oder auch: "der das Selbst von allem ist," d.h. in allem ent¬

halten ist. Vgl. NrsirihottaratäpariiyaU VB,4; RämapürvatäpaniyaU IV.65; MuktikäU
1,2,23.

92 Oder: "[meine] eigene Wonne"; doch s. v. 27. svänando, Up.-Hss.; ohne sva, Viv.
93 Oder: "ohne einen anderen".
94 Oder, hier und im Folgenden: "[mich] selbst"; vgl. jedoch den Schluß von v. 28.
95 sarvatah, Up.-Hss., Viv.S.; sarvathä, Viv.Bh, Viv.M.
96 Vgl. o. Anm. 78. - Viv. 525d hat anderen Schluß, der diesen Vers aus dem hymnischen

Monolog herausnimmt: "Nur das Selbst dich selbst) überall sehend,... verbringe [deine]
Zeit, o du Kluger!"

97 yathecchayä, Up.-Hss., Viv.M., Viv.S.; "ccham ca, Viv.Bh.
98 Vgl. ChändogyaU VB.25,2; dazu Verf., Unters., p. 270.



130 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Abkürzungen und Siglen (soweit nicht im Text erklärt)

AS Asiatische Studien
C The Ätharvana Upanishads [...] ed. by Ramamaya Tarkaratna,

Calcutta 1872-74 Bibliotheca Indica 76)
Degrâces-Fahd Upanisad du Renoncement (samnyäsa-upanisad). Traduction

du sanskrit, introduction et notes par Alyette Degrâces-Fahd,
[Paris] 1989 L'espace intérieur 36)

Deußen Sechzig Upanishad's des Veda aus dem Sanskrit übersetzt und
mit Einleitungen und Anmerkungen versehen von Dr. Paul
Deußen, Leipzig 01897, 21905,) 31921

DhS Dharmasütra
GS Grhyasütra
/5 Indische Studien. Zeitschrift für die Kunde des indischen

Alterthums [...] hrsg. v. Albrecht Weber, Berlin 1850-98
NSP One hundred and eight Upanishads [...] with various readings.

Ed. by Wâsudev Laxman Shastri Parréîkar, Bombay 01913,
21917.) 31925: Nirnaya-Sâgara Press (öfter nachgedruckt)

P Upanisadäm samuccayah [...] ed. by Viriäyaka Ganeéa Äpate,
Poona 01895,) 21925 Änandäsrama Sanskrit Series 29)
Pitrmedhasütra
Sanskrit-Wörterbuch, bearb. v. O. Böhtlingk und R. Roth, St.

Petersburg 1855-75
Sanskrit-Wörterbuch in kürzerer Fassung, bearb. v. O.
Böhtlingk, St. Petersburg 1879-89
The Samnyäsa Upanisad-s (On Renunciation). Translated into
English (Based on the Commentary of Upanisad Brahmayogin).

By Prof. A.A. Ramanathan, Adyar, Madras 1978
Srautasütra

Studien zur Indologie und Iranistik
The Samnyäsa Upanishads with the Commentary ofSri Upani-
shad-Brahma-Yogin, pubi, for the Adyar Library

SUD1 ed. by T.R. Chintamani Dikshit, [Madras] 1929
SUD2 ed. by T.R. Chintamani Dikshitar, Madras 1966

TU Krsnayajurvedïya Taittirïyopanisat. Anandagirikrtatïkasamva-
lita-Eämkarabhäsyopetä [...] tathâ ca Eamkaränandakrtä

Taittirïyopanisaddïpikâ [...], ed. Vinäyaka Ganeéa Äpate,
Poona (1889, 21897,) 51929 Änandäsrama Sanskrit Series

12)
U Up. Upanisad

PiS
PW

pw

Ramanathan

SS

Stil
SUD



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKÄ-UPANISAD 131

Viv.
Viv.Bh.

Viv.M.

Viv.S.

VPAK

WZKS

ZDMG

Vivekacudamani
Minor Works of Èri Eahkaräcärya, ed. by Hart Raghunath
Bhagavat, Poona (1925,) 21952 (pp. 219-271)
Vivekacudamani of Érï Sahkaräcärya. Text, with English
Translation, Notes and Index [by] Swami Madhavananda,
Calcutta (1921, rev. ed. 1925,) 91974

Complete Works of Sri Sankaracharya [...] (Srirangam 1910),

rev. ed. by V. Sadanand, Madras 1981-83, Vol. Ill, 1983 (pp.
1-111)
Vaidika-Padänukrama-Kosah. A Vedic Word Concordance

[...] by Vishva Bandhu, Lahore 11935-45 bzw. Hoshiarpur
121955-1977

Wiener-Zeitschrift für die Kunde Süd- [bis 1969: und Ost-]
Asiens

Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft




	Laghu-Samnyāsa-Upanisad und Kundikā-Upanisad : Versuch einer deutschen Übersetzung

