Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 45 (1991)

Heft: 1

Artikel: Laghu-Samnysa-Upanisad und Kundik-Upanisad : Versuch einer
deutschen Ubersetzung

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD
Versuch einer deutschen Ubersetzung

Joachim Friedrich Sprockhoff

Dr.phil. Volker Moeller (Celle/Berlin)
zur Vollendung des 65 . Lebensjahres
in nahezu vierzigjihriger Freundschaft

Vorbemerkung

Es empfiehlt sich, in der Reihe der Ubersetzungen von Samnyasa-Upanisads
dem Versuch, Kathasruti (= Kths) und Katharudra-Upanisad (= KthrU) ins
Deutsche zu bringen!, zunichst einen gleichen iiber Laghu-Samnyasa- und
Kundika-Upanisad folgen zu lassen, da diese Texte jenen in manchem nahe-
stchen. Was jenem als 'Allgemeine Vorbemerkung' vorausgeschickt worden
ist?, gilt in besonderem MaBe auch fiir den folgenden. Der einzig brauchbare
Ausgang ist wiederum der von Friedrich Otto Schrader kritisch hergestellte
Text. Sofern nicht ausdriicklich anders angegeben, werden die Samnyasa-
Upanisads nach seiner Ausgabe zitiert3. Sie hat auch Alyette Degréices-Fahd
fiir ihre franzésische Ubersetzung herangezogen4, wihrend A.A. Ramanathans
Ubersetzung der Kundika-Upanisad offensichtlich SUD? folgtS.

1  JF. Sprockhoff, Versuch einer deutschen Ubersetzung der Kathaéruti und der Katharudra-
Upanisad, in: AS XLIII, 1989 [1990], pp. 137-163. Leider haben sich bei der Durchfithrung
der Korrektur einige Druckfehler eingeschlichen. Man mége lesen p. 139 n. 1 Zeile 1:
§vet§.§vatara-Upani§ad; P- 151 n. 41 Z. 2: sarstitam; p. 157 Texizeile 5: geseihten (wie hier
unten v. 12); p. 160 n. 112 Z. 3: Elemente; p. 161 n. 120: 'nyena. — Anderes ergibt sich von
selbst; p. 148 Z. 1/2 ist hinter 'ndmlich' die Klammer zu schlieBen: )..

2  op.c,pp. 137-141.

The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto Schrader, Vol. I: Sam-

nyasa-Upanisads, Madras 1912. Im Folgenden kurz: Schrader. Hierauf beziehen sich die in

der Ubersetzung kursiv eingestreuten Seiten- [z.B.: (p. 16)] und, nach einem Komma, Zei-

len-Angaben (z.B.: Kth§ I:31,3]). Siglen, soweit nicht geldufig oder im Text erklirt, und

abgeklirzt zitierte Literatur sind am SchluB verzeichnet. Die Siglen der Handschriften, die

Schrader benutzte, hat er (p. xviii) erkldrt; sie werden hier gelegentlich ohne weitere Er-

lduterung ibernommen.

Ihre Textbasis ist leider nicht immer eindeutig zu ermitteln.

Zu SUD! und SUD? s. J.F. Sprockhoff, Vom Umgang mit den Samnyasa-Upanisads, in:

WZKS XXXIV, 1990, pp. 5-48, bes. pp. 10ff., 16f. Gegeniiber der ersten Fassung von E.R.

Sreekrishna Sarma und A.A. Ramanathan, Kundikopanisad, in: Adyar Library Bulletin 37,

1973, pp. 185-191, sind in Ramanathans Monographie nur zwei Wérter (in v. 30) verindert.

Einiges zur Kritik seiner Ubersetzung habe ich, op. c., pp. 24-26, vorgelegt.

W

(Y -



108 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Die Uberlieferung der friihen Texte zum Samnyasa ist auBerordentlich
schlecht, ihr Verhéltnis zueinander hdchst kompliziert und nur, was die Upani-
sads als Quellen anlangt, einigermaBen erhellt.

In den uns bekannten Sammlungen von Upanisads finden sich zwei, die
unter dem Namen “Samnyasa-Upanisad” tiberliefert worden sind. AuBer die-
sem haben beide in ihrem Wortlaut nichts miteinander gemein. In der Nach-
folge von Schrader wird die eine wegen ihres Umfangs Brhat-Samnyasa-Upa-
nisad (= BSaU), also “die groBe”, genannt und von der “kleinen” oder
“kurzen”, d.h. Laghu-Samnyasa-Upanisad (= LSaU) unterschieden’. Von der
BSaU ist hier nicht weiter zu sprechen8. Es ist lediglich zu wiederholen, dafl
indische Autoren élterer und neuerer Zeit, welche ein Zitat samnyasopanisadi
einleiten, nur von BSaU — und zwar zumeist Adhyaya I, was im Norden Kth§ I
entspricht — handeln und nicht LSaU meinen®. Dies ist dadurch zu erkléren,
daB nur die BSaU in jene beriihmte Sammlung von Einhundertundacht Upani-
sads (ifadyastottarasatopanisadah) aufgenommen worden ist, welcher tradi-
tionell ein gewisses allgemeines kanonisches Ansehen eingerdumt wird, ob-
zwar sie nur die einzige in Siidindien bekannte Sammlung darstellt!0.

Der Text der LSaU ist groBtenteils in einer ndrdlichen Rezension (= NR),
d.h. in einer im nicht-dravidischen Indien verbreiteten Tradition, und in einer
siidlichen Rezension (= SR) iiberliefert. Die letztgenannte lduft unter dem
Namen Kundika-Upanisad (= KundU). Schrader, dem wir die bisher einzige
kritische Edition verdanken, hat beide Texte zwar miteinander verschrinkt
publiziert (kundikopanisatsamyukta laghusamnyasopanisat, p. 13; LSaU: pp.
15,1-25,3; KundU: pp. 17,10-27,5); doch es ist daraus nicht zu folgem, daB die
Titel austauschbar wiren. Dies hat auch Schrader durch nichts nahegelegt!!.

6 Wegen hier nicht zu ertrternder Einzelheiten erlaube ich mir allgemein zu verweisen auf
JF. Sprockhoff, Samnyasa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. I: Untersuchungen
iiber die Samnyasa-Upanisads, Wiesbaden 1976 (hinfort kurz: Unters.). Dort ward ver-
sucht, mit Schaubild und Tabellen wenigstens die literarischen Abhéngigkeiten vorzufiih-
ren. Vielleicht ist es Schuld der Knappheit meiner Bemerkungen, daB noch immer einige
Irrtiimer umlaufen und als Fakten weiterhin vorgetragen werden. Ein paar schlichte Fest-
stellungen miissen daher im Folgenden prézisiert werden.

7 Dies gilt allerdings nur fiir die folgende Forschungstradition, nicht in der einheimischen
indischen Diskussion.

8 S. Verf, in: AS XLIII, p. 143; zur Kritik von Ramanathans Ubersetzung s. Verf., op. c.
(Anm. 5), pp. 291f.

9 Vgl. schon Verf., Unters., p. 51.

10 Einzelheiten bei Verf., Unters., pp. 15ff., 260ff.; anders: Degraces-Fahd p. 161 (verwir-
rend).

11 Degraces-Fahd betitelt hingegen ihre Ubersetzung (p. 181): “La petite upanisad du
renoncement. Laghu-samnyasa-upanisad ou [sic!] Kundika[!]-upanisad”. Obschon sie von
zwei Rezensionen weiB, notiert sie weiter: “Nous suivrons la version du Nord (CN)



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 109

Beide Upanisads haben ihre je eigene Geschichte!2. Ein kleiner Teil des bei-
den gemeinsamen Textes (pp. 20,4-22,6) begegnet auch in der Kths und in der
KthrU, dort freilich in zum Teil giinzlich anderem Verstindnis!3. Jene Stiicke,
die nur in einer Rezension vorliegen, nennen wir deren Sondergut.

Innerhalb der NR hatte Schrader zwei Subrezensionen ermittelt. Eine ist
die vom Upanisad-Kommentator Narayana liberlieferte (= NN; bei Degraces-
Fahd: NC). Die andere ist aus Kashmir, auf Sarada-Handschriften erhalten und
wird, zu Recht oder Unrecht, der vedischen Schule der §aunakiyas (éaunakas),
zugeschrieben) (= N§)14. Die letztgenannte verdient, allgemein, besondere Be-
achtung.

Th. Aufrecht beschrieb 1906 eine Handschrift der Staatsbibliothek Miin-
chen, die Schrader 1912 nicht kennen konnte; und dessen Differenzierung
konnte jener nicht kennen!S, Es sei hier nachgetragen, daB die Hs. nicht NN,
sondern N§ zugehort!6,

Dem genersen Entgegenkommen von Herrn Dr. Utz Podzeit (Wien) ver-
danke ich die Durchsicht eines bisher unbekannten Manuskripts (“MN 26”)
aus der von ihm beschriebenen Sammlung der Universitétsbibliothek Wien!’.
Es gewihrt einige Aufschliisse, die von der vorgelegten Beschreibung abwei-
chen und iiber den folgenden Beitrag hinausgreifen18. Hier sei nur so viel be-

commentée par Narayana. Cette soixante-quatorziéme upanisad est rattachée au Sama-
veda.” Bezieht sich der erste Satz, auch wenn sie Narayanas Text nicht eindeutig folgt, auf
die LSaU, so gilt der zweite Satz eindeutig derselben Up. nicht. Vielmehr referiert er
die Auskunft der siidindischen “Sammlung der 108" (wiederholt auch von Ramanathan p.
21), die ausschlieBlich der KundU gilt und deren Richtigkeit durch gar nichts abzustiitzen
ist. Aus der Fiille anderer Ungenauigkeiten von Degraces-Fahd kénnen in den folgenden
Anmerkungen (auch zur Ubersetzung) nur einige erortert werden.

12 Zum Versuch ihrer Rekonstruktion vgl. Verf., Unters., pp. 40ff.

13 Vgl. Verf,, in: AS XLIII, pp. 154-158, mit unten S. 123-125.

14 Dies ist zugleich Abkiirzung fiir die Textfassung; s. Schrader pp. xxvii ff.; dazu Verf,,
Unters., pp. 14f.; zu den Mantras, die der Atharvavedasamhita der §aunakfyas entnommen
sind, s. ibid., pp. 49 und 59f.

15 Die Sanskrit-Handschriften der K. Hof- und Staatsbibliothek in Miinchen, beschrieben von
1 Th. Aufrecht [hrsg. v. G. Laubmann], Miinchen 1909, p. 114: Skr. 31 (Haug 35,24) =
jetzt Nr. 184,

16 Aufrechts Hinweis auf P, wo anderer Wortlaut gedruckt, ist daher ein Versehen. Im
Folgenden wird gelegentlich von “Haug 35" Gebrauch gemacht.

17 Die indischen Handschriften an der Universititsbibliothek Wien. Zusammengestellt und
mit Indizes und Appendizes versehen. Von Dr. phil. Utz Podzeit, Wien 1988, pp. 30-33 und
202f. Vgl. dazu Ch. H. Werba, in: WZKS XXXII, 1988, pp. 193f.

Fiir die mir freundlicherweise erteilte Erlaubnis (Schreiben vom 9. Nov. 1989), von Ergeb-
nissen aus dem Umgang mit MN 26 der Allgemeinheit zu berichten, sei hier der Direktion
der Universititsbibliothek Wien auch 6ffentlich besonders gedankt.

18 Ich darf die Ausfiihrungen von U. Podzeit wenigstens in einigen Punkten korrigieren:
[Laghu-]*“Samnyasopanisad” (Fol. 2F Z. 12 bis Fol. 4¥ Z. 5) und ";Jupiyopani_sa " [sic]
(Fol. 4¥ Z. 5 bis Fol. 47 Z. 10) sind nicht “unvollstindig”, sondem erfreulicherweise je voll-
stindig erhalten. Zur letztgenannten berichte ich andemnorts.



110 JOACHIM F. SPROCKHOFF

merkt, daB die darin enthaltene Fassung der LSaU der Subrezension NS zuzu-
ordnen ist. Auch daher verdient MN 26 besondere Aufmerksamkeit. Einige
Besonderheiten werden in den Anmerkungen zur Ubersetzung notiert19.

Uber den Text der KundU sei nur wenig bemerkt. Er gehort zu den sekun-
dadren Minor Upanisads und besteht vorwiegend aus Versen20, Bei Th. Auf-
recht erscheint sie unter dem Namen Kundalikopanishad mit seinem Hinweis:
“Nachdem ein Brahmana die ersten drei Agrama vollendet hat, entsagt er als
Yati allem Weltlichen.”2! Thren Namen hat sie vom “Topfchen” (kundika, v.
9), einem friih auBer Gebrauch gekommenen Gegenstand der Asketen?2. Die
Namensgebung geschah zu einer Zeit, als der dlteste Versteil (vv. 1-8) in sei-
ner sehr verderbten Uberlieferung schon anerkannt worden war. Ihr Sondergut,
die beiden Versgruppen 19-22 und 23-28, stimmt mit Versen des Vivekacu-
damani (= Viv.; “Kronenjuwel der Unterscheidung”) iiberein. Dieses Werk
wird zwar traditionell dem beriihmten Sankaracarya zugeschrieben; doch es ist
lingst aufgezeigt worden, daB dieser nicht Autor des Viv. ist23, Uber dessen
Abfassungszeit wissen wir nichts Genaues. Vorldufig kénnen wir nur so viel
sagen, daB das Sondergut der SR hier nicht original formuliert vorliegt, viel-
mehr der Viv.-Verssammlung entstammt, und daB die dltesten und jiingsten
Teile der KundU durch viele Jahrhunderte voneinander getrennt sind. Als ein
Text-Ganzes sind sie wohl erst im 14. Jahrhundert 'kanonisiert' worden. Fiir

Von “Brhatsamnyasopanisad” enthilt MN 26 gar nichts. Der diesbeziigliche Eintrag (op.c.,
pp. 32f., auch pp. 163, 173) ist zu streichen. Die fraglichen Zeilen sind vielmehr zwei
Fragmente, und zwar der Beginn der Kathasruti (Fol. 47 Z. 10 bis Fol. 5Y Z. 2; entsprechend
ed. Schrader pp. 31,2-32,4) sowie unmittelbar darauf der SchluB des Sarvopanisatsara (Fol.
5V Z. 3-5; entsprechend ed. P pp. 631,9-632,2). Beide Namen sind demnach in Podzeits
“Indizes” nachzutragen. Man wird diesen Befund wohl mit dem von Podzeit (p. 31)
beobachteten “Handwechsel auf den Folios (Nagari) 4-5" zusammenzubringen haben. Der
'Plauderpause’ der Kopisten, die den verdienstvollen Beschreiber irritierten, ist somit leider
fast die ganze Kth§ zum Opfer gefallen. Die vorgelegten Varianten sind nicht geeignet,
unser Verstindnis der Kth§ zu bessern, weshalb auf deren (zu AS XLIII) nachtrigliche
Wiedergabe hier verzichtet werden kann.

19 Offenkundige Schreibfehler und andere, unwesentliche Schreibereigentiimlichkeiten
bleiben dabei auBer Betracht.

20 Degraces-Fahd p. 181: “la recension du Sud est exclusivement en vers.” Unzutreffend; s.
Verf., Unters., p. 37 n. 4.

21 Th. Aufrecht, op. c. (Anm. 15), p. 120: Skr. 122a (Haug 183). Die Hs. ist fiir unsere
Zwecke unergiebig, der Hinweis auf DeuBen seinem Index p. 905a s.v. gemiB zu
korrigieren.

22 Degraces-Fahd 1.c.: “Kundika, peut étre le symbole de celui qui prend le voeu de
renoncement.” Das ist nur spekulativ. Mit groBer Wahrscheinlichkeit ist dieser Gegenstand
eine siidindische Spezialitit; vgl. Verf., Unters., pp. 44ff., und in: AS XLIII, p. 156 n. 81;
dazu jetzt M. Mayrhofer, Etymologisches Worterbuch des Altindoarischen, Band I (Lfg. 5),
Heidelberg 1989, p. 363.

23 S.die bei Verf., Unters., p. 48 genannte Literatur.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 111

das Folgende sind jlingere Ausgaben (NSP, SUD!, SUD?2) durchaus studiert
worden, doch daraus gezogener Gewinn ist kiimmerlich. Fiir das Sondergut
der SR wurden einige Ausgaben des Viv. beigezogen24,

Die iltesten Handschriften beider Upanisads kennen weder eine Vers-
Zihlung noch sonstige Unterteilungen. Die von Narayana iiberlieferte Fest-
stellung, die LSaU “besteht aus fiinf Abschnitten” (samnyasopanisat parica-
khanda), ist unterschiedlich aufgegriffen worden?3. Sie ist vom Inhalt her nicht
zu begriinden. Wie es scheint, wollte man nur in Prosa- und Vers-Stiicke glie-
dem, doch lieB sich dieser Grundsatz nicht einhalten; bald finden wir zusam-
mengehodrige Verse auseinander gerissen, bald verderbten Vers als Prosa miB-
verstanden?6. Die Einteilung ist willkiirlich; sie wird deshalb hier aufgegeben.
Meine Vers-Zihlung der KundU soll lediglich ein Verweisen erleichtern2’. Im
iibrigen markiere ich das jeweilige Sondergut von NR und SR sowie jene
Stelle, an der in der Uberlieferung des Siidens die ersten vier der dem Viv.
entnommenen Verse ihren Platz gefunden haben.

24 S. u. Abkiirzungsverzeichnis. Viv.M. weicht von den anderen Edd. in der Zihlung der
vorliegenden Verse um 1 nach unten ab. Die Feststellungen von Degraces-Fahd, p. 288 n.
23 und n. 25, von ihr auf Viv.Bh. bezogen, sind durchaus ungenau. Das Sondergut der
KundU hat sie nicht iibersetzt. Es handelt sich um die Verse 497, 501, 500, 495 sowie
506a-d, 510, 516, 517, 525, 529; von Ramanathan nicht bemerkt. Zu Varianten s. die
Anmerkungen zur Ubersetzung.

25 DeuBen folgt C, dessen Einteilung Schraders Ed. wie folgt entspricht: I (auch in P) = pp.
15,2-17,9; I (auch in P) = pp. 17,9-20,3; Il = pp. 20,4-21,2; IV = pp. 21,2-24,5; V = p.
25,1-2. P weicht ab: III = pp. 20,4-21,6; IV = pp. 22,1-23,4; V = pp. 23,5-25,2. Degraces-
Fahd folgt P, faBt jedoch (ungesagt) IV und V zusammen.

26 Vgl. DeuBen p. 686: “das fiinfte Kapitel in Prosa”; dazu unten Anm. 75. Im Kreise der ilte-
ren Samnyasa-Upanisads zeigt nur die LSaU Prosa-Vers-Wechsel. '

27 Auch die Zihlung in NSP und SUD ist willkiirlich (mit Druckfehlem). Zum Vergleich

diene die Synopse:
SUD NSP Spr.
1..6 1..6 1..6
7 7 7a-d
8ab 8ab Tef
8cd 8cd 8ab
8ef <8ef> 8cd
(9-12) (Prosa) (Prosa)
13...17 9..13 9..13
18[ab] (ohne Nr.) (Prosa)
(19) (Prosa) (Prosa)
20...<23> 14..17 19... 22 (Viv.; s.o. Anm. 24)
24 ..28 18...22 14..18

29...34 23..28 23 ... 28 (Viv.; s.0. Anm. 24)



112 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Vor Jahren schien die Vermutung zu 4uBemn gerechtfertigt, Kth§ und LSaU
reichten in noch ungebrochen vedische Uberlieferung zuriick und diirften,
wenigstens in Teilen, den Sitras, insbesondere den Srautasiitras nahestehen,
als jenem jlingsten Stratum 'Vedischer Texte', in dem der Verlauf von Opfem
oder Ritualen im allgemeinen beschrieben und festgelegt wird, ohne dal dabei
tiber den Sinn spekuliert oder iiberhaupt eine Deutung der Handlung mitgelie-
fert wird. Beziiglich der Kth§ lieBen sich seitdem, in schéner Unabhéngigkeit
auf verschiedenen Wegen, der Vermutung Stiitzen einziehen, die es minde-
stens wahrscheinlich machen, in der Kth§ das Werk einer Schule des Schwar-
zen Yajurveda zu sehen?8. Was unsere LSaU betrifft, sind meines Wissens
solcherart Nachweise von Zusammenhingen mit alter vedischer Uberlieferung
noch nicht gelungen. Ob sich diese Liicke schlieBen ldBt, mégen berufenere
Kenner entscheiden. DaB alle Spriiche, Mantras und Rezitationstexte, die hier
nur durch ihren Anfang (pratika) angedeutet werden, einzig dem Atharvaveda
der éaunakiyas entnommen sind, ist schon aufgezeigt. Es ist hier nicht der
Platz, Weiteres vorzutragen, dariiber ich ndhere GewiBheit noch nicht gewon-
nen habe. Doch es sollte nicht mehr liberraschen, wenn sich der Grundstock
der LSaU im wesentlichen als ein 'upanisadisiertes' rituelles Sutra jenes Athar-
vaveda herausstellen sollte?9.

Einstweilen ist der Text des Sonderguts der LSaU als ein Unikat zu be-
zeichnen. Er enthilt, wie auch die erste folgende Versgruppe, eine Reihe von
ungewdhnlichen Formen und in vedischer Literatur einmaligen Wértern. Das
bedeutet zugleich, daB die Mdoglichkeiten ganz erheblich eingeengt sind, den
teilweise sehr verderbten Text zu bessern und den Sinn der Handlung in allen
Einzelheiten durchsichtig zu machen.

Der Text handelt nicht von einem gewdhnlichen Brahmanen, sondem von
einem, der die heiligen Feuer fiir die groBen §rauta-0pfer gegriindet hat
(ahitagni)3® und der nun, was nirgendwo sonst in alter Zeit so formuliert wird,
liber sein Lebensstadium hinausgelangen will (asramaparam gaccheyam), also

28 Vgl. Verf.,, Unters., pp. 46f., 72, 292ff., und in: AS XLIII, p. 141 mit n. 19. Man muB
indessen diese Frage, scheint mir, sorgsam von der nach der Zeitstellung der Texte trennen.
Dies gelte auch fiir das im Folgenden zur LSaU Gesagte.

29 DaB zB. die sog. A§rama-Upanisad urspriinglich lediglich eine Smrti gewesen ist,
habe ich (Unters., pp. 136ff.) nachzuweisen versucht. Zum Begriff der 'Upanisadisierung'’s.
op. C., p. 383a s.v. genannte Stellen.

30 Uber diesen s. umfassend H. Krick, Das Ritual der Feuergriindung (Agnyadheya), hrsg. v.
G. Oberhammer, Wien 1982.

Die Vorschriften fiir einen, der die sakralen Feuer nicht gegriindet hat (anahitagni) und
entsagen will, sind naturgemiB andere. Sie finden sich erst in spiteren Texten thematisiert.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 113

aus dem aktiven Leben zu treten vorhat3l. Das ist das einzige Motiv; doch
immerhin wird eines erwéhnt. Zu diesem Behufe soll er einige letzte Spenden
und Opfer darbringen und sich in einer ganz besonderen Weise mit den
Feuemn, die er bei den Spenden noch benétigt, auseinandersetzen. Priester oder
andere Personen, die dem Manne beistehen oder ihn bei seinen Handlungen
unterstiitzen, werden im Text nirgendwo erwdhnt. Das ist befremdlich genug.
Das Stiick gehért zu den wenigen erhaltenen Dokumenten, die uns Einblick
gewidhren in eine der Quellen, aus denen Vorstellung und Praxis von Ent-
sagung im alten Indien gespeist worden sind, nimlich das Streben nach einer
Losung aus der Gebundenheit durch das Ritual, die die Existenz beherrscht.
Dabei wird diese Losung nicht durch ein noch so radikales Verzichten, son-
dern mit eben jenen Instrumenten vollzogen, derer man sich entledigen
mochte, denen des Rituals. Die Darstellung stiinde einem rituellen Sutra wohl
an. Sie erfolgt nicht, wie in der Kths, in upanisadischer Dialogmanier. Man
wiirde das Stiick auch nicht als eine von “Entsagung” handelnde Upanisad an-
sehen. Eine Beschreibung und Deutung des eigenartigen Rituals habe ich
andernorts unternommen?32. Die dramatis persona wird auch hier nirgends mit
dem Fachausdruck samnyasin bezeichnet.

Erst in den Versen ist von dem die Rede, “der entsagt hat” (samnyasta,
v.5), und von dem, der sich ziigelt (yati, v.10). Im tibrigen wird der Entsager
nicht niher bestimmt. Nur einmal taucht das Wort samnyasa auf3? vor einem
in der Lesart zweifelhaften vanaprastha (v.6). Dazu fiigt sich, bemerkenswert,
die erstmalige Erwihnung des sonst alter Upanisad-Literatur fremden
“Waldes” (vana, v.7) und eines “Waldweges” (vanamarga, v.3)?4. Die Verse
1-8, mit denen nach der Uberlieferung in variiertem Wortlaut die KundU be-
ginnt, sind gewiB in Unordnung und zum Teil schwer rekonstruierbar. Sie lie-
fern lediglich Stichworte und Merkposten von Lebensstadien, deren Abfolge
noch keineswegs fixiert ist. Zu ihren Aussagen wiren wohl Vergleichsstellen
beizubringen, doch zu ihrem Wortlaut fehlen uns noch Parallelen. Gegeniiber
der Prosa taucht neu, neben dem Aufgeben von Begierden, als weiteres Motiv
das Streben auf, von Wiedergeburt freizukommen; beides ist, im Kontext von
'Entsagung’, geldufig.

31 asramapara- ist hapax legomenon in vedischer Literatur. Vgl. dazu Yajfiavalkyas Auszug,
BrhadaranyakaU II,4 und IV.5; s. JF. Sprockhoff, Krar}yaka und Vanaprastha in der
vedischen Literatur. Erster Hauptteil, in: WZKS XXV, 1981, pp. 68ff., 75f.

32 Verf.,, Unters., pp. 52ff. Einige meiner damaligen Ubersetzungsvorschlige werden im
Folgenden revidiert.

33 Vgl. sonst samnyasati, p. 19,7 (nur NR; nicht KundU, wie AS XLII, p. 147 n. 2
versehentlich notiert); samnyasya, p. 20,4 (nicht einhellig).

34 S. die Anmerkungen zur Ubersetzung; vgl. J.F. Sprockhoff, op. c. (Anm. 31), pp. 44ff. mit
Belegen.



114 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Die folgende Prosa handelt von der “Weihe” (diksa) und skizziert das
duBere Erscheinungsbild des Geweihten (pp. 20,4-21,2). Sie bildet, zusammen
mit den ihr angeschlossenen sog. Kundika-Versen (vv. 9-13) liber Ausriistung
und Lebensweise des Asketen (yati), das oben S. 109 (mit Anm. 13) angedeu-
tete Verbindungsglied in der Uberlieferung zu Kth§/KthrU. Wie in der Kths
konnte damit der Text seinen AbschluB gefunden haben.

Die Uberlieferung von LSaU/KundU indessen zeigt noch Wege zum
brdhman auf. Dazu wird einmal, in Prosa, eine altertiimliche Emanationslehre
vorgetragen, wie sie aus der Taittiriya-Upanisad (= TU) bekannt, wenn sie
nicht gar, wie uns scheint, von dort oder, wenigstens, gemeinsamer Uberliefe-
rung entmommen ist. Zum andem lehren die Verse 14-15 eine seltsame Kon-
zentrationsiibung. Akzentuiert jene Prosa den Weg des Erkennens, so betonen
diese Verse den Weg einer yogischen Ubung; allerdings fillt dafiir nur ein be-
scheidenes Stichwort (pranapanau samyamya, p. 23,4). Beide Wege miinden
im brdhman. Solcherart Konvergenz 148t sich auch sonst beobachten. Ich ver-
weise beispielsweise nur darauf, daB die zuerst angesprochene Nichtwieder-
kehr zum Feuer (p. 20,4) ihr Gegenstiick in der Wendung findet, daB jene, die
das hochste Ziel erreicht haben, nicht wiederkehren (v. 18). Markiert jene
Aussage den Gesichtspunkt des Rituals, daB nach vollzogener Entsagung eine
aktive Teilnahme an Tagesgeschehen und Weltgestaltung, wie sie im tiglichen
Opferdienst umgriffen wird, unmdéglich geworden ist — hier schlicht als Tat-
sache festgestellt, nicht als Verbot im rechtlichen Sinne formuliert —, so wird
anderseits mit dem Erreichen des brdhman nach der Zerteilung des Schidels
und der Loslosung vom Leibe eine Riickkehr in den Kreislauf von Geboren-
werden und Sterben iiberhaupt ausgeschlossen. Damit endet die LSaU.

Das Sondergut der KundU dagegen ist eine liberschwengliche Darstellung
eines mystischen All-Einheits-BewuBtseins, wie sie in Werken des radikal-
monistischen Advaita-Vedanta nicht eben selten ist35. Sie sieht die absolute
Freiheit, die die LSaU nur anspricht und, soweit erkennbar, erst nach dem
Tode erwartet, schon im Diesseits erfiillt. In der iiberlieferten Zusammenstel-
lung mit dem Text der LSaU mag deutlich werden, wie diese Verse, die gele-
gentlich Wortspiele enthalten oder Doppeldeutigkeit von Wértern nutzen36,
zum einen mit dem Samnyasa so gar nichts urspriinglich zu tun haben und wie
zum andem die Schule des Sankaracarya von der Idee der 'Entsagung' Besitz

35 Vgl. P. Hacker, Untersuchungen iiber Texte des frithen Advaitavada. 1. Die Schiiler
Sankaras, Wiesbaden 1951, pp. 35ff., 124ff., 132ff.

36 In den Anmerkungen zur Ubersetzung wird darauf verwiesen. Der Viv. ist erstmals ver-
deutscht von Mohini Chatterji, Das Palladium der Weisheit, Leipzig 1909. Die Sekundir-
Ubersetzung von U.v. Mangoldt, Shankara. Das Kleinod der Unterscheidung, Miinchen-
Planegg 1957, verfolgt andere Ziele.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 115

ergriffen, sie sich gleichsam angeeignet und damit dem verbreiteten Glauben
Vorschub geleistet hat, jene sei ihr origindres Gewichs.

Paul DeuBlen hat (pp. 686f.) die LSaU “ein sehr verwittertes Stiick der altindi-
schen Literatur” genannt. Viel hat sich an dieser Kennzeichnung auch nach
fast einem Jahrhundert nicht gedndert, obschon uns dank F.O. Schrader “ein
besserer Text der Upanishad zugénglich” ist. Wie schon ein Blick in Schraders
Sanskrit-Kommentar (Tippani, pp. 376-386) und seine Critical Notes (pp. 345-
347) lehrt, hat er bei diesen kleinen Upanisads relativ viel Platz der Diskussion
zweifelhafter Lesarten und Verbesserungsvorschldgen eingerdumt. IThnen sind
wir sorgfiltig nachgegangen, und im Hinblick auf SUD und bisherige Uberset-
zungen schien es geboten, seine Emendationen mitunter ndher zu begriinden.
Doch an einigen Stellen, die ich anmerke, méchte ich anders lesen. Die dies-
beziiglichen Erdrterungen sind daher hier auch umfangreicher ausgefallen.
Manche Textverderbnis ist leider nicht ohne Gewalt zu beheben. Ja, sehe ich
recht, so ist der Text noch liickenhafter, als wir alle bisher beobachtet haben.
Auch dies gilt es anzuzeigen.

Eine Auseinandersetzung mit den mir bekannten Ubertragungen von P.
DeuBlen (pp. 686-691), A.A. Ramanathan (pp. 21-27; vgl. oben Anm. 5) und
Alyette Degrices-Fahd (pp. 181-189; vgl. oben Anm. 11 und 24) hat durchaus
stattgefunden; jedoch muBte ich davon absehen, sémtliche abweichenden De-
tails hier zu diskutieren. Ich las die Texte in meinem Seminar im Winter
1985/86 auf Wunsch der Studenten. Ihr fréhlicher Streit, an dem sich auch
mein Assistent Dr. Konrad Klaus lebhaft beteiligte, um Text-Fassung und
Text-Verstidndnis gehért zum Schoénsten im akademischen Leben. Einige Er-
gebnisse der Diskussion sind dem Folgenden zugute gekommen. Doch viele
UngewiBheiten bleiben noch, und ich bin mir dessen durchaus bewuBt, nicht
tiberall den Nagel auf den Kopf getroffen zu haben. Der iiberlieferte Text-Be-
fund LBt bei allem Bemiihen, seine Gestalt zu bessern, fiir die Ubersetzung
noch nichts anderes zu denn einen Versuch. Der geht von der &ltesten erreich-
baren Fassung aus. Vom Sondergut der KundU abgesehen, das hier erstmals
verdeutscht wird, werden Formulierungen der SR in den Anmerkungen notiert,
soweit wesentlich und nicht erkennbar verderbt. Eingefiigte Erl4duterungen sind
in runde Klammem ( ), Erginzungen in eckige [ ], Bemerkungen zum Text
oder von Herausgebemn vorgenommene Text-Erweiterungen in spitze < >
Klammerm gesetzt.



116 JOACHIM F. SPROCKHOFF
<Das Sondergut der Laghu-Samnyasa-Upanisad>

Om! Wenn nun einer, der die [heiligen] Feuer angelegt hat (ahitagni), ster-
ben sollte, kommt durch [Veda-]Spriiche die Zubereitung (samskara; d. i. die
Leichenfeier) des Dahingegangenen (preta) zustande!

Oder [aber, wenn er] als Gesunder [das Verlangen hat], “ich will iiber das
Lebensstadium? hinausgelangen”, soll er in dem Wunsche, eine Bestattungs-
feier zu vollziehen, nach der (bekannten) Vorschrift die Requisiten zusam-
mentragen3, in die Ein6de (aranya) ziehen, am Neumondstage ganz frilh am

1 upatisthate, p. 15,2-3, in dieser Bedeutung merkwiirdig genug, wird p. 17,4-5 wieder auf-

genommen. Es entspricht gelegentlichem Gebrauch von samtisthate in Brahmanas; vgl.
z.B. Paficavim§aB XVIII,6,24; s. PW VII 1307 und 1315-16; B. Delbriick, Altindische
Syntax, Halle/S. 1888, pp. 258f., dazu A. Weber, in: IS XIII, 1873, pp. 480f.
Degraces-Fahd p. 183: “on accomplit pour le mort (preta?) une cérémonie funéraire
(samskara) avec [récitation de] mantra” mit n. 2: “Tout mort devient normalement pendant
trois jours [sic! Spr.] un preta, un esprit errant.” [...]. Kaum zutreffend; das Richtige schon
bei W. Caland, Uber Totenverehrung bei einigen der indo-germanischen Volker, Amster-
dam 1888, pp. 22ff. Allerdings ist der preta nicht “die Seele eines Verstorbenen” (Caland et
al.), sondern der Totengeist; s. J.F. Sprockhoff, Die feindlichen Toten und der befriedende
Tote, in: Leben und Tod in den Religionen, hrsg. v. G. Stephenson, Darmstadt (1980)
21985, pp. 263-284, bes. pp. 266ff. In der LSaU ist von dieser spezifischen Bedeutung
(noch) gar keine Rede.

2 aSrama-, die “Kasteiungsstitte” par excellence; gemeint ist, wie aus dem Kontext hervor-
geht, das Stadium des Haushalters; s. Verf., Unters., pp. 38, 40, 53f.; vgl. 0. Anm. 31.

3 Schrader druckt p. 15,34 wie P: etan (etasan MN 26, NS$ auBer Dc; sa etan Dc) pitrme-
dhikan osadhi-sambharan sambhrtya “soll er, diese zu einer Bestattungsfeier gehérigen
Krautsammlungen zusammengetragen habend...”. Anders Degraces-Fahd p. 182, pitrmedha
mit pitryajiia verwechselnd (?): “‘qu'il rassemble toutes choses nécessaires, plantes et autres,
pour [offrir] un sacrifice aux manes” (liest sie osadhyadisambharan, angelehnt an Nara-
yana?). S. dagegen schon W. Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebrduche,
Amsterdam 1896, p. 98 n. 357 (und passim): *pitrmedha, 'das opfer durch welches man die
Viiter erreicht’.” Schrader stellt aber wiederholt (pp. 15, 345, 377, 489) die Lesung pitrme-
dhikan in Frage (“clerical error?”). Statt dieser MiBform bieten die Sutras — und in vedi-
scher Literatur nur diese! — paitrmedhika- (VaikhinasaSS XX,22:311,16; XXI,7:326,15;
Hiranyake$iPiS 1,1:33,1 p® dahanam; VIL7:55,1; VIII,11:58,12), besonders in der Verbin-
dung paitrmedhikam karma pratipadyeta (Baudh'ayanaés XXIX,5:375,12; AgnivesyaGS
1I1,9,1,5:167,13; 111,10,3,1:172,5) bzw. pratipadyate (ibid. I11,10,2,8:172,3; BaudhayanaPiS
I1,5:8,10-11;10,1.2-3; BaudhéyanaG§e_saS 1V,14,3; Hiranyake$iPiS VIII,10:58,7; Angaben
des VPAK IV p. 1576¢c hiermit erginzt). Vgl. paitryajhiika- (Drahya-yana$$S XIIL1,17;
LityiyanaSS V,1,15; X,11,11; BaudhayanaPiS III,3,:25,2-3; S$S XXVIIL4:350,11), bes.
die Verbindung paitryajiikan sambharan (ibid. II1,8:45,8-9 und 46,13-14); Spiiteres s. A.
Weber, in: IS III, 1855, p. 394. Dies alles méchte zwar eine Konjektur paitrmedhikan
nahelegen. Jedoch haben die iltesten Hss., die zugleich kein osadhi- aufweisen, welches
m.E. auch als spitere Restriktion anzusehen ist (vgl. Verf., Unters., p. 55), in vedischen
Texten sonst nicht belegtes pitrmedhakamo (NS, auch MN 26, Haug 35) vidhivat (NS auBer



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 117

Morgen die Feuer anfachen4, (am Nachmittag desselben Tages) den Vitern die
[beim] Totenopfer [iibliche] Befriedigung (durch eine Wasserspende) gewih-
ren und die dem Brahman gebiihrende Spende [austeilend] auswerfen’.

[Denn:] “Wer allerkennend, allwissend ist, wessen Erhitzung (tapas) aus
Erkenntnis besteht6, (p. 16) dem verhilft derselbe himmlische OpferguB8 zur
Unsterblichkeit,” so also [weiB man7].

Hierauf [handle er] weiter [und rezitiere]8:

Dc; sogar noch in der schlechten Hs. D12), zu dem natiirlich ein etan nicht paBt (s.o0.). Ich
lese daher: esa pitrmedhakamo vidhivat sambharan sambhrtya (mit Schrader ex conj.).

4  agnin (einige NS-Hss., MN 26, Haug 35: ante ‘gnim, sachlich unzutreffend) upasama-
dhaya, d.h. eigentlich: durch Nachlegen von Holzscheiten in der ersten Morgenstunde; vgl.
Verf., Unters., p. 56.

5 nirvapet, ritualgerechter Fachausdruck. — Was iiber eine Spende an Brahman, hier erstmals
und einzig (dazu unten p. 18,6) in vedischem Schrifttum erwihnt, in der Sekundirliteratur
berichtet wird, kann sich auf keine #ltere Autoritit berufen. DaB sie dasselbe wie die
Spende an den Hermn der Zeugung (prajapatyesti) sei, ist noch durchaus unsicher.

6  Statt sa sarvajiiah der Hss. (p. 15,7) lese ich mit Schrader ex conj. (a.l. und p. 377) yah s°.
Soweit wortlich MundakaU 1,1,9ab, mit W. Rau, Versuch einer deutschen Ubersetzung der
Mundaka-Upanisad, in: AS XVIII/XIX, 1965, p. 218. Der Rest ist ohne wortliche Parallele.
Degraces-Fahd p. 187 n. 6: “Le mantra est extrait de Mund.U, 1,1,9 et 2,2,7"; unzutreffend,

© s. Verf,, Unters., p. 49.

7  Auch aus ritualistischen Griinden ziehe ich mit Schrader p. 345 die Lesart kalpata ity evam
N§ (MN 26 verderbt: kalpa ity evam) dem kalpatam i® e der iibrigen Hss. vor, denen
DeuBen und Degraces-Fahd (p. 182: “Que cette divine offrande Lui assure 'immortalité!”)
folgen. Der Vers begriindet die Spende; s. Verf., Unters., p. 57 (mit Lit.). Zum derart be-
liebten Vers-SchluB vgl. z.B. ApastambaDhS I1,10,23,5; Hiranyake$iDhS 11,7,17,2; Manu
VI,60; Mahabharata XIV,48,5 (dazu: 1,86,17; V1,24 [= Bhagavadgita II}, 15; XI1,137,76;
231,22; XIV,48,2).

8 Der Vers (p. 16,3-4), ausnahmsweise nicht nur durch Anfangsworte wiedergegeben und in
dieser Form nirgends sonst belegt, fungiert hier als Eingangsvers (puro’nuvakya; von
Degraces-Fahd p. 182 verkannt; Textbasis?), der jene Gottheit herbeiruft, der die Spende
gilt.
yad brahmabhyudayad divam (Schrader mit P;°yadivam Hss., auch MN 26) ca lokam idam
(imam MN 26) amum (fehlt MN 26) ca sarvam (MN 26 erginzt: ca; Schrader: “Read idam
u ca sarvam [Tairt. Br. IIL,1,2 ,517") I sarvam abhijanyuh (°jinyu Hs. Dc; %jinya Hss. Di-1)
sarvasriyam (%jitya sarvasrayam Hss. Da—b-J-n-o $a, MN 26) dadhatu sumanasyamana
(“all [corrupted?]”, Schrader; samanusyamana MN 26). Der Vers ist nicht in Ordnung
(Genus- und Numeruswechsel, Hypermetrik). abhijanyuh, anderwiirts bisher nicht bezeugt
(nur janyuh PW III 36; dazu J. Wackemagel, Altindische Grammatik 11 2, Géttingen 1954,
§ 680a), aus zwar dltesten N$-Hss. (§b, Dk-m) und NN (P und Hss. D11-12-13) von
Schrader jedoch mit Bedenken (auch pp. 378, 488) in den Text gehoben. Diese Lesart und
sumanasyamana sind auch in VPAK III pp. 78c bzw. 933c angezweifelt, wo Schraders
Verweis auf TaittiriyaB, das Narayana anscheinend schon im Sinne hatte, aufgegriffen
wird: yasmin brahma ‘bhyajayat sarvam etat, amum ca lokam idam i ca sarvam, tan no
naksatram abhijid vijitya, $riyam dadhatv ahrniyamanam “Let the Naksatra (the constella-
tion) under which the Bréhman (the Holy Power of the Sacred Word, the Divine Essence)



118 JOACHIM F. SPROCKHOFF

“Das brdhman, das iiber die Welt hier und iiber jene dort, iiber das alles
hier emporstieg, moge, alles ersiegt habend, [uns] wohlgesonnen alles Heil
gewdhren!”

[Und?:]

“Das brdhman, (das zuerst vor Zeitenl®) geboren (wurde, hat Venall
aufgedeckt aus dem strahlenden Scheitel. Er deckte seine tiefsten [und]
héchsten Formen auf, den SchoB des Seienden und des Nichtseienden).”

Hat er damit [und mit den Worten] “dem Brahman' dem Atharvan! dem
Prajapati (Herm der Zeugung)! der Anumati (Gunst)! dem Agni Svistakrt
(dem wohlwollend vollendenden Feuer-Gott)!” geopfert!?2 [und] mit [den bei-
den Spriichen]!3:

conquered all this (universe): yonder world and all this world, — let this Naksatra, Abhijit,
having conquered, give us prosperity ungrudgingly.” (Text und Ubers.: P.-E. Dumont, The
Istis to the Naksatras [or oblations to the lunar mansions] in the Taittiriya-Brahmana, in:
Proceedings of the American Philosophical Society 98, 1954, pp. 210, 212; dortige Zihlung
IIL,1,2,6.a; vgl. schon A. Weber, in: IS I, 1850, p. 95). Hiemach méchte Schrader abhyu-
dayat als abhyajayat (mit Narayana) verstehen und divam lokam als Akk. von dyaurlokah
sowie lokam idam amum ca als verderbtes lokam idam u ca fassen, mit Narayana dadhatu
fiir dadhatu lesen, im iibrigen aber von einem “Alles-Erzeuger” sprechen und, den Genus-
wechsel beibehaltend, mit Narayana sumanasyamana auf eine Gottheit (devata) beziehen.
Fiir letztgenanntes, seit Rgveda geldufig, in Upanisads selten geworden (noch Mahanara-
yanaU no. 374, éd. J. Varenne, Paris 1960), bietet VPAK sumanasyamanam. Gegeniiber
frilherem Ansatz (Unters., p. 57; Druckfehler ist hiernach zu korrigieren) versuche ich her-
zustellen (Konjektur hier nicht kursiv): yad brahmabhyudayad imam ca lokam idam amum
ca sarvam | sarvam vijitya sarvasriyam dadhatu sumanasyamanam.

9 Von dem die eigentliche Spende begleitenden Spruch (yajya) gibt der Text nur die An-
fangsworte brahma jajhianam, Atharvaveda IV,1,1 = V,6,1 u.6. (auch KathaU I,17); s. M.
Bloomfield, A Vedic Concordance, Cambridge, Mass. 1906, p. 656a. Zur Kritik s. W.D.
Whitney, Atharva Veda-Samhita: translated [...]. Rev. [...] and ed. by Ch. R. Lanman,
Cambridge, Mass. 1905, Vol. I, p. 143 (mit Lit.); anders: Degraces-Fahd p. 182 mit n. 8.
Zur Verwendung des Mantra im Opferritual s. jetzt J.C. Heesterman, Opferwildnis und
Ritual-Ordnung, in: G. Oberhammer (Hrsg.), Epiphanie des Heils, Wien 1982, pp. 18f.;
zum Gebrauch bei Asketen sonst s. BaudhayanaDhS I1,10,18,7.

10 Oder: “im Osten”.

11 Der Seher; nach den Kommentatoren: die Sonne; vgl. $atapatha-Brahmana VII4,1,14.

12 Was er opfert, wird nicht gesagt; vgl. Verf., Unters., pp. 58f. Zu den Adressaten s. jetzt H.
Krick, Feuergriindung, Index s. vv., zur Symbolik pp. 93 und 558f. — anumataye fehlt MN
26.

13 Der Text gibt nur die Anfangsworte yajiia yajiiam gaccha, Atharvaveda VI1,97,5-6. Zwei
Akte verlangen zwei Spriiche (hier in Prosa). Der erste begleitet das Opfern des unteren
Reibholzes, der zweite das des oberen; doch nicht die bekannte sexuelle Symbolik, sondern
die Situation der Feuergewinnung steht im Hintergrund. Vgl. J. Schwab, Das altindische
Thieropfer, Erlangen 1886, pp. 77ff. Degraces-Fahd p. 187 n. 9 verweist auf Kths (s. dage-
gen Verf,, l.c., und in: AS XLIII, p. 153 n. 57).



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 119

“O Opfer, geh zum Opfer, (geh zum Opferherm, geh ein in deine eigene
Geburtsstiitte, svaha!”

“Dieses dein Opfer, 0 Opferherr, sei vom Aussprechen schéner Lieder be-
gleitet, [es sei] reich an tiichtigen Ménnem, svaha)!”

die beiden [Feuer-]Reibh&lzer im Feuer geopfert, (p. /7) soll er mit [der
Rezitation der] vier Lektionen [die mit den Worten beginnen: o cit sakhayam)]
“Gem (wiirde ich) den Gefihrten (zur Gemeinschaft gewinnen...)!4 die Butter-
schmalzspenden opfem.

Mit denselben [vier Lektionen] kommt [seine eigene Leichenfeier] zu-
stande.

Sodann soll er mit [dem Spruch] “In mich (nehme ich) Agni zuerst (auf,
zugleich mit Herrschaft, Glanz [und] Kraft. In mich lege ich Nachkommen-
schaft, in mich [lege ich volle] Lebensdauer, svaha! In mich [lege ich]
Agni)!”15 die beiden Feuer [in sich] aufsteigen lassen!®.

<Liicke im Text.> ... “In der Bewahrung seines Geliibdes bleibe er unver-
drossen,” so [wird gelehrt]!7.

<Ende des Sondergutes>

14 D.h. die Rezitation umfaBt das gesamte X VIII. Buch der Atharvavedasamhita, das aus Ver-
sen zur Bestattung und Hymnen an den Totengott Yama besteht; s. W.D. Whitney, op. c.
(Anm. 9), Vol. II, pp. 513ff.

15 Der Text (NS, auch MN 26 und P verderbt) gibt auch hier nur die Anfangsworte mayy agre
agnim, doch ist sicher, daB sie Atharvaveda VII,82,2 entstammen. Es ist nicht der klassi-
sche Mantra.

16 Indem er an Garhapatya- und Ahavaniya-Feuer die heiBe Luft einatmet; s. Verf., Unters.,
pp. 63ff. — Die Stellung des ca inmitten iti ca dvav agni samaropayet (p. 17,8) ist bemer-
kenswert. Moglicherweise waren auch hier (vgl. 0. Anm. 13) zwei Verse zu rezitieren vor-
gesehen, wie z.B. bei der Feuergriindung erforderlich (s. H. Krick, op. c., besonders pp.
198ff., 290f.), oder der Spruch soll wiederholt werden (vgl. z.B. Kths I1,3: 38,7-39,1; s.
Verf., in: AS XLIII, p. 153).

17 Degraces-Fahd p. 188 n. 13 versteht unter “le voeu” den Entsagungsspruch (praisamantra)

“ich habe entsagt” (samnyastam maya). Der ist aber der LSaU ginzlich unbekannt, ja gera-
dezu fremd.
Das einhellig iiberlieferte iti (p. 17,9) nach atandrita scheint als Zeichen fiir den SchluB ei-
nes Abschnitts verstanden worden zu sein (wie in C und P; s.0. S. 111 Anm. 25). Vi,elmehr
diirfte das iti darauf verweisen, daB das Vorhergehende ein Zitat gewesen ist; in NS (auch
MN 26: eradhrta iti) ist der SchluB verderbt. Augenscheinlich miissen wir eine Liicke im
Text annehmen. Immerhin bietet vratavan syad atandrita[h)] einen ordentlichen (SchluB-)
Pada eines Sloka. atandritah, erst spitvedisch und nur selten in Prosa (kaum 10-mal) be-
legt, finden wir in Versen ausnahmslos am SchluB eines 2. oder 4. Pada, doch auch im Epos
nicht in hier vorliegendem Wortlaut. Vgl. z.B. so verschiedenartige Werke wie Brhadde-
vata VII,77; JaiminTyaSS-Kiriki 125 (vgl. 33); KgniveéyaGS 11,6,8,4:104,15 (m.E. ver-
derbter Vers); VasisthaDhS XXVI,1; XXVIL8; Visnusmrti XX1I1,42; XXVIIL47; LV,16;
XCVIL,16; Sarkhalikhita 148; 371; Bhagavadgita IT1,23; YogatattvaU 72; YogakundahiU
IL,15. Eine Quelle, die eine Rekonstruktion erméglichen kénnte, kenne ich leider nicht.



120

JOACHIM F. SPROCKHOFF
Dartiber [gibt es] die [folgenden] Strophen:
<Nunmehr die Kundika-Upanisad>

(1.) [Wer] im Lebensstadium (a$rama) der Brahman-Schiilerschaft uner-

miidlich!® [und] ganz dem Gehorsam gegeniiber [seinem] Lehrer (guru) hin-
gegeben war, (p. 18) die Vedas [regelrecht] studiert hat [und] von [seinem]
Lehrer entlassen worden ist, [der] wird asramin genannt!9.

(2.) Hat er sich eine passende [Ehe-]Frau2? genommen, das Feuer angelegt

[und] nach Kriften [unterhalten], soll er die dem Brahman gebiihrende Spende
opfem; von ihr soll er [einen] Tag und [eine] Nacht lang [austeilend] auswer-
fen?!,

18

19

20

21

Statt khinno (p. 17,11) lesen wir ‘khinno (= a-khinno; Dr. Klaus, Spr. ex conj.). — SR:
“Wenn das Lebensstadium der Brahmanschiilerschaft zu Ende gegangen ist,...” (ksine NSP,
auch Haug 183; dagegen SUD: 'ksine!). Schraders Hinweis a.l. bezieht sich auf Vasis-
thaDhS VIL,3 (avisirnabrahmacaryo).

Eine solche Definition wird uns sonst nicht geboten. Ramanathan p. 21 148t dies unberiick-
sichtigt und spricht vom brahmacarin. — Vgl. dagegen Mahabharata XII,226,3(ff).

daram (alle Hss., auch MN 26, Haug 183, NSP, SUD), unregelmiBig; daran ... (wie Kth§
11,3:37,6) sadr$an (Grantha-Ed., Madras 1896).

Der fast einhellig iiberlieferte Halbvers brahmim istim yajet tasam (MN 26: yajetasam)
ahoratrena (ahoratrani NS, auch MN 26) nirvapet (p. 18,3) ist von DeuBen p. 688 unter
Auslassung eines Verbs (“Und bringe jenen Gottheiten Das Brahman-Opfer Tag und
Nacht.”) und Degraces-Fahd p. 183 unter Einbezug des vorhergehenden saktitah (“qu'il
accomplisse selon ses capacités un sacrifice 2 Brahma et fasse offrande aux autres divinités,
un jour et une huit.”) klar nach Narayana (tasam devatanam pritaye ... nirvapet) iibersetzt
worden. Ramanathan p. 21 (“and perform a sacrifice lasting a day and night in which
Brahma, etc. are the deities.”) folgt Upanisadbrahmayogin (tasam brahmadidevatanam
samtustyartham brahmim brahmadevatakam istim yajet) und 148t nirvapet aus; im iibrigen
hat er den Vers miBverstanden. Die Pada-Grenze bleibt, wie so oft, unberiicksichtigt. Mag
bP istim nirvapet (vgl. o. Anm. 5) zusammenzufassen am nichsten liegen, so bleibt der
Rest, auch als Parenthese, absurd. Stein des AnstoBes, der Grammatik wie der Sache nach,
ist tasam. Ein Gen. bei yaj- (PW VI 8-9; pw V 115a) kann, allenfalls, als Partitivus der
Sache, womit (iiblich: Instr.) die Handlung vollzogen wird, auftauchen; dafiir fehlt hier der
Bezugspunkt. Bei m'r-zvap- ist ein Gen. Part. durchaus iiblich (pw VI 18a; vgl. B. Delbriick,
op. ¢. [Anm. 1], p. 160), regelmiBig steht der Begiinstigte im Dativ, héchst selten im Gen.
(vgl. A. Minard, Trois Enigmes sur les cent chemins, Paris 1949, 1956, I § 349¢, I § 269a).
Degraces-Fahd notiert lapidar: “Reprise bréve LgS.U, L.” (sic!). Dort taucht aber ein
Nomen pl. fem. gen., auf das allein tas@n der Texte zu beziehen wire, iiberhaupt
nicht auf. Uberdies kann eine KundU, der jene Prosa fehlt, auch nicht auf dieselbe verwei-
sen. Mit Schrader — wiederum (! vgl. Verf., in: AS XLIII, p. 138, und in: WZKS XXXIV,
pp. 7, 47 und passim) — ist daher ex conj. gegen alles (!) tasya[h] zu lesen.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 121

(3.) Hat er [seine] S6hne mit [seinen] Besitztiimemn [durch Aufteilung]

ausgestattet?2 und die dorflichen Begierden?? fahren lassen, soll er auf dem
Waldwege wandeln24, in einer reinen Gegend umbherstreifend.

(4.) Als Nahrung habe er [nur den] Wind, oder er habe [auch noch] Wasser

als Nahrung; als [feste] Speise habe er hauptsdchlich aus Friichten zuberei-
tete25,

(p. 19) Nachdem er in seinem eigenen Korper [die Feuer] hat aufsteigen

lassen26, [sollen] keine Trinen auf die Erde fallen?’.

22

23

24

25

26

27

Zur Sache sowie zur ganz anderen sprachlichen Konstruktion s. W. Rau, Staat und Gesell-
schaft im alten Indien, Wiesbaden 1957, § 30,1b.

gramyakaman; gemeint sind die Freuden des Dorfes und Dorfbewohners, wie auch der
Kontext zeigt (diese Einschrinkung nicht in v. 7 unten); dieselbe Verbindung sehr hiufig
auch im Mahabharata. Anders: Degraces-Fahd p. 183.

careta (ungewdhnlich; samcaran SR) vanamargena (p. 18,5) ist hapax legomenon in vedi-
scher Literatur (vgl. 0.S. 113 mit Anm. 34); Plural in Harivamsa 58,6.

Aus DeuBens Konjektur (p. 689) vihitan nottaraih phalaih, die Schrader vihitanna uttaraih
*“(archaic Sandhi)” trennt (pp. 346, 379 zu p. 18,6; danach Verf., Unters., p. 41; jetzt hin-
fillig), ibernehmen wir lediglich die Doppelung des # in nno?, folgen im librigen den
besten Hss. der NR: vihitannottarah phalaih. Zu ®uttarah s. PW 1 890 s.v. 1,4e. — Man
vermiBt ein zweites va. Vgl. einschligig vayubhakso ‘mbubhakso va phalamulasano ‘pi va
(= Mahabharata XI11,130,42ab). Der Halbvers zeigt, daB wir nicht umgekehrte Abfolge er-
warten konnen. Wie es scheint, wird v.4b in v.6a wieder aufgenommen (s.u. mit Anm. 30).
Degraces-Fahd p. 183: “ou de fruits pour maintenir sa vie” (?). — SR: “[oder] mit empfoh-
lenen Knollenwurzeln [sich nihrend].”

Der sprachlich bemerkenswerte Terminus va@yu-bhaksa (in Up.-Literatur nur hier), in
BaudhayanaDhS 1I1,3,9+14 Bezeichnung einer besonderen Waldsiedler-Klasse (s. auch
Yajiiavalkyasmrti I11,55), dlterem Veda fremd, begegnet sonst im Siihnefasten; KathakaGS
VI,2 (fast = VasisthaDhS XXI,21; vgl. Visnusmrti XLVIL,11); VL4; BaudhayanaDhS
IV,2,8; 1V,5,6. (-bhaksana) 7.8. (nach ambubhaksa) 9.10; im Mahabharata sehr hiufig,
z.B. 1,32,2; 41,3; 201,7; I1,7,13; 1I1,3,14; 13,12; 39,23; 78,18 (vgl. 100,5); 259,16; 282,12;
VII,172,53; IX,36,46; XI1,159,71; 161,29; 253,19; 263,35; 292,17; XII1,26,30; 80,36;
XV,33,16; 45,12; 47,2.

Statt svasarire (ungewdhnlich!) samaropah (NR p. 19,1) lesen wir sv? samaropya (ex conj.,
Spr.; nur die NR-Hs. Dc, auch sonst freigebig mit Visarga-Schreibung, hat samaropyah
[sic!]). SR: sv2 samapyatha, wohl verderbt; mir unverstindlich. Ramanathan p. 22: “he
shall find all worldly life in his person alone” (?).

In NR fehlt dem Vers jedes Verb. Um weitere Konjektur zu vermeiden, lese ich naSrupata-
kah (Subst., m. mit pw I 138b zur Stelle; fehlt in VPAK) oder Adj.: “[sollen] sie (d.h. der
Asket und seine Angehérigen; Schrader p. 379) keine Trinen auf die Erde fallen lassen™;
von pataya- “werfen” (anders: DeuBen), vgl. dazu J. Wackemnagel, op. c. (wie Anm. 8), §§
46b, 47c. N§-Hss. Di-j und MN 26 haben Sing. c@$ru-pavakah; doch ca aller NS-Hss. ist
irrig; s. Verf., in: AS XLIII, p. 152. Eindeutig SR: nasru patayet “‘er soll keine Tréne fallen
lassen”.



122 JOACHIM F. SPROCKHOFF

(5.) Wie kann ein Mann, der gar keine Durchhaltekraft hat28, 'einer, der

entsagt hat' (samnyasta) genannt werden? Ist der vielmehr nicht nur einer, der
[lediglich] den Namen hat, wie kann der 'einer, der entsagt hat', genannt wer-
den?2?

(6.) Darum hilt er mit einem Ko&rper, der [durch die Eméhrung nur] von

Friichten génzlich geldutert ist30, die Entsagung (samnyasa) als ein Strahlen-
reicher durch3!. [Gleichsam) feuerfarbig3? schreitet er hinaus; er wird zum
Waldsiedler33,

(7.) Aus dem [gewohnten] Lebensraum geht er, von der Gattin begleitet34,

[jedoch selbst-]beherrscht, in den Wald (vana).

28

29

30

31

32

33

34

Ich lese sahate naiva (ex conj., Spr.); zu sahate ohne Objekt s. PW VII 853. Als Objekt
konnte an samnyasam (vgl. Schrader p. 379) gedacht werden, was durch tasmat ... samnya-
sam sahate (v. 6 p. 19,4) gestiitzt wird. — Die Lesart saha tenaiva (p. 19,2; auch alle Edd.) -
“mit demselben” 148t die Frage giinzlich offen, was “dasselbe” sei, und verlangt Ergénzung
aus dem Textzusammenhang, scil. agning (Narayana; danach: DeuBen, Degrices-Fahd)
oder darena (sic!, Upanisadbrahmayogin; danach: Ramanathan), welche beide fernab in
v.2ab p. 18,2 zuletzt auftauchten, oder a$runa (von Schrader l.c. nur erwogen).

Statt yasmin (v. 5d p. 19,3), das nicht auf sa bezogen werden kann — die Zusammenstellung
der NR ist unkonstruierbar —, lese ich mit SR katham (samnyasta ucyate; vgl. Kthé/BSaU
I:31,3), Pada d als Refrain zu Pada b. Die Fragen sind rhetorisch. Ich bin mir keineswegs
sicher, den Sinn des dunklen Halbverses richtig getroffen zu haben. Vgl. Ramanathan p. 22:
“How can one who is (merely) known with an appellation (of an ascetic) be said to have
renounced?” — DeuBen und Degraces-Fahd iibersetzen hier und im folgenden Vers den
Kommentar.

phalavisuddhangt, alle Hss. Der Vers bezieht sich wohl auf die “Friichte” von v.4b (s.o. mit
Anm. 25). Wenn er gereinigt wire “von den Friichten (fritherer Taten)” (vgl. Ramanathan
P- 22), wire wohl eher -atma zu erwarten, nicht -angi. Degraces-Fahd p. 184 (und n. 19)
scheint hier nicht iiberliefertes -agnih zu lesen: “Mais le feu purifié par le but [ultime] ne
contrevient pas au renoncement” (?). Ahnlich DeuBen; doch das ist Narayanas Kommentar.
sahate (s.0. Anm. 28) 'rciman. Deutung schwierig; sollte hier an den Strahlenkranz des
Brahman (brahmatejas) gedacht sein? Eher diirfte die Strahlkraft (tejas) der Erhitzung
(tapas) des Asketen (arcimat = tapasvin?) gemeint sein. — SR uniibersetzbar, weil verderbt.
Statt agnivarnam der Hss. (p. 19,5) lese ich agnivarno (ex conj., Spr.; s. arciman; vgl.
puruso bhasvaravarnah sambhavati, BrhadaranyakaU VI,2,14). Die rituelle Hereinnahme
des Feuers (v. 4) liBt ihn feuerfarbig erscheinen; vgl. J.F. Sprockhoff, Katha$ruti und
Manavaérautasiitra, in: StII 13/14, 1987 [1988], p. 241. Schrader folgt DeuBens Konjektur
agnir vanam, die auf Narayanas Verstindnis der dunklen Verse zuriickgeht.

prapadyate verlangt hier ein Nom. abstr.; statt vanaprastham der Hss. (p. 19,5) lese ich
vanaprasthyam (ex conj., Spr.).

Ganz anders SR: “Wie im [bisherigen] Lebensraum (d.h. im weltlichen Leben) der Gattin
anhangend”; das gibt dem Kommentator verstindlicherweise gewaltige Probleme auf.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 123

Nachdem er die Begierden [ginzlich] aufgegeben hat, entsagt er. Gerit er

in [irgendeine] Gefahr?35 (p. 20) Oder was ist das Leid, um dessentwillen36 er
die [in der Welt] hochgehaltenen Geniisse aufgibt?

(8.) “Aus Furcht vor [neuem Wohnen in] einem Mutterscho8 und ebenso

in Furcht vor Kilte und Hitze37 verlange ich, in die Hohle [des Herzens38] ein-
zutreten, in die hohe Stitte, die frei von Krankheit ist39.”

Hat#0 er [also] entsagt, [gibt es fiir ihn] keine Riickkehr zum Feuer4!,
Alsdann soll er, indem er die auf den Leib beziiglichen [Veda-]Spriiche

[die mit den Worten beginnen: yan manyur jayam avahat] “Als Manyu seine
Gattin heimfiihrte...”, murmelt42, die Weihe (diksa) antreten.

35

36
37
38

39

40

41

42

Ich verstehe: Welche Furcht treibt ihn? (s. v. 8). anupasyati, P “auf welche Gefahr starrt
er?” Ganz anders SR: “Strebt er etwa ganz umsonst [der Entsagung zu], wenn er das Gliick
der Wandelwelt vollig aufgegeben hat?” Nach Upanisadbrahmayogin soll dies wie auch die
folgende Frage der Einwand der zweifelnden Gattin sein. Uber deren Verbleib berichtet uns
der Text nichts.

SR: “dessen er sich erinnert hat”.

pars pro toto; gemeint sind die Gegensatzpaare schlechthin.

guham; so entsprechend dem Gebrauch in Upanisads, s. z.B. TU I1,1:53,18; KathaU I,14;

11,12.20; 111, 1; MundakaU I1,1,10; IIL,1,7; $vetaévataraU II1,20. - SR: “in das Verborgene™;
(auch MN 26).

Zu an-amaya- s. J. Narten, Ved. amdyati und amayavin-, in: St/ 5/6, 1980, pp. 153-166,

bes. pp. 162ff. Der Samsara wird oft mit einer Krankheit verglichen. — iti am SchluB p. 20,3
ist durchgingig bezeugt (vgl 0. S. 111 mit Anm. 25 und S. 119 Anm. 17). Nach Vor-
schriften des indischen Mittelalters ist dieser Vers im Verlaufe der Entsagungszeremonie
vom angehenden Samnyasin als Willenserklirung (sankalpa) formelhaft zu rezitieren. Vgl.
dazu das eingangs in der Prosa genannte Motiv.

Zu pp. 20,4-22,6 vgl. Kth§ II1:40,1-42,10 (s.o. S. 109 mit Anm. 13). Im Folgenden werden
nur einige Abweichungen notiert.

samnyasyagnim apunaravartanam, alle Hss. (nur P: na punaravartanam) ist grammati-
kalisch bedenklich und vielleicht deswegen zumeist miBverstanden (DeuBen p. 689;
Ramanathan p. 23 gegen p. 15[!], Degraces-Fahd p. 184, u.a.). apunaravartanam sonst
nicht vedisch belegt (na punaravrttih, nur BrhadaranyakaU VI,2,15; sonst YogasikhaU
V,61; vgl. MuktikaU I,1,10 als Definition von Erlésung [dazu unten v. 18]; dann gacchanty
apunaravrttim, Bhagavadgita V,17, gegeniiber lokah punaravartinah, VII1,16), wirde Gen.
agneh oder, richtiger, agninam (vgl. Kths; AS XLIII, p. 154) wie z.B. Samavidhanabrah-
mana I1,5,1 (manusyanam avartanam) verlangen; hier funktioniert es wie ein Nomen agen-
tis. avartanam im Sinne von “Herkehr” schon Rgveda X,19,4.5, doch isoliert. — Einem
'Aufgeben’ der Feuer widerspricht schon ihr vollzogenes 'Aufnehmen’ (samaropayet usw.;
p- 17,8 und v.4).

Atharvaveda XI,8. Der Text der SR ist verderbt; schon NSP druckt Fragezeichen. Zu SUD!
und SUD?2 s, Verf., in: WZKS XXXIV, 1990, p. 12.



124 JOACHIM F. SPROCKHOFF

Er trage ein rotlich-braunes Gewand, [beim Scheren] bleibe er mit Achsel-
und Schamhaar versehen43.

Mit erhobenen Armen [wandemd], sei er** von [vorgegebenen] Wegen
losgelost. (p. 21) Ohne [feste] Heimstatt soll er wandeln. Als einer, der Almo-
sen iBt, soll er [anderen] nicht geben4s,

Eine Seihe soll er bei sich tragen zum Schutze der Lebewesen.

Dariiber [gibt es] die [folgenden] Strophen46,

(9.) Ein Topfchen (kundika), eine [Trink-]Schale, ein Traggehénge, einen
Dreistiitz, ein Paar Sandalen, einen Uberwurf, der die Kilte abhilt, sowie
einen Lendenschurz,

(10.) Eine Seihe und ein Badetuch und nur noch ein Obergewand [soll er
tragen?’] — [jedoch] alles das, was auch immer dariiber hinausgeht48, soll der
Asket (yati) meiden.

(p. 22) (11.) Auf einer Sandbank im FluB mag er liegen oder gar auch in
Gotteshdusern®, Nicht iibermiBig soll er [seinen] K&rper mit Freude und Leid
erhitzen.

(12.) Baden, Trinken sowie Reinigung soll er mit geseihten Wassern be-
sorgen.

43 -yutah von lyu (yauti) “verbinden”, nicht von 2yu- (yuyoti, yucchati) “trennen, (sich) femn-
halten”, was in dieser Zeit nicht mehr belegt erscheint. P und KundU wie Kths$ (fehlt
KthrU). Gegen DeuBens Ubersetzung spricht tibrigens auch die emhelllge Tradition.

44  bhavati (p. 21,1) alle Hss., auch MN 26. Doch ist der Indikativ als Optauv zu verstehen,; s.
$abara zu Mimamsasiitra X,7 (18),61-63 (u.5.). bhavet Schrader ex conj. wegen Kths. Zur
Sache vgl. Mahabharata XT1,9,18.

45 Lies bhiksasi na dadyat mit Kth$ I1:41,2, Schrader ex conj.; alle Hss. dadhyat, auch VPAK
III p. 419 n. verworfen. Degraces-Fahd p. 184 iibersetzt den Kommentar. SR, sicher z.T.
verderbt: “Als einer, der Almosen iBt, soll er [meditative] Betrachtung hervorbringen.”

46 Zuden vv.9-12 und 13cd s. die resp. Hinweise zu Kthé III vv. 1.2.3cd. 4ab.3ab.4cd.7cd.

47 Da die zuvor genannten Gegenstinde simtlich im Akk. angefiihrt werden, ist im Blick auf
das Folgende solche Ergidnzung zwingend. Der Textbefund beweist, daB die Verse hier
nicht in urspriinglichem, unberithrtem Zusammenhang stehen. Bei diesem gravierenden
Eingriff ist auch die Hss.-Uberlieferung in Unordnung geraten. Statt uttarasangam eva ca
einer NR-Hs., von Kth$ und der gesamten SR (KthrU, KundU) lesen alle anderen sangas
(auch MN 26) tridandah mit Var. tridamdakah (MN 26), °dandakam (P 2 Hss.). Trotz
DeuBens (p. 690 n. 1) Notiz iiber Textverderbnis und metrischen Fehler iibersetzt Degraces-
Fahd p. 184 ohne erklirtes Bedenken “triple baton”. Zum ganz spiten Nebeneinander von
Dreistiitz (Verf., in: AS XLIII, p. 156 n. 84) und Dreistab s. jetzt P. Olivelle, Renunciation
in Hinduism, A Medieval Debate, Vol. I, Wien 1986, pp. 44ff. Dazu Verf. ausfiihrlich
andernorts.

48 Dies ist die entscheidende Anderung in LSaU/KundU gegeniiber der in Kths II:41,7 auf-
bewahrten strengeren Observanz; s. Verf., op. c., p. 143 n. 23 und p. 157.

49 Mehrheit der Hss., MN 26 und SR: devagaresu bahyatah “outside a temple” (Ramanathan
p. 24; dhnlich DeuBen, Degraces-Fahd). Doch bahyatah kann hier nicht Prip., sondern nur
Adbv. sein; also: “in Tempeln drauBen”, d.h. auBerhalb von Ortschaften.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 125

Wihrend er gelobt wird, soll er sich nicht zufrieden fiihlen; ist er getadelt
worden, soll er nicht anderen fluchen.

(13.) Ein aus gespaltenem Bambusrohr gefertigtes Gefd fiir Almosen
usw.%0, [auch] das Badezeug ist nicht untersagt5!.

Diese Lebensweise soll er beachten, [denn wenn er sie befolgt, dann] soll
er, mit gezdhmten Sinnen, stets siegreich sein52,

Der Zusammenhalt des Wissens (liegt] in der Denkkraft53; und aus der
Denkkraft [ist] der [leere] Raum [entstanden],5* 'aus dem [leeren] Raum der
Wind, aus dem Wind das Licht35, aus dem Lichte [sind] die Wasser, aus den
Wassern [ist] die Erde, aus der Erde56 (p. 23) <57 [sind] die Kriuter, aus den
Kriutemn [ist] die Speise, aus der Speise38 [ist] der Mann [entstanden].' Wer
also in dieser Weise die Entstehung> dieser Wesen <erkennt, der> gelangt
zum brdhman®9, er gelangt zum Alterlosen, zum Todlosen, zum Unwandel-

50 bhiksadi vaidalam patram (p. 22,1; SUD, P), Text unsicher, wohl doch zu kontrahieren
%adivaid® (NSP, MN 26); s. jedoch Schraders Bedenken pp. xxxix, 384. Zum GefiB s.
Manu bes. V1,54 (meistens baidala von bidala “[Ab]Gespaltenes, Span”; fehlt an Parallel-
stellen), keine Absonderlichkeit, s. auch V,119; VII,132; VIII,327.

51 Dieser Halbvers fehlt in Kthé/KthrU.

52 SR: “stets [Gebete] murmeln.” — Hier endet die Paralleliiberlieferung zu Kthé/KthrU. — Zur
Konstruktion des Halbverses vgl. J.S. Speijer, Sanskrit Syntax, Leiden 1886, § 487,3; Ders.,
Vedische und Sanskrit Syntax, StraBburg 1896, § 284. Auch MaitreyaU II,1,3.

53 Vgl. (mit Schrader p. 384) Vajasaneyisamhita XXXIV,5; dazu schon A. Weber, in: IS II,
1853, p. 52; L. Scheftelowitz, in: ZDMG 75, 1921, pp. 201ff.

54 Degraces-Fahd p. 185: “de méme I'éther [est uni] a l'esprit”. Der Text ist unsicher: manasa-
kasas ca (p. 22,7) regelwidrig; vgl. Schrader l.c. Ich lese manasa ak? (ex conj., Spr.); vgl.
TU I1,1:56,8 atmana akasah sambhutah. Das Folgende, hier in Anfiihrungszeichen '’ ge-
setzt, ist Zitat aus TU II,1:56,9-10. NR hat ausdriicklich iti (p. 23,2; auch MN 26; fehlt in
KundU). S. dazu jetzt W. Rau, Versuch einer deutschen Ubersetzung der Taittiriya-Upani-
sad, in: Festschrift der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-
Universitit Frankfurt am Main, Wiesbaden 1981, p. 357. — Vgl. ferner die Erweiterung in
MahanarayanaU (éd. J. Varenne, Paris 1960) nos 533-535. — KundU hat statt dieser pro-
blematischen Prosa einen schlecht iiberlieferten Halbvers: vi§vayamanusamyogam (SUD;
visvaya ma®, NSP) manasa bhavayet sudhih “The wise [ascetic] shall realize in his mind
[the identity of the individual self with the universal Self] which is the meaning of Om”
(Ramanathan p. 24; mir unverstindlich).

55 TU: “das Feuer”. Ebenso das Zitat aus TU in YogacudamaniU 72, NSP p. 294,23-24.

56 Von Degraces-Fahd p. 185, obschon Narayana folgend, weggelassen; fehlt in KundU.

57 Erginzungen < > mit Schrader, ex conj., 2.T. aus TU.

58 Die Worte reto retasah sind in Schraders Erginzung p. 23,1 zu tilgen, da sie auch in TU
I1,1 nicht tiberliefert sind; s. Verf., Unters., p. 37 n. 4, und W. Rau, op. ¢. (Anm. 54), p. 369
zu TU II,1:56,10.

59 Vgl. dazu W. Rau, op. c., p. 357 n. 37, dessen Auffassung damit bestitigt wird.



126 JOACHIM F. SPROCKHOFF

baren, zum Unverginglichen® — wenn er durch dessen6! wiederholte Ubung
Aushauch und Einhauch geziigelt hat.

Dariiber [gibt es ndmlich] die [folgenden] Strophen®2,

(14.) Er soll beide Hénde, nachdem er sich [aufrecht] hingestellt hat, in der
Mitte zwischen Scrotum und Einhauch zusammenfiigen63. Nachdem er ge-
méchlich die [Spitze der] Zunge, die [aus dem Munde] herausgekommen ist, in
der GroBe eines Gerstenkoms erblickt hat64,

(15.) Nachdem er ebenso den Blick, so groB wie eine Bohne, auf ein Ohr,
ebenso auf eine Braue®S geheftet hat, (p. 24) soll er aber nicht Laute die beiden
Ohren noch Gerliche die Nase vernehmen (eig.: beriihren) lassen®6,

(16.) Alsdann — wo die selige Stitte®” [liegt], das [ist] das brdhman, das
[ist] die hochste Zuflucht%8! — diirfte sie (d.h. die Stiitte, das brdhman) vermit-
tels solcher®® wiederholter Ubung erreicht werden von dem atman, den er in
friiheren Geburten erworben hat70,

60 Das letztgenannte Attribut auch in NSP, fehlt SUD; s. jedoch dieselbe Ausdrucksweise
prapadyate ... avyayam, unten v. 17cd. Der Wortlaut der KundU ist, soweit erkennbar, als
Ausspruch des Asketen zu verstehen: “Ich gelange zum brdhman...”. An dieser Stelle ste-
hen in der KundU die unten wiedergegebenen Verse 19-22.

61 Gemeint ist wohl die im Folgenden beschriebene Methode, nicht das zuvor erwihnte brédh-
man.

62 KundU: tatra $loka bhavanti, NSP; fehlt SUD.

63 D.h. unterhalb der Stelle, an der die Hebung der Bauchdecke bei tiefer Einatmung noch
spiirbar ist (freundlicher Hinweis von Herrn Dr. Konrad Klaus, Bochum, mdl.). Vgl. pura-
stad vai nabhyai prana uparistad apanah “vor dem Nabel (beim aufrecht gehenden Men-
schen also oberhalb des Nabels) befindet sich der prana, hinter dem Nabel (beim Menschen
wieder: unterhalb des Nabels) der apana™ (Taittiriya-Samhita I11,4,1,3-4; Ubers. W.
Caland, in: ZDMG 55, 1901, p. 264; jetzt auch in: W. Caland, Kleine Schriften, Stuttgart
1990, p. 83). Eine Yoga-Positur, bei der die (Flichen der) Hinde auf dem Perineum zu-
sammenzulegen sind (DeuBen, Ramanathan, Degraces-Fahd), ist uns auch sonst aus alter
Zeit nicht iiberliefert.

64 So mit den meisten N§-Hss., danach Schrader. Andere NR-Hss., P, MN 26 und KundU: “...
gegen die Zihne gedriickt hat.” Vgl. Yajfiavalkyasmrti I1,199; ferner: YogacudamaniU 71.

65 Einige NR-Hss., MN 26 und KundU: “auf die Erde”.

66 So mit Schraders Konjektur: $ravane nasike gandhan chabdams ca spar$ayen na tu. Schon
DeuBen p. 691 n. 1 (“Stelle ginzlich korrupt™) versuchte Konjektur; SUD ist verderbt.
Degraces-Fahd p. 185 iibersetzt Narayanas Kommentar des Verses.

67 $aivam padam; ich halte es nicht fiir ausgemacht, daB hier die Stitte Sivas (Ramanathan,
Degraces-Fahd) gemeint ist.

68 KundU: “das [ist] das hochste bréhman.”

69 Oder: “dessen”; vgl. 0. Anm. 61.

70 Ich verstehe: Das Selbst muB schon im Verlaufe fritherer Existenzen dafiir tauglich ge-
macht werden; vgl. Manu VI,73; Bhagavadgita VII,19.



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 127

(17.) Dann gelangt der Wind”! durch diese angesammelten [Mittel]?2,
nachdem er das Herz ginzlich der Erhitzung (tapas) zugewandt hat’3, vom
Leibe fort empor zum Unvergéinglichen hin, nachdem er den Schédel gespalten
hat’4,

(p. 25) (18.) Welche aber den Schidel ihres Leibes [zerteilt und] das
héchste Ziel erreicht haben, die kehren nicht wieder zuriick, — die Menschen,
die das Jenseitige und das Diesseitige kennen7>.

[Abgeschlossen ist die Samnyasa-Upanisad.]

<Das Sondergut der Kundika-Upanisad>

(19.) “In mir, dem Ozean teilloser Gliickseligkeit, kommen die Wogen des
Alls76 empor und versinken, auf vielfiltige Weise, je nach dem Wirbel des
Windes, der [die] maya [ist].

71 vayuh, hier wohl = pranah “der Aushauch”.

72 Statt sambhutaih (p. 24,4) der Hss. lese ich mit Schrader ex conj. (p. 503, mit Verweis auf
die eingangs genannten “Requisiten”, p. 15,4) sambhrtaih.

73 samérapya oder %$rayya nach Schrader (pp. xxx, 347, 385) ex conj. Sein Text p. 24,4:
samsthapya “nachdem die Erhitzung (tapas) das Herz zum Stillstand gebracht (d.h. ginz-
lich gefestigt) hat” (?). Zum Subjektwechsel vgl. R. Sthnen, Die Konstruktion des Absolu-
tivs im Sanskrit, in: Grammatische Kategorien. Funktion und Geschichte, hrsg. v. B. Schle-
rath, Wiesbaden 1985, pp. 478-489.

74 Zum Hintergrund dieser Vorstellung s. ChandogyaU VIII,6,5-6 und besonders TU L,6,1-
2:21,14-19; 22,20-21: “Was hier dieser [leere] Raum im Herzinnern ist, darin [wohnt] die-
ser [Seelen-]Mann, aus Denkstoff bestehend [d.h. feinmateriell], unsterblich, goldglinzend.
Was hier wie eine Art Zitze zwischen den Gaumenseiten herabhiingt, das ist der Weg des
Indra [d.h. des Seelenmanns; (vgl. AitareyaU 1,3,14; Spr.)]. Wo jene Grenze der Kopfhaare
sich herumwendet [d.h. beim Haarwirbel iiber der Fontanelle] schiebt er [d.h. der Seelen-
mann, wenn die Leiche verbrannt wird] die beiden Schidelscherben beiseite und fihrt mit
‘bhuh’ in das Feuer, mit ‘bhuvah’ in den Wind, mit ‘suvah’ in die Sonne, mit ‘mahah’ ins
brahman. Er gelangt zu Selbstbestimmung [d.h. zu vélliger Freiheit].” Ubers. W. Rau, op.
c. (Anm. 54), p. 353. - DaB man daran das Sondergut der KundU fiigte, wird auf diese
Weise wenigstens verstindlich. In der LSaU wird weder die beriihmte susumna-Kopfader
(MaitrayaniyaU VI,21) des tantrischen Yoga (s. P. Horsch, Die vedische Gatha- und Sloka-
Literatur, Bern 1966, pp. 182f., 303f. und passim) noch der spite Fachausdruck fiir die
Fontanelle (brahma-randhra, HamsaU 6.9; s. bes. auch hierzu Jabaladar§anaU VI,35-37
[NSP p. 504]) erwihnt. Man wird die beiden SchluBverse wohl mit der Eingangsprosa
zusammenzusehen haben; vgl. Verf., Unters., pp. 38f., 62f., und: Die feindlichen Toten
(wie Anm. 1), pp. 269, 283f.

75 So mit Schrader p. 25,1-2 nach SR. paraparavido (SUD, NSP) ist bei ihm nicht verzeich-
net; zu seinem paravara- vgl. jedoch MundakaU I,1,2; I1,2,8. — NR hatte urspriinglich
ebenfalls Versform (s. Verf., Unters., p. 37; dazu o. S. 111 mit Anm. 26), ist aber hoff-
nungslos verderbt und bis auf einen Halbvers m.E. uniibersetzbar; s. schon DeuBen p. 691.
Anderes errit Degraces-Fahd p. 186 mit n. 29.

76 visvavicayah, doppeldeutig; auch: “alle Verfithrungen”, hier wohl in Bezug zur maya zu
setzen.



128 JOACHIM F. SPROCKHOFF

(20.) “Ich habe keine Verbindung mit dem Leibe [so wenig] wie die Him-
melsluft mit einer Wolke [Verbindung hat]. Woher [sollten] mir daher dessen
(d.h. des Leibes) Eigenschaften wihrend Wachen, Traum und Tiefschlaf?’
[zugehéren]?

(21.) “Dem [leeren] Raume gleich [bin] ich fern jenseits der Weltalter’8
gelangt. Der Sonne gleich [bin] ich génzlich verschieden von dem, das des
Lichtes bedarf’. Dem Berge gleich [bin] ich ewig ganz unbeweglich80. Dem
Ozean gleich [bin] ich uferlos.

(p. 26) (22.) “Narayana [bin] ich, der Téter des (Didmonen) Naraka3! [bin]
ich, der Stidtezerstorer (d.i. Siva) [bin] ich, der Purusa [bin] ich, der Herr$2,
Teillose Einsicht83 [bin] ich, [nur unbeteiligter] Augenzeuge von allem, ohne
Gebieter (isvara) [bin] ich, ohne 'ich' und ohne 'mein'34.”

(23.) “Die Eigenschaften (dharmah), die [vom Augenzeugen] geschaut
werden koénnen, bertihren den Augenzeugen nicht, der [von ihnen wesentlich]
génzlich verschieden33, frei von Umwandlung [und] unbeteiligt ist, gleichwie
die Eigenschaften des Hauses3¢ die Lampe8” (nicht beriihren, durch die sie
beleuchtet werden).

(24.) “Soll sich doch dieser [Kérper], der von Natur aus dumpf ist88, im
Wasser oder auf dem Festland wilzen! — Ich werde von dessen Eigenschaften

77 -susuptisu, Up.-Edd. Nach Viv. 501 “sind” die Zustinde (-susuptayah) die wesentlichen
Eigenschaften (dharmah) des Leibes.

78 kalpa-vidiiragah (Up.-Edd., Viv.S. 500), d.h. den Gesetzen der Zeit entnommen (vgl. tri-
kalatita; dazu P. Hacker, Kleine Schriften, Wiesbaden 1978, pp. 254f.); hier wohl eher so
zu verstehen. Oder: “fern von Vorstellungen” (s.u. vv. 25 u. 27). lepa-v° (Viv.Bh., Viv.M.)
“fern von Befleckung”.

79 bhasya-vilaksanah; oder bhasy avil® “leuchtend, bin ich [von ihr] wesensmiBig nicht ver-
schieden.” Vgl. unten v. 23 mit Anm. 87.

80 Wortspiele; aharya- “nicht wegzunehmen” ist ein “Berg”, usw.

81 D.i. Krsna, s. Bhagavata-Purana X,58-59; Harivam$a 91-92. Oder: “der Hollenzerstorer”.

82 1iSah, alle; SUD druckt irrig i$varah.

83 akhandabodhah, auch unten v. 26; vgl. ekabodhah, ParamahamsaU IV:55,1; in Upanisads
selten (sonst nur KaivalyaU 14; Lesart problematisch).

84 In der Uberlieferung der KundU wird hiernach die oben S. 126 (s. Anm. 60) skizzierte
Konzentrationstibung geschildert.

85 Oder: “ohne Merkmal”.

86 grhadharmah, Schrader, NSP, Viv. 506. grhidh® SUD! in grhidh® SUD? falsch korrigiert
(7); danach Ramanathan p. 26.

87 pradipavat, hier verkiirzte Ausdrucksweise fiir eine beliebte bildhafte Redensart, daher die
Erginzung; vgl. H. Briickner, Zum Beweisverfahren Samkaras, Berlin 1979, pp. 224, 241,
243.

88 esa jadatmakah muB, wie aus dem folgenden Vergleich hervorgeht, hier den Kérper mei-
nen. Anders: Ramanathan p. 27: “Let [me] the non-aligned (sage) roll...”. Zu dem bei Sari-



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 129

nicht befleckt [so wenig] wie der Luftraum [in einem Topf] von den Eigen-
schaften des Topfes [befleckt wird]%S.

(25.) “Frei von Titigkeit [und deren Folgen] bin ich, frei von Umwandlung
bin ich, ohne Teile bin ich, ohne Form; ohne unterscheidende Vorstellung bin
ich, ewig bin ich, ohne Stiitze bin ich, ohne eine Zweites%.

(26.) “Der, dessen atman alles ist%!, [bin] ich; alles [bin] ich, alles habe ich
iiberschritten, ohne ein Zweites [bin ich]; die alleinige, teillose Einsicht [bin]
ich; der, dessen Wonne das Selbst ist92, [bin] ich, ohne Bruch%3.

(27.) “Nur das Selbst (svam)% allerwirts®5 sehend, das Selbst ohne ein
Zweites denkend, (p. 27) die Wonne des Selbstes genieBend, bin ich ohne un-
terscheidende Vorstellung9.”

(28.) Ob gehend, stehend, niedersitzend oder liegend oder auch auf andere
Weise [sich verhaltend}; lebe der Wissende nach [seinem] Belieben??, [doch
als] ein Schweiger (muni) stets, dessen Lust[garten] der atman ist®8.

So [lautet] die upanisad.

[Abgeschlossen ist die Kundika-Upanisad.]

kara fehlenden jada- als traditionellem Attribut des Nichtwissens s. P. Hacker, op. c. (Anm.
78), pp. 77, 230, 253; zum Begriff pp. 271f.; vgl. dazu o. S. 110 mit Anm. 23.

89 Ein altes Bild in der Vedanta-Tradition; vgl. Gaudapada, Mandukya-Karika III,3ff. (dort:
akasa, hier: nabhas).

90 D.h. fiir ihn gibt es keine Zweiheit. Dies impliziert nach alter Vorstellung die Freiheit von
Furcht, die von irgendetwas Anderem ausgeht, das fiir wirklich, und damit fiir wirksam,
gehalten wird; vgl. Verf., Die feindlichen Toten (wie Anm. 1), pp. 274ff. Uber die Schwie-
rigkeit, nir-dvaya (auch v. 27) bzw. a-dvaya (vv. 26, 27) addquat wiederzugeben, s. P.
Hacker, op. c. (Anm. 78), pp. 179, 222; T. Vetter, Die Gaudapadiya-Karikas: Zur Entste-
hung und zur Bedeutung von (a)dvaita, in: WZKS XXII, 1978, pp. 59-131, bes. pp. 112ff.

91 D.h. der alles in sich enthilt; oder auch: “der das Selbst von allem ist,” d.h. in allem ent-
halten ist. Vgl. Nrsirihottaratapaniyal VIL4; RamapurvatapaniyaU IV,65; MuktikaU
1,2,23.

92 Oder: "[meine] eigene Wonne™; doch s. v. 27. svanando, Up.-Hss.; ohne sva, Viv.

93 Oder: "ohne einen anderen”.

94  Oder, hier und im Folgenden: “[mich] selbst”; vgl. jedoch den SchluB von v. 28.

95 sarvatah, Up.-Hss., Viv.S.; sarvatha, Viv.Bh., Viv.M.

96 Vgl. 0. Anm. 78. — Viv. 525d hat anderen SchluB, der diesen Vers aus dem hymnischen
Monolog herausnimmt: “Nur das Selbst (= dich selbst) {iberall sehend,... verbringe [deine]
Zeit, o du Kluger!”

97 yathecchaya, Up.-Hss., Viv.M., Viv.S.; °ccham ca, Viv.Bh.

98 Vgl. ChandogyaU VII,25,2; dazu Verf., Unters., p. 270.



130

JOACHIM F. SPROCKHOFF

Abkiirzungen und Siglen (soweit nicht im Text erklért)

AS
C

Asiatische Studien
The Atharvana Upanishads |...] ed. by Ramamaya Tarkaratna,
Calcutta 1872-74 (= Bibliotheca Indica 76)

Degraces-Fahd Upanisad du Renoncement (samnyasa-upanisad). Traduction

DeuBlen

DhS
GS
IS

NSP

P

PiS
PW

pw
Ramanathan
$s

Stll
SUD

SuUDI

SUD2
TU

U Up.

du sanskrit, introduction et notes par Alyette Degraces-Fahd,
[Paris] 1989 (= L'espace intérieur 36)

Sechzig Upanishad's des Veda aus dem Sanskrit {ibersetzt und
mit Einleitungen und Anmerkungen versehen von Dr. Paul
DeuBen, Leipzig (11897, 21905,) 31921

Dhammasutra

Grhyasttra

Indische Studien. Zeitschrift fiir die Kunde des indischen
Alterthums [...] hrsg. v. Albrecht Weber, Berlin 1850-98

One hundred and eight Upanishads [...] with various readings.
Ed. by Wésudev Laxman Shistri Pansikar, Bombay (11913,
21917,) 31925: Nimaya-Sagara Press (6fter nachgedruckt)
Upanisadam samuccayah [...] ed. by Vinayaka Ganesa Apate,
Poona (11895,) 21925 (= Anandasrama Sanskrit Series 29)
Pitrmedhasutra _
Sanskrit-Wérterbuch, bearb. v. O. Bohtlingk und R. Roth, St.
Petersburg 1855-75

Sanskrit-Worterbuch in kiirzerer Fassung, bearb. v. O. B6ht-
lingk, St. Petersburg 1879-89

The Samnyasa Upanisad-s (On Renunciation). Translated into
English (Based on the Commentary of Upanisad Brahmayo-
gin). By Prof. A.A. Ramanathan, Adyar, Madras 1978
Srautasitra

Studien zur Indologie und Iranistik

The Samnyasa Upanishads with the Commentary of Sri Upani-
shad-Brahma-Yogin, publ. for the Adyar Library

... ed. by T.R. Chintamani Dikshit, [Madras] 1929

... ed. by T.R. Chintamani Dikshitar, Madras 1966
Krsnayajurvediya Taittiriyopanisat. Anandagirikrtatikasamva-
lita-Samkarabhasyopeta [..] tatha ca Samkaranandakrta
Taittiriyopanisaddipika [...], ed. Vindyaka GaneSa Apate,
Poona (1889, 21897,) 51929 (= Anandasrama Sanskrit Series
12)

Upanisad



LAGHU-SAMNYASA-UPANISAD UND KUNDIKA-UPANISAD 131

Viv.

Vivekacudamani

Viv.Bh. Minor Works of Sri Sankaracarya, ed. by Hari Raghunath

Viv.M.

Viv.S.

VPAK

WZKS

ZDMG

Bhagavat, Poona (1925,) 21952 (pp. 219-271)

Vivekaciidamani of Sri Sankaracarya. Text, with English
Translation, Notes and Index [by] Swami Madhavananda,
Calcutta (1921, rev. ed. 1925,) 91974

Complete Works of Sri Sankaracharya [...] (Srirangam 1910),
rev. ed. by V. Sadanand, Madras 1981-83, Vol. III, 1983 (pp.
1-111)

Vaidika-Padanukrama-Kosah. A Vedic Word Concordance
[...] by Vishva Bandhu, Lahore 11935-45 bzw. Hoshiarpur
121955-1977

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siid- [bis 1969: und Ost-]
Asiens

Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft






	Laghu-Samnyāsa-Upanisad und Kundikā-Upanisad : Versuch einer deutschen Übersetzung

