
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 2

Artikel: Das Geheimnis des Hibo Kannon

Autor: Croissant, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON

Doris Croissant

Kanô Högai, the great
central Genius of
Meiji, may be regarded

as clearly striking

a last note on
the great instrument
which Godoshi first
sounded.

Ernest Fenollosa1

Kanô Högais (1828-1888) in seinem Todesjahr gemalter "Gnadenreicher
Kannon" (Hibo Kannon) gilt heute als das reifste Werk der frühen Nihonga
(Abb. 1). Diese moderne Richtung autochthoner japanischer Malerei
entstand aus der Reformbewegung, die der Amerikaner Ernest F. Fenollosa
(1858-1908) um 1882 theoretisch begründete und die in der "Gesellschaft
zur Begutachtung von Malerei" (Kanga-kai) zwischen 1884 und 1890 in
Tokyo an die Öffentlichkeit trat.2 Die Ikonographie des "Hibo Kannon",
seine Vorbilder in der buddhistischen Malerei, seine stilistischen Neuerungen,

und nicht zuletzt, die Rolle, die Fenollosa bei der Entstehung des

Bildes spielte, wurden seit nunmehr über einhundert Jahren immer wieder
diskutiert, aber noch keineswegs befriedigend erklärt.

Fenollosa interpretierte das Bild in seinen 1912 posthum erschienenen
Epochs of Chinese and Japanese Art als "Schöpfung des Menschen".3 Er
stellte dort auch die seither fast einhellig akzeptierte These auf, daß der
"Hibo Kannon" auf eine Bildschöpfung des viel gepriesenen Malers Wu
Tao-tzu (jap. Godoshi), der zwischen 710 und 760 in Lo-yang und Ch'ang-
an tätig war, zurückgehe. Das Beweisstück war für Fenollosa der unsignier-

1 Ernest F. Fenollosa, Epochs of Chinese and Japanese Art. An Outline History of
East Asiatic Design. 2 Bde (1912), New and Revised Edition, New York: Dover
Publications, Inc., 1963, Bd. 2, S. 125; ders. Ursprung und Entwicklung der
chinesischen und japanischen Kunst. 2 Bde, 2. unveränderte Auflage, Leipzig 1923,
Bd. 2,S. 131.

2 Vgl. Kapitel II. und V.
3 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 132.



350 DORIS CROISSANT

te "Kuanyin mit Fischkorb", heute in der Freer Gallery of Art, Washington,
D.C, den er für eine Sung-zeitliche Kopie nach Wu Tao-tzu hielt (Abb. 3).
Die Gestalt des Bodhisattva gleicht Högais "Hibo Kannon" so genau, daß
ein Zusammenhang zwischen beiden Werken in der Tat nicht zu leugnen ist.4

Wieso aber konnte Fenollosa das heute in die Ch'ing-Zeit datierte Bild
mit Wu Tao-tzu in Verbindung bringen?5 Zwar hat Fenollosa Wu Tao-tzu
in seinen Epochs mit Phidias und Michelangelo auf eine Stufe gestellt und
ihn als einen der größten Maler der Weltkunst gepriesen, aber welche
Vorstellungen verband er mit dem zur Gänze verlorenen Werk dieses Malers?6

Glaubte auch Högai selbst an seine Nachfolge Wus? Und warum versuchte

er die Modernisierung der Kanô-Tradition ausgerechnet im Gebiet
buddhistischer Figurenmalerei zu bewerkstelligen?

Diese Probleme sind eng mit dem Reformprogramm der frühen Nihonga-
Maler verknüpft. Dessen Zielsetzung ist zwar aus Fenollosas Vorträgen aus
den achtziger Jahren, die in zeitgenössischer, japanischer Übersetzung
überliefert sind, bekannt, wir wissen aber nicht, zu welchen theoretischen
Konsequenzen die künstlerische Realisierung von Fenollosas Ideen bei den
Kanô-Malern selbst geführt hat.

An Högais in Zusammenarbeit mit Fenollosa zwischen 1883 und 1888
entstandenen Bildern läßt sich augenfällig überprüfen, was es mit der von
Fenollosa behaupteten "Wu Tao-tzu-Renaissance" auf sich hat. Es wird zu
zeigen sein, wie Högai in seinem Spätwerk versuchte, die Modernisierung
konventioneller japanischer Malerei unter westlichem Einfluß mit dem
klassizistischen Rückgriff auf Stilformen buddhistischer Sakralmalerei zu
verbinden.

/. Högais "Kannon"(1883) und "Hibo Kannon"(1888)

Högais "Gnadenreicher Kannon" (Hibo Kannon) zeigt den im Himmel
schwebenden Bodhisattva Avalokites'vara, der als Begleiter des Buddha
Amitâbha eine kleine Figur dieses Buddha des "Reinen Landes" in der
Krone trägt (Abb. 1). Das Kind zu Füßen des Kannon ist ein ikonograpIrisches

Novum, das zu verschiedenen Deutungen geführt hat (s.u.). Eine

4 Fenollosa,Epochs, Bd. 1, S. 132;ders. Ursprung, Bd. 1,S. 152, Taf. 49.
5 Vgl. Anm. 17.
6 Vgl. Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 137: "Altogether we must regard Godoshi... as

one of the very greatest of the line masters of the world. His figures do not look
cheap, even when seen in the same blow of the eye with photographs of Phidias
and Michel Angelo." (Vgl. ders., Ursprung, Bd. 1, S. 158).



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 351

frühe Version dieses Bildes hatte Högai für die im Frühjahr 1884 in Paris

stattfindende zweite Ausstellung japanischer Kunst {Nihon bijutsu jûran-
kai) gemalt. (Abb. 2). Diese Version muß deshalb 1883 bis 1884 entstanden

sein.7 Dieser Pariser "Kannon" wurde nach der wenig erfolgreichen
Verkaufsausstellung von dem Kunsthändler Samuel Bing verwahrt, im Jahr
1886 an Fenollosa verkauft und kehrte dann in dessen Gepäck 1887 nach
Japan zurück. Fenollosa hat die Odyssee des Bildes in einem Brief an Charles
Lang Freer, den großen Kunstsammler und Begründer der Freer Gallery of
Art in Washington, beschrieben. Das auf den 12.9.1902 datierte,
maschinenschriftliche Schreiben wurde erst 1982 von Seiichi Yamaguchi bekannt
gemacht.8 Es enthält zwei Informationen, die die herkömmliche Vorstellung

über die Beziehung zwischen Högai und Fenollosa umwerfen:
Zum ersten wurde bisher angenommen, daß Fenollosa, der 1878 aus

Boston auf den Lehrstuhl für Philosophie an die Universität Tokyo berufen
worden war, den Maler erst im April 1884 entdeckte und ihn hinfort
intellektuell und finanziell förderte.9 In seinem Brief an Freer beschreibt Fenollosa

hingegen, wie er Högais Bilder bereits auf der Ersten Preisausstellung
Japanischer Malerei (Naikoku kaiga kyôshin-kaï) im Herbst 1882 sah, und wie
ihn dieser bald darauf zusammen mit Kanô Tomonobu besucht habe.10

Zweitens betont Fenollosa, der Högais Pariser "Kannon" an Freer
verkaufen will, daß dieses Bild ganz Högais Erfindung sei, während der

7 Die erste, von der Ryûchi-kai (Drachensee-Gesellschaft) organisierte Pariser
Ausstellung von 52 Bildern zeitgenössischer Maler fand im Juni 1883 statt. Högai war
darunter nicht vertreten. Im Februar 1884 stellte dieselbe am Export japanischer
Kunst interessierte Gesellschaft eine zweite Ausstellung von 250 Bildern von 150
Malern zusammen. Sie wurde am 20. Februar verschifft, im März in Paris ausgestellt

und, da die Bilder nicht verkauft worden waren, zum großen Teil im August
wieder nach Japan zurückgebracht. Vgl. Urasaki, Eishaku, Nihon kindai bijutsu
hattatsu-shi. (Meiji-hen), Tôkyô: Tôkyô Bijutsu 1974, S. 101 ff.

8 Yamaguchi, Seiichi, Fenollosa (engl. Titel: Ernest Francisco Fenollosa: A Life
Devoted to the Advocacy ofJapanese Culture). 2 Bde, Tôkyô: Sanseidô 1972, Bd.
1, S. 234 ff., Abb. S. 237.

9 Vgl. Kurihara, Shinkichi, Fenollosa to Meiji bunka. Tôkyô: Rokugei Shobô 1968,
S. 294 f.; Hisatomi, Susumu, Ernest Francisco Fenollosa. Tôkyô: Chûô kôron
bijutsu shuppan 1980, S. 95 f.; Hosono, Masanobu, Fenollosa to Högai (Kindai
no bijutsu 17), Tôkyô: Shibundö 1973, S. 62 f.; ders., Edo Kanô to Högai (Book
of Books, Nihon no bijutsu 52), Tôkyô: Shogakkan 1978, S. 193 îî.; Högai Kanô,
Commemoration of the 150th Anniversary of his Birth (jap. Titel: Seitan hyaku-
gojû-nen Kanô Högai). (Katalog), Hrsg.: Yamaguchi Kenritsu Bijutsu-kan 1979.

10 Dort stellte Högai einen konventionell gemalten "Hotei und Kinder" aus. Vgl.
Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, Abb. S. 235; vgl. Urasaki (a.a.O., S. 109 ff.) zu dieser
vom Ministerium für Landwirtschaft und Handel zur Förderung einheimischer
Malerei organisierten Ausstellung.



352 DORIS CROISSANT

spätere "Hibo Kannon" von 1888 seine Vorzüglichkeit erst Fenollosas
Einfluß auf Högai verdanke.

Der Brief an Freer bezeugt also Fenollosas Kontakt zu Högai bereits
zur Zeit der Entstehung des Pariser "Kannon" 1883/84. Dies läßt es, auch

entgegen Fenollosas Beteuerung, zweifelhaft erscheinen, daß Högai dieses

ungewöhnliche Bild ganz selbständig konzipierte, um so mehr als Högai —

wie Fenollosa weiter berichtet — schon ab 1883 seine finanzielle
Unterstützung in Anspruch nahm.11

Der Pariser "Kannon" unterscheidet sich von dem späteren "Hibo
Kannon" hauptsächlich in den landschaftlichen Details und in der Zeichnung

des Kindes. Den Blick in die Höhe gerichtet schwebt der nackte Knabe

auf Wasserperlen, die sich aus dem aus des Bodhisattvas Flasche (suibyô)
fließenden Nektar bilden. Während das Kind in der frühen Version zur Erde

hinabdeutet, hat es in der späteren die Hände zum Gebet gefaltet. Die

ursprünglich goldene Scheibe seiner Aureole wurde im "Hibo Kannon" zur
gläsernen, mit einer gallertartigen Masse gefüllten Kugel, die es wie einen
Embryo umfängt. Der Abgrund hinter den schroffen Felsgipfeln ist im
"Hibo Kannon" in schwarz-blaue Finsternis getaucht und läßt den im
goldenen Licht erstrahlenden Himmel darüber um so heller leuchten. Die
überirdische Erscheinung des Bodhisattva steht im Zentrum einer ovalen, kaum
konturierten Mandorla, die wie ein Lichtkegel die Finsternis aufzubrechen
scheint. Die Wolkenfetzen, die sich vor den Bodhisattva schieben, sind im
Pariser "Kannon" ornamental stilisierte Kumuluswolken, in der späteren
Fassung aber dichte, Licht und Schatten reflektierende Wolkenbänke.

Fenollosa hat dem "Kuanyin mit Fischkorb", den Freer 1904 von
dem Kunsthändler Yamanaka erwarb, in seinen Epochs eine heute abstrus
anmutende Form- und Gehaltsanalyse gewidmet12 (Abb. 3). Er schrieb
dort auch, daß Högai dieses oder ein ähnliches Bild als Vorlage für seinen
"Hibo Kannon" benutzt haben müsse.13 Vergleicht man die beiden
Bodhisattva-Bilder Högais mit dem "Kuanyin mit Fischkorb", so wird deutlich,

daß nicht die Version von 1883/84, sondern die spätere von 1888 die
größere Ähnlichkeit mit der vermeintlichen Vorlage aufweist. Von den
Attributen des Fischkorbs und den zwei Kindern abgesehen, entspricht die

Kuanyin-Figur in den charakteristischen Details ihres Gewandes, dem
Liniengewirr am Rocksaum, den ausbuchtenden Zipfeln des Schleiers, aber

11 Vgl. unten S. 358.
12 Epochs, Bd. 1,S. 132 f.; ders. Ursprung, Bd. 1,S. 152 f.
13 Diese Beobachtung muß Fenollosa schon früher gemacht haben, da er bereits in

seinem Brief an Freer von 1902 argumentierte, der Pariser "Kannon" gehe auf
einen Bodhisattva-Typ von Wu zurück. Vgl. Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 236.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 353

auch den Wasserperlen unter den zwei Lotusblüten, die ihre Füße tragen,
dem "Hibo Kannon". Auch die kompakte Wolkenbank rechts, die für
Fenollosa nahendes Unglück symbolisierte, gleicht der entsprechenden
Wolke dort.14

Daraus wäre zu folgern, daß Högai das anonyme Bild erst um 1888
gesehen hat, aber schon für den Pariser "Kannon" von 1883/84 eine
ähnliche Vorlage im "Wu-Stil" verarbeitet hatte.15 Warum sollte er für die
Kannon-Figur des "Hibo Kannon" aber eine neue, nur geringfügig
abweichende Vorlage herangezogen haben? Der Vergleich zweier Tuschzeichnungen

des Kannon macht deutlich, daß Högai die Pariser Figur überarbeitete,

indem er sie streckte, das Gewand linear vereinfachte, die rechte Hand
organischer gestaltete und dem Gesicht weibliche Züge gab (Abb. 4-5).16
Welche Rolle sollte dabei der "Kuanyin mit Fischkorb" gespielt haben?

Des Rätsels Lösung kann nur sein, daß es sich bei diesem Bild um eine
auf Högais "Hibo Kannon" basierende Fälschung handelt.17 Eine genaue
Untersuchung der Pigmente und der Malseide des Bildes steht zwar noch
aus, aber schon die ikonographische Analyse läßt keinen anderen Schluß zu.

Das seit der Sung-Zeit bekannte Thema des "Kuanyin mit Fischkorb"
(chin. Yü-lan Kuan-yin; jap. Gyoran Kannon) gehört zu den Travestien
buddhistischer Gestalttypen. Ihm lag die Legende der Fischverkäuferin
zugrunde, die die Glaubensstärke des frommen Ma, der zu Beginn des 9. Jh.
gelebt haben soll, prüfte, bevor sie ihn heiratete. Nach ihrem Tod erwies
sich, daß sie in Wahrheit eine Inkarnation des Kuanyin war.18 Ming-zeitli-

14 Fenollosa, Epochs, Bd. 1,S. 133; ders., Ursprung, Bd. 1,S. 153.
15 Vgl. Hosono, Fenollosa to Högai, S. 75 ff. Hosono vergleicht in einer bildlichen

Gegenüberstellung ohne Kommentar den Pariser "Kannon" mit dem "Kuanyin mit
Fischkorb" und führt in Abb. 92 und 95 weitere, z.T. verlorene Beispiele von Kan-
non-Bildern zum Vergleich an, deren Herkunft und Datierung aber fragwürdig sind.

16 Vgl. Minakami, Tsutomu, "Kanô Högai, Hibo Kannon no shitae". In: Sansai 234,
Febr. 1970, S. 32 ff., Abb. 1-3. Keine der drei Zeichnungen des "Kannon" in der
Kunstakademie in Tôkyô, die als Vorzeichnungen entstanden sein könnten, ist
datiert. Vielleicht entstanden die dem Pariser Bild gleichenden Zeichnungen aber
auch erst nach dessen Rückkehr nach Japan 1887-1888.

17 Zu diesem allerdings dort nicht begründeten Schluß kam bereits 1932 Ozaki,
Natsuhiko {'"Hibo Kannon' by Kanô Högai". In: Bijutsu Kenkyü, No. XII,
December 1932, S. 17 ff., S. 20). - Laut Dokumentation der Feer Gallery äußerte
J. E. Lodge 1921 Zweifel an der Echtheit des Bildes. A. G. Wenley datierte das Bild
1945 ins 19. Jh. James Cahill hielt das Bild 1965 für eine Arbeit des 17. bis 18.
Jhs. Diese Auskunft verdanke ich Dr. Ann Yonemura, Arthur M. Sackler Gallery,
Smithsonian Institution, Washington D.C.

18 Vgl. Tomita, Kojiro and Hsien-Chi Tseng, Portfolio of Chinese Paintings in the
Museum (Yüan to Ch'ing Periods), Boston: Museum of Fine Arts 1961, Nr. 20,



354 DORIS CROISSANT

che Darstellungen der Fischverkäuferin, wie ein Bild im Museum of Fine
Arts, Boston, zeigen ein junges Mädchen mit Fischkorb, nicht aber den
buddhistischen Gestalttyp des Avalokitesvara (Abb. 6).19 Die Wasserperlen

unter den Füßen des Bodhisattva sind dagegen aus mehreren Beispielen

des über das Meer schreitenden "Kannon mit Weidenzweig" (chin.
Yang-liu Kuan-yin; jap. Yôryô Kannon) bekannt (vgl. Abb. 7).20 Dort werden

die Lotuskelche unter den Füßen der Figur von zwei aus dem Meer
aufschäumenden Wasserfontänen getragen. Sie leiten den Bodhisattva zu
einem am Ufer stehenden Kind.

Die unsinnige Anbringung von Schaumkronen unter einem im Himmel
schwebenden Bodhisattva ist zwar Högais eklektizistischer Motivwahl
zuzutrauen, fällt aber aus dem Rahmen der bildnerischen Möglichkeiten eines

noch an ikonographische Regeln gebundenen Malers der Sung- oder der
Yüan-Zeit.21

Das Kind in Högais "Hibo Kannon" wurde durch zwei auf Wolken
stehende Knaben vertauscht. Der eine trägt ein Eimerchen, der andere
steckt eine Lotusblüte in eine Vase. Diese Kindergruppe findet sich
fast identisch auf einem der sechzehn Arhat-Bilder (Jûroku Rakkan zu) im
Ryûkô-in (Kyoto).22 Außer dem übergroß gezeichneten Fischkorb, dem

Attribut des Yü-lan Kuan-yin, hält der Bodhisattva wie Högais "Hibo
Kannon" in der Linken einen Weidenzweig. Der Weidenzweig kennzeichnet
zusammen mit der Nektarflasche den Yang-liu Kuan-yin als Heilbringer bei

Textbd. S. 6. — Dem Yü-lan Kuan-yin liegt eine im 14. Jh. festgehaltene Legende
zugrunde. Er gehört zu den 33 Manifestationen des Kuan-yin.

19 Tomita, a.a.O., Taf. 20; vgl. Honma Bijutsu-kan, Hrsg.,Sögen Chûgoku kaiga-ten.
(Katalog) 1979, Abb. 64 "Gyoran Kannon", Priv. Slg. Japan.

20 Zu diesem Bildtyp zählt der koreanische, ins 13. Jh. datierte "Yôryû Kannon" im
Sensô-ji (Asakusa-dera, Tôkyô), (vgl. Kawakami, Kei, Hrsg., Nihon kaiga-kan 12,
Torai kaiga. Tôkyô: Kôdansha 1971, Taf. 15). - Auch Darstellungen des auf
einem Felsen sitzenden Kuanyin zeigen häufig Wasserfontänen unter dessen Füßen.
(Vgl. Bunkashô, Hrsg., Jûyô bunkazai, Bd. 8, Kaiga II, Tokyo: Mainichi Shinbun-
sha 1973, Abb. 284-90). Fenollosa schrieb den Prototyp des sitzenden Kannon
nicht wie üblich Wu Tao-tzu, sondern dessen Vorgänger Yen Li-pen (um 600-673)
zu. (Vgl. Ursprung, Bd. 1, S. 143, Taf. 48. —Über die Wasserfontänen schrieb Fenollosa:

"... to descend through space on leaping foaming water is a Godoshi creation
which Hôgai has borrowed." {Epochs, Bd. 1, S. 132). — Das anbetende Kind wird
häufig als Sudhanasresthi-daraka (chin. Shan-ts'ai t'ung-tzu; jap. Zenzai-dôji), der
Avalokitesvara auf dem Potalaka-Berg besuchte, gedeutet (vgl. Tomita, a.a.O., Taf.
23, S. 7).

21 Fenollosa {Epochs, Bd. 1, S. 132) schreibt dazu: "... Kwannon usually sits by the
sea, she has holy water in a crystal vase ; but to descend through space on leaping
foaming water is a Godoshi creation which Hôgai has borrowed."

22 Jûyô bunka-zai, Bd. 8, Abb. 319-10.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 355

allen Krankheiten.23 Warum vertauschte der Fälscher die Nektarflasche
des "Hibo Kannon" mit einem Fischkorb? Wollte er den Bodhisattva als

Inkarnation einer Frau kennzeichnen und hatte er ihn deshalb mit dem
profanen Attribut der Gemahlin des legendären Ma ausgestattet? Ganz

unwahrscheinlich wäre eine solche ikonographische Tour-de-force nicht,
wenn dem Fälscher die zeitgenössische Interpretation des "Hibo Kannon"
bekannt war.

Okakura Kakuzö veröffentlichte ein Jahr nach Högais Tod in der
Zeitschrift Kokka einen Nachruf auf den Maler, in dem er den "Hibo Kannon"
als Symbol der idealen Mutter und Erzeugerin deutete.24 Das aus ihrer
Flasche fließende "Wasser der Gnade" {jihi no mizü) hole die Seele des

Menschen, verkörpert durch ein unschuldiges Kind, aus der ewigen Nacht
des irdischen Jammertals ins "Reine Land" Buddhas zurück. Fenollosa
muß diese Deutung gekannt, aber mißverstanden haben, da er in seinem
Brief an Freer wie auch in seinen Epochs Högais "Hibo Kannon" als

"Schöpfung des Menschen" (Creation of man) titulierte. Aus dem Nektar
werde das den Menschen symbolisierende Kind geboren, das auf die Erde
hinabgeschickt werden soll. Der fragend empor gerichtete Blick deute die
Furcht vor dem bevorstehenden Schicksal an.25 Sowohl Okakuras wie
Fenollosas Interpretation suggerierte den Vergleich mit dem christlichen
Bildthema der Mutter Gottes mit dem Jesusknaben.26 Es ist anzunehmen,
daß Högai, wenn er ein buddhistisches Pendant zu diesem klassischen
Thema christlicher Kunst erfinden wollte, sich eher Okakuras als Fenollosas

Deutung angeschlossen hätte.

23 Vgl. Sawa, Ryûken, Butsuzô zuten. Tôkyô : Yoshikawa Kôbunkan, 6. Aufl. 1966,
S. 73. — Fenollosa hielt den Fischkorb für eine sungzeitliche Ergänzung des Prototyps

von Wu. Högais "Hibo Kannon" komme hingegen dem Original näher {Epochs,
Bd. 1,S. 133).

24 Okakura Tenshin shû (Meiji bungaku zenshû 38). Komp. von Kamei, Shôchirô
und Miyagawa, Torao, Tôkyô: Chikuma Shobö 1968, S. 300 ff. — Okakuras Nachruf

"Kanô Hôgai" erschien zuerst in Kokka 2, 1889.
25 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 236. - Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 132.
26 Hosono veröffentlichte 1968 die Kopie einer Lithographie von Giorgiones "Ma¬

donna auf dem Altar", die Hôgai 1888 anfertigte. Diese Kopie sollte später als

Holzschnitt reproduziert werden. Die Lithographie kam erst 1887 durch Fenollosa
nach Japan und kann Hôgai deshalb nicht zu seinem "Kannon" von 1883 inspiriert

haben. Zu diesem Zeitpunkt müssen ihm schon andere Madonnenbilder als

Muster für das nackte Kind vorgelegen haben. Vgl. Hosono, Masanobu, "Kanô
Hôgai no seibô-shi zô." In: Sansai 226, 1968/3, S. 68 ff. — In Högais Skizzenbüchern

finden sich zahlreiche Entwürfe weiblicher Figuren, die mit Flügeln
ausgestattet über Wolken und Wellen schweben. Das Thema einer fliegenden Figur
scheint ihn als Alternative zum "Kannon" beschäftigt zu haben. Möglich ist, daß
er dabei auf geflügelte Frauenfiguren allegorischer Bedeutung, wie z.B. Musen, in
der westlichen Malerei zurückgriff.



356 DORIS CROISSANT

Der "Hibo Kannon" erinnert nicht zuletzt aber an das Motiv der
Heimholung des Sterbenden in Amidas Paradies, wie es aus Darstellungen des

Amida raigô bekannt ist. Fenollosas kühne Umdeutung des amidistischen
Erlösungsaktes in die Zeugung des wahren Menschen ist dagegen die Frucht
der mystizistischen Spekulationen, wie sie im Kreis der Bostoner "Brahmins"

gepflegt wurden.27
Der "Kuanyin mit Fischkorb" kann nur in Kenntnis der ikonographischen

Mehrdeutigkeit des "Hibo Kannon" entstanden sein. Fenollosa muß
dieses Bild spätestens um 1902 gesehen und, vielleicht aufgrund japanischer
Expertisen, als frühes, repräsentatives Werk der "Wu Tao-tzu "-Tradition
identifiziert haben. Welche stilistischen Kriterien rechtfertigen diese Zu-
schreibung?

Unter den Wu Tao-tzu zugeschriebenen Bildern gibt es besonders viele
Darstellungen des Kuanyin. Bereits der Malereikatalog der Ashikaga-Samm-
lung Kundaikan sayû chôki (Vorwort von 1511) von Sôami (14857-1525)
führt in der obersten Qualitätsklasse einen "Kannon in Farbe" von Wu
auf.28 In China selbst wird der über Wellen schreitende Bodhisattva der
Barmherzigkeit in mehreren Versionen durch Steinschnitte überliefert.29
Zu dem gleichen Figurentyp gehört der stehende Kannon des von zwei
Landschaftsbildern des Li T'ang (um 1050- nach 1130) flankierten Trip-
tychons im Kôtô-in (Daitokuji, Kyoto).30 Das wohl aus der Yüan-Zeit
stammende Bild zeigt den als "Linie wie fliegende Wolken und fließendes
Wasser" (hsing-yün liu-shuì miao), in Japan auch als Wolkenlinie (yu-un-ten)
klassifizierten Linientyp, den u.a. auch Wu Tao-tzu in der Gewanddarstel-

27 Vgl. Chisholm, Lawrence W., Fenollosa: The Far East and American Culture. New
Haven and London: Yale University Press 1963, S. 102 ff. über den Kreis buddhistischer

Japanophilen in Fenollosas Heimatstadt Boston. Die schwärmerische
Vertiefung in buddhistische Malerei fand auch in Fenollosas Dichtungen ihr Echo. In
Ode on Reincarnation (1896) tritt Hôgai als Maler der "divinity of birth" auf.
Fenollosa erinnert sich darin auch an ein Detail aus einem der "500 Lohan"-Bil-
der im Daitoku-ji: Eine Frau trägt auf einem Tablett ein nacktes Kind. Die das

Kind umgebende Aureole ist für Fenollosa "... a crystal globe the soft casket
of the new old soul...". Vgl. Murakata, Akiko, "Ernest F. Fenollosas 'Ode on
Reincarnation'". In: Harvard Library Bulletin, Bd. XXI, No. 1, 1973, S. 50 ff., S.

63. Taf. 1-2.
28 Gadô-shû {Dai-Nippon bunkô, Geidö-hen), Hrsg. Wada, Toshihiko, Tôkyô: Shun-

yôdoShoten 1938, S. 17.
29 Sirén, Osvald, Chinese Painting. Leading Masters and Principles, 7 Bde. London:

Lund Humphries 1956-58, Part I, Bd. 1, S. 112 ff., Fig. 17.
30 Suzuki, Kei, Hrsg., Comprehensive Illustrated Catalog of Chinese Paintings, 5 Bde.

Tôkyô: Heibonsha 1982-83. Bd. 4, Japanese Collections, Temples and Individuals,
JT 12-002-1.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 357

lung buddhistischer Figuren verwandt haben soll.31 Das augenfälligste
Merkmal dieser Art der Gewanddarstellung ist die an- und abschwellende,
wellenförmige Konturierung der Falten, die den Eindruck vibrierender
Bewegung vermittelt. Schon Chang Yen-yüan bemerkte 847 in seinem Li-tai
ming-hua chi, daß die Linie Wu Tao-tzus stellenweise unterbrochen sei, ohne

doch den Eindruck von Geschlossenheit vermissen zu lassen.32 Wus
Pinseltechnik wurde seit der Ming-Zeit auch als "Orchideenblattlinie" von der
"Eisendrahtlinie" unterschieden, die ursprünglich von Ku K'ai-chih (um
344-406) entwickelt und im 11. Jh. durch Li Lung-mien (um 1049-um
1106) zur Vollendung gebracht worden sein soll.33

Typisch für die seit alters Wu Tao-tzu zugeschriebenen "Kuanyin"-
Figuren ist weiterhin die Parallelführung der "Wolkenlinie" in den
Gewandfalten, die am Rocksaum in verschlungenen Plissierungen endet. Eine
derartig manieristische Gewanddarstellung kennzeichnet viele aus dem 12.-
13. Jh. stammende Figuren-Darstellungen, wie z.B. den Kuan-yin des

Amitâbha-Triptychons von P'u-yüeh (12. Jh.) im Shôjôke-in (Kyoto)34
(Abb. 9).

Dieser Faltenstil wurde in China teils auf Wu Tao-tzu, teils auf den

aus Khotan in Zentralasien stammenden und lange in Ch'ang-an tätigen

31 Vgl. March, Benjamin, Some Technical Terms of Chinese Painting. Baltimore:
Waverly Press, 1935, S. 43, Taf. VI (mittlere Abb. in der zweiten Reihe); vgl.
Fong, Wen, The Lohan and a Bridge to Heaven. {Freer Gallery ofArt Occasional
Papers, Bd. 3, No. 1), Washington 1958, S. 8, Anm. 10, Abb. 12. - Ooka Shun-
boku (1680-1763) bezeichnet denselben Linientyp in seinem Gakô senran von
1740 als Yû-un-ten und fügt die Zeichnung eines sitzenden Priesters in diesem
Gewandstil bei. Vgl. Nihon shoga-en, 2 Bde., Tôkyô: Meicho kankô-kai 1970, Bd. 2,
S. 12 ff., 14.

32 Acker, William R. B., Some T'ang and Pre-T'ang Texts on Chinese Painting. {Si¬

nica Leidensia VIII und XII). 2 Bde, Leiden: E. J. Brill 1954-1974. Bd. 1, S. 183-
184; Bd. 2, Teil 1 {Translations and Annotations), S. 232-237 (Biographie des Wu
Tao-hsüan, d.i. Wu Tao-tzu).

33 Vgl. Barnhart, Richard M., "Survivals, Revivals, and the Classical Tradition of
Chinese Figure Painting". In: National Palace Museum, Republic of China, Hrsg.,
Proceedings ofthe International Symposium on Chinese Painting. Taipei 1970, S.

143-210, 145. - Vgl. auch Lawton, Thomas, Freer Gallery of Art Fiftieth
Anniversary Exhibition, II. Chinese Figure Painting. Smithsonian Institution Washington

1973, S. 6 ff. (Beispiele zum Wu-Stil in der Freer Gallery: Nr. 24, 25, 38).
34 Nihon kaiga-kan 12, Taf. 19, vgl. Taf. 8, 10; Farbtaf. in Jûyô bunkazai, 8, Taf. 10,

Nr. 279. Das vielleicht früheste bekannte Beispiel des Stils von Wei-ch'ih I-seng
sind die Musterzeichnungen zuzö buddhistischer Figuren in indischer Tanzpose
in dem 821 von Chisen, einem Schüler des Kûkai (Kôbô Daishi), gezeichneten
Shishü goma honzon narabi ni kenzoku zuzö im Daigo-ji. Vgl. Hamada, Takeshi,
Zuzö. {Nihon no bijutsu 55), Tôkyô: Shibundö 1970, Taf. 1.



358 DORIS CROISSANT

Wei-ch'ih I-seng (2. H. 7. Jh. bis um 710) zurückgeführt.35 In Högais Oeuvre
tritt dieselbe manieristische Plissierung zum erstenmal in seinem "Kannon
auf Wellen" (Abb. 8) von um 1883, dann wieder am Rocksaum seines
Pariser "Kannon" von 1883/1884 (Abb. 2) auf. Högai scheint diesen Faltentyp

um diese Zeit durch das Studium buddhistischer Sakralmalerei
kennengelernt und seinen Musterbüchern einverleibt zu haben. Daß der
ondulierende Faltenwurf von ihm allerdings mit Wei-ch'ih I-seng in Verbindung
gebracht wurde, ist unwahrscheinlich. Vielmehr hielt Högai den ornamental

strukturierten Faltenwurf seiner Bodhisattva-Figuren für ein typisches
Merkmal des Wu-Stils. Der Beweis dafür ist Högais "Niö" von 1886, der
nicht nur eine formal-stilistische, sondern auch eine thematische
Rekonstruktion eines Bildes von Wu sein will und der in seinem Gewand denselben

Faltentyp zeigt. (Vgl. Abb. 14). Da dieses Bild, wie der "Fudô" von
1887, für die von Fenollosa ins Leben gerufene Kanga-kai geschaffen wurde,

soll zunächst auf deren Bedeutung für Högais Auseinandersetzung mit
buddhistischer Malerei eingegangen werden.

77. Kanô Hôgai und die Kanga-kai

Fenollosa begegnete Hôgai, wie erwähnt, bereits im Herbst 1882, also zwei
Jahre früher als gewöhnlich angegeben wird. Dem Einfluß Fenollosas
verdankte der bis dahin unbekannte Maler seine steile Karriere in den folgenden

Jahren. Als Sohn des im Dienst des Daimyö von Chöfu stehenden
Kanô-Malers Seiko 1828 geboren, arbeitete Högai zunächst lange Zeit für
dieselben Herren, ging aber nach deren Enteignung 1877 nach Tôkyô, wo
er sich bis 1881 als Designer für Exportartikel durchschlug. Gelegentliche
Aufträge seiner früheren Patrone ermöglichten es ihm, sich weiter als Maler

zu betätigen, jedoch blieb ihm bis zur Anstellung durch das
Erziehungsministerium im November 1884 eine offizielle Anerkennung versagt. Diesen

Posten scheint ihm Fenollosa vermittelt zu haben. Fenollosa hatte
Högais auf der zweiten "Preisausstellung" im April 1884 gezeigten Bilder
verteidigt und zur Prämierung vorgeschlagen. Schon seit Ende 1883 hatte
er den Maler durch ein monatliches Stipendium finanziell unterstützt.36

35 Zu Wei-ch'ih I-seng vgl. Cahill, James, An Index of Early Chinese Painters and
Paintings. Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press 1980, S.

19 f.; Lawton, a.a.O., Nr. 25.
36 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 241. Fenollosa zahlte Hôgai ein monatliches Stipen¬

dium von 20 Yen. Er selbst bezog seit seiner Berufung an die Universität Tokyo
1878 ein Monatsgehalt von 300 Yen (Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 2).



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 359

Fenollosa beschrieb die daraus folgende Verpflichtung Högais in seinem
Brief an Freer 1902 so:

Later in that year I took Hôgai into my employ paying him a monthly
salary, and letting him paint for me as he felt. Then I got him a house near
mine where he began a long series of experiments looking consciously to the
perfect control of his strongest powers. These works came out at the monthly
meetings of the art club I had established, and where mostly my property
though I occasionally allowed him to paint for others. His few great works
that remain and have influenced all art since his day were done for me at this
time...37

Hôgai scheint die in ihn gesetzte Hoffnung zum ersten Mal durch seinen
auf der siebten Kanga-kai des Jahres im September 1885 gezeigten "Arhat
mit Drachen" erfüllt zu haben38 (Abb. 10). Das Bild wurde nur mit dem
3. Preis ausgezeichnet, von Fenollosa aber hoch gelobt und mit der Malerei
des Li Lung-mien verglichen.39

Li Lung-mien galt für Fenollosa als der nach Wu Tao-tzu größte Maler
Chinas und als Vermittler von dessen Stil nach Japan.40 Zu den lange Li
Lung-mien zugeschriebenen Werken, die Fenollosa kannte und noch für
Originale hielt, gehören die einhundert Hängerollen der "500 Arhat" im
Daitoku-ji (Kyoto) von den beiden Sung-Malern Chou Chi-ch'ang und Lin
T'ing-kuei, die auf 1178 datiert sind.41 Diese Bilder könnte Fenollosa
während seiner Reisen nach Kyoto und Nara in den Sommern 1880, 1881
oder 1884 gesehen haben.42 Möglich ist auch, daß er nur deren Kopien
von Minchô (Chô Densu, 1352-1431) im Töfuku-ji (Kyoto) kannte.43

37 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 237 (Abb. des Briefes).
38 Vgl. Hosono, Fenollosa to Hôgai, Abb. 77; Hôgai Kanô, Commemoration of the

150th Anniversary of his Birth, a.a.O., Abb. S. 161; Högai sensei iboku zenshû,
Bd. 2, Taf. 62; vgl. Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1,S. 297.

39 Yamaguchi, Seiichi, Hrsg., Fenollosa bijutsu ronshû. Tôkyô: Chûô kôron bijutsu
shuppan 1988, S. 61 ff., S. 67 f. (Vortrag anläßlich der Ausstellung zeitgenössischer

Malerei 1885).
40 Vgl. Fenollosa, Ursprung, Bd. 1, S. 228, Bd. 2, S. 19, 23 ff.
41 Fong, The Lohans and a Bridge to Heaven, S. 5.
42 Vgl. das ausführliche, auf Tag und Monat datierte curriculum vitae Fenollosas

bei Yamaguchi (a.a.O., Bd. 2, S. 395-445) unter den betreffenden Jahren.
43 Fenollosa hat den Töfuku-ji erstmals 1880 zusammen mit Okakura und Kanô

Tomonobu besucht. Er widmete Minchô zu dessen 450. Totenmesse im April
1888 ein Gedicht und sah vielleicht auch die zu jener Gelegenheit im Töfuku-ji
ausgestellten Bilder Minchôs. (Vgl. Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 203 ff. 206). -
Fenollosa erinnerte sich, Kopien der 1894 in das Museum of Fine Arts, Boston,
gelangten zehn Rollen aus der Serie der "500 Arhat" im Daitoku-ji von Kanô



360 DORIS CROISSANT

Daß auch Hôgai einige der "500 Arhat"-Rollen und weitere, Minchô
zugeschriebene Arhat-Darstellungen kannte, bezeugt sein Diptychon mit
zwei Arhat-Figuren (Abb. 11 a-b).44 Der rechte, von einem Drachen über
die Wellen getragene Arhat im Meditationssitz (Abb. IIb) entspricht der
Arhat-Figur einer Hängerolle der Daitoku-ji-Serie (Abb. 13). Fenollosa
erwarb interessanterweise eben dieses Bild zusammen mit neun anderen
Hängerollen für die Sammlung des Museum of Fine Arts in Bosten, als

er 48 Arhat-Bilder des Daitoku-ji 1894 für eine Ausstellung nach Boston
geholt hatte.45

Högais "Arhat mit kämpfenden Tigern" (Abb. IIa) sitzt auf einem
Felsen vor einer Höhle, wie auch der spätere "Arhat mit Drachen" von
1885 (Abb. 10). Die beiden kämpfenden Tiger übernahm Hôgai aus einem
Minchô zugeschriebenen Arhat-Bild aus einer Serie von sechzehn Bildern
im Kenchô-ji (Kamakura)46 (Abb. 12).

Charakteristisch für alle drei Arhat-Darstellungen Högais sind die wie
Vignetten um die Szenen gelegten, zu ornamentalen Kurven verwehten
Wolkenschleier, die die Raumillusion steigern und zugleich dekorative
Rahmung sind. Auf dem Diptychon kaschieren die Wolken die Bildecken
und sind einem Rhombus angeglichen. In dem "Arhat mit Drachen" von
1885 bilden sie über der Figur einen Bogen, wie er im "Niö" von 1886
wieder begegnet (Abb. 14).

Das Kunstmittel, flache, in Spiralen und Kurven auslaufende Kumuluswolken

zur Kaschierung der Bildecken oder als Repoussoir einzusetzen,
muß Hôgai von den "500 Arhat" im Daitoku-ji oder von deren Kopien
übernommen haben. Für die labile, wie in einem Vexierspiegel verzerrte
Gestalt des "Arhat mit Drachen" läßt sich keine Vorlage ausfindig
machen. Sie markiert in prägnanter Weise Högais selbständige Verarbeitung
buddhistischer Figurentypen, die seinen Bruch mit der Tuschmalerei der
Kanô-Schule besiegelte.

Tanbi (Tambi, 1840-93) erhalten zu haben {Epochs, Bd. 2, S. 123; Ursprung, Bd.
2, S. 129). Dies könnte in den achtziger Jahren gewesen sein.

44 Die bisher um 1882 datierten Bilder scheinen erst um 1883 bis 1885, vielleicht
auf Fenollosas Bestellung, entstanden zu sein. Vgl. Kyoto Kokuritsu Hakubutsu-
kan, Hrsg., Kanô Högai (Katalog) 1989, Abb. 95, Hôgai Kanô, Commemoration of
the 150th Anniversary of his Birth, S. 236, Abb. 67.

45 Tornita, Kôjirô, Museum of Fine Arts, Boston. Portfolio of Chinese Paintings in
the Museum (Han to Sung Periods), Cambridge, Mass.: Harvard University Press

1938, Taf. 82; auch abgebildet in Fenollosa, Epochs, Bd. 2, S. 21 und in ders.,
Ursprung, Bd. 2, Taf. VII. Vgl. Fong, The Lohans and a Bridge ofHeaven, S. 4.

46 Suiboku bijutsu taikei, Hrsg. von Tanaka, Ichimatsu, Bd. 5 {Kaô, Moku-an, Min¬
chô), Tôkyô: Kôdansha 1974, Fig. 5.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 361

Es kann kaum ein Zweifel bestehen, daß Högais Beschäftigung mit
buddhistischer Kultmalerei in vollem Umfang erst durch das Studium der
auf der Kanga-kai gezeigten, von Kanö-Meistern begutachteten und nicht
selten von Fenollosa gekauften Bilder aus japanischen Sammlungen
ermöglicht worden ist. Hôgai teilte Fenollosas Verehrung für Minchô, den
dieser für den würdigsten japanischen Nachfolger des Li Lung-mien hielt.47
In seinem "Niö" von 1886 hat Högai schließlich ein Bildthema, das
erstmals von Wu Tao-tzu dargestellt worden sein soll, aufgegriffen und
ikonographisch neu interpretiert.

III. Högais "Niö fängt einen Dämon " (Niö shokki zu) (1886)

Für dieses Bild wurde Högai auf der zweiten Kanga-kai im April 1886 mit
dem ersten Preis ausgezeichnet. Der "Niö" gehörte zur Privatsammlung
Fenollosas, aus welcher das Bild erst 1921 in den Besitz eines japanischen
Sammlers überwechselte48 (Abb. 14). Fenollosa rühmte das Bild als bestes
Werk der Ausstellung und hob lobend hervor, daß der Maler acht Monate
lang daran gearbeitet habe.49

In der buddhistischen Bildtradition steht der "Gesetzeswächter" Niö
zwar nicht selten auf unterjochten Dämonen, ist aber niemals in
handgreifliche Auseinandersetzungen mit diesen verwickelt. Hashimoto Gahö
(1835-1908), der zweite große Maler der Kanga-kai, hatte allerdings
schon auf deren erster Ausstellung 1885 mit einer vergleichbaren Dramatisierung

eines buddhistischen Themas debütiert. Sein "Bishamonten, einen
Dämon jagend" (Philadelphia Art Museum) mag Högai zu seinem "Niö"
angeregt haben50 (Abb. 16).

Högai hat ein Thema säkularer Maleri in die buddhistische Symbolsprache

übertragen: Die populäre Figur des Dämonenbezwingers Chung
K'uei (jap- Shôki) ist zur kraftstrotzenden Schutzgottheit vom Typ des

47 Vgl. Fenollosa, Epochs, Bd. 2, S. 71 ; ders., Ursprung, Bd. 2, S. 74.
48 Vgl. Kumamoto, Kenchirô, Kindai Nihon bijutsu no kenkyü, Tôkyô kokuritsu

bunka-zai kenkyû-sho 1964, S. 461 f.; Farbtaf. 76 mHôgaiKanô, Commemoration
ofthe 150th Anniversary of his Birth.

49 Vgl. Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshû, S. 96 ff., S. 107. Kumamoto, a.a.O., S.

463.
50 Satô, Dôshin, 'Again on Kanga-kai" (jap.). In Bijutsu Kenkyû 340, Nov. 1987, S.

1 ff., Taf. IV.



362 DORIS CROISSANT

Vajradhara (jap- Kongo rikishi) geworden, die einem Dämon den Garaus

macht. Anstelle des üblichen einzinkigen Diamantkeils {vajra) hält der
"Beschützer der Lehre" hier den dreizinkigen sankoken in der rechten
Hand, womit auf die Bedeutung der Figur als Beschützerin der drei
Manifestationsweisen Buddhas verwiesen sein mag.51

Die Transformation des von Högai häufig gemalten, in chinesischer

Beamtenkleidung gezeigten Chung K'uei in einen Vajradhara führte über
mehrere Vorstufen. Der um 1882 datierte "Shoki" (Museum of Fine Arts,
Boston) aus der Sammlung des mit Fenollosa in Japan weilenden Arztes
und Buddhismusforschers Sturgis Bigelow (1854-1926) versetzt den

Dämonenbezwinger schon in ein ähnliches Ambiente (Abb. 15). Der neben
einer Säule aus einem Vorhang hervortretende Chung K'uei lauert offenbar

in einer Palasthalle einem Teufelchen auf, das auf einem Bein hüpfend
in boshafter Freude eine Glocke schwingt.52 Brokatvorhang und Säule

kehren im "Niö" von 1886 wieder, wo sie zu einem mit Fliesen belegten
und von Gasleuchtern erhellten Interieur gehören. Der Niö würgt den

strampelnden Dämon am Hals, so daß dessen Augen hervorquellen und er
sich blau verfärbt. Vier weitere Teufelchen machen sich in den Hintergrund
davon. Orangefarben getönte Nebelschwaden bilden über dem rothäutigen
Niö einen Bogen und rollen sich seitlich zu Spiralen auf. Die Unke untere
Bildecke wird von einem Teil des goldenen Vorhangs verdeckt, dessen
florale Muster auch den Hintergrund füllen. Die brodelnden Wolkenballen in
der rechten Bildecke schieben eine goldene Kugel in die Höhe, vielleicht
ein Wunschjuwel.

Den vor einer giftgrünen Flammenmandorla stehenden Niö umfangen
in allen Regenbogenfarben schillernde Nebelschwaden. Die an psychodeli-
sche Lichteffekte erinnernden Farbakkorde kobaltblauer, grüner, gelber,
roter und orangener Töne kamen durch die Verwendung von aus Frankreich

importierten Pigmenten zustande, die den Maler in einen wahren
Farbenrausch versetzt zu haben scheinen.53 Was aber hat dieses Aufgebot
an technischen und ikonographischen Neuerungen mit Wu Tao-tzu zu tun?

Die Mythisierung des Wu Tao-tzu hat in der Sung-Zeit folgende Legende

entstehen lassen: Als Kaiser Hsüan-tsung (regierte 712-756) einmal krank

51 Vgl. Seckel, Dietrich, Buddhistische Kunst Ostasiens. Stuttgart: W. Kohlhammer
1957, S. 18 und 173 ; Goepper, Roger, Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhismus

in Japan. Museum für Ostasiatische Kunst der Stadt Köln 1988, S. 236 ff.
52 Hôgai sensei iboku zenshû, Bd. 2, Taf. 28, vgl. ebenda Taf. 35; Hôgai Kanô,

Commemoration ofthe 150th Anniversary of his Birth, Abb. S. 155.
53 Kumamoto (a.a.O., S. 461) hält das Gelb, Blau und Rot für importierte Farben,

die Fenollosa aus Frankreich besorgt hatte.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 363

in seinem Palast daniederlag, träumte ihm von einem kleinen Dämon, der

vor ihm auf einem Bein hüpfte, auf einer gestohlenen Jadeflöte blies und
sein Unwesen trieb. Der Kaiser wollte die Wache rufen, doch da erschien
ein großer Dämon in Beamtenkleidung mit einer schwarzen Mütze und
einem Schwert. Der ergriff den kleinen Teufel, riß ihm ein Auge aus und
fraß es auf. Als der Kaiser nach seinem Namen fragte, gab er sich als der
graduierte Student Chung K'uei aus Nan-shan zu erkennen. Er habe unter
Kaiser Kao-tsu (reg. 618-626) nach dem Examen kein Amt erhalten und
sei in Armut gestorben. Weil der Kaiser ihn dennoch habe standesgemäß
begraben lassen, schwor er, das Reich von bösen Geistern zu befreien. Als
Kaiser Hsüan-tsung bald darauf genesen war, ließ er Wu Tao-tzu kommen
und befahl ihm, seinen Traum zu malen. Das Bild entsprach der kaiserlichen

Vision so genau, daß der Maler gefeiert und mit hundert Goldstücken
belohnt wurde.54

Der in der Tuschmalerei der Kanô-Schule überlieferte Figurentyp des

Chung K'uei zeigt diesen, in Übereinstimmung mit der Legende, in
Beamtenkleidung mit schwarzer Kappe und Schwert, zuweilen auch einen
Dämon ergreifend, aber nie in einem Innenraum.55 Hôgai modifizierte diese

Überlieferung, indem er ein prächtiges Interieur — offensichtlich eine

Meiji-zeitliche Palasthalle mit Glaskandelabern — zeigte, den Scholaren
Chung K'uei aber sein typisch chinesisches Aussehen nahm und ihn in
einen Vajradhara, die Symbolgestalt übermenschlicher, das Gute beschützender

Kraft schlechthin, verwandelte. Die Vorlage für diese Figur scheint
Hôgai seinen Mustervorlagen (funpon) entnommen zu haben. Denn
bereits sein vielleicht schon in den fünfziger Jahren entstandener, stehender
"Fudô Myôô" blickt, wie der "Niö", mit nach links gewandtem Körper
nach rechts, wobei sein rechter Arm durch den Oberkörper verdeckt
wird56 (Abb. 19).

Die ungewöhnlich reiche Gewandung des "Niö" — er trägt über dem
üblichen Hüftrock blaue und rosafarbene Schärpen, sowie ein hellgrünes
Schultertuch — könnte von dem im Unterschied zum Vajradhara in der
Malerei häufig dargestellten Gestalttyp der Himmelskönige {jap. tennö;
skr. Lokapâla) angeregt worden sein. Fenollosa hielt die "Vier Himmels-

54 Die Legende wurde im Meng-ch'i pi-t'an von Shen Kua (1030-1093), einer Samm¬

lung von Geschichten vom Ende der Nord-Sung-Zeit, aufgeschrieben. In: Hsin
chiao-cheng Meng ch'i pi-t'an. Hong Kong: Chung-hua shu chü 1975, S. 320 f.;
vgl. Lawton, a.a.O., S. 143 ff.

55 Vgl. Hashimoto Gahös Kopie eines "Shôki mit Dämon" von Kanô Tanyû(1602-
1674) in: Hosono, FenoUosa to Hôgai, Abb. 79.

56 Hôgai sensei iboku zenshû, Bd. 1, Abb. 15. Dort um 1853-54 datiert.



364 DORIS CROISSANT

könige", die zu seiner Sammlung gehörten, für Werke des nur noch dem
Namen nach bekannten, japanischen Malers Kose Kanaoka (9.-10. Jh.)
"im Wu Tao-tzu-Stil".57 Diese heute in der Mitte des 13. Jh. datierten
Bilder der Fenollosa-Weld-Collection im Museum of Fine Arts, Boston,
sind prächtige Beispiele für Wus "Orchideenblattlinie", die — Fenollosa
mißverständlich als "lead line" (Bleilinie) bezeichnete, sowie für die mit
dem Wu-Stil assoziierte, schattierende Kolorierung, die Fenollosa zum
Vergleich mit Tizian anregte58 (Abb. 17). Ein noch früheres Beispiel der

Lokapâla im Wu-Stil sind die vier Himmelskönige auf den Wänden eines
hölzernen Reliquienkastens aus dem Jahr 1012, der 1978 in der Pagode
des Jui-kuang-Tempels in Suchou gefunden wurde59 (Abb. 18).
Interessanterweise zeigen diese Figuren neben der kräftigen "Orchideenblattlinie"

der Schärpen und des Überwurfs in dem leichteren, unter dem Panzer
hervorschauenden Unterkleid des Högai offenbar auch dem Wu-Stil
zugeordnete "Faltenplissee".

Die plumpe Gestalt von Högais "Niö" ist keine Kopie einer Vorlage,
sondern ein neuer Entwurf. Was dieses Bild von alter buddhistischer
Malerei unterscheidet, ist vor allem seine luminaristisch erschlossene
Räumlichkeit. Das Ergebnis ist ein illusionistisches Bühnenspektakel, das den
Chung K'uei des kaiserlichen Traums als einen buddhistischen deus ex
machina auftreten läßt. Erstaunlicherweise sah Fenollosa in eben diesen
Neuerungen seine Erwartungen in die Modernisierung japanischer Malerei
erfüllt.

IV. Högais "Fudô myôô"(1887)

Der "Fudô" in der Sammlung der Kunstakademie in Tôkyô (Tôkyô
Geijutsu daigaku) entstand, als Fenollosa zusammen mit Okakura Kakuzô
zwischen September 1886 und Oktober 1887 im Auftrag der japanischen

Regierung nach Amerika und Europa reiste60 (Abb. 20). Obgleich
der "Fudô" auf den ersten Blick kaum vom ikonographischen Standard

57 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 160, Abb. gegenüber Seite IST;\%\.ZaigaiNihon no
shihö. Bd. 1, Tôkyô: Mainichi Shinbun-sha 1980, Taf. 20-26, S. 103 ff.

58 Fenollosa,.Epoc/îj, Bd. 1, S. 160;ders. Ursprung, Bd. 1, S. 181, Taf. LVI.
59 Chung-hua mei-shu ch'üan-chi, Hui-hua pien, Bd. 2 {Sui T'ang Wu-tai hui-hua).

Beijing: Jen-min mei-shu ch'u-pan she 1984, Abb. 80, S. 172-179, S. 47.
60 Vgl. Chisholm, a.a.O., S. 76 ff.; Yamaguchi, a.a.O., Bd. 2, S. 317 ff. - Farbtafeln

in: Hosono, Fenollosa to Högai, Abb. 17; Hôgai Kanô. Commemoration ofthe
150th Anniversary of his Birth, Nr. 79.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 365

abzuweichen scheint, erweist sich die Suche nach einem Vorbild für diese

Komposition bei näherem Hinsehen als wenig erfolgversprechend.61
Der Fudô sitzt auf einem Felsen vor einer in goldenem Licht erstrahlenden

Höhle, wie wir sie schon aus Högais Arhat-Bildern kennen.
Aufspritzende Wellen am Fuß des Felsens deuten das umgebende Meer an, ein
Motiv, das schon aus Fudô-Darstellungen des 12. Jh. bekannt ist.62 Der
Fudô blickt mit grimmigem Ausdruck nach rechts. Mit der rechten Hand
hält er sein Schwert senkrecht in die Höhe, mit der linken Faust umschließt
er sein hier als Kette gestaltetes Fangseil {kensaku). Der um die Beine
geschlungene rote Wickelrock wird an den Säumen durch grüne und violette
Linien eingefaßt. Der Schal um Brust und Schulter changiert in grünen,
violetten und roten Tönen. Die wie Flammen hochzüngelnden Locken
sind hellblau, die auf dem Scheitel sitzende Lotusblüte ist gelb, die
Körperfarbe braun-schwarz. Arm- und Fußreifen, sowie ein Collier sind mit
farbigen Edelsteinen geschmückt. Die zwischen den Felsen wachsenden
Pflanzen sind rot gefärbt wie Korallen.

Högais "Fudô" unterscheidet sich von klassischen Beispielen dieses

Gestalttyps in der japanischen Malerei nicht allein durch die bereits aus
dem "Niö" bekannte Palette importierter Farben. Neu an ihm ist vor
allem die Auffassung des "Wissenskönigs" (skr. Acalanâtha) und Manifestation

des Buddha Vairocana als Asket. Während der Fudô traditionell in
Malerei und Plastik als Jüngling mit fülligem Leib und rundlichen Schultern

dargestellt wird, hat ihn Hôgai mit den gleichen knochigen Schultern

und Armen ausgestattet, wie seinen "Arhat mit Drachen" (vgl. Abb.
10). Auch die Schlüsselbeine treten kantig hervor und ersetzen die drei

61 Högais Bleistiftskizze der Skulptur eines Fudô im Kairyûô-ji (Nara), die er auf einer
Reise ins Kansai-Gebiet im Frühjahr 1886 anfertigte, wurde seit ihrer Veröffentlichung

durch Kumamoto 1956 immer wieder als Vorlage zitiert. Da sie den Fudô
in Yoga-Haltung zeigt, der "Fudô" von 1887 aber im hanka-Sitz das rechte Bein
über das linke Knie legt, wurde angenommen, daß Hôgai diese Pose von dem "Roten

Fudô" {Aka Fudô) im Myôô-in (Köyasan) übernommen habe. Es lassen sich
aber auch andere Beispiele nennen, die Hôgai gesehen haben könnte. Vgl. Kumamoto,

a.a.O., S. 462 f., Abb. 298; Seki, Chiyo, "Drawings by Hôgai Kanô, Part I -
Drawings of Nara District Art Treasures" (jap.): In: Bijutsu Kenkyû No. 286,
March 1973, S. 12 ff.; Taf. IVa; Hosono, Fenollosa to Hôgai, Abb. 80, S. 73 ; vgl.
Nakano, Genzô, Fudô myôô zô {Nihon no Bijutsu 238). Tôkyô: Shibundö, 1986,
Abb. 11, 81, 108, S. 76 f.; vgl. Sawa, Ryûken, "Shin hakken Ao-Fudô no nazo."
In: Taiyô 1979, 2, S. 57 ff. Taf. 1.

62 Nakano, a.a.O.. Abb. 108; Sawa, a.a.O. Frühe Beispiele des auf einem Felsen im
Meer sitzenden Fudô datieren aus dem 12.-13. Jh. (zwei "Fudô" im Hôraku-ji,
Osaka).



366 DORIS CROISSANT

Halsfalten {sandô), die der Acala mit Buddha gemeinsam hat. Weitere
Neuheiten, wie der mit einer Kette versehene, am Knauf ornamental perforierte

Schwertgriff und die Kette des Fangseils, verraten die Kenntnis westlicher

Metallarbeiten.
Die Interpretation des den Geist der Erleuchtung verkörpernden, die

Versuchungen besiegenden "Unerschütterlichen" als Asket bezeugt erneut
Högais, vielleicht durch Fenollosa inspirierte Absicht, klassischen Gestalttypen

der buddhistischen Kunst eine neue Bedeutung zu unterlegen.
Dem Bruch mit der ikonographischen Konvention entsprechen die

neuen Bildmittel des Luminarismus und der dreidimensionalen Wiedergabe
des Körpers. Verkürzungen, wie sie am linken Arm mit der zur Faust
geballten Hand und an dem gegen einen Felsen gestemmten, in Untersicht
gezeigten Fuß des Fudô ins Auge fallen, aber auch die Raum schaffende
Überschneidung der Figur durch die versetzt nach oben und unten weisenden

Parallelen des Schwertes und der Kette, transponieren die flächengebundenen

Fudô-Darstellungen der klassischen buddhistischen Kunst in die
Sprache des Illusionismus. An den Wu-Stil erinnert auch hier wieder der
Manierismus des Faltenwurfs.

Die Assoziationen mit Wu Tao-tzu, die dieses Bild bereits bald nach
seiner Entstehung ausgelöst zu haben scheint, führen in die verworrenen
Wege der Kunstfälschung zurück. Der 1980 in Nanking erworbene "Fudô"
(Priv.Slg., Stuttgart) mißt weniger als die Hälfte von Högais "Fudô",
stimmt mit diesem aber im wesentlichen überein (Abb. 21). Das auf Seide

gemalte Bild trägt am linken Bildrand die Signatur Wu Tao-tzu ching-hui,
"Respektvoll gemalt von Wu Tao-tzu", und ein unleserliches Siegel. Die
evidentermaßen gefälschte Signatur könnte den Schluß nahelegen, daß es

sich bei diesem Bild um eine alte, erst nachträglich signierte Vorlage für
Högais "Fudô" handelte.63 Dagegen sprechen aber folgende Gründe. Wäre
das Bild ein chinesisches Original, so besäßen wir in ihm den bis jetzt einzigen

Beleg für die Tradierung des bisher nur aus Japan bekannten Fudô-
Typs in die spätere Malerei Chinas.64 Eine japanische Kopie ist das Bild

63 Die Signatur des Nankinger "Fudô" (Farbe auf Seide; 63.5 cm x 28.5 cm) ist zum
Teil über defekte, mit Seidengewebe ausgebesserte Stellen im Malgrund geschrieben.

Diese entstanden vielleicht beim Entfernen einer anderen, ursprünglichen
Signatur. Spuren derselben waren allerdings auch durch die Infrarot-Aufnahmen und
Aufnahmen mit UV-Reflex, die dankenswerterweise Herr Roland Zachmann,
Universität Heidelberg, anfertigte, nicht zu entdecken. Das rote Intaglio-Siegel darunter

ist unleserlich, könnte vielleicht aber von der ursprünglichen Signatur stehen
geblieben sein.

64 Stilistisch müßte das Bild ins 14.-16. Jh. datiert werden. Aus der Ming-Zeit kennen
wir aber nur den Acala-Typus der tantristischen Ikonographie mit sechs Armen und



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 367

deshalb nicht, weil die plastische Wiedergabe der Figur nicht vor der Meiji-
Zeit konzipiert worden sein kann. Auch dieses "Beweisstück" für Högais
Wu Tao-tzu-Nachfolge scheint also eine Fälschung zu sein, die nachträglich
mit der Wu Tao-i:zu-Signatur versehen wurde. Sein Maler benutzte Högais
"Fudô", um eine kleinere Replik im Stil alter Kultmalerei herzustellen. Er
hat deshalb den Körperschmuck, die Lotusblüte in den Haaren, sowie die
Kette mit Gold gemalt. Auch der fehlende zweite Fangzahn wurde ergänzt.
Die Wiedergabe des ungewöhnlichen Kolorits bereitete offenbar Schwierigkeiten,

da die in der Vorlage grünen Pigmente an Rock und Schultertuch
abgesprungen sind und den hellen Grund der Malseide freigeben. Die
Befangenheit des Kopisten zeigt sich auch in der spannungslosen
Linienführung, in mißverstandenen Details und besonders in der falsch
proportionierten Zeichnung des rechten Arms, die dazu zwang, die Fangkette
oberhalb des Knies enden zu lassen.65

Das Bild scheint genauso wie der "Kuanyin mit Fischkorb" (Abb. 3)
im späten 19. Jh. in Japan entstanden zu sein. Nach China konnte die
Fälschung auf einem ähnlichen Weg gelangt sein, wie eine 1986 bekannt
gewordene, dritte Version des "Hibo Kannon", nämlich auf privatem Weg,
über den Kunsthandel, oder mit den in den dreißiger Jahren in der
Mandschurei veranstalteten Ausstellungen japanischer Kunst.66

Der Nankinger "Fudô" ist ein weiterer Beleg dafür, daß Högais späte
Bilder mit Wu Tao-tzu in Verbindung gebracht wurden, und daß diese
frühen Nihonga-Werke zur Produktion von Fälschungen Anlaß gaben.
Gewiß war auch die nicht zuletzt durch Fenollosa geschürte Nachfrage nach
alten Meistern ein Anreiz für Fälscher, das Angebot an "Originalen" des
Wu Tao-tzu zu vergrößern. Welches Ausmaß dieser "Geschäftsgeist" des

japanischen Kunsthandels während der Sammlertätigkeit von Fenollosa,

drei Köpfen, wie er in Bildern des Shui-lu-Ritus überliefert ist. Vgl. Shansi-sheng
Po-wu-kuan, Hrsg., Pao-ning-ssu Ming-tai shui-lu hua. (Engl. Titel: Ming Dynasty
Shui Lu Paintings at Bao Ning Si - Paintings of Buddhist or Taoist Rituals),
Beijing: Wen-wu ch'u-pan she 1985, Taf. 25.

65 Der Fälscher muß nicht unbedingt Högais "Fudô" in der Sammlung der Tôkyô
Geijutsu Daigaku gekannt haben. Als Vorlage könnten ihm auch andere Versionen,

wie der heute im Stadtmuseum von Shimonoseki befindliche, von Hôgai
signierte "Fudô", vielleicht eine frühere Fassung, gedient haben. (Diese Information
verdanke ich Herrn Professor Hironobu Kohara).

66 Vgl. eine Notiz in Asahi Shinbun, 2. Oktober 1986, über die Sammlung japani¬
scher Malerei im Pekinger I-shu po-wu-yüan. Darin befindet sich eine weitere Version

des "Hibo Kannon", die im Herbst 1986 in Peking ausgestellt war. (Diese
Information verdanke ich ebenfalls Herrn Professor H. Kohara).



368 DORIS CROISSANT

Bigelow und Freer annahm, wäre an den alten Beständen der amerikanischen

Museen zu untersuchen.67

V. Fenollosa und das Programm der Kanga-kai

Obgleich der von Fenollosa als ein Bild im Wu-Stil beschriebene "Kuanyin
mit Fischkorb" (Abb. 3) nicht das Vorbild für Högais "Hibo Kannon"
(Abb. 1) sein kann, bestätigen Högais nach 1883 entstandenen Werke seine

Beschäftigung mit Wu Tao-tzu und dem Wu-Stil. Högais Auseinandersetzung

mit früh-buddhistischer Malerei führt auf die Frage zurück, ob es

Fenollosa war, der ihn dazu veranlaßte.
Fenollosa hat sich seit 1880 der Unterweisung durch Kanö-Meister

anvertraut, die ihm ihre Maßstäbe der Beurteilung und Datierung alter
Malerei übermittelten. Zu diesen gehörten Kanô Tomonobu (1843-1912)
aus der Hamachô-Linie, Kanô Tanbi (1840-1893) aus der Kajibashi-Linie,
Kanô Eitoku (1814-1891), der Fenollosa in das Kobikichô-Haus adoptierte,

und die ebenfalls diesem Kanô-Haus angehörenden Hashimoto Gahö
(1835-1908) sowie Kanô Hôgai. Etwa die Hälfte der 32 an der Kanga-kai
teilnehmenden Maler gehörten zur Kanô-Schule.68 Des Japanischen nicht
mächtig war Fenollosa auf die Übersetzungshilfe seiner englich sprechenden

Schüler aus der Philosophieklasse der Universität Tôkyô, wo er seit
1878 lehrte, angewiesen. Ariga Nagao (1860-1925), später Professor für
Soziologie, und Okakura Kakuzô (1858-1913), der zukünftige Spiritus
rector der Nihonga-Bewegung, berichten, wie Fenollosa sie unermüdlich
zur Übersetzung und Erklärung des erst im Manuskript vorliegenden
Malerlexikons Koga bikö von Eitokus Bruder Asaoka Okisada, des Sung-zeit-
lichen Katalogs Hsüan-ho hua-p'u oder Kuo Hsis Lin-ch'üan kao-chi
angetrieben habe.69 In den kunsthistorischen Kenntnissen, die sich Fenollosa
während seines intensiven Studiums ostasiatischer Kunst erwarb, mußte

67 Fenollosa verkaufte seine Sammlung 1886 an Charles Goddard Weld, der sie als

Fenollosa-Weld-Collection 1911 dem Museum of Fine Arts, Boston, stiftete. Sie

umfaßte circa 1000 Bilder. Demselben Museum vermachte Sturgis Bigelow eine
2000 Bilder umfassende Sammlung. Diese immensen Bestände wurden im Lauf
der Jahre von Fälschungen gesäubert und befinden sich daher nicht mehr zur Gänze

im Besitz des Bostoner Museums. Vgl. dazu Yamaguchi, a.a.O., Bd. 2, S. 15;
Murakata, Akiko, Brief Biography of Bigelow, an Early Collector of Far Eastern
Art (jap. Text): In Kobijutsu 35, 1971, S. 57 ff.;Satô, a.a.O., passim.

68 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1,S. 131 ff.; Sato, a.a.O., S. 211 ff.
69 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 132 ff.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 369

sich also der Wissenshorizont seiner japanischen Berater aus der Kanô-
Schule widerspiegeln. Ab wann aber wurde ihm Wu Tao-tzu zum Begriff?

In seiner Rede vor der "Drachensee-Gesellschaft" (Ryûchi-kai) von
1882 taucht der Name Wu Tao-tzu noch nicht auf. Die früheste Erwähnung

des Malers findet sich m.W. in Fenollosas Notizen zu seiner Sammlung

aus den Jahren 1880 bis 1889 in der Houghton Library, Cambridge,
Mass., die Seiichi Yamaguchi z.T. veröffentlichte. Fenollosa kommentierte
dort einen sitzenden "Kannon im weißen Gewand", den er 1883 von dem
Kunsthändler Yamanaka erworben hatte. Fenollosa schreibt das Bild Kanô
Motonobu (1476-1559) zu, hält es aber für ein letztlich auf Wu Tao-tzu
zurückgehendes Werk.70 Diese Eintragung muß nicht genau aus der Zeit
des Ankaufs stammen, wird gewiß aber dessen Beweggründe wiedergeben.
Sie zeigt, daß Fenollosa um 1883 die Figur eines frontal vor einer Höhle
sitzenden Kannon im Stil Minchôs für eine Erfindung Wu Tao-tzus hielt.
In dieser Gewißheit bestätigten ihn, wie er notierte, die nicht mit Namen
genannten "Herren Kanô". Andere, zur gleichen Zeit oder in den folgenden

Jahren erworbene Bilder, hält er für getreue Kopien nach Wu, eine
Überzeugung, an der er bis zur Niederschrift der Epochs festhielt.

Auf der ersten Kanga-kai im Jahr 1885 erläuterte er seinen Zuhörern
am Beispiel eines "Kannon" von Wu Tao-tzu das Phänomen des Stilwandels,

das den Malern Mut zu neuen Ideen geben solle.71 Auf der fünften
Kanga-kai am 3. Mai 1885 ließ er die Versammelten angesichts des von
ihm Wu Tao-tzu zugeschriebenen "Shakyamuni Buddha" aus seinem eigenen

Besitz (heute Freer Gallery of Art, Washington, D.C.) über
Imaginationskraft und religiöse Überzeugung reflektieren, die die Voraussetzungen
wahrhaft religiöser Malerei auch in der Gegenwart seien.72

Fenollosas Demonstrationen an Bildern, die er für frühe Kopien oder
gar Originale des Wu Tao-tzu hielt, waren insofern ein Novum, als sie

anonyme Beispiele buddhistischer Sakralmalerei zum Gegenstand
ästhetischer Betrachtung und zum Vorbild zukünftiger Malerei erhoben. Fenol-

70 Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 127 (mit Abbildung des im Museum of Fine Arts,
Boston, befindlichen Bildes); vgl. Fenollosa, Epochs, Bd. 1 S. 135; ders. Ursprung
Bd. 1,S. 155.

71 Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshû, S. 49 ff., S. 52 (Text des Vortrags: Nihon
kaiga no shôrai).

72 Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshû, S. 59 f. (Text des Vortrags: Kaiga ni buk¬

kyô wo mochiyuru tokushitsu). Vgl. Abbildung dieses Bildes in Epochs, Bd. 1, vor
S. 133 und Ursprung, Bd. 1, Taf. L. Dieser "Shakyamuni" ist eine aus der Yüan-
Zeit stammende Variante der mittleren Figur des "Shaka sanzon zu" Triptychons
im Töfuku-ji (Kyoto), das Wu Tao-tzu zugeschrieben wurde. Vgl. auch Seckel,
a.a.O., Abb. 97.



370 DORIS CROISSANT

Iosa war in der Tat einer der ersten Ausländer, die den Kunstwert buddhistischer

Malerei und Skulptur erkannten. Auf seiner ersten Reise ins
Kansai-Gebiet war Fenollosa schon 1880 auf die buddhistischen
Kunstschätze in den zu Beginn der Meiji-Zeit verwüsteten und danach verarmten
Tempeln gestoßen. Auf späteren Reisen nutzte er die Chance, wertvolle
Kunstwerke billig einzukaufen, bevor das Ausfuhrverbot von 1887 den

Kunstexport erschwerte.73 Sein Forschergeist war daher von Anfang an
von der Ambition geprägt, mit Hilfe einheimischer Kunstkenner eine wertvolle

Sammlung buddhistischer Kunst anzulegen.
Fenollosa teilte mit der akademischen Kunstlehre seiner Kanô-Freun-

de die Ablehnung der Literatenmalerei, des bürgerlichen Ukiyo-e, und
selbstverständlich auch der westlich orientierten Malerei der Yoga. Seine

Vorurteile und Irrtümer kulminierten in der Behauptung, daß es die
Literatenmalerei und der westliche Realismus waren, die für die Misere der
Kunst der Gegenwart verantwortlich seien.74 Dem kontinuierlichen
Niedergang der Künste war nur durch die Rückbesinnung auf die Schöpfungen

klassischer Meister zu begegnen. Daß es aber Wu Tao-tzu war, den
Fenollosa schon um 1883 als Vorbild des Kanô Motonobu zitierte, und
dessen verlorene Malerei er im Echo späterer Epochen wiederzuerkennen
glaubte, läßt annehmen, daß er sich dabei auf die Hinweise und Expertisen

seiner Berater aus der Kanô-Sippe verließ. Es darf unterstellt werden,
daß diese Fenollosa auf seiner Suche nach frühen Meisterwerken nicht
ganz uneigennützig, vielleicht auch wider besseres Wissen unterstützten.
Die Verlockung, anonymen Bildern durch die Zuschreibung an große Meister

zu höherem Marktwert zu verhelfen, war allerdings auch durch den
Ehrgeiz zu rechtfertigen, den großen Namen der europäischen Kunstgeschichte

etwas Vergleichbares in der ostasiatischen Malerei an die Seite zu
stellen.

Shûji Takashina glaubte, daß es Fenollosas in den Epochs beschriebene
Entdeckung der sog. gräco-buddhistischen Kunst in den buddhistischen
Tempeln Naras war, die ihn veranlaßte, seinen Protégé Hôgai während
dessen Arbeit am "Hibo Kannon" auf Wu Tao-tzu aufmerksam zu ma-

73 Vgl. Urasaki, a.a.O., S. 133 ff. — Entgegen einer verbreiteten Meinung hat nicht
Fenollosa als erster zum Schutz buddhistischer Kunst aufgerufen, sondern der
italienische Graphiker Eduardo Chiossone (1832-1898), der 1875 als Sachverständiger

für das Druckwesen nach Japan gekommen war. Schon 1879 hat er Reisen ins
Innere Japans unternommen und eine Kommission zur Registrierung der Tempelschätze

ins Leben gerufen.
74 Vgl. Croissant, Doris, "Fenollosas 'Wahre Theorie der Kunst' und ihre Wirkung in

der Meiji-Zeit." In: Saeculum 38, Heft 1, 1987, S. 52 ff.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 371

chen.75 Abgesehen davon, daß Wu Tao-tzu in den Epochs nicht der gräco-
buddhistischen Phase T'ang-zeitlicher Kunst, sondern der folgenden Blütezeit

buddhistischer Kunst im esoterischen Buddhismus des 8. Jhs.
zugerechnet wird, ignorierte Takashina das oben erläuterte Echtheitsproblem
des "Kuanyin mit Fischkorb", das seine These grundsätzlich in Frage stellt.

Die Bilder der Kanga-kai-Malei wanderten, wie Dôshin Sato kürzlich
nachwies, zum großen Teil sofort nach ihrer Entstehung in amerikanische
Sammlungen und von dort in die Museen von Boston, Washington und
Philadelphia.76 Die ersten Werke der reformierten Nihonga waren also
nicht für ein japanisches Publikum, sondern für ausländische Abnehmer
konzipiert. Wie Satö zurecht bemerkte, entsprachen diese Werke nicht
dem vom japanischen Farbholzschnitt und Kunstgewerbe geprägten
Geschmack des europäischen Japonismus und fanden deshalb in Europa keine

Liebhaber.77 Dieses kommerzielle Fiasko der frühen Nihonga war wohl
nicht zuletzt eine Folge davon, daß die europäischen Japanophilen ihre
ästhetischen Erwartungen gegenüber der japanischen Moderne nicht, wie
die Amerikaner es taten, mit einem Interesse an religiösen und historischen

Inhalte verknüpften.78
Die Reformbewegung der japanischen Malerei stand vor der auch von

Fenollosa in seinem Vortrag "Wahre Theorie der Kunst" von 1882 nur
theoretisch gelösten Aufgabe, die Tradition ostasiatischer Malerei mit
neuem Geist zu erfüllen.79 Schon ein Jahr später reagierte Högai auf diesen

Appell mit der Neuformulierung eines buddhistischen Motivs in
seinem Pariser "Kannon". Er begründete mit diesem Bild bereits das neue
Genre der religiösen Historienmalerei der Nihonga, welches Fenollosa in
seinen Vorträgen vor der Kanga-kai ab 1885 fordern sollte. Vermutlich
war es Fenollosa, der Högai schon um 1883 dazu ermunterte, für die
Pariser Ausstellung ein westliche Betrachter ansprechendes, buddhistisches
Bild zu malen. Die aus diesem Versuch resultierende Synthese realistischer
Bildwirkung mit der für die altertümliche Figurendarstellung des Wu-Stils

75 Takashina, Shûji, Nihon kindai bijutsu-shi-ron. Tôkyô: Kôdansha 1972, S. 101 ff.,
S. 132 ff. Takashina mußte 1972 noch glauben, daß Fenollosa erst 1884 auf Hôgai
aufmerksam geworden war. Deshalb erwähnte er die Existenz des Pariser "Kannon"
von 1883/84, die seiner These widersprach, nur am Rand.

76 Satö, a.a.O., passim.
77 Sato, a.a.O., S. 217.
78 Fenollosa verurteilte bezeichnenderweise schon 1883 und 1884 die Wertschätzung

des Ukiyo-e. Seine Kritik an Louis Gonse {L 'Art Japonais, Paris 1883) untersucht
Yamaguchi, a.a.O., Bd. 1, S. 267 ff.

79 Fenollosas epochemachender Vortrag vor der Drachensee-Gesellschaft (1882) ist
bei Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshû, S. 7 ff., nachzulesen. — Vgl. Croissant,
a.a.O.



372 DORIS CROISSANT

typischen Linienführung setzte allerdings stilkritische Kenntnisse voraus,
über die Fenollosa nicht verfügte.80

In Högais Alterswerk kam das in der ostasiatischen Malerei immer wieder

zu beobachtende Prinzip zum Tragen, stilistische Neuanfänge, wie sie

auch die Nihonga-Reform verlangte, durch den Rückgriff auf historische
Meister zu legitimieren. Die ehemaligen Hofmaler der Kanö-Akademie
waren nach der Meiji-Restauration um ihr Auskommen und ihre Positionen
gebracht worden und bangten um ihre künstlerische Rehabilitation als
führende Richtung einheimischer Malerei. Der für die Kraft seiner Linie und
Farbe sowie für die Lebensnähe seiner Figuren darstellung gerühmte Wu
Tao-tzu bot sich daher als Ahnherr einer gegenüber westlichen Einflüssen
zwar offenen, aber dennoch den erhabenen Inhalten buddhistischer Kunst
verbundenen Moderne an.

Mit Fenollosas Rückkehr nach Boston 1890 zerfiel die Kanga-kai und
entließ ihre Maler in alle Winde.81 Fenollosa sah die Reformbewegung
danach als gescheitert an. Er schrieb in seinen Epochs:

The line from Godoshi to Kanô Tomonobu breaks forever with the death of
the latter.82

Kanô Tomonobu starb 1912. Er war der letzte Blutsverwandte der Kanö-
Sippe und einer der engsten Berater Fenollosas. Tomonobu redigierte
zusammen mit Nagao Ariga im Jahr 1910 das von Fenollosas Witwe kompilierte

Manuskript der Epochs.63 Wenn Fenollosa den künstlerisch
unbedeutenden Tomonobu unter die ideellen Nachfolger des Wu Tao-tzu
einreihte, dann entsprach er damit dem ideologischen SelbstVerständnis der
letzten Repräsentanten der Kanô-Schule. Auch das Gerücht von dem ge-

80 Schon Kanô-Maler, wie Isen-in (1775-1828), sein Sohn Seisen-in (1796-1846) und
dessen Sohn Shôsen-in (1823-1880) aus der Kobikichô-Linie, haben eine umfangreiche

Kopiensammlung chinesischer Malerei angelegt, in der sich auch Kopien
nach Wu Tao-tzu zugeschriebenen Bildern befinden sollen. Vgl. Tôkyô Kokuritsu
Hakubutsu-kan, Hrsg., Kanö-ha no kaiga (Katalog), Tôkyô 1979, S. 32 f., und
Fenollosa, Epochs, Bd. 2 S. 123.

81 Satö, a.a.O., S. 216. Hashimoto Gahö und Kanô Tomonobu fanden in der 1889
eröffneten Kunstakademie Tokyo Bijutsu Gakkö, der Vorgängerin der heutigen
Tôkyô Geijutsu Daigaku, eine Anstellung als Lehrer. Gahös leitende Stellung dort
sollte ursprünglich der 1888 verstorbene Högai einnehmen. Der Großteil der übrigen

Kanô-Maler scheint zur Produktion kunstgewerblicher Dekore für Exportartikel
zurückgekehrt zu sein.

82 Fenollosa, .Epoc/w, Bd. 2, S. 125;ders., Ursprung, Bd. 2, S. 131.
83 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. XXII; ders., Ursprung, Bd. 1, S. XXVIII.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 373

heimnisvollen Ursprung des "Hibo Kannon" aus einer von Wu Tao-tzu
stammenden Bildidee wurde wohl durch die Strategen der Nihonga-Re-
form in die Welt gesetzt und an Fenollosa weitergegeben.



374 DORIS CROISSANT

Glossar

Aka Fudô

Amida raigö

Ariga Nagao

Asaoka Okisada

Ch'en Kua

Chisen

Chô Densu (Minchô)

Chou Ch'i-chang

Chung K'uei

Daitoku-ji

Fudô Myôô

funpon

Godôshi, siehe Wu Tao-tzu

Gyoran Kannon, siehe Yü-lan Kuan-yin

hanka

Hashimoto Gahô

Hibo Kannon

Höraku-ji

hsing-yün liu-shui miao

Hsüan-ho hua-pu

Hsüan-tsung

jihi no mizu

Jui-kuang-ssu

Kairyûô-ji

Kanga-kai

Kannon. (chin. Kuan-yin)

Kanô Eitoku

mmmm

&mn i®&)

km?}

iL, onfcl 3Ì1
Hmm

'aWet^m
liftllsi
Wi M <o tR

Jum SC b



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 375

Kanô Hôgai /frf |f^ S
Kanôlsen-in fâïï&IWfà
Kanô Motonobu fo" sT 7tl 1a

Kanô Seikô ^f gp Hf ^
Kanô Seisen-in /[f W öf /1 [ M
Kanô Shôsen-in îï !F fl# / ' I P£

Kanô Tanbi ffî If $: Ü
Kanô Tanyû fî IF 8tt
Kanô Tomonobu /(rf ÜF ^ ja
Kao-tsu pig |ü
Kenchô-ji 3Ë ~Ü ^!f

kensaku j|jf ^
Kôbô Daishi (Kûkai) §A fê ^C ÊfR ËË #5

Koga bikô ^ ft # ^|>

Kongo rikishi â: DU ^ Ì
£KÔtÔ-in ^ ffî p

Ku K'ai-chih H fi£
Kuan-yin IH ^
Kuo Hsi |P JBE

Kundaikan sayû chôki ^ J| ||i Zn Ç tR IS
Li-tai ming-hua-chi M i^ ^& ft 15

Li T'ang Bj§ JÜ

Li Lung-mien ^ g| 1k

Lin-ch'üan kao-chih chi ffi j§| pif ^ |j|
Lin T'ing-kuei ^ Jjï ^
Myôô-in 0^ ï. P%

Naikoku kaiga kyôshin-kai f*J PU £# ft ^ îË "Il



376 DORIS CROISSANT

Nihon bijutsu jûran-kai

Nihonga

Niö shokki zu

Okakura Kakuzô (Tenshin)

Ooka Shunboku

P'u-yüeh

Ryûchi-kai

sandô

sankoken

Sensö-ji

Shan-ts 'ai-t 'ung-tzu

Shôjôke-ji

Shôki, siehe Chung K'uei

Shui-lu

Sôami

suibyö

Töfuku-ji

Wei-ch'ih I-seng

Wu Tao-tzu (Tao-hsüan)

Yang-liu Kuan-yin

Yen Li-pen

Yoga

Yôryû Kannon, siehe Yang-liu Kuan-yin

Yü-lan Kuan-yin

yu-un-ten

Zenzai dôji, siehe Shan-ts'ai-t'ung-tzu

zuzö

B*ft

ÖS >1Jt <£?mm m

mm*

m m m

rnmzsW

mwmn

&£Mf

a



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 377

Abbildungen

Abb. 1 Kanô Högai, Hibo Kannon, 1888, Hängerolle, Farben auf Seide,

196,0 x 86,4 cm, Tokyo Geijutsu Daigaku

Abb. 2 Kanô Hôgai, Kannon, 1883/84, Hängerolle, Farben auf Seide,
164,0 x 85 cm, Courtesy of the Freer Gallery of Art, Smithsonian

Institution, Washington, D.C, (02.225).

Abb. 3 Anonym, China Kuanyin mit dem Fischkorb, urspr. als

Hängerolle montiert, Farben auf Seide, Courtesy of the Freer
Gallery of Art, Smithsonian Institution, Washington D.C, (04.2).

Abb. 4 Kanô Hôgai, Hibo Kannon, Tuscheskizze auf Papier, Tôkyô
Geijutsu Daigaku

Abb. 5 Kanô Hôgai, Kannon, Tuscheskizze auf Papier, Tôkyô Geijutsu
Daigaku

Abb. 6 Anonym, China, Kuanyin mit Fischkorb, frühes 14. Jh., Hänge¬

rolle, Tusche und Farben auf Seide, 85,1 x 37cm, Museum of
Fine Arts, Boston

Abb. 7 Hui-hsü (Korea?, 13. Jh.), Kuanyin mit Weidenzweig, Hängerolle,
Farben auf Seide, 141,8 x 61,3 cm, Sensö-ji, Tokyo

Abb. 8 Kanô Högai, Kannon auf Wellen, um 1883, Hängerolle, Tusche
auf Papier, 136,4 x 63,6 cm, Privatsammlung, Japan

Abb. 9 P'u-yüeh (tätig 12. Jh.?), Kuanyin aus Amitâbha-Trias, Hänge¬

rolle, Farben auf Seide, 127,2 x 48,8 cm, Shôjôke-ji, Kyoto

Abb. 10 Kanô Hôgai, Arhat mit Drache, 1885, Hängerolle, Tusche und
Farben auf Papier, 150,0 x 89,7 cm, Privatsammlung, Japan

Abb. 11 Kanô Hôgai, Zwei Arhats, 1883-1885, zwei Hängerollen, Tusche
und Farben auf Papier, je 135,2 x 62,0 cm, Museum der Präfektur

Yamaguchi (Yamaguchi Kenritsu Bijutsu-kan)



378 DORIS CROISSANT

Abb. 12 Minchô (1352-1431) zugeschrieben, Arhat, eine von acht Hänge¬

rollen, Tusche und Farben auf Papier, 143,9 x 83,0 cm, Kenchöji,
Kamakura

Abb. 13 Chou Chi-ch'ang und Lin T'ing-kuei, Arhat, eine von 100 Hänge¬

rollen aus der Serie "500 Arhat", dat. 1178, Tusche und Farben
auf Seide, Museum of Fine Arts, Boston

Abb. 14 Kanô Hôgai, Niô fängt einen Dämon (Niö shokki zu), 1886, Hän¬

gerolle, Farbe auf Papier, 124,0 x 64,0 cm, Slg. Nara, Japan

Abb. 15 Kanô Hôgai, Shöki, um 1885, Hängerolle, Tusche auf Papier,
Museum of Fine Arts, Boston

Abb. 16 Hashimoto Gahö, Bishamonten jagt einen Dämon, um 1885,
Hängerolle, Philadelphia Museum of Art

Abb. 17 Anonym, Japan, Zôchôten (einer der vier Himmelkönige), 13.

Jh., Hängerolle, Farben auf Seide, 148,4 x 72,7 cm, Museum of
Fine Arts, Boston

Abb. 18 Anonym, China, Himmelskönig, Malerei auf einem Reliquien¬
kasten, Datiert 1013, Farben auf Holz, 124,0 x 42,5 cm, (Detail),
Museum Suchou

Abb. 19 Kanô Hôgai, Fudô, um 1855, Hängerolle, Farben auf Papier

Abb. 20 Kanô Hôgai, Fudô (Fudô Myôô zu), 1887, Hängerolle, Farben
und Gold auf Papier, 158,3 x 79,0 cm, Tokyo Geijutsu Daigaku

Abb. 21 "Wu Tao-tzu" signiert, Fudô, Hängerolle, Farben und Gold auf
Seide, 63,5 x 28,5 cm, Privatsammlung, Stuttgart



1

l
i:
•¦

¦

-
::
ir
y
;
i

il

?v

-§
¦¥¦>

_**

4*****

^

~>

^-

"

¦¦•¦•¦¦¦'

fi

<¦*>«
î

35*4û



rr?
F ;

m

:-'

i. ¦••¦.

s

«A

fi! ï* fi« ' r -y.



; y :

f. m

&

m

\
vm

m
%*

%^m

./ "'

> vSw«*;

<

.¦



I*>
iy

f m

'S M 'v

1

/
....fi fi

;W**i : -" ff&
-\

><•

t\

3* **i

fi

/'
.• ->• '

/



•*•*

«¦

4 i.

ti / "

i

"^S«? .t*!!1**««



I
ï.

'¦¦¦¦¦ ' '" • §4



a»

*

m.
*rS

A

*

•
P

.,-'
.3*»

«

.v

-s.



:
;

¦ ;
¦ H

¦

** rf
«s»

%—P

Jy-;S

'y ''•A*.."' i 2

"~-

11



***
.^JÊM. ,..r

fi y-

'"5îr «i ¦

*¦' *3»<"»v s

',••.

fi"

'.. '...'",' ss #-- ¦•; fi-

f \
Ma y*ma ¦Hi

»iL

: 7
'

I
-,fi|v-

¦'.' ' '¦-• :-

¦:.¦¦
' ^

y
J,

.::,,!,i,,,:;"a:*::^", ;-;kc d'S^iÉf.3i:ii.!.>fi.

12 13



14

¦

Wwwr^à

.[„.j

^C:

/J

:¦ ^f
Sï

^ ..._

S

* :\

y

.' «¦"
' ' *



'

\ v • ¦

/ï - */# • fi'. •>

1 r? ¦> k?', '«fi-m.:--
fW

m-\

15 16



WT-*

^

»v'k
w>-«* Ar.

m I u
*#

Cp7.--*

ffilHf i -|St

K ir.

I
* :*#*

Wli

i/

•
4 i „•
'v xM- L»j •*^

'.A v 1

V

*#¦

3,

17 18 19



yy

*

to
tar' '.

-

;

¦^ÊÊt

20



**

sa

: .y.

m.rssKit BHB
<

LH
<;-ni.

ÜH

f :

«S

<*

»
' % '"' '%.::;. ->>->4

fA

?A5f

:; '.•'•'•¦¦ ¦• '¦¦

5

fi!

V.

21


	Das Geheimnis des Hibo Kannon

