Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 44 (1990)

Heft: 2

Artikel: Das Geheimnis des Hibo Kannon
Autor: Croissant, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON

Doris Croissant

Kano Hogai, the great
central Genius of
Meiji, may be regard-
ed as clearly strik-
ing a last note on

the great instrument
which Godoshi first
sounded.

Ernest Fenollosa!l

Kand Hogais (1828-1888) in seinem Todesjahr gemalter “Gnadenreicher
Kannon” (Hibo Kannon) gilt heute als das reifste Werk der frithen Nihonga
(Abb. 1). Diese moderne Richtung autochthoner japanischer Malerei ent-
stand aus der Reformbewegung, die der Amerikaner Ernest F. Fenollosa
(1858-1908) um 1882 theoretisch begriindete und die in der “Gesellschaft
zur Begutachtung von Malerei” (Kanga-kai) zwischen 1884 und 1890 in
Tokyd an die Offentlichkeit trat.> Die Ikonographie des “Hibo Kannon”,
seine Vorbilder in der buddhistischen Malerei, seine stilistischen Neuerun-
gen, und nicht zuletzt, die Rolle, die Fenollosa bei der Entstehung des
Bildes spielte, wurden seit nunmehr iiber einhundert Jahren immer wieder
diskutiert, aber noch keineswegs befriedigend erklirt.

Fenollosa interpretierte das Bild in seinen 1912 posthum erschienenen
Epochs of Chinese and Japanese Art als “Schépfung des Menschen”.? Er
stellte dort auch die seither fast einhellig akzeptierte These auf, dafd der
“Hibo Kannon” auf eine Bildschopfung des viel gepriesenen Malers Wu
Tao-tzu (jap. Godoshi), der zwischen 710 und 760 in Lo-yang und Ch’ang-
an titig war, zuriickgehe. Das Beweisstiick war fiir Fenollosa der unsignier-

1 Ernest F. Fenollosa, Epochs of Chinese and Japanese Art. An QOutline History of
East Asiatic Design. 2 Bde (1912), New and Revised Edition, New York: Dover
Publications, Inc., 1963, Bd. 2, S. 125; ders. Ursprung und Entwicklung der chi-
nesischen und japanischen Kunst. 2 Bde, 2. unverinderte Auflage, Leipzig 1923,
Bd. 2, S.131.

2 Vgl Kapitel II. und V.

3 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 132.



350 DORIS CROISSANT

te “Kuanyin mit Fischkorb”, heute in der Freer Gallery of Art, Washington,
D.C., den er fiir eine Sung-zeitliche Kopie nach Wu Tao-tzu hielt (Abb. 3).
Die Gestalt des Bodhisattva gleicht Hogais ‘“Hibo Kannon” so genau, daf}
ein Zusammenhang zwischen beiden Werken in der Tat nicht zu leugnen ist.*

Wieso aber konnte Fenollosa das heute in die Ch’ing-Zeit datierte Bild
mit Wu Tao-tzu in Verbindung bringen?® Zwar hat Fenollosa Wu Tao-tzu
in seinen Epochs mit Phidias und Michelangelo auf eine Stufe gestellt und
ihn als einen der grofiten Maler der Weltkunst gepriesen, aber welche Vor-
stellungen verband er mit dem zur Giinze verlorenen Werk dieses Malers?®
Glaubte auch Hogai selbst an seine Nachfolge Wus? Und warum versuch-
te er die Modernisierung der Kand-Tradition ausgerechnet im Gebiet bud-
dhistischer Figurenmalerei zu bewerkstelligen?

Diese Probleme sind eng mit dem Reformprogramm der frithen Nihonga-
Maler verkniipft. Dessen Zielsetzung ist zwar aus Fenollosas Vortrigen aus
den achtziger Jahren, die in zeitgendssischer, japanischer Ubersetzung iiber-
liefert sind, bekannt, wir wissen aber nicht, zu welchen theoretischen Kon-
sequenzen die kiinstlerische Realisierung von Fenollosas Ideen bei den
Kand-Malern selbst gefiihrt hat.

An Hogais in Zusammenarbeit mit Fenollosa zwischen 1883 und 1888
entstandenen Bildern lif3t sich augenfillig liberpriifen, was es mit der von
Fenollosa behaupteten “Wu Tao-tzu-Renaissance’ auf sich hat. Es wird zu
zeigen sein, wie Hogai in seinem Spitwerk versuchte, die Modernisierung
konventioneller japanischer Malerei unter westlichem Einflufd mit dem
klassizistischen Riickgriff auf Stilformen buddhistischer Sakralmalerei zu
verbinden.

1. Hogais “Kannon” (1883) und “Hibo Kannon’ (1888)

Hogais “Gnadenreicher Kannon” (Hibo Kannon) zeigt den im Himmel
schwebenden Bodhisattva Avalokitesvara, der als Begleiter des Buddha
Amitabha eine kleine Figur dieses Buddha des “Reinen Landes’ in der
Krone trigt (Abb. 1). Das Kind zu Fiifien des Kannon ist ein ikonographi-
sches Novum, das zu verschiedenen Deutungen gefiihrt hat (s.u.). Eine

4 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 132; ders. Ursprung, Bd. 1, S. 152, Taf. 49.

Vel. Anm. 17.

6 Vgl Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 137: ““Altogether we must regard Godoshi ... as
one of the very greatest of the line masters of the world. His figures do not look
cheap, even when seen in the same blow of the eye with photographs of Phidias
and Michel Angelo.” (Vgl. ders., Ursprung, Bd. 1, S. 158).

wn



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 351

frithe Version dieses Bildes hatte Hogai fiir die im Frithjahr 1884 in Paris
stattfindende zweite Ausstellung japanischer Kunst (Nikon bijutsu jiiran-
kai) gemalt. (Abb. 2). Diese Version mufl deshalb 1883 bis 1884 entstan-
den sein.” Dieser Pariser “Kannon” wurde nach der wenig erfolgreichen
Verkaufsausstellung von dem Kunsthindler Samuel Bing verwahrt, im Jahr
1886 an Fenollosa verkauft und kehrte dann in dessen Gepick 1887 nach
Japan zuriick. Fenollosa hat die Odyssee des Bildes in einem Brief an Charles
Lang Freer, den groflen Kunstsammler und Begriinder der Freer Gallery of
Art in Washington, beschrieben. Das auf den 12.9.1902 datierte, maschi-
nenschriftliche Schreiben wurde erst 1982 von Seiichi Yamaguchi bekannt
gemacht.® Es enthilt zwei Informationen, die die herkdmmliche Vorstel-
lung tiber die Beziehung zwischen Hogai und Fenollosa umwerfen:

Zum ersten wurde bisher angenommen, daf’ Fenollosa, der 1878 aus
Boston auf den Lehrstuhl fiir Philosophie an die Universitit Tokyo berufen
worden war, den Maler erst im April 1884 entdeckte und ihn hinfort intel-
lektuell und finanziell forderte.® In seinem Brief an Freer beschreibt Fenol-
losa hingegen, wie er Hogais Bilder bereits auf der Ersten Preisausstellung Ja-
panischer Malerei (Naikoku kaiga kydshin-kai) im Herbst 1882 sah, und wie
ihn dieser bald darauf zusammen mit Kand Tomonobu besucht habe.®

Zweitens betont Fenollosa, der Hogais Pariser “Kannon” an Freer
verkaufen will, dafy dieses Bild ganz Hogais Erfindung sei, wihrend der

7 Die erste, von der Ryichi-kai (Drachensee-Gesellschaft) organisierte Pariser Aus-
stellung von 52 Bildern zeitgenossischer Maler fand im Juni 1883 statt. Hogai war
darunter nicht vertreten. Im Februar 1884 stellte dieselbe am Export japanischer
Kunst interessierte Gesellschaft eine zweite Ausstellung von 250 Bildern von 150
Malern zusammen. Sie wurde am 20. Februar verschifft, im Mirz in Paris ausge-
stellt und, da die Bilder nicht verkauft worden waren, zum grofien Teil im August
wieder nach Japan zuriickgebracht. Vgl. Urasaki, Eishaku, Nihon kindai bijutsu
hattatsu-shi. (Meiji-hen), Tdokyd: Tdkyd Bijutsu 1974, S. 101 ff.

8 Yamaguchi, Seiichi, Fenollosa (engl. Titel: Ernest Francisco Fenollosa: A Life
Devoted to the Advocacy of Japanese Culture). 2 Bde, Tokyd: Sanseidd 1972, Bd.
1,S.234 ff., Abb. S. 237.

9 Vgl. Kurihara, Shinkichi, Fenollosa to Meiji bunka. Tokyd: Rokugei Shobd 1968,
S. 294 f.; Hisatomi, Susumu, Ernest Francisco Fenollosa. Tokyd: Chiid kdron
bijutsu shuppan 1980, S. 95 f.; Hosono, Masanobu, Fenollosa to Hogai (Kindai
no bijutsu 17), Tokyd: Shibundd 1973, S. 62 f.; ders., Edo Kand to Hogai (Book
of Books, Nihon no bijutsu 52), Tokyd: Shogakkan 1978, S. 193 ff.; Hogai Kand,
Commemoration of the 150th Anniversary of his Birth (jap. Titel: Seitan hyaku-
goju-nen Kané Hégai). (Katalog), Hrsg.: Yamaguchi Kenritsu Bijutsu-kan 1979.

10 Dort stellte Hogai einen konventionell gemalten “Hotei und Kinder” aus. Vgl.
Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, Abb. S. 235; vgl. Urasaki (a.a.O., S. 109 ff.) zu dieser
vom Ministerium fiir Landwirtschaft und Handel zur Férderung einheimischer Ma-
lerei organisierten Ausstellung.



352 DORIS CROISSANT

spatere “Hibo Kannon” von 1888 seine Vorziiglichkeit erst Fenollosas
Einfluf} auf Hogai verdanke.

Der Brief an Freer bezeugt also Fenollosas Kontakt zu Hogai bereits
zur Zeit der Entstehung des Pariser “Kannon’ 1883/84. Dies lif’t es, auch
entgegen Fenollosas Beteuerung, zweifelhaft erscheinen, daf® Hogai dieses
ungewdhnliche Bild ganz selbstindig konzipierte, um so mehr als Hogai —
wie Fenollosa weiter berichtet — schon ab 1883 seine finanzielle Unter-
stiitzung in Anspruch nahm.!!

Der Pariser “Kannon” unterscheidet sich von dem spiteren “Hibo
Kannon” hauptsiachlich in den landschaftlichen Details und in der Zeich-
nung des Kindes. Den Blick in die Hohe gerichtet schwebt der nackte Kna-
be auf Wasserperlen, die sich aus dem aus des Bodhisattvas Flasche (suibyo)
flieBenden Nektar bilden. Wihrend das Kind in der frithen Version zur Er-
de hinabdeutet, hat es in der spiteren die Hinde zum Gebet gefaltet. Die
urspriinglich goldene Scheibe seiner Aureole wurde im “Hibo Kannon” zur
gldsernen, mit einer gallertartigen Masse gefiillten Kugel, die es wie einen
Embryo umfingt. Der Abgrund hinter den schroffen Felsgipfeln ist im
“Hibo Kannon” in schwarz-blaue Finsternis getaucht und 1ift den im gol-
denen Licht erstrahlenden Himmel dariiber um so heller leuchten. Die iiber-
irdische Erscheinung des Bodhisattva steht im Zentrum einer ovalen, kaum
konturierten Mandorla, die wie ein Lichtkegel die Finsternis aufzubrechen
scheint. Die Wolkenfetzen, die sich vor den Bodhisattva schieben, sind im
Pariser “Kannon” ornamental stilisierte Kumuluswolken, in der spiteren
Fassung aber dichte, Licht und Schatten reflektierende Wolkenbinke.

Fenollosa hat dem ‘““Kuanyin mit Fischkorb”, den Freer 1904 von
dem Kunsthindler Yamanaka erwarb, in seinen Epochs eine heute abstrus
anmutende Form- und Gehaltsanalyse gewidmet!? (Abb. 3). Er schrieb
dort auch, dafy Hogai dieses oder ein dhnliches Bild als Vorlage fiir seinen
“Hibo Kannon” benutzt haben miisse.!® Vergleicht man die beiden Bodhi-
sattva-Bilder Hogais mit dem “Kuanyin mit Fischkorb™, so wird deut-
lich, daf} nicht die Version von 1883/84, sondern die spitere von 1888 die
grofdere Ahnlichkeit mit der vermeintlichen Vorlage aufweist. Von den At-
tributen des Fischkorbs und den zwei Kindern abgesehen, entspricht die
Kuanyin-Figur in den charakteristischen Details ihres Gewandes, dem
Liniengewirr am Rocksaum, den ausbuchtenden Zipfeln des Schleiers, aber

11 Vgl. unten S. 358.

12 Epochs,Bd. 1,S. 132 f.; ders. Ursprung, Bd. 1, S. 152 f.

13 Diese Beobachtung muf3 Fenollosa schon frilher gemacht haben, da er bereits in
seinem Brief an Freer von 1902 argumentierte, der Pariser “Kannon” gehe auf ei-
nen Bodhisattva-Typ von Wu zuriick. Vgl. Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 236.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 353

auch den Wasserperlen unter den zwei Lotusbliiten, die ihre Fii’e tragen,
dem “Hibo Kannon”. Auch die kompakte Wolkenbank rechts, die fiir
Fenollosa nahendes Ungliick symbolisierte, gleicht der entsprechenden
Wolke dort.!*

Daraus wire zu folgern, dafd Hogai das anonyme Bild erst um 1888
gesehen hat, aber schon fiir den Pariser “Kannon” von 1883/84 eine dhn-
liche Vorlage im “Wu-Stil” verarbeitet hatte.!> Warum sollte er fiir die
Kannon-Figur des “Hibo Kannon” aber eine neue, nur geringfiigig abwei-
chende Vorlage herangezogen haben? Der Vergleich zweier Tuschzeich-
nungen des Kannon macht deutlich, dafs Hogai die Pariser Figur iiberarbei-
tete, indem er sie streckte, das Gewand linear vereinfachte, die rechte Hand
organischer gestaltete und dem Gesicht weibliche Ziige gab (Abb. 4-5).16
Welche Rolle sollte dabei der “Kuanyin mit Fischkorb” gespielt haben?

Des Ritsels Losung kann nur sein, daf} es sich bei diesem Bild um eine
auf Hogais “Hibo Kannon” basierende Filschung handelt.!” Eine genaue
Untersuchung der Pigmente und der Malseide des Bildes steht zwar noch
aus, aber schon die ikonographische Analyse 143t keinen anderen Schluf zu.

Das seit der Sung-Zeit bekannte Thema des “Kuanyin mit Fischkorb”
(chin. Yii-lan Kuan-yin; jap. Gyoran Kannon) gehort zu den Travestien
buddhistischer Gestalttypen. Ihm lag die Legende der Fischverkauferin zu-
grunde, die die Glaubensstirke des frommen Ma, der zu Beginn des 9. Jh.
gelebt haben soll, priifte, bevor sie ihn heiratete. Nach ihrem Tod erwies
sich, daf sie in Wahrheit eine Inkarnation des Kuanyin war.'® Ming-zeitli-

14 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 133; ders., Ursprung, Bd. 1, S. 153.

15 Vgl. Hosono, Fenollosa to Hbgai, S. 75 ff. Hosono vergleicht in einer bildlichen
Gegeniiberstellung ohne Kommentar den Pariser “Kannon’ mit dem “Kuanyin mit
Fischkorb™ und fiihrt in Abb. 92 und 95 weitere, z.T. verlorene Beispiele von Kan-
non-Bildern zum Vergleich an, deren Herkunft und Datierung aber fragwiirdig sind.

16 Vgl. Minakami, Tsutomu, “Kand Hdgai, Hibo Kannon no shitae”. In: Sansai 234,
Febr. 1970, S. 32 ff., Abb. 1-3. Keine der drei Zeichnungen des “Kannon” in der
Kunstakademie in Tdkyd, die als Vorzeichnungen entstanden sein konnten, ist
datiert. Vielleicht entstanden die dem Pariser Bild gleichenden Zeichnungen aber
auch erst nach dessen Riickkehr nach Japan 1887-1888.

17 Zu diesem allerdings dort nicht begriindeten SchluB kam bereits 1932 Ozaki,
Natsuhiko (“‘Hibo Kannon’ by Kandé Hogai”. In: Bijutsu Kenkyu, No. XII,
December 1932, S. 17 ff., S. 20). — Laut Dokumentation der Feer Gallery dufierte
J.E. Lodge 1921 Zweifel an der Echtheit des Bildes. A. G. Wenley datierte das Bild
1945 ins 19. Jh. James Cahill hielt das Bild 1965 fiir eine Arbeit des 17. bis 18.
Jhs. Diese Auskunft verdanke ich Dr. Ann Yonemura, Arthur M. Sackler Gallery,
Smithsonian Institution, Washington D.C.

18 Vgl. Tomita, Kojiro and Hsien-Chi Tseng, Portfolio of Chinese Paintings in the
Museum (Yiian to Ch’ing Periods), Boston: Museum of Fine Arts 1961, Nr. 20,



354 DORIS CROISSANT

che Darstellungen der Fischverkiuferin, wie ein Bild im Museum of Fine
Arts, Boston, zeigen ein junges Miadchen mit Fischkorb, nicht aber den
buddhistischen Gestalttyp des Avalokitesvara (Abb. 6).!° Die Wasserper-
len unter den Fiilen des Bodhisattva sind dagegen aus mehreren Beispie-
len des Uber das Meer schreitenden ‘“Kannon mit Weidenzweig” (chin.
Yang-liu Kuan-yin;jap. Yory6 Kannon) bekannt (vgl. Abb. 7).2° Dort wer-
den die Lotuskelche unter den Fiifien der Figur von zwei aus dem Meer
aufschiaumenden Wasserfontidnen getragen. Sie leiten den Bodhisattva zu
einem am Ufer stehenden Kind.

Die unsinnige Anbringung von Schaumkronen unter einem im Himmel
schwebenden Bodhisattva ist zwar Hogais eklektizistischer Motivwahl zuzu-
trauen, fillt aber aus dem Rahmen der bildnerischen Moglichkeiten eines
noch an ikonographische Regeln gebundenen Malers der Sung- oder der
Yiian-Zeit.2!

Das Kind in Hégais “Hibo Kannon” wurde durch zwei auf Wolken
stehende Knaben vertauscht. Der eine trigt ein Eimerchen, der andere
steckt eine Lotusbliite in eine Vase. Diese Kindergruppe findet sich
fast identisch auf einem der sechzehn Arhat-Bilder (Jitroku Rakkan zu) im
Rylko-in (Kyoto).?? Aufer dem iibergrof gezeichneten Fischkorb, dem
Attribut des Yii-lan Kuan-yin, hilt der Bodhisattva wie Hogais “Hibo Kan-
non” in der Linken einen Weidenzweig. Der Weidenzweig kennzeichnet
zusammen mit der Nektarflasche den Yang-liu Kuan-yin als Heilbringer bei

Textbd. S. 6. — Dem Yii-lan Kuan-yin liegt eine im 14. Jh. festgehaltene Legende
zugrunde. Er gehort zu den 33 Manifestationen des Kuan-yin.

19 Tomita, a.a.0., Taf. 20; vgl. Honma Bijutsu-kan, Hrsg., S6gen Chugoku kaiga-ten.
(Katalog) 1979, Abb. 64 “Gyoran Kannon”, Priv. Slg. Japan.

20 Zu diesem Bildtyp zdhlt der koreanische, ins 13. Jh. datierte “Yoryl Kannon” im
Sensd+i (Asakusa-dera, Tokyo), (vgl. Kawakami, Kei, Hrsg., Nihon kaiga-kan 12,
Torai kaiga. Tokyd: Kddansha 1971, Taf. 15). — Auch Darstellungen des auf ei-
nem Felsen sitzenden Kuanyin zeigen hdufig Wasserfontinen unter dessen Fiifien.
(Vgl. Bunkashd, Hrsg., Jityd bunkazai, Bd. 8, Kaiga II, Toky6: Mainichi Shinbun-
sha 1973, Abb. 284-90). Fenollosa schrieb den Prototyp des sitzenden Kannon
nicht wie iiblich Wu Tao-tzu, sondern dessen Vorginger Yen Li-pen (um 600-673)
zu. (Vgl. Ursprung, Bd. 1, S. 143, Taf. 48. — Uber die Wasserfontidnen schrieb Fenol-
losa: “... to descend through space on leaping foaming water is a Godoshi creation
which Hogai has borrowed.” (Epochs, Bd. 1, S. 132). — Das anbetende Kind wird
hdufig als Sudhanasresthi-daraka (chin. Shan-ts’ai t’ung-tzu; jap. Zenzai-dji), der
Avalokitesvara auf dem Potalaka-Berg besuchte, gedeutet (vgl. Tomita, a.a.0., Taf.
23,S8.7).

21 Fenollosa (Epochs, Bd. 1, S. 132) schreibt dazu: ““... Kwannon usually sits by the
sea, she has holy water in a crystal vase; but to descend through space on leaping
foaming water is a Godoshi creation which Hgai has borrowed.”

22 Jilyb bunka-zai, Bd. 8, Abb. 319-10.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 355

allen Krankheiten.?> Warum vertauschte der Filscher die Nektarflasche
des “Hibo Kannon” mit einem Fischkorb? Wollte er den Bodhisattva als
Inkarnation einer Frau kennzeichnen und hatte er ihn deshalb mit dem
profanen Attribut der Gemahlin des legendiren Ma ausgestattet? Ganz
unwahrscheinlich wire eine solche ikonographische Tour-de-force nicht,
wenn dem Filscher die zeitgenossische Interpretation des “Hibo Kannon™
bekannt war.

Okakura Kakuzo6 veroffentlichte ein Jahr nach Hogais Tod in der Zeit-
schrift Kokka einen Nachruf auf den Maler, in dem er den “Hibo Kannon™
als Symbol der idealen Mutter und Erzeugerin deutete.?* Das aus ihrer
Flasche fliefende “Wasser der Gnade” (jiki no mizu) hole die Seele des
Menschen, verkorpert durch ein unschuldiges Kind, aus der ewigen Nacht
des irdischen Jammertals ins “Reine Land’ Buddhas zuriick. Fenollosa
mufd diese Deutung gekannt, aber mifdverstanden haben, da er in seinem
Brief an Freer wie auch in seinen Epochs Hogais “Hibo Kannon” als
“Schopfung des Menschen” (Creation of man) titulierte. Aus dem Nektar
werde das den Menschen symbolisierende Kind geboren, das auf die Erde
hinabgeschickt werden soll. Der fragend empor gerichtete Blick deute die
Furcht vor dem bevorstehenden Schicksal an.?® Sowohl Okakuras wie
Fenollosas Interpretation suggerierte den Vergleich mit dem christlichen
Bildthema der Mutter Gottes mit dem Jesusknaben.?® Es ist anzunehmen,
dad Hogai, wenn er ein buddhistisches Pendant zu diesem klassischen
Thema christlicher Kunst erfinden wollte, sich eher Okakuras als Fenollo-
sas Deutung angeschlossen hitte.

23 Vgl. Sawa, Ryliken, Butsuzé zuten. Tdokyd: Yoshikawa Kébunkan, 6. Aufl. 1966,
S. 73. — Fenollosa hielt den Fischkorb fiir eine sungzeitliche Ergédnzung des Proto-
typs von Wu. Hoégais “Hibo Kannon” komme hingegen dem Original niher (Epochs,
Bd. 1, S. 133).

24 Okakura Tenshin shi (Meiji bungaku zenshid 38). Komp. von Kamei, Shochird
und Miyagawa, Torao, Toky6: Chikuma Shobé 1968, S. 300 ff. — Okakuras Nach-
ruf “Kand Hogai” erschien zuerst in Kokka 2, 1889.

25 Yamaguchi, a.a.0.,Bd. 1, S. 236. — Fenollosa, Epochs, Bd. 1, 8. 132.

26 Hosono vertffentlichte 1968 die Kopie einer Lithographie von Giorgiones “Ma-
donna auf dem Altar”, die Hogai 1888 anfertigte. Diese Kopie sollte spiter als
Holzschnitt reproduziert werden. Die Lithographie kam erst 1887 durch Fenollo-
sa nach Japan und kann Hogai deshalb nicht zu seinem “Kannon” von 1883 inspi-
riert haben. Zu diesem Zeitpunkt miissen ihm schon andere Madonnenbilder als
Muster fiir das nackte Kind vorgelegen haben. Vgl. Hosono, Masanobu, “Kand
Ho6gai no seibd-shi 26.” In: Sansai 226, 1968/3, S. 68 ff. — In Hogais Skizzenbii-
chern finden sich zahlreiche Entwiirfe weiblicher Figuren, die mit Fliigeln ausge-
stattet Uiber Wolken und Wellen schweben. Das Thema einer fliegenden Figur
scheint ihn als Alternative zum “Kannon” beschiftigt zu haben. Mdglich ist, dad
er dabei auf gefliigelte Frauenfiguren allegorischer Bedeutung, wie z.B. Musen, in
der westlichen Malerei zuriickgriff.



356 DORIS CROISSANT

Der “Hibo Kannon” erinnert nicht zuletzt aber an das Motiv der Heim-
holung des Sterbenden in Amidas Paradies, wie es aus Darstellungen des
Amida raigbd bekannt ist. Fenollosas kilhne Umdeutung des amidistischen
Erlosungsaktes in die Zeugung des wahren Menschen ist dagegen die Frucht
der mystizistischen Spekulationen, wie sie im Kreis der Bostoner “Brah-
mins” gepflegt wurden.?’

Der “Kuanyin mit Fischkorb” kann nur in Kenntnis der ikonographi-
schen Mehrdeutigkeit des “Hibo Kannon” entstanden sein. Fenollosa muf}
dieses Bild spatestens um 1902 gesehen und, vielleicht aufgrund japanischer
Expertisen, als friihes, reprisentatives Werk der “Wu Tao-tzu’-Tradition
identifiziert haben. Welche stilistischen Kriterien rechtfertigen diese Zu-
schreibung?

Unter den Wu Tao-tzu zugeschriebenen Bildern gibt es besonders viele
Darstellungen des Kuanyin. Bereits der Malereikatalog der Ashikaga-Samm-
lung Kundaikan sayti choki (Vorwort von 1511) von Sdami (1485?-1525)
fiihrt in der obersten Qualititsklasse einen ‘“Kannon in Farbe” von Wu
auf.?® In China selbst wird der iiber Wellen schreitende Bodhisattva der
Barmherzigkeit in mehreren Versionen durch Steinschnitte iiberliefert.?’
Zu dem gleichen Figurentyp gehort der stehende Kannon des von zwei
Landschaftsbildern des Li T’ang (um 1050- nach 1130) flankierten Trip-
tychons im Kotd-in (Daitokuji, Ky6to).3® Das wohl aus der Yian-Zeit
stammende Bild zeigt den als “Linie wie fliegende Wolken und flieffendes
Wasser” (hsing-yiin liu-shui miao),in Japan auch als Wolkenlinie (yu-un-ten)
klassifizierten Linientyp, den u.a. auch Wu Tao-tzu in der Gewanddarstel-

27 Vgl. Chisholm, Lawrence W., Fenollosa: The Far East and American Culture. New
Haven and London: Yale University Press 1963, S. 102 ff. iiber den Kreis buddhi-
stischer Japanophilen in Fenollosas Heimatstadt Boston. Die schwéarmerische Ver-
tiefung in buddhistische Malerei fand auch in Fenollosas Dichtungen ihr Echo. In
Ode on Reincarnation (1896) tritt Hogai als Maler der ‘‘divinity of birth” auf.
Fenollosa erinnert sich darin auch an ein Detail aus einem der “S00 Lohan”-Bil-
der im Daitoku-ji: Eine Frau trigt auf einem Tablett ein nacktes Kind. Die das
Kind umgebende Aureole ist fiir Fenollosa ... a crystal globe ... the soft casket
of the new old soul...”. Vgl. Murakata, Akiko, “Ernest F. Fenollosas ‘Ode on Re-
incarnation’”’. In: Harvard Library Bulletin, Bd. XXI, No. 1, 1973, S. 50 ff., S.
63. Taf. 1-2.

28 Gadd-shid (Dai-Nippon bunké, Geidd-hen), Hrsg. Wada, Toshihiko, Tokyd: Shun-
yodo Shoten 1938, S. 17.

29 Siren, Osvald, Chinese Painting. Leading Masters and Principles, 7 Bde. London:
Lund Humphries 1956-58, Part I, Bd. 1, S. 112 ff., Fig. 17.

30 Suzuki, Kei, Hrsg., Comprehensive Illustrated Catalog of Chinese Paintings, 5 Bde.
Tokyo: Heibonsha 1982-83. Bd. 4, Japanese Collections, Temples and Individuals,
JT 12-002-1.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 357

lung buddhistischer Figuren verwandt haben soll.3! Das augenfilligste
Merkmal dieser Art der Gewanddarstellung ist die an- und abschwellende,
wellenformige Konturierung der Falten, die den Eindruck vibrierender Be-
wegung vermittelt. Schon Chang Yen-yiian bemerkte 847 in seinem Li-fai
ming-hua chi, da die Linie Wu Tao-tzus stellenweise unterbrochen sei, oh-
ne doch den Eindruck von Geschlossenheit vermissen zu lassen.3 Wus Pin-
seltechnik wurde seit der Ming-Zeit auch als “Orchideenblattlinie” von der
“Eisendrahtlinie” unterschieden, die urspriinglich von Ku K’ai-chih (um
344-406) entwickelt und im 11. Jh. durch Li Lung-mien (um 1049- um
1106) zur Vollendung gebracht worden sein soll.3?

Typisch fiirr die seit alters Wu Tao-tzu zugeschriebenen “Kuanyin”-
Figuren ist weiterhin die Parallelfiihrung der “Wolkenlinie” in den Ge-
wandfalten, die am Rocksaum in verschlungenen Plissierungen endet. Eine
derartig manieristische Gewanddarstellung kennzeichnet viele aus dem 12.-
13. Jh. stammende Figuren-Darstellungen, wie z.B. den Kuan-yin des
Amitabha-Triptychons von P’u-yiieh (12. Jh.) im Shodjoke-in (Kydto)3*
(Abb. 9).

Dieser Faltenstil wurde in China teils auf Wu Tao-tzu, teils auf den
aus Khotan in Zentralasien stammenden und lange in Ch’ang-an titigen

31 Vgl. March, Benjamin, Some Technical Terms of Chinese Painting. Baltimore:
Waverly Press, 1935, S. 43, Taf. VI (mittlere Abb. in der zweiten Reihe); vgl.
Fong, Wen, The Lohan and a Bridge to Heaven. (Freer Gallery of Art Occasional
Papers, Bd. 3, No. 1), Washington 1958, S. 8, Anm. 10, Abb. 12. — Ooka Shun-
boku (1680-1763) bezeichnet denselben Linientyp in seinem Gakd senran von
1740 als Yd-un-ten und fiigt die Zeichnung eines sitzenden Priesters in diesem Ge-
wandstil bei. Vgl. Nihon shoga-en, 2 Bde., Tokyd: Meicho kankd-kai 1970, Bd. 2,
S. 12 ff., 14.

32 Acker, William R. B., Some T’'ang and Pre-T’'ang Texts on Chinese Painting. (Si-
nica Leidensia VIII und XII). 2 Bde, Leiden: E. J. Brill 1954-1974. Bd. 1, S. 183-
184; Bd. 2, Teil 1 (Translations and Annotations), S. 232-237 (Biographie des Wu
Tao-hsiian, d.i. Wu Tao-tzu).

33 Vgl. Barnhart, Richard M., “Survivals, Revivals, and the Classical Tradition of
Chinese Figure Painting”. In: National Palace Museum, Republic of China, Hrsg.,
Proceedings of the International Symposium on Chinese Painting. Taipei 1970, S.
143-210, 145. — Vgl. auch Lawton, Thomas, Freer Gallery of Art Fiftieth An-
niversary Exhibition, II. Chinese Figure Painting. Smithsonian Institution Washing-
ton 1973, S. 6 ff. (Beispiele zum Wu-Stil in der Freer Gallery: Nr. 24, 25, 38).

34 Nihon kaiga-kan 12, Taf. 19, vgl. Taf. 8, 10; Farbtaf. in Jiyo bunkazai, 8, Taf. 10,
Nr. 279. Das vielleicht frilheste bekannte Beispiel des Stils von Weich’ih I-seng
sind die Musterzeichnungen zuzé buddhistischer Figuren in indischer Tanzpose
in dem 821 von Chisen, einem Schiiler des Kuikai (Kobd Daishi), gezeichneten
Shishu goma honzon narabi ni kenzoku zuzé im Daigo-ji. Vgl. Hamada, Takeshi,
Zuzé. (Nihon no bijutsu 55), Tokyd: Shibundd 1970, Taf. 1.



358 DORIS CROISSANT

Wei-ch’ih I-seng (2. H. 7. Jh. bis um 710) zuriickgefithrt.3% In Hogais Oeuvre
tritt dieselbe manieristische Plissierung zum erstenmal in seinem “Kannon
auf Wellen” (Abb. 8) von um 1883, dann wieder am Rocksaum seines Pa-
riser “Kannon” von 1883/1884 (Abb. 2) auf. Hogai scheint diesen Falten-
typ um diese Zeit durch das Studium buddhistischer Sakralmalerei ken-
nengelernt und seinen Musterbiichern einverleibt zu haben. Dafd der ondu-
lierende Faltenwurf von ihm allerdings mit Wei-ch’ih I-seng in Verbindung
gebracht wurde, ist unwahrscheinlich. Vielmehr hielt Hdogai den ornamen-
tal strukturierten Faltenwurf seiner Bodhisattva-Figuren fiir ein typisches
Merkmal des Wu-Stils. Der Beweis dafiir ist Hogais ‘“Nid”’ von 1886, der
nicht nur eine formal-stilistische, sondern auch eine thematische Rekon-
struktion eines Bildes von Wu sein will und der in seinem Gewand densel-
ben Faltentyp zeigt. (Vgl. Abb. 14). Da dieses Bild, wie der “Fudd” von
1887, fiir die von Fenollosa ins Leben gerufene Kanga-kai geschaffen wur-
de, soll zunichst auf deren Bedeutung fiir Hogais Auseinandersetzung mit
buddhistischer Malerei eingegangen werden.

II. Kan6 Hégai und die Kanga-kai

Fenollosa begegnete Hogai, wie erwidhnt, bereits im Herbst 1882, also zwei
Jahre frither als gewohnlich angegeben wird. Dem Einflufs Fenollosas ver-
dankte der bis dahin unbekannte Maler seine steile Karriere in den folgen-
den Jahren. Als Sohn des im Dienst des Daimyd von Chofu stehenden
Kand-Malers Seikd 1828 geboren, arbeitete Hogai zunichst lange Zeit fiir
dieselben Herren, ging aber nach deren Enteignung 1877 nach Toky6, wo
er sich bis 1881 als Designer fiir Exportartikel durchschlug. Gelegentliche
Auftrige seiner frilheren Patrone erméglichten es ihm, sich weiter als Ma-
ler zu betitigen, jedoch blieb ihm bis zur Anstellung durch das Erziehungs-
ministerium im November 1884 eine offizielle Anerkennung versagt. Die-
sen Posten scheint ihm Fenollosa vermittelt zu haben. Fenollosa hatte
Hogais auf der zweiten “Preisausstellung” im April 1884 gezeigten Bilder
verteidigt und zur Primierung vorgeschlagen. Schon seit Ende 1883 hatte
er den Maler durch ein monatliches Stipendium finanziell unterstiitzt.36

35 Zu Weich’ih I-seng vgl. Cahill, James, An Index of Early Chinese Painters and
Paintings. Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press 1980, S.
19 f.; Lawton, a.a.0., Nr. 25.

36 Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 241. Fenollosa zahlte Hogai ein monatliches Stipen-
dium von 20 Yen. Er selbst bezog seit seiner Berufung an die Universitit Tokyo
1878 ein Monatsgehalt von 300 Yen (Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 2).



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 359

Fenollosa beschrieb die daraus folgende Verpflichtung Hogais in seinem
Brief an Freer 1902 so:

... Later in that year I took Hogai into my employ paying him a monthly
salary, and letting him paint for me as he felt. Then I got him a house near
mine where he began a long series of experiments looking consciously to the
perfect control of his strongest powers. These works came out at the monthly
meetings of the art club I had established, and where mostly my property
though I occasionally allowed him to paint for others. His few great works
that rearglain and have influenced all art since his day were done for me at this
time...

Hogai scheint die in ihn gesetzte Hoffnung zum ersten Mal durch seinen
auf der siebten Kanga-kai des Jahres im September 1885 gezeigten ““Arhat
mit Drachen” erfiillt zu haben3® (Abb. 10). Das Bild wurde nur mit dem
3. Preis ausgezeichnet, von Fenollosa aber hoch gelobt und mit der Malerei
des Li Lung-mien verglichen.?°

Li Lung-mien galt fiir Fenollosa als der nach Wu Tao-tzu grofite Maler
Chinas und als Vermittler von dessen Stil nach Japan.*® Zu den lange Li
Lung-mien zugeschriebenen Werken, die Fenollosa kannte und noch fiir
Originale hielt, gehoren die einhundert Hingerollen der “500 Arhat” im
Daitoku-ji (Ky6to) von den beiden Sung-Malern Chou Chi-ch’ang und Lin
T’ing-kuei, die auf 1178 datiert sind.*! Diese Bilder konnte Fenollosa
wihrend seiner Reisen nach Kydto und Nara in den Sommern 1880, 1881
oder 1884 gesehen haben.*? Moglich ist auch, daf er nur deren Kopien
von Minchd (Chd Densu, 1352-1431) im Tofuku+i (Kyoto) kannte.*?

37 Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 237 (Abb. des Briefes).

38 Vgl. Hosono, Fenollosa to Hbégai, Abb. 77; Hégai Kand, Commemoration of the
150th Anniversary of his Birth, a.a.0., Abb. S. 161; Hogai sensei iboku zenshii,
Bd. 2, Taf. 62; vgl. Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 297.

39 Yamaguchi, Seiichi, Hrsg., Fenollosa bijutsu ronshi. Tokyd: Ch{id kdron bijutsu
shuppan 1988, S. 61 ff., S. 67 f. (Vortrag anldf}lich der Ausstellung zeitgendssi-
scher Malerei 1885).

40 Vgl. Fenollosa, Ursprung, Bd. 1, S. 228, Bd. 2, S. 19, 23 ff.

41 Fong, The Lohans and a Bridge to Heaven,S. 5.

42 Vgl. das ausfiihrliche, auf Tag und Monat datierte curriculum vitae Fenollosas
bei Yamaguchi (a.a.0., Bd. 2, S. 395-445) unter den betreffenden Jahren.

43 Fenollosa hat den Tofuku-ji erstmals 1880 zusammen mit Okakura und Kand
Tomonobu besucht. Er widmete Minchd zu dessen 450. Totenmesse im April
1888 ein Gedicht und sah vielleicht auch die zu jener Gelegenheit im Tdfuku-ji
ausgestellten Bilder Minchds. (Vgl. Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 203 ff. 206). —
Fenollosa erinnerte sich, Kopien der 1894 in das Museum of Fine Arts, Boston,
gelangten zehn Rollen aus der Serie der “S00 Arhat” im Daitoku<i von Kand



360 DORIS CROISSANT

Dafy auch Hodgai einige der “500 Arhat”-Rollen und weitere, Minchd
zugeschriebene Arhat-Darstellungen kannte, bezeugt sein Diptychon mit
zwei Arhat-Figuren (Abb. 11a-b).** Der rechte, von einem Drachen iiber
die Wellen getragene Arhat im Meditationssitz (Abb. 11b) entspricht der
Arhat-Figur einer Hingerolle der Daitoku-ji-Serie (Abb. 13). Fenollosa
erwarb interessanterweise eben dieses Bild zusammen mit neun anderen
Hiangerollen fiir die Sammlung des Museum of Fine Arts in Bosten, als
er 48 Arhat-Bilder des Daitoku-ji 1894 fiir eine Ausstellung nach Boston
geholt hatte.*s

Hogais ““Arhat mit kdmpfenden Tigern” (Abb. 11a) sitzt auf einem
Felsen vor einer Hohle, wie auch der spitere “Arhat mit Drachen” von
1885 (Abb. 10). Die beiden kimpfenden Tiger iibernahm Hogai aus einem
Minchd zugeschriebenen Arhat-Bild aus einer Serie von sechzehn Bildern
im Kencho-ji (Kamakura)?® (Abb. 12).

Charakteristisch fir alle drei Arhat-Darstellungen Hogais sind die wie
Vignetten um die Szenen gelegten, zu ornamentalen Kurven verwehten
Wolkenschleier, die die Raumillusion steigern und zugleich dekorative
Rahmung sind. Auf dem Diptychon kaschieren die Wolken die Bildecken
und sind einem Rhombus angeglichen. In dem “‘Arhat mit Drachen” von
1885 bilden sie iiber der Figur einen Bogen, wie er im “Nid” von 1886
wieder begegnet (Abb. 14).

Das Kunstmittel, flache, in Spiralen und Kurven auslaufende Kumulus-
wolken zur Kaschierung der Bildecken oder als Repoussoir einzusetzen,
mufd Hogai von den “500 Arhat” im Daitoku-ji oder von deren Kopien
iibernommen haben. Fiir die labile, wie in einem Vexierspiegel verzerrte
Gestalt des ‘“Arhat mit Drachen” lidf3t sich keine Vorlage ausfindig ma-
chen. Sie markiert in prignanter Weise Hogais selbstdndige Verarbeitung
buddhistischer Figurentypen, die seinen Bruch mit der Tuschmalerei der
Kano6-Schule besiegelte.

Tanbi (Tambi, 1840-93) erhalten zu haben (Epochs, Bd. 2, S. 123; Ursprung, Bd.
2, 8. 129). Dies konnte in den achtziger Jahren gewesen sein.

44 Die bisher um 1882 datierten Bilder scheinen erst um 1883 bis 1885, vielleicht
auf Fenollosas Bestellung, entstanden zu sein. Vgl. Kydto Kokuritsu Hakubutsu-
kan, Hrsg., Kand Hbgai (Katalog) 1989, Abb. 95, Hbgai Kand, Commemoration of
the 150th Anniversary of his Birth,S. 236, Abb. 67.

45 Tomita, Kojird, Museum of Fine Arts, Boston. Portfolio of Chinese Paintings in
the Museum (Han to Sung Periods), Cambridge, Mass.: Harvard University Press
1938, Taf. 82; auch abgebildet in Fenollosa, Epochs, Bd. 2, S. 21 und in ders.,
Ursprung, Bd. 2, Taf. VII. Vgl. Fong, The Lohans and a Bridge of Heaven, S. 4.

46 Suiboku bijutsu taikei, Hrsg. von Tanaka, Ichimatsu, Bd. 5 (Kad, Moku-an, Min-
cho), Tokyo: Kddansha 1974, Fig. S.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 361

Es kann kaum ein Zweifel bestehen, daf’ Hogais Beschiftigung mit
buddhistischer Kultmalerei in vollem Umfang erst durch das Studium der
auf der Kanga-kai gezeigten, von Kand-Meistern begutachteten und nicht
selten von Fenollosa gekauften Bilder aus japanischen Sammlungen er-
moglicht worden ist. Hogai teilte Fenollosas Verehrung fiir Minchd, den
dieser fiir den wiirdigsten japanischen Nachfolger des Li Lung-mien hielt.*’
In seinem “Nid”" von 1886 hat Hogai schliefflich ein Bildthema, das erst-
mals von Wu Tao-tzu dargestellt worden sein soll, aufgegriffen und ikono-
graphisch neu interpretiert.

III. Hbgais “Nib fingt einen Dimon” (Nio shokki zu) (1886)

Fiir dieses Bild wurde Hogai auf der zweiten Kanga-kai im April 1886 mit
dem ersten Preis ausgezeichnet. Der “Ni6> gehorte zur Privatsammlung
Fenollosas, aus welcher das Bild erst 1921 in den Besitz eines japanischen
Sammlers iiberwechselte*® (Abb. 14). Fenollosa rithmte das Bild als bestes
Werk der Ausstellung und hob lobend hervor, dafl der Maler acht Monate
lang daran gearbeitet habe.%?

In der buddhistischen Bildtradition steht der “Gesetzeswichter” Nio
zwar nicht selten auf unterjochten Dimonen, ist aber niemals in hand-
greifliche Auseinandersetzungen mit diesen verwickelt. Hashimoto Gahd
(1835-1908), der zweite grofie Maler der Kanga-kai, hatte allerdings
schon auf deren erster Ausstellung 1885 mit einer vergleichbaren Dramati-
sierung eines buddhistischen Themas debitiert. Sein “Bishamonten, einen
Ddmon jagend” (Philadelphia Art Museum) mag Hbgai zu seinem ‘Nid”
angeregt haben® (Abb. 16).

Hogai hat ein Thema sikularer Maleri in die buddhistische Symbol-
sprache iibertragen: Die populire Figur des Dimonenbezwingers Chung
K’uei (jap. Shoéki) ist zur kraftstrotzenden Schutzgottheit vom Typ des

47 Vgl. Fenollosa, Epochs, Bd. 2, S. 71; ders., Ursprung, Bd. 2, S. 74.

48 Vgl. Kumamoto, Kenchird, Kindai Nihon bijutsu no kenkyii, Tokyo kokuritsu
bunka-zai kenkyli-sho 1964, S. 461 f.; Farbtaf. 76 in Hogai Kand, Commemoration
of the 150th Anniversary of his Birth.

49 Vgl. Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshii, S. 96 ff., S. 107. Kumamoto, a.a.0., S.
463.

50 Satd, Doshin, ““Again on Kanga-kai” (jap.). In Bijutsu Kenkyi 340, Nov. 1987, S.
1 ff., Taf. IV.



362 DORIS CROISSANT

Vajradhara (jap. Kongd rikishi) geworden, die einem Ddmon den Garaus
macht. Anstelle des iiblichen einzinkigen Diamantkeils (vajra) hilt der
“Beschiitzer der Lehre” hier den dreizinkigen sankoken in der rechten
Hand, womit auf die Bedeutung der Figur als Beschiitzerin der drei Mani-
festationsweisen Buddhas verwiesen sein mag.>!

Die Transformation des von Hogai hdufig gemalten, in chinesischer
Beamtenkleidung gezeigten Chung K’uei in einen Vajradhara fiihrte tber
mehrere Vorstufen. Der um 1882 datierte “Shoki” (Museum of Fine Arts,
Boston) aus der Sammlung des mit Fenollosa in Japan weilenden Arztes
und Buddhismusforschers Sturgis Bigelow (1854-1926) versetzt den Di-
monenbezwinger schon in ein dhnliches Ambiente (Abb. 15). Der neben
einer Sdule aus einem Vorhang hervortretende Chung K’uei lauert offen-
bar in einer Palasthalle einem Teufelchen auf, das auf einem Bein hiipfend
in boshafter Freude eine Glocke schwingt.5? Brokatvorhang und Séule
kehren im “Nid” von 1886 wieder, wo sie zu einem mit Fliesen belegten
und von Gasleuchtern erhellten Interieur gehoren. Der Nid wiirgt den
strampelnden Dimon am Hals, so dafs dessen Augen hervorquellen und er
sich blau verfarbt. Vier weitere Teufelchen machen sich in den Hintergrund
davon. Orangefarben getonte Nebelschwaden bilden iiber dem rothidutigen
Nid einen Bogen und rollen sich seitlich zu Spiralen auf. Die linke untere
Bildecke wird von einem Teil des goldenen Vorhangs verdeckt, dessen flo-
rale Muster auch den Hintergrund fiillen. Die brodelnden Wolkenballen in
der rechten Bildecke schieben eine goldene Kugel in die Hohe, vielleicht
ein Wunschjuwel.

Den vor einer giftgrinen Flammenmandorla stehenden Nid umfangen
in allen Regenbogenfarben schillernde Nebelschwaden. Die an psychodeli-
sche Lichteffekte erinnernden Farbakkorde kobaltblauer, griiner, gelber,
roter und orangener Tone kamen durch die Verwendung von aus Frank-
reich importierten Pigmenten zustande, die den Maler in einen wahren
Farbenrausch versetzt zu haben scheinen.’®> Was aber hat dieses Aufgebot
an technischen und ikonographischen Neuerungen mit Wu Tao-tzu zu tun?

Die Mythisierung des Wu Tao-tzu hat in der Sung-Zeit folgende Legen-
de entstehen lassen: Als Kaiser Hsiian-tsung (regierte 712-756) einmal krank

51 Vgl. Seckel, Dietrich, Buddhistische Kunst Ostasiens. Stuttgart: W. Kohlhammer
1957, S. 18 und 173; Goepper, Roger, Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhis-
mus in Japan. Museum fiir Ostasiatische Kunst der Stadt Koln 1988, S. 236 ff.

52 Hogai sensei iboku zenshi, Bd. 2, Taf. 28, vgl. ebenda Taf. 35; Hogai Kand,
Commemoration of the 150th Anniversary of his Birth, Abb. S. 155.

53 Kumamoto (a.a.O0., S. 461) hilt das Gelb, Blau und Rot fiir importierte Farben,
die Fenollosa aus Frankreich besorgt hatte.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 363

in seinem Palast daniederlag, triumte ihm von einem kleinen Ddamon, der
vor ihm auf einem Bein hiipfte, auf einer gestohlenen Jadeflote blies und
sein Unwesen trieb. Der Kaiser wollte die Wache rufen, doch da erschien
ein grofier Didmon in Beamtenkleidung mit einer schwarzen Miitze und ei-
nem Schwert. Der ergriff den kleinen Teufel, rifd ihm ein Auge aus und
frafy es auf. Als der Kaiser nach seinem Namen fragte, gab er sich als der
graduierte Student Chung K’uei aus Nan-shan zu erkennen. Er habe unter
Kaiser Kao-tsu (reg. 618-626) nach dem Examen kein Amt erhalten und
sei in Armut gestorben. Weil der Kaiser ihn dennoch habe standesgemaif}
begraben lassen, schwor er, das Reich von bdsen Geistern zu befreien. Als
Kaiser Hsiian-tsung bald darauf genesen war, lieft er Wu Tao-tzu kommen
und befahl ihm, seinen Traum zu malen. Das Bild entsprach der kaiserli-
chen Vision so genau, dafs der Maler gefeiert und mit hundert Goldstiicken
belohnt wurde.%*

Der in der Tuschmalerei der Kand-Schule iiberlieferte Figurentyp des
Chung K’uei zeigt diesen, in Ubereinstimmung mit der Legende, in Beam-
tenkleidung mit schwarzer Kappe und Schwert, zuweilen auch einen Di-
mon ergreifend, aber nie in einem Innenraum.’® Hogai modifizierte diese
Uberlieferung, indem er ein prichtiges Interieur — offensichtlich eine
Meiji-zeitliche Palasthalle mit Glaskandelabern — zeigte, den Scholaren
Chung K’uei aber sein typisch chinesisches Aussehen nahm und ihn in ei-
nen Vajradhara, die Symbolgestalt iibermenschlicher, das Gute beschiitzen-
der Kraft schlechthin, verwandelte. Die Vorlage fiir diese Figur scheint
Hodgai seinen Mustervorlagen (funporn) entnommen zu haben. Denn be-
reits sein vielleicht schon in den fiinfziger Jahren entstandener, stehender
“Fudd Mydd” blickt, wie der “Nid”, mit nach links gewandtem Korper
nach rechts, wobei sein rechter Arm durch den Oberkoérper verdeckt
wird*® (Abb. 19).

Die ungewdhnlich reiche Gewandung des “Ni6” — er trigt liber dem
tiblichen Hiiftrock blaue und rosafarbene Schirpen, sowie ein hellgriines
Schultertuch — koénnte von dem im Unterschied zum Vajradhara in der
Malerei haufig dargestellten Gestalttyp der HimmelskOnige (jap. tennd;
skr. Lokapala) angeregt worden sein. Fenollosa hielt die “Vier Himmels-

54 Die Legende wurde im Meng-ch’i pi-t’an von Shen Kua (1030-1093), einer Samm-
lung von Geschichten vom Ende der Nord-Sung-Zeit, aufgeschrieben. In: Hsin
chiao-cheng Meng ch’i pi-t'an. Hong Kong: Chung-hua shu chii 1975, S. 320 f.;
vgl. Lawton, a.a.0., S. 143 ff.

55 Vgl. Hashimoto Gahds Kopie eines “Shoki mit Ddmon” von Kand Tanyh (1602-
1674) in: Hosono, Fenollosa to Hégai, Abb. 79.

56 Hogai sensei iboku zenshil, Bd. 1, Abb. 15. Dort um 1853-54 datiert.



364 DORIS CROISSANT

konige”, die zu seiner Sammlung gehorten, fir Werke des nur noch dem
Namen nach bekannten, japanischen Malers Kose Kanaoka (9.-10. Jh.)
“im Wu Tao-tzu-Stil”.*” Diese heute in der Mitte des 13. Jh. datierten
Bilder der Fenollosa-Weld-Collection im Museum of Fine Arts, Boston,
sind prichtige Beispiele fiir Wus “Orchideenblattlinie”, die — Fenollosa
mifiverstiandlich als “lead line” (Bleilinie) bezeichnete, sowie fiir die mit
dem Wu-Stil assoziierte, schattierende Kolorierung, die Fenollosa zum
Vergleich mit Tizian anregte’® (Abb. 17). Ein noch friiheres Beispiel der
Lokapala im Wu-Stil sind die vier Himmelskonige auf den Wianden eines
holzernen Reliquienkastens aus dem Jahr 1012, der 1978 in der Pagode
des Jui-kuang-Tempels in Suchou gefunden wurde®® (Abb. 18). Interes-
santerweise zeigen diese Figuren neben der kriftigen ‘“‘Orchideenblattli-
nie”” der Schirpen und des Uberwurfs in dem leichteren, unter dem Panzer
hervorschauenden Unterkleid des Hogai offenbar auch dem Wu-Stil zuge-
ordnete “Faltenplissee”.

Die plumpe Gestalt von Hogais “Nid” ist keine Kopie einer Vorlage,
sondern ein neuer Entwurf. Was dieses Bild von alter buddhistischer Ma-
lerei unterscheidet, ist vor allem seine luminaristisch erschlossene Riaum-
lichkeit. Das Ergebnis ist ein illusionistisches Biihnenspektakel, das den
Chung K’uei des kaiserlichen Traums als einen buddhistischen deus ex
machina auftreten lift. Erstaunlicherweise sah Fenollosa in eben diesen
Neuerungen seine Erwartungen in die Modernisierung japanischer Malerei
erfiillt.

IV. Hbgais “Fudd my66” (1887)

Der “Fudd” in der Sammlung der Kunstakademie in Tokyd (Tokyo Gei-
jutsu daigaku) entstand, als Fenollosa zusammen mit Okakura Kakuzo
zwischen September 1886 und Oktober 1887 im Auftrag der japani-
schen Regierung nach Amerika und Europa reiste®® (Abb. 20). Obgleich
der “Fudd” auf den ersten Blick kaum vom ikonographischen Standard

57 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 160, Abb. gegeniiber Seite 157; vgl. Zaigai Nihon no
shihé. Bd. 1, T6kyd: Mainichi Shinbun-sha 1980, Taf. 20-26, S. 103 ff.

58 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. 160; ders. Ursprung, Bd. 1, S. 181, Taf. LVI.

59 Chung-hua mei-shu ch’ian-chi, Hui-hua pien, Bd. 2 (Sui T’ang Wu-tai hui-hua).
Beijing: Jen-min mei-shu ch’u-pan she 1984, Abb. 80, S. 172-179, S. 47.

60 Vgl. Chisholm, a.a.0., S. 76 ff.; Yamaguchi, a.a.0., Bd. 2, S. 317 ff. — Farbtafeln
in: Hosono, Fenollosa to Hégai, Abb. 17; Hogai Kand. Commemoration of the
150th Anniversary of his Birth, Nr. 79.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 365

abzuweichen scheint, erweist sich die Suche nach einem Vorbild fiir diese
Komposition bei niherem Hinsehen als wenig erfolgversprechend.®!

Der Fudd sitzt auf einem Felsen vor einer in goldenem Licht erstrah-
lenden Hohle, wie wir sie schon aus Hogais Arhat-Bildern kennen. Auf-
spritzende Wellen am Fufd des Felsens deuten das umgebende Meer an, ein
Motiv, das schon aus Fudd-Darstellungen des 12. Jh. bekannt ist.®* Der
Fudd blickt mit grimmigem Ausdruck nach rechts. Mit der rechten Hand
hilt er sein Schwert senkrecht in die Hohe, mit der linken Faust umschlief3t
er sein hier als Kette gestaltetes Fangseil (kensaku). Der um die Beine ge-
schlungene rote Wickelrock wird an den Sdumen durch griine und violette
Linien eingefafdt. Der Schal um Brust und Schulter changiert in griinen,
violetten und roten Tonen. Die wie Flammen hochziingelnden Locken
sind hellblau, die auf dem Scheitel sitzende Lotusbliite ist gelb, die Kor-
perfarbe braun-schwarz. Arm- und Fufireifen, sowie ein Collier sind mit
farbigen Edelsteinen geschmiickt. Die zwischen den Felsen wachsenden
Pflanzen sind rot gefirbt wie Korallen.

Hogais “Fudd” unterscheidet sich von klassischen Beispielen dieses
Gestalttyps in der japanischen Malerei nicht allein durch die bereits aus
dem “Nid” bekannte Palette importierter Farben. Neu an ihm ist vor al-
lem die Auffassung des “Wissenskonigs” (skr. Acalanatha) und Manifesta-
tion des Buddha Vairocana als Asket. Wihrend der Fudod traditionell in
Malerei und Plastik als Jiingling mit fiilligem Leib und rundlichen Schul-
tern dargestellt wird, hat ihn Hogai mit den gleichen knochigen Schul-
tern und Armen ausgestattet, wie seinen “Arhat mit Drachen” (vgl. Abb.
10). Auch die Schliisselbeine treten kantig hervor und ersetzen die drei

61 Hogais Bleistiftskizze der Skulptur eines Fudé im Kairy6-ji (Nara), die er auf einer
Reise ins Kanszi-Gebiet im Frithjahr 1886 anfertigte, wurde seit ihrer Ver6ffentli-
chung durch Kumamoto 1956 immer wieder als Vorlage zitiert. Da sie den Fudd
in Yoga-Haltung zeigt, der “Fud®” von 1887 aber im hanka-Sitz das rechte Bein
iiber das linke Knie legt, wurde angenommen, dafl Hogai diese Pose von dem “Ro-
ten Fudd” (4ka Fudd) im Mydd-in (Kdyasan) libernommen habe. Es lassen sich
aber auch andere Beispiele nennen, die Hogai gesehen haben konnte. Vgl. Kuma-
moto, a.a.0., S. 462 f., Abb. 298; Seki, Chiyo, “Drawings by Hogai Kand, Part I —
Drawings of Nara District Art Treasures” (jap.): In: Bijutsu Kenkyii No. 286,
March 1973, S. 12 ff.; Taf. IVa; Hosono, Fenollosa to Hégai, Abb. 80, S. 73; vgl.
Nakano, Genzd, Fudé mydd z6 (Nihon no Bijutsu 238). Tokyd: Shibundd, 1986,
Abb. 11, 81, 108, S. 76 f.; vgl. Sawa, Ryiiken, “Shin hakken Ao-Fudd no nazo.”
In: Taiyé 1979, 2, S. 57 ff. Taf. 1.

62 Nakano, a.a.0., Abb. 108; Sawa, a.a.0. Frithe Beispiele des auf einem Felsen im
Meer sitzenden Fudd datieren aus dem 12.-13. Jh. (zwei “Fudd” im Horaku-i,
Osaka).



366 DORIS CROISSANT

Halsfalten (sando), die der Acala mit Buddha gemeinsam hat. Weitere Neu-
heiten, wie der mit einer Kette versehene, am Knauf ornamental perforier-
te Schwertgriff und die Kette des Fangseils, verraten die Kenntnis westli-
cher Metallarbeiten.

Die Interpretation des den Geist der Erleuchtung verkorpernden, die
Versuchungen besiegenden “Unerschiitterlichen” als Asket bezeugt erneut
Hogais, vielleicht durch Fenollosa inspirierte Absicht, klassischen Gestalt-
typen der buddhistischen Kunst eine neue Bedeutung zu unterlegen.

Dem Bruch mit der ikonographischen Konvention entsprechen die
neuen Bildmittel des Luminarismus und der dreidimensionalen Wiedergabe
des Korpers. Verkiirzungen, wie sie am linken Arm mit der zur Faust ge-
ballten Hand und an dem gegen einen Felsen gestemmten, in Untersicht
gezeigten Fud des Fudd ins Auge fallen, aber auch die Raum schaffende
Uberschneidung der Figur durch die versetzt nach oben und unten weisen-
den Parallelen des Schwertes und der Kette, transponieren die flichenge-
bundenen Fudd-Darstellungen der klassischen buddhistischen Kunst in die
Sprache des Illusionismus. An den Wu-Stil erinnert auch hier wieder der
Manierismus des Faltenwurfs.

Die Assoziationen mit Wu Tao-tzu, die dieses Bild bereits bald nach
seiner Entstehung ausgelost zu haben scheint, fihren in die verworrenen
Wege der Kunstfilschung zuriick. Der 1980 in Nanking erworbene “Fudo6™
(Priv.Slg., Stuttgart) mifit weniger als die Hilfte von Hdgais “Fudd”,
stimmt mit diesem aber im wesentlichen iiberein (Abb. 21). Das auf Seide
gemalte Bild trdgt am linken Bildrand die Signatur Wu Tao-tzu ching-hui,
“Respektvoll gemalt von Wu Tao-tzu’’, und ein unleserliches Siegel. Die
evidentermafien gefilschte Signatur konnte den Schlufs nahelegen, daf} es
sich bei diesem Bild um eine alte, erst nachtraglich signierte Vorlage fiir
Hogais “Fudd” handelte.5® Dagegen sprechen aber folgende Griinde. Wire
das Bild ein chinesisches Original, so besédfien wir in ihm den bis jetzt einzi-
gen Beleg fir die Tradierung des bisher nur aus Japan bekannten Fudo-
Typs in die spitere Malerei Chinas.®® Eine japanische Kopie ist das Bild

63 Die Signatur des Nankinger “Fudd” (Farbe auf Seide; 63.5 cm x 28.5 cm) ist zum
Teil iiber defekte, mit Seidengewebe ausgebesserte Stellen im Malgrund geschrie-
ben. Diese entstanden vielleicht beim Entfernen einer anderen, urspriinglichen Sig-
natur. Spuren derselben waren allerdings auch durch die Infrarot-Aufnahmen und
Aufnahmen mit UV-Reflex, die dankenswerterweise Herr Roland Zachmann, Uni-
versitit Heidelberg, anfertigte, nicht zu entdecken. Das rote Intaglio-Siegel darun-
ter ist unleserlich, konnte vielleicht aber von der urspriinglichen Signatur stehen
geblieben sein.

64 Stilistisch miiite das Bild ins 14.-16. Jh. datiert werden. Aus der Ming-Zeit kennen
wir aber nur den Acala-Typus der tantristischen [konographie mit sechs Armen und



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 367

deshalb nicht, weil die plastische Wiedergabe der Figur nicht vor der Meiji-
Zeit konzipiert worden sein kann. Auch dieses “Beweisstiick™ fiir Hogais
Wu Tao-tzu-Nachfolge scheint also eine Filschung zu sein, die nachtriglich
mit der Wu Tao-tzu-Signatur versehen wurde. Sein Maler benutzte Hogais
“Fud6”, um eine kleinere Replik im Stil alter Kultmalerei herzustellen. Er
hat deshalb den Koérperschmuck, die Lotusbliite in den Haaren, sowie die
Kette mit Gold gemalt. Auch der fehlende zweite Fangzahn wurde ergénzt.
Die Wiedergabe des ungewohnlichen Kolorits bereitete offenbar Schwierig-
keiten, da die in der Vorlage griinen Pigmente an Rock und Schultertuch
abgesprungen sind und den hellen Grund der Malseide freigeben. Die
Befangenheit des Kopisten zeigt sich auch in der spannungslosen Linien-
fiilhrung, in mi3verstandenen Details und besonders in der falsch propor-
tionierten Zeichnung des rechten Arms, die dazu zwang, die Fangkette
oberhalb des Knies enden zu lassen.

Das Bild scheint genauso wie der “Kuanyin mit Fischkorb” (Abb. 3)
im spaten 19. Jh. in Japan entstanden zu sein. Nach China konnte die Fil-
schung auf einem dhnlichen Weg gelangt sein, wie eine 1986 bekannt ge-
wordene, dritte Version des ‘“Hibo Kannon”, ndmlich auf privatem Weg,
tiber den Kunsthandel, oder mit den in den dreifdiger Jahren in der Man-
dschurei veranstalteten Ausstellungen japanischer Kunst.%®

Der Nankinger “Fudd” ist ein weiterer Beleg dafir, daf® Hogais spite
Bilder mit Wu Tao-tzu in Verbindung gebracht wurden, und daf} diese
frithen Nihonga-Werke zur Produktion von Filschungen Anlaf gaben. Ge-
wiy war auch die nicht zuletzt durch Fenollosa geschiirte Nachfrage nach
alten Meistern ein Anreiz fir Filscher, das Angebot an “Originalen” des
Wu Tao-tzu zu vergrofiern. Welches Ausmafd dieser “Geschiftsgeist” des
japanischen Kunsthandels wihrend der Sammlertitigkeit von Fenollosa,

drei Kopfen, wie er in Bildern des Shui-lu-Ritus iiberliefert ist. Vgl. Shansi-sheng
Po-wu-kuan, Hrsg., Pao-ning-ssu Ming-tai shui-lu hua. (Engl. Titel: Ming Dynasty
Shui Lu Paintings at Bao Ning Si — Paintings of Buddhist or Taoist Rituals), Bei-
jing: Wen-wu ch’u-pan she 1985, Taf. 25.

65 Der Filscher muf} nicht unbedingt Hdgais “Fudd” in der Sammlung der Tokyd
Geijutsu Daigaku gekannt haben. Als Vorlage konnten ihm auch andere Versio-
nen, wie der heute im Stadtmuseum von Shimonoseki befindliche, von Hogai sig-
nierte “Fudd”, vielleicht eine frilhere Fassung, gedient haben. (Diese Information
verdanke ich Herrn Professor Hironobu Kohara).

66 Vgl. eine Notiz in Asahi Shinbun, 2. Oktober 1986, iiber die Sammlung japani-
scher Malerei im Pekinger I-shu po-wu-yiian. Darin befindet sich eine weitere Ver-
sion des “Hibo Kannon”, die im Herbst 1986 in Peking ausgestellt war. (Diese In-
formation verdanke ich ebenfalls Herrn Professor H. Kohara).



368 DORIS CROISSANT

Bigelow und Freer annahm, wire an den alten Bestinden der amerikani-
schen Museen zu untersuchen.%’

V. Fenollosa und das Programm der Kanga-kai

Obgleich der von Fenollosa als ein Bild im Wu-Stil beschriebene “Kuanyin
mit Fischkorb” (Abb. 3) nicht das Vorbild fiir Hogais ‘“Hibo Kannon”
(Abb. 1) sein kann, bestiatigen Hogais nach 1883 entstandenen Werke sei-
ne Beschiftigung mit Wu Tao-tzu und dem Wu-Stil. Hogais Auseinander-
setzung mit frith-buddhistischer Malerei filhrt auf die Frage zuriick, ob es
Fenollosa war, der ihn dazu veranlafdte.

Fenollosa hat sich seit 1880 der Unterweisung durch Kand-Meister
anvertraut, die ihm ihre Mafistibe der Beurteilung und Datierung alter
Malerei iibermittelten. Zu diesen gehorten Kand Tomonobu (1843-1912)
aus der Hamacho-Linie, Kand Tanbi (1840-1893) aus der Kajibashi-Linie,
Kand Eitoku (1814-1891), der Fenollosa in das Kobikichd-Haus adoptier-
te, und die ebenfalls diesem Kand-Haus angehérenden Hashimoto Gaho
(1835-1908) sowie Kand Hogai. Etwa die Hilfte der 32 an der Kanga-kai
teilnehmenden Maler gehérten zur Kand-Schule.%® Des Japanischen nicht
michtig war Fenollosa auf die Ubersetzungshilfe seiner englich sprechen-
den Schiiler aus der Philosophieklasse der Universitit Tokyo, wo er seit
1878 lehrte, angewiesen. Ariga Nagao (1860-1925), spiter Professor fiir
Soziologie, und Okakura Kakuzd (1858-1913), der zukiinftige Spiritus
rector der Nihonga-Bewegung, berichten, wie Fenollosa sie unermiidlich
zur Ubersetzung und Erklirung des erst im Manuskript vorliegenden Ma-
lerlexikons Koga biké von Eitokus Bruder Asaoka Okisada, des Sung-zeit-
lichen Katalogs Hsiian-ho hua-p’u oder Kuo Hsis Lin-ch’iian kao-chi ange-
trieben habe.®® In den kunsthistorischen Kenntnissen, die sich Fenollosa
wihrend seines intensiven Studiums ostasiatischer Kunst erwarb, mufdte

67 Fenollosa verkaufte seine Sammlung 1886 an Charles Goddard Weld, der sie als
Fenollosa-Weld-Collection 1911 dem Museum of Fine Arts, Boston, stiftete. Sie
umfafite circa 1000 Bilder. Demselben Museum vermachte Sturgis Bigelow eine
2000 Bilder umfassende Sammlung. Diese immensen Bestinde wurden im Lauf
der Jahre von Filschungen gesiaubert und befinden sich daher nicht mehr zur Gén-
ze im Besitz des Bostoner Museums. Vgl. dazu Yamaguchi, a.a.0., Bd. 2, S. 15;
Murakata, Akiko, Brief Biography of Bigelow, an Early Collector of Far Eastern
Art (jap. Text): In Kobijutsu 35,1971, S. 57 ff.; Satd, a.a.0., passim.

68 Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 131 ff.; Satd, a.a.0., S. 211 ff.

69 Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 132 ff.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 369

sich also der Wissenshorizont seiner japanischen Berater aus der Kand-
Schule widerspiegeln. Ab wann aber wurde ihm Wu Tao-tzu zum Begriff?

In seiner Rede vor der “Drachensee-Gesellschaft” (Ryfichi-kai) von
1882 taucht der Name Wu Tao-tzu noch nicht auf. Die fritheste Erwih-
nung des Malers findet sich m.W. in Fenollosas Notizen zu seiner Samm-
lung aus den Jahren 1880 bis 1889 in der Houghton Library, Cambridge,
Mass., die Seiichi Yamaguchi z.T. ver6ffentlichte. Fenollosa kommentierte
dort einen sitzenden “Kannon im weiflen Gewand”, den er 1883 von dem
Kunsthindler Yamanaka erworben hatte. Fenollosa schreibt das Bild Kand
Motonobu (1476-1559) zu, hilt es aber fiir ein letztlich auf Wu Tao-tzu
zuriickgehendes Werk.” Diese Eintragung mufl nicht genau aus der Zeit
des Ankaufs stammen, wird gewifd aber dessen Beweggriinde wiedergeben.
Sie zeigt, daBd Fenollosa um 1883 die Figur eines frontal vor einer Hohle
sitzenden Kannon im Stil Minchds fiir eine Erfindung Wu Tao-tzus hielt.
In dieser GewiBheit bestitigten ihn, wie er notierte, die nicht mit Namen
genannten “Herren Kand”. Andere, zur gleichen Zeit oder in den folgen-
den Jahren erworbene Bilder, hilt er fiir getreue Kopien nach Wu, eine
Uberzeugung, an der er bis zur Niederschrift der Epochs festhielt.

Auf der ersten Kanga-kai im Jahr 1885 erlduterte er seinen Zuhorern
am Beispiel eines “Kannon” von Wu Tao-tzu das Phinomen des Stilwan-
dels, das den Malern Mut zu neuen Ideen geben solle.”! Auf der fiinften
Kanga-kai am 3. Mai 1885 lieR er die Versammelten angesichts des von
ihm Wu Tao-tzu zugeschriebenen “Shakyamuni Buddha” aus seinem eige-
nen Besitz (heute Freer Gallery of Art, Washington, D.C.) iiber Imagina-
tionskraft und religiose Uberzeugung reflektieren, die die Voraussetzungen
wahrhaft religioser Malerei auch in der Gegenwart seien.””

Fenollosas Demonstrationen an Bildern, die er fiir frithe Kopien oder
gar Originale des Wu Tao-tzu hielt, waren insofern ein Novum, als sie
anonyme Beispiele buddhistischer Sakralmalerei zum Gegenstand dsthe-
tischer Betrachtung und zum Vorbild zukiinftiger Malerei erhoben. Fenol-

70 Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 127 (mit Abbildung des im Museum of Fine Arts,
Boston, befindlichen Bildes); vgl. Fenollosa, Epochs, Bd. 1 S. 135; ders. Ursprung
Bd. 1, S. 155.

71 Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshii, S. 49 ff., S. 52 (Text des Vortrags: Nihon
kaiga no shérai).

72 Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshi, S. 59 f. (Text des Vortrags: Kaiga ni buk-
kyé wo mochiyuru tokushitsu). Vgl. Abbildung dieses Bildes in Epochs, Bd. 1, vor
S. 133 und Ursprung, Bd. 1, Taf. L. Dieser “Shakyamuni” ist eine aus der Yian-
Zeit stammende Variante der mittleren Figur des “Shaka sanzon zu” Triptychons
im Tofuku-ji (Kydto), das Wu Tao-tzu zugeschrieben wurde. Vgl. auch Seckel,
a.a.0., Abb. 97.



370 DORIS CROISSANT

losa war in der Tat einer der ersten Auslinder, die den Kunstwert buddhi-
stischer Malerei und Skulptur erkannten. Auf seiner ersten Reise ins
Kansai-Gebiet war Fenollosa schon 1880 auf die buddhistischen Kunst-
schitze in den zu Beginn der Meiji-Zeit verwiisteten und danach verarmten
Tempeln gestofien. Auf spiteren Reisen nutzte er die Chance, wertvolle
Kunstwerke billig einzukaufen, bevor das Ausfuhrverbot von 1887 den
Kunstexport erschwerte.”® Sein Forschergeist war daher von Anfang an
von der Ambition geprigt, mit Hilfe einheimischer Kunstkenner eine wert-
volle Sammlung buddhistischer Kunst anzulegen.

Fenollosa teilte mit der akademischen Kunstlehre seiner Kano-Freun-
de die Ablehnung der Literatenmalerei, des biirgerlichen Ukiyo-e, und
selbstverstindlich auch der westlich orientierten Malerei der Yéga. Seine
Vorurteile und Irrtiimer kulminierten in der Behauptung, daf es die Lite-
ratenmalerei und der westliche Realismus waren, die fiir die Misere der
Kunst der Gegenwart verantwortlich seien.” Dem kontinuierlichen Nie-
dergang der Kiinste war nur durch die Riickbesinnung auf die Schopfun-
gen klassischer Meister zu begegnen. Dafd es aber Wu Tao-tzu war, den
Fenollosa schon um 1883 als Vorbild des Kand Motonobu zitierte, und
dessen verlorene Malerei er im Echo spiterer Epochen wiederzuerkennen
glaubte, 143t annehmen, daf} er sich dabei auf die Hinweise und Experti-
sen seiner Berater aus der Kand-Sippe verlie3. Es darf unterstellt werden,
dafd diese Fenollosa auf seiner Suche nach frithen Meisterwerken nicht
ganz uneigenniitzig, vielleicht auch wider besseres Wissen unterstiitzten.
Die Verlockung, anonymen Bildern durch die Zuschreibung an grofie Mei-
ster zu héherem Marktwert zu verhelfen, war allerdings auch durch den
Ehrgeiz zu rechtfertigen, den groflen Namen der europiischen Kunstge-
schichte etwas Vergleichbares in der ostasiatischen Malerei an die Seite zu
stellen.

Shiiji Takashina glaubte, dafd es Fenollosas in den Epochs beschriebene
Entdeckung der sog. grico-buddhistischen Kunst in den buddhistischen
Tempeln Naras war, die ihn veranlafite, seinen Protégé Hogai wihrend
dessen Arbeit am “Hibo Kannon” auf Wu Tao-tzu aufmerksam zu ma-

73 Vgl. Urasaki, a.a.0., S. 133 ff. — Entgegen einer verbreiteten Meinung hat nicht
Fenollosa als erster zum Schutz buddhistischer Kunst aufgerufen, sondern der ita-
lienische Graphiker Eduardo Chiossone (1832-1898), der 1875 als Sachverstindi-
ger fiir das Druckwesen nach Japan gekommen war. Schon 1879 hat er Reisen ins
Innere Japans unternommen und eine Kommission zur Registrierung der Tempel-
schitze ins Leben gerufen.

74 Vgl. Croissant, Doris, “Fenollosas ‘Wahre Theorie der Kunst’ und ihre Wirkung in
der Meiji-Zeit.” In: Saeculum 38, Heft 1, 1987, S. 52 ff.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 371

chen.” Abgesehen davon, da® Wu Tao-tzu in den Epochs nicht der grico-
buddhistischen Phase T’ang-zeitlicher Kunst, sondern der folgenden Bliite-
zeit buddhistischer Kunst im esoterischen Buddhismus des 8. Jhs. zuge-
rechnet wird, ignorierte Takashina das oben erlduterte Echtheitsproblem
des “Kuanyin mit Fischkorb”, das seine These grundsitzlich in Frage stellt.

Die Bilder der Kanga-kai-Maler wanderten, wie Doshin Satd kiirzlich
nachwies, zum grofien Teil sofort nach ihrer Entstehung in amerikanische
Sammlungen und von dort in die Museen von Boston, Washington und
Philadelphia.”® Die ersten Werke der reformierten Nikhonga waren also
nicht fiir ein japanisches Publikum, sondern fiir auslindische Abnehmer
konzipiert. Wie Satd zurecht bemerkte, entsprachen diese Werke nicht
dem vom japanischen Farbholzschnitt und Kunstgewerbe gepriagten Ge-
schmack des europidischen Japonismus und fanden deshalb in Europa kei-
ne Liebhaber.”” Dieses kommerzielle Fiasko der frithen Nikonga war wohl
nicht zuletzt eine Folge davon, daf’ die europiischen Japanophilen ihre
asthetischen Erwartungen gegeniiber der japanischen Moderne nicht, wie
die Amerikaner es taten, mit einem Interesse an religiosen und histori-
schen Inhalte verkniipften.”®

Die Reformbewegung der japanischen Malerei stand vor der auch von
Fenollosa in seinem Vortrag “Wahre Theorie der Kunst” von 1882 nur
theoretisch gelosten Aufgabe, die Tradition ostasiatischer Malerei mit
neuem Geist zu erfiillen.” Schon ein Jahr spiter reagierte Hogai auf die-
sen Appell mit der Neuformulierung eines buddhistischen Motivs in sei-
nem Pariser “Kannon”. Er begriindete mit diesem Bild bereits das neue
Genre der religiosen Historienmalerei der Nihonga, welches Fenollosa in
seinen Vortrigen vor der Kanga-kai ab 1885 fordern sollte. Vermutlich
war es Fenollosa, der Hogai schon um 1883 dazu ermunterte, fir die
Pariser Ausstellung ein westliche Betrachter ansprechendes, buddhistisches
Bild zu malen. Die aus diesem Versuch resultierende Synthese realistischer
Bildwirkung mit der fiir die altertiimliche Figurendarstellung des Wu-Stils

75 Takashina, Shiiji, Nihon kindai bijutsu-shi-ron. Tékyd: Kddansha 1972, S. 101 ff.,
S. 132 ff. Takashina mufte 1972 noch glauben, dad Fenollosa erst 1884 auf Hogai
aufmerksam geworden war. Deshalb erwihnte er die Existenz des Pariser ‘“Kannon”
von 1883/84, die seiner These widersprach, nur am Rand.

76 Satd, a.a.0., passim.

77 Satd, a.a.0.,S.217.

78 Fenollosa verurteilte bezeichnenderweise schon 1883 und 1884 die Wertschdtzung
des Ukiyo-e. Seine Kritik an Louis Gonse (L ’Art Japonais, Paris 1883) untersucht
Yamaguchi, a.a.0., Bd. 1, S. 267 ff.

79 Fenollosas epochemachender Vortrag vor der Drachensee-Gesellschaft (1882) ist
bei Yamaguchi, Fenollosa bijutsu ronshii, S. 7 ff., nachzulesen. — Vgl. Croissant,
a.a.0.



372 DORIS CROISSANT

typischen Linienfithrung setzte allerdings stilkritische Kenntnisse voraus,
iiber die Fenollosa nicht verfiigte.°

In Hogais Alterswerk kam das in der ostasiatischen Malerei immer wie-
der zu beobachtende Prinzip zum Tragen, stilistische Neuanfinge, wie sie
auch die Nihonga-Reform verlangte, durch den Rickgriff auf historische
Meister zu legitimieren. Die ehemaligen Hofmaler der Kand-Akademie
waren nach der Meiji-Restauration um ihr Auskommen und ihre Positionen
gebracht worden und bangten um ihre kiinstlerische Rehabilitation als fiih-
rende Richtung einheimischer Malerei. Der fiir die Kraft seiner Linie und
Farbe sowie fiir die Lebensnihe seiner Figurendarstellung geriihmte Wu
Tao-tzu bot sich daher als Ahnherr einer gegeniiber westlichen Einfliissen
zwar offenen, aber dennoch den erhabenen Inhalten buddhistischer Kunst
verbundenen Moderne an.

Mit Fenollosas Riickkehr nach Boston 1890 zerfiel die Kanga-kai und
entlieR ihre Maler in alle Winde.®! Fenollosa sah die Reformbewegung da-
nach als gescheitert an. Er schrieb in seinen Epochs:

The line from Godoshi to Kand Tomonobu breaks forever with the death of
the latter.82

Kand Tomonobu starb 1912. Er war der letzte Blutsverwandte der Kano-
Sippe und einer der engsten Berater Fenollosas. Tomonobu redigierte zu-
sammen mit Nagao Ariga im Jahr 1910 das von Fenollosas Witwe kompi-
lierte Manuskript der Epochs.®® Wenn Fenollosa den kiinstlerisch unbe-
deutenden Tomonobu unter die ideellen Nachfolger des Wu Tao-tzu ein-
reihte, dann entsprach er damit dem ideologischen Selbstverstindnis der
letzten Reprisentanten der Kand-Schule. Auch das Geriicht von dem ge-

80 Schon Kand4-Maler, wie Isen-in (1775-1828), sein Sohn Seisen-in (1796-1846) und
dessen Sohn Shosen-in (1823-1880) aus der Kobikiché-Linie, haben eine umfang-
reiche Kopiensammlung chinesischer Malerei angelegt, in der sich auch Kopien
nach Wu Tao-tzu zugeschriebenen Bildern befinden sollen. Vgl. Toky6 Kokuritsu
Hakubutsu-kan, Hrsg., Kand-ha no kaiga (Katalog), Tokyd 1979, S. 32 f., und
Fenollosa, Epochs, Bd. 2 S. 123.

81 Satd, a.a.0., S. 216. Hashimoto Gahd und Kand Tomonobu fanden in der 1889
eroffneten Kunstakademie Tokyd Bijutsu Gakkd, der Vorgidngerin der heutigen
Tokyd Geijutsu Daigaku, eine Anstellung als Lehrer. Gahos leitende Stellung dort
sollte urspriinglich der 1888 verstorbene Hogai einnehmen. Der Grofdteil der iibri-
gen Kano-Maler scheint zur Produktion kunstgewerblicher Dekore fiir Exportarti-
kel zuriickgekehrt zu sein.

82 Fenollosa, Epochs, Bd. 2, S. 125; ders., Ursprung, Bd. 2, S. 131.

83 Fenollosa, Epochs, Bd. 1, S. XXII; ders., Ursprung, Bd. 1, S. XXVIII.



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 373

heimnisvollen Ursprung des “Hibo Kannon” aus einer von Wu Tao-tzu
stammenden Bildidee wurde wohl durch die Strategen der Nihonga-Re-
form in die Welt gesetzt und an Fenollosa weitergegeben.



374 DORIS CROISSANT

Glossar
Aka Fudd 5’1_‘ Z; éﬁ
Amida raigd B_] Ej@ Br" HE ﬂ
Ariga Nagao ﬁ E Tﬁ
Asaoka Okisada iﬂ F".I ,! ?ﬁ

Ch’en Kua (I j%
Chisen %’ 7%
Ché Densu (Mincho) jK )E?i H] (Eﬁ jK )

Chou Ch’i-chang 52
Chung K’uei iﬁ L
Daitoku-ji j( ﬁf\ B

Fudé My6d A& £
funpon *ﬁ 2‘:
Godoshi, siehe Wu Tao-tzu

Gyoran Kannon, siehe Yi-lan Kuan-yin

hanka ¥ Ej]ﬂ
Hashimoto Gaho 15& 7~|§ EE %B

Hibo Kannon u_» -: ‘ﬁ‘ﬂ =
Horaku-ji g
hsing-yiin liu-shui miao TER 7}( fa
Hstian-ho hua-pu =1 *U = nE:’
Hstian-tsung i 7~

jihi no mizu #ZZIE D K
Jui-kuang-ssu fﬁl% yj8 #
Kairyo-i B BE £ 57
Kanga-kai ﬁ‘&n % @

Kannon. (chin. Kuan-yin)

Kanb Eitoku 3T B 7k B



DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 375

Kano Hogai
Kanoé Isen-in
Kandé Motonobu
Kanoé Seikd
Kano Seisen-in
Kand Shosen-in
Kand Tanbi

Kand Tanyl

Kan6 Tomonobu
Kao-tsu

Kencho-ji

kensaku

Ko6bo Daishi (Kukai)
Koga biko

Kong6 rikishi
Koto6-in

Ku K’ai-chih
Kuan-yin

Kuo Hsi

Kundaikan sayl choki
Li-tai ming-hua-chi

Li T’ang

Li Lung-mien
Lin-ch’ian kao-chih chi
Lin T’ing-kuei
My66-in

Naikoku kaiga kyoshin-kai

Y5 E

¥ B 7 1 Be
SR

¥ B 1 2
¥ B 05 )1 B
¥ B Bs 1 Be
FrEF PR 3R

¥ B 15 1
8RS

= i
&7
ohiE Kl (ZE#)
HEWS
43
= A B
BilE 2

[31: =
=

7B R&
BB AARE
FEK & E T
FIE

FHElR
MERFEE
R

i T Bt

N gELES



376

Nihon bijutsu jliran-kai
Nihonga
Nié shokki zu

Okakura Kakuz6 (Tenshin)
Ooka Shunboku

P’u-yiieh
Rytchi-kai
sando

sankoken

Senso-ji
Shan-ts’ai-t’ung-tzu
Shoéjoke-ji

Shoki, siehe Chung K’uei
Shui-lu

Soami

suibyo

Toéfuku-ji

Wei-ch’ih I-seng

Wu Tao-tzu (Tao-hsiian)
Yang-liu Kuan-yin

Yen Li-pen

Yoga

Yoryl Kannon, siehe Yang-liu Kuan-yin

Yii-lan Kuan-yin

yu-un-ten

Zenzai doji, siehe Shan-ts’ai-t’ung-tzu

zuzo

DORIS CROISSANT

HASESHGES
HAZE

= F 12 R [E
ME®E= (KD)
AR EF b

=i

RE &

=3

7y

BEEF
=ME7F

RE =

K BE

B o] %5

KR

B 1& 5F
FiE 2 1H
REF (EX)
i 0 8 &

i RYAYN

e

BEHE
i 22

(] {5



Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb

Abb

DAS GEHEIMNIS DES HIBO KANNON 377

Abbildungen

1 Kandé Hogai, Hibo Kannon, 1888, Hiingerolle, Farben auf Seide,
196,0 x 86,4 cm, Tokyd Geijutsu Daigaku

2 Kan6 Hégai, Kannon, 1883/84, Hingerolle, Farben auf Seide,
164,0 x 85 cm, Courtesy of the Freer Gallery of Art, Smithson-
ian Institution, Washington, D.C., (02.225).

3 Anonym, China(?), Kuanyin mit dem Fischkorb, urspr. als
Hingerolle montiert, Farben auf Seide, Courtesy of the Freer
Gallery of Art, Smithsonian Institution, Washington D.C., (04.2).

4 Kan6 Hogai, Hibo Kannon, Tuscheskizze auf Papier, Tokyo
Geijutsu Daigaku

5 Kan6é Hoégai, Kannon, Tuscheskizze auf Papier, Tokyo Geijutsu
Daigaku

6 Anonym, China, Kuanyin mit Fischkorb, frithes 14. Jh., Hinge-
rolle, Tusche und Farben auf Seide, 85,1 x 37 cm, Museum of
Fine Arts, Boston

7 Hui-hsii (Korea?, 13. Jh.), Kuanyin mit Weidenzweig, Hingerolle,
Farben auf Seide, 141,8 x 61,3 cm, Sensd-i, Tokyo

8 Kan6é Hégai, Kannon auf Wellen, um 1883, Hingerolle, Tusche
auf Papier, 136,4 x 63,6 cm, Privatsammlung, Japan

9 P’u-yiieh (tiatig 12. Jh.?), Kuanyin aus Amitabha-Trias, Héinge-
rolle, Farben auf Seide, 127,2 x 48,8 cm, Shojoke-ji, Kyoto

.10 Kané Hogai, Arhat mit Drache, 1885, Hingerolle, Tusche und
Farben auf Papier, 150,0 x 89,7 cm, Privatsammlung, Japan

. 11 Kand Hoégai, Zwei Arhats, 1883-1885, zwei Hingerollen, Tusche
und Farben auf Papier, je 135,2 x 62,0 cm, Museum der Prifek-
tur Yamaguchi (Yamaguchi Kenritsu Bijutsu-kan)



378

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

DORIS CROISSANT

12 Mincho (1352-1431) zugeschrieben, Arhat, eine von acht Hinge-
rollen, Tusche und Farben auf Papier, 143,9 x 83,0 cm, Kencho-
ji, Kamakura

13 Chou Chi-ch’ang und Lin T’ing-kuei, Arhat, eine von 100 Hénge-
rollen aus der Serie “500 Arhat”, dat. 1178, Tusche und Farben
auf Seide, Museum of Fine Arts, Boston

14 Kan6 Hogai, Ni6 fingt einen Damon (Ni6 shokki zu), 1886, Héan-
gerolle, Farbe auf Papier, 124,0 x 64,0 cm, Slg. Nara, Japan

15 Kano Hobgai, Shoki, um 1885, Hingerolle, Tusche auf Papier,
Museum of Fine Arts, Boston

16 Hashimoto Gahd, Bishamonten jagt einen Ddmon, um 1885,
Hiangerolle, Philadelphia Museum of Art

17 Anonym, Japan, Zdchéoten (einer der vier Himmelkonige), 13.
Jh., Hingerolle, Farben auf Seide, 148,4 x 72,7 cm, Museum of
Fine Arts, Boston

18 Anonym, China, Himmelskonig, Malerei auf einem Reliquien-

kasten, Datiert 1013, Farben auf Holz, 124,0 x 42,5 cm, (Detail),
Museum Suchou

19 Kand Hoégai, Fudé, um 1855, Hingerolle, Farben auf Papier

20 Kano Hogai, Fud6é (Fuddé My66 zu), 1887, Hiangerolle, Farben
und Gold auf Papier, 158,3 x 79,0 cm, Tokyo Geijutsu Daigaku

21 “Wu Tao-tzu” signiert, Fud6, Hingerolle, Farben und Gold auf
Seide, 63,5 x 28,5 cm, Privatsammlung, Stuttgart
























11









e

i
N
- N
i
e

-

.

.
L
e

o

e
o
s

-
o













	Das Geheimnis des Hibo Kannon

