Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 2

Artikel: Gemalt aus Vertrauen auf Fudé My60 : Serienbilder der Zen-Mdnche
Rydsh( Shataku (1308-1388) und Chian Bonshi (1346-nach 1437)

Autor: Brinker, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO
Serienbilder der Zen-Mdonche Ryiishii Shiitaku (1308-1388) und
Chiian Bonshi(1346-nach 1437)

Helmut Brinker

Im Esoterischen Buddhismus Ostasiens gelten die “Finf Grofien Konige
Mystischen Wissens”, die godai-my o6, als Manifestationen der “Finf Bud-
dhas des Geheimen Wissens™, der gochi-nyorai. Sie sind zu Gottheiten
konkretisierte magische Bannformeln und vermogen in ihrem furchterre-
genden Aussehen nicht nur der buddhistischen Heilslehre im allgemeinen
Schutz gegen Feinde, Gefahren und negative Einflisse aller Art zu bieten,
sondern sie koénnen auch dank ihres Mitleids im Nichtwissen verhaftete Le-
bewesen mit sanfter Gewalt auf den Weg zur befreienden Erleuchtung ver-
helfen. Im Zentrum dieser Finfergruppe grimmiger vidyarajas, wie sie im
Sanskrit heifden, steht Fudd My, ““der Unerschiitterliche”, der im Ange-
sicht von Versuchungen, Leidenschaft, Egoismus und anderen menschli-
chen Schwichen mit uniiberwindlicher Standhaftigkeit und Furchtlosig-
keit dem Gldubigen beisteht. Sein indischer Ursprung ist unumstritten. Er
scheint aus dem Hindu-Gott Siva hervorgegangen zu sein, an den sein Sans-
kritname Acala erinnert. Von einer zum Buddhismus bekehrten unterge-
ordneten Schutzgottheit wurde er im Laufe der Zeit in Ostasien schlief’-
lich zu einer der kultisch wichtigsten, in der Kunst am hiufigsten darge-
stellten Gestalten des buddhistischen Pantheons, und seine Verehrung
blieb, wie wir sehen werden, nicht allein auf die Schulen der “Geheimleh-
re” (mikkyo) beschrinkt. “Im Esoterischen Buddhismus Japans, wohin
er schon frith im 9. Jahrhundert gelangte, symbolisiert Fudd, in Auslegung
seines Namens, den festen und unerschiitterlichen Geist der Erleuchtung
(bodai-shin). Sein Geheimname lautet Jéju-Kongd, (Ewigwihrender Vajra),
und er gilt als (Verkorperung des religiosen Lehrauftrags) (kyoryorin-shin)
des Buddha Dainichi, auch als Verkorperung seines (unterscheidenden Wis-
sens) (sabetsu-chi) oder einfach als seine Emanation (kejin). Er beseitigt
mit Mut und grofier Kraft alle Hemmnisse der geistigen Triibungen (bonnéo)
auf dem Weg zur Erlosung und schiitzt die buddhistische Lehre”.}

1 Roger Goepper: Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhismus in Japan. Museum
fiir Ostasiatische Kunst der Stadt Koln. K6ln 1988, p. 118; vgl. dort auch die aus-
fihrliche Diskussion der Fudd-Ikonographie sowie wichtiger Darstellungen dieses
“Konigs Esoterischen Wissens” in Malerei und Plastik, Nr. 19-25, p. 109-129. Fiir
freundliche Hilfe bei schwierigen japanologischen Fragen danke ich Frau Mariko



268 HELMUT BRINKER

Die ikonographischen Grundziige des zornigen Fudd Mydo6 finden wir
bereits in Quellen der Tang-Zeit ausfithrlich beschrieben, etwa in dem 709
von dem siidindischen Moénch Bodhiruci (672-727) ins Chinesische {ibertra-
genen Amoghapasakalparaja-siitra (jap. Fukiitkensakusimben-shingon-kyo)?
oder dem “Stitra von Maha-Vairocanas Erreichung der Buddhaschaft, sei-
ner ibernatiirlichen Kraft und unterstiitzenden Gnade”, dem Maha-Vairo-
cana-abhisambodhi-vikurvita-adhisthana-vaipulya-siitra (jap. Dai-Birushana-
jobutsujimben-kaji-kyd, besser bekannt unter dem abgekirzten Titel Dai-
nichi-ky6), das der beriihmte indische Theologe Subhakarasimha (637-
735) unter Mitwirkung seines chinesischen Schiilers Yixing (683-727)
sechzehn Jahre spiter iibersetzte und kommentierte.® In Japan wurden
die wesentlichen Merkmale des Fud® wihrend des 9./10. Jahrhunderts in
den jiiku-kan, den ‘““‘Neunzehn Visualisationen’, der beiden Priester An-
nen (841-915?) und Shunnya (890-953) kodifiziert.* Danach hat er einen
jugendlichen, plumpen, dunklen, zumeist schwarzblauen Korper, was ei-
nerseits auf seine Herkunft als Diener oder Bote hinweist und andererseits
auf seinen heiligen Zorn und die Kraft, das Bose und die Widersacher der
buddhistischen Lehre zu iiberwinden. Aus dieser Funktion erklirt sich
auch sein grimmiges Gesicht mit den vorquellenden Augen, von denen das
linke vielfach halb geschlossen und nach oben gerichtet ist, wiahrend das
weit gedffnete rechte nach unten blickt. Diese charakteristische Augenstel-
lung wurde in Japan seit dem 11. Jahrhundert verbindlich fiir Darstellun-
gen des “Unerschiitterlichen™; sie heifst tenjigan, “‘ein Auge zum Himmel
und eines zur Erde” [gerichtet]. Ihr verdankt er auch den Sanskritnamen
Kekara, ““der Schielende”. Die iiber der Nasenwurzel fest zusammengezo-
genen Augenbrauen signalisieren seine wilde Entschlossenheit und seinen
Zorn (funnu). Die Lippen prefdt er fest zusammen, und aus den Mundwin-
keln treten spitze Fangzihne hervor, wobei der rechte meist nach oben und
der linke nach unten weist. Das entweder in Locken gedrehte (kempatsu
oder rahotsu) oder in lange Strihnen gelegte (s6hatsu) Haupthaar des Fudo
hingt in der Regel zu einem langen Zopf (bempatsu) geknotet iiber seine
linke Schulter herab. Darin haben spitere Interpreten den Strom des Mit-

Adachi vom Ostasiatischen Seminar der Universitit Ziirich und Herrn Hiroshi
Kanazawa vom Nationalmuseum Ky6to. Er und einige andere Kollegen in Japan
haben mich auch bei der Beschaffung des Bildmaterials in freundschaftlicher Weise
unterstiitzt.

2 Takakusu Junjird und Watanabe Kaigyoku, ed.: Taishé shinshii daiz6kyo. Tokyd
1924-1932. Bd. 20, Nr. 1092, p. 227-398.

3 Ibid.: Bd. 18, Nr. 848, p. 1-55.

4 Siehe Kyoto Kokuritsu Hakubutsukan: Gazd Fudd Myéé - Kydto National Mu-
seum: The Iconography of Fudb My66. Kydto 1981, p. 219 ff.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 269

leids in die Welt der unerleuchteten Lebewesen gesehen und in der Anzahl
der Knoten (shakei) —nach orthodoxen Regeln sind es sieben — die verschie-
denen Reinkarnationen, durch die er als ergebener Diener seinem Herrn
hilft. Gelegentlich kront ein sechs- oder achtblittriger Lotos seinen Schei-
tel (choren) als Zeichen der Entschlossenheit, die Reinheit der buddhisti-
schen Lehre emporzuhalten. Fudd trigt einen im Japanischen kun oder
mo genannten, nach ikonographischen Vorschriften roten Wickelrock um
seine Huften, und von seiner linken Schulter zieht sich ein Schal (johaku)
quer Uber den nackten Oberkorper. Ein reiches Kollier (munakazari) um
den Hals sowie des 6fteren mit Schleifen ausgestattete, kostbare Schmuck-
biander um die Oberarme (hisen), schmale Handgelenkreifen (wansen) und
Fufigelenkreifen (sokusen) kennzeichnen den Status des “Konigs mysti-
schen Wissens. Seine beiden wichtigsten Attribute sind Schwert (ken)
und Lasso (kenjaku). Mit dem senkrecht priasentierten Schwert in seiner
Rechten durchschneidet er die Triibungen des Geistes und das Nichtwissen
(mumyd), und mit der Fangschlinge in seiner Linken kann er bose Geister
fesseln und gefihrliche Einfliisse bannen. Er steht oder sitzt auf einem
Felssockel (banjaku-za), der nicht selten aus iibereinandergeschichteten
Platten aufgebaut ist (shitsushitsu-za) und seiner unerschiitterlichen Stand-
haftigkeit ebenso iliberzeugenden Ausdruck zu verleihen vermag wie seine
ruhige, unbewegte Haltung. Im Gegensatz dazu sind drei andere “Konige
Esoterischen Wissens”, nidmlich Gbdzanze, Gundari und Kongdyasha, als
Verkorperungen der aktiven Krifte des Buddhismus in dufderst dynami-
schen Posen mit einem aggressiven Ausfallschritt (chdji-dachi) dargestellt.
Ein Nimbus aus lodernden Flammen umgibt die Gestalt des Fudd zum
Zeichen der ‘“‘aus Feuer geborenen Meditation” (kashé-zammai), in die er
tief versunken ist.’

Unterstiitzt wird Fudd bei seinen Schutz- und Erlésungstaten von ei-
nem grofien Gefolge jugendlicher Helfer oder déji, die ebenfalls iiber Wun-
der wirkende Krifte verfiigen. In seltenen Fillen sind es 36 oder sogar 49
Diener, von denen acht als die “Groflen Diener”, als dai-ddji, gelten.® Die

5 Zur Ikonographie des Fuddo My60 vgl. Gazé Fudbé Myoo, sowie Nakano Genzd:
Fudbé My6d-z6. Nihon no bijutsu, Nr. 238. Tokyd 1986, ders.: Nihon bukkyd
kaiga kenkyu. Kydto 1982, p. 150-233: Fudd Mydd gazd-ron, und Mikkyd bijutsu
taikan, Bd. 3. Tokyd 1984, p. 192 f.

6 Ein leider stark beschidigtes Gemilde aus dem 14. Jahrhundert im Hokdji, Okaya-
ma, zeigt Fudd Mydd inmitten seiner 36 Helfer; siehe Mikkyd bijutsu taikan, Bd.
3, T. 102. Das Nationalmuseum Nara besitzt ein Bild der Kamakura-Zeit (13. Jahr-
hundert), auf dem der “Konig Mystischen Wissens” in halbverschrinkter Sitzhal-
tung (hanka-za) im Kreis der Acht Groflen Diener dargestellt ist; siehe ibid., T.
101, und Nakano: op. cit., 1986, T. 18. Zur Gruppe der hachi-dai-d6ji gehdren



270 HELMUT BRINKER

prominentesten und am hiufigsten an seiner Seite erscheinenden sind der
weifle Knabe Kongara und der rote Seitaka. Ihre Sanskritnamen Kirhkara
und Cetaka bedeuten soviel wie “Diener”. Kongara, der in der Regel zur
Linken des Wissenskonigs steht — oft in anbetender Haltung, die Hiande
vor der Brust zusammengelegt — hat als Attribut einen fokko-sho, einen
einspitzigen vajra (jap. kongd), bisweilen auch einen langstieligen Lotos
oder eine Fangschlinge (kenjaku). Seitaka an der rechten Seite des Fudd
My00 ist mit einem kriftigen, manchmal keulendhnlichen Stock sowie des
Ofteren mit einem dreispitzigen vajra oder sanko-sho ausgestattet. Ohne
Frage symbolisieren diese Waffen und Attribute die Entschlossenheit und
Einsatzbereitschaft der Dienerschaft Fudos, die buddhistische Lehre im
Sinne ihres Meisters zu verteidigen und zu schiitzen.

In Japan wurde der “Unerschiitterliche’ in einer Vielzahl von Ritualen
verehrt, in denen u.a. das Feueropfer (goma) eine wichtige Rolle spielte.
Dort iibernahm er zu gewissen Zeiten die Funktion einer offiziellen Staats-
schutzgottheit (gokoku), die gegen Feinde hilft, Krieg, Epidemien und an-
dere Katastrophen abwendet, Diirre- und Regenperioden im Lande been-
det sowie Gefahren und Bedrohungen des Staates und des Herrscherhauses
bannt. Eines dieser zu Ehren Fudds von amtlicher Seite im Kaiserpalast
abgehaltenen Rituale hei’t anchin-kokka-ho, “Zeremonie zur Friedenssi-
cherung des Staates”. In abgewandelter Form wurde es auch, dann kachin
oder chintaku genannt, zum Schutz des Privathauses durchgefiihrt. Als
personlicher Beschiitzer des Gliaubigen (goshin-butsu) kann Fudo dank sei-
nes Mitleids und gemifd seinem urspriinglichen Status als Diener alle im
Geliibde vorgetragenen Wiinsche erfiillen, Feuersbriinste und Diebstahl ver-
hiiten, Besitz, Wohlstand und ein langes Leben gewihren.” Zu manchen
der strengen Zeremonien gehort es, dafd der Offiziant sich zunichst unter
einen eiskalten Wasserfall stellt, um Korper und Geist zu reinigen, bevor er
Weihrauch, Feuer, Gebete und andere Opfer darbringt. Schliefdlich kann
sich der Glaubige selbst in die Gottheit verwandeln, indem er sich neun-
zehn Keimsilben (shuji) auf verschiedene Stellen seines Korper schreibt
(jiku-fuji-kan).

Die unumstofiliche Strenge und Furchtlosigkeit, mit denen Fudd My66
im Namen des allméichtigen Buddha Dainichi Verblendung und Unwissen-
heit, Versuchungen und Kalamititen aller Art iiberwand, haben ihn nicht
nur zu einer zentralen Gestalt im Kult des Esoterischen Buddhismus wer-

Kongara Dgji, Seitaka D8ji, Ekd Doji, Eki Ddji, Shojo Biku, Ukubaga Dji, Shito-
ku D&ji und Anokuta D6ji. Vgl. Nakano: op. cit., 1986, p. 58.

7 Das Ritual, in dem Fudd durch eine entsprechende magische Formel (jikushu)
und ein Gebet um Lebensverlingerung angerufen wird, hei’t Fudo-jiku-emmei-hé.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 271

den lassen, sondern haben auch in manchen mittelalterlichen Zen-Kreisen
Japans die Verehrung des ‘““Unerschiitterlichen” bewirkt. Seine rigorose
Haltung entsprach ganz und gar dem asketischen Ideal strenger Zen-Mei-
ster, vor allem derjenigen, die aufgrund ihrer toleranten geistlichen Hal-
tung oder ihrer religiosen Grundausbildung ohnehin Kontakte mit den
Amtsbriidern in den filhrenden Shingon-Zentren, etwa auf dem Kdyasan,
pflegten.

Einer der ersten Zen-Meister, die dieser Verehrung sichtbaren Aus-
druck verliehen, war Ryfishii Shiitaku (1308-1388).% Er stammte aus dem
Daimy6-Clan Takeda, der eine Zweiglinie der Genji (Minamoto) war und
in der alten Provinz Kai, der heutigen Prifektur Yamanashi, residierte.
Schon mit fiinf Jahren (nach westlicher Rechnung) wurde er dort im
Rytizan-an keinem Geringeren als Musd Soseki (1275-1351) anvertraut.’
Der frithe Eintritt ins Kloster war fiir Sprofilinge einflufreicher Familien
jener Zeit keine Seltenheit. Shun’oku Myodha (1311-1388), ein Neffe des
Musd und zeitlebens dessen engster Schiiler, soll ebenfalls 1313 schon als
zweijdhriges Kind der monchischen Obhut seines Onkels iibergeben wor-
den sein. Auch Musd Soseki hatte seine Kindheit und Jugend in Kai ver-
bracht und war auf dem Berg Hei’en in einem der bedeutendsten mittel-
alterlichen Shingon-Zentren Ostjapans in die Grundlagen des Esoterischen
Buddhismus eingeweiht worden. Diese Phase der religidsen Ausbildung
hinterliefen bei dem hochbegabten Mdnch tiefe Spuren auf seinem gesam-
ten geistlichen Weg. Als erleuchteter Zen-Meister kehrte Muso nach Jahren
der Wanderschaft 1311 in seine alte Heimat zuriick, und um dem Ansturm

8 Die folgende Skizze seiner Laufbahn als Priester stiitzt sich weitgehend auf die vor-
ziigliche Biographie von Tamamura Takeji: Gozan zensd denki shiisei. Tokyd
1983, p. 720-723. Vgl. ferner Zengaku daijiten. Tokyd 1978, Bd. 1, p. 489, und
Bd. 2, p. 1274, Mochizuki Shinkyd: Bukkyd daijiten. Tokyd 1933-1936, 7. Aufl.
1972, Bd. S, p. 4798, Sawada Akira: Nihon gaka jiten. Jimmei-hen. Kydto 1927,
4. Aufl. 1987, p. 164 f., dort irrtiimlich unter “Gentaku” eingereiht, und Ogisu
Jundd: “Rytishh Shiitaku Zenji o shinobu”, Zenshil, Nr. 45/9, 1937.

9 Hier gibt es Unstimmigkeiten. Die von Musd 1311 am Oberlauf des Fue’fukigawa
gegriindete “‘Drachenberg-Klause”, Ryfizan-an, brannte ein Jahr spdter ab und
wird vermutlich kaum bereits 1313 wiedererrichtet und als Zen-Kloster funktions-
fahig gewesen sein. Entweder war RyfishQi bei seinem Eintritt ins Kloster erst vier
Jahre alt (Shun’oku wire erst ein Jahr alt gewesen) oder der Zen-Meister nahm die
kindlichen Novizen im Jokoji in seine Obhut. Einer Legende zufolge hatte Ry{ishii,
der “Drachenwasserfall”, bei seiner Geburt lange Haare. Er sah angeblich so furcht-
erregend aus, dad ihn seine Mutter fiir einen Teufel hielt und aussetzte. Doch sein
Leben wurde auf wundersame Weise von zwei weifien Hunden gerettet. Vgl. David
Pollack: Zen Poems of the Five Mountains. American Academy of Religion. Studies
in Religion 37. New York and Decatur, GA. 1985, p. 162.



272 HELMUT BRINKER

der immer zahlreicher sich um ihn scharenden Schiiler zu entgehen, zog er
von einer Einsiedelei in die andere. Mit Unterstiitzung eines wohlhabenden
Gonners griindete er den Jokoji und machte ihn zu einer gemeinsamen
Ubungsstitte fir Zen- und Shingon-Anhinger. “Sinn fiir Ausgleich und
Synthese kennzeichnet auch seine Schriften in ganz besonderem Mafde. In
langer Einsamkeit und strenger Hingabe an das buddhistische Gesetz ge-
lautert, stand er jenseits allen Streits der Schulen. Stets war sein Blick auf
das Wesentliche gerichtet”.!® 1313 siedelte er nach Mino in der modernen
Priafektur Gifu iber, um in der Abgeschiedenheit seines neu errichteten
Kokei-an, der “Klause im Tigertal”, zu meditieren und zu studieren. Hier
erreichte ihn die Nachricht vom Tod seines Lehrers Koho Kennichi (1241-
1316), mit dem er die Faszination fiir die Geheimlehren des Shingon ge-
teilt hatte. In respektvollem Blick auf dessen Lehrtradition hatte Muso sei-
nen Schillern “Lehrnamen” (hdki) gegeben, in denen das Schriftzeichen
myo, “geheimnisvoll, mysterits, vortrefflich”, vorkam, so beispielsweise
seinem Neffen Myodha, “Geheimnisvolle Blume”.!! Erst jetzt, nach dem
Tod seines offiziellen Zen-Meisters, dnderte Musd diese Konvention und
bediente sich bei der Verleihung von Mdnchsnamen des Wortes s, ‘““‘um-
fassend, weit verbreitet”. Rylishil, dessen priesterlicher ‘“Wegname” (d6gd)
“Drachenwasserfall” auf den ersten Kontakt mit Musd im Ry{izan-an, der
“Klause am Drachenberg” in Kai, zuriickgehen diirfte, erhielt offenbar im
Alter von etwa acht Jahren als einer der ersten einen derartigen “Lehrna-
men”. Er wurde Shuataku, “Weiter Sumpf™’, genannt. Offenbar behagte
ihm aber dieser Monchsname nicht, weil er darin gegeniiber den anderen
Schiilern, wohl insbesondere gegeniiber dem drei Jahre jiingeren Shun’oku
Mydha, eine Benachteiligung sah, und so wandelte er ihn selbstindig zu

10 Oscar Benl: “Musd Kokushi (1275-1351)”. Oriens Extremus, Jg. 2 (1955), p. 93.
Zu Musd Soseki vgl. ferner Heinrich Dumoulin: Geschichte des Zen-Buddhismus.
Bd. II. Japan. Bern 1986, p. 119-138.

11 In groflen, schwungvoll verschliffenen Zeichen schrieb Musd den Namen Shun’oku,
“Friihlingshaus™, zusammen mit einem ebenfalls in kursiver Schrift (gydsho) abge-
fafiten Widmungsgedicht fiir seinen Schiiler im Frithjahr 1346, nachdem er mit 71
Jahren die Abtspflichten im Tenry{ji niederlegt und sich im Ungo-an zu Nishiya-
ma niedergelassen hatte. Der erst flinfunddreifdigjdhrige Mydha war zu diesem Zeit-
punkt “Inhaber des Hauptsitzes’ (shuso), d.h. er hatte bereits den hdchsten Rang
eines gewodhnlichen Mdnchs erreicht. Die beiden querformatigen Héngerollen mit
den “Tuschespuren’ aus dem Pinsel des Musd Soseki besitzt der Roku6-in, Kyoto.
Siehe Kyoto Kokuritsu Hakubutsukan: Zen no bijutsu — Kydto National Museum:
The Art of Zen Buddhism. Kydto 1983, Nr. 45, p. 78-79, und p. 270, sowie Yo-
shiaki Shimizu, ed.: Japan. The Shaping of Daimyo Culture, 1185-1868. National
Gallery of Art. Washington 1988, No. 56, p. 106-108.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 273

Mydétaku ab, ohne freilich seinen offiziell verliehenen “Lehrnamen” Shi-
taku aufzugeben. Dies hitte der Respekt vor seinem Lehrer nicht zugelas-
sen.

Trotz seiner Abneigung gegeniiber hohen Amtern und Wiirden konnte
sich Musd Soseki in den folgenden Jahren ehrenvoller Berufungen nach
Kamakura und Kyoto nicht mehr entziehen. Wie weit ihn dabei seine eng-
sten Schiiler begleiteten, wissen wir nicht. In jedem Fall war Rytsht Shi-
taku zu Beginn der vierziger Jahre in Kyoto und diente unter dem 1341
ins Amt berufenen chinesischen Abt Zhuxian Fanxian (jap. Jikusen Bon-
sen, 1292-1349) im Nanzenji als godo-shuso, als “Inhaber des Hauptsitzes
im hinteren Teil der Halle”, der beim Meditationssitzen die Monche in die-
sem Bereich des Gebiudes zu beaufsichtigen hatte. Um zu einer derartig
wichtigen Position zu gelangen, mufdte ein Zen-Priester nicht nur iiber jahr-
zehntelange Praxis verfiigen, sondern auch das als hinpotsu, “Halten des
Fliegenwedels””, bekannte Akzeflexamen erfolgreich absolviert haben.
Gleichzeitig war er damit fiir eine Wahl zum Abt (jiji oder chord) qualifi-
ziert. 1356, im Alter von 48 Jahren, iibernahm Rytsht Shiitaku in seiner
alten Heimat Kai erstmals ein Kloster in eigener Regie, den 1330 von
Musd Soseki gestifteten Erinji.'?. Doch schon bald kehrte er in die Haupt-
stadt zuriick, um als verantwortlicher Leiter (fassu) den San’e-in, einen
Subtempel (fatchii) des Rinsenji, zu iibernehmen. Das gleiche Amt beklei-
dete er wenig spater im Ungo-an des Tenryf{iji. In jenen Jahren nach Muso’s
Tod (1351) versuchte er zusammen mit Shun’oku Mydha den Schiilerkreis
des verehrten Lehrers in Kydto zusammenzuhalten. Wahrscheinlich gehor-
te auch der Maler Mutd Shiii dazu. Ihm verdanken wir das grofdartige Halb-
figurenbildnis des Meisters im Myéchi-in, Tenryji, zu Kydto.!® Esist iiber-
liefert, dafd er um die Mitte des 14. Jahrhunderts eine Handrolle mit den
die Stufen der religiosen Erleuchtung symbolisierenden “Zehn-Biiffel-Sze-
nen” (jligyii-zu) malte, die Musd Soseki offenbar kurz vor seinem Tod mit
einer Titelaufschrift versah und im Komyod-in dem jungen Kaiser Sukd
(1334-1398) zum Geschenk machte. Das nicht mehr existierende Werk
enthielt ein oder vielleicht auch mehrere Kolophone von der Hand des
Ryishti Shiitaku.!* Auch darin zeigt sich, daf dieser mittlerweile zu einem

12 1582 wurde der Erinji von Oda Nobunaga (1534-1582) niedergebrannt und spiter
unter dem Patronat des Tokugawa Ieyasu (1542-1616) wiederaufgebaut.

13 Siehe Jan Fontein and Money L. Hickman: Zen Painting et Calligraphy. Museum
of Fine Arts, Boston 1970, No. 24, p. 59-62, und Zen no bijutsu — The Art of
Zen Buddhism, Nr. 28, p. 14 und 265.

14 Siehe Watanabe Hajime: Higashiyama suibokuga no kenkyii. Tokyd 1948, p. 25-
44, und Fontein and Hickman: op. cit., No. 24, p. 59-62.



274 HELMUT BRINKER

der filhrenden Héaupter des hauptstiddtischen Zen-Klerus herangereift war.
Am 5. Tag des 3. Monats im Jahr 1367 erhielt er die hochst ehrenvolle Er-
nennung zum 47. Prilaten des Kenninji, eines der grofien gozan-Kloster
Kyotos. Im folgenden Jahr (6. Monat 1368) berief ihn der Daimyd Toki
Yoriyasu (1318-1387) nach Mino und beauftragte ihn mit der Errichtung
des Daikdji. Das grof3ziigig ausgestattete Kloster wurde unter der Leitung
seines Griinderabts Rylshii in den Rang eines shozan erhoben. Nach den
“Finf Bergen” (gozan) in den politischen Machtzentren Kydto und Kama-
kura und den “Zehn Klostern™ (jissetsu, jissatsu) standen die in der Regel
mit wohlhabenden Provinzfamilien assoziierten “Vielen Berge” (shozan)
auf der dritten Ebene im komplexen und vielschichtigen System des lan-
desweit organisierten Klosterwesens der Rinzai-Schule.'® Wihrend Ryiishii
Shiitaku in Mino weilte, kam es nach der folgenschweren Auseinanderset-
zung zwischen Vertretern der Tendai- und der Zen-Interessen (1367) am
Nanzenji-Tor, bei der drei Ménche ums Leben kamen!®, zu gravierenden
Meinungsverschiedenheiten zwischen den politischen Instanzen und dem
Zen-Klerus. Hosokawa Yoriyuki (1329-1392), der einflufireiche Berater
(kanrei) und Erzieher des unmiindigen Ashikaga-Shoguns Yoshimitsu
(1358-1408), beschwor durch unpopulire Mafinahmen zur Einschrinkung
des Luxus und der Verweltlichung in den Zen-Klostern die Opposition des
Klerus herauf und verbannte schliefflich das Haupt der Musd-Schule Shun-
oku Myoha aus der Hauptstadt. 1371 zog sich dieser in den Unmonji nach
Tango zuriick. Doch noch im selben Jahr erlief? der neue Kaiser Go-En’yii
(1359-1393, reg. 1371-1382) das Edikt, den verdienten Zen-Meister auf
den Abtssessel des Nanzenji zuriickzuberufen. Shun’oku lehnte ab und an
seiner Stelle wurde Ry{ishi Shiitaku zum 35. Prilaten des gozan-Klosters
eingesetzt. Die Inaugurationszeremonie (ju'en) fand am 21. Tag des 3. Mo-
nats 1371 statt. Zum Gedenken an seinen verehrten Lehrer errichtete er
auf dem Geldande des Nanzenji den Josho-in und tibernahm dessen Verwal-
tung. Nach Vollendung dieses Werks im nichsten Jahr ersuchte er das Kai-
serhaus, Musd Soseki postum den Titel eines ‘““Landesmeisters” (Kokushi)
zuzuerkennen. Go-En’yli Tenno folgte diesem Vorschlag und verlieh dem
Altmeister am 29. Tag des 7. Monats 1372 den Ehrennamen Gen’yli Ko-

15 Vgl. dazu Akamatsu Toshihide and Philip Yampolsky: ‘“Muromachi Zen and the
Gozan System”, in John W. Hall and Toyoda Takeshi, ed.: Japan in the Muro-
machi Age. Berkeley, Los Angeles, London 1977, p. 313-329, Martin Collcutt:
Five Mountains. The Rinzai Zen Monastic Institution in Medieval Japan. Harvard
East Asian Monographs 85. Cambridge, Mass., and London 1981, p. 109 ff., und
Dumoulin: op. cit., p. 117 ff.

16 Siehe Dumoulin: op. cit., p. 142, und Collcutt: op. cit., p. 120 ff.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 275

kushi. Dank dieser verdienstvollen Manahmen wuchs Rytshii Shiitaku’s
Prestige in der Zen-Gemeinde von Kyo6to, und er fiithlte sich nun nach der
Verbannung des Shun’oku Myoha als unumstrittener Fithrer der Muso-
Schule. Selbstherrlich nannte er sich “Oberhaupt der Zen-Welt” (tenka
zenrin no td). Nach fiinfjahriger Amtszeit im Nanzenji zog er sich 1375 in
den Jozaik6ji in den Ostbergen zuriick. Aber schon wenig spiter, am 18.
Tag des 8. Monats 1376, iibertrug ihm der Kaiser auf Veranlassung des
Hosokawa Yoriyuki als 15. Prilaten die Verantwortung fiur den 1339 von
seinem Meister Mus0d gegriindeten Tenryiiji. Aus dieser einflu3reichen Po-
sition heraus ergriff der inzwischen achtundsechzigjihrige Priester erneut
Mafdinahmen, die ihm zur Festigung seiner Stellung und zur Mehrung seines
Ansehens geeignet schienen. Mit Erfolg reichte er das Gesuch ein, den
Rinsenji vom Rang eines jissetsu in den eines gozan zu erheben. Kurz nach-
dem er daselbst am 22. Tag des 8. Monats 1377 das Amt des Abts liber-
nommen hatte, wurde der Rinsenji am 1. Tag des 9. Monats zu einem der
“Funf Berge” erklirt. Gegen diese von Prestigedenken geleitete Politik
entstand jedoch im Kreis der Musd-Schiiler heftiger Widerstand, und schon
nach vier Monaten mufdite RyGshi Shiitaku zuriicktreten. Ein Jahr spiter,
am 30. Tag des 11. Monats 1378, brannte der Rinsenji nieder. Auch die
Vormachtstellung des Hosokawa Yoriyuki, der — wenngleich ohne persén-
liche Zen-Ambitionen — die Vorhaben des Ryfishii stets unterstiitzt hatte,
war mittlerweile geschwunden. 1379 wurde er als shogunaler Berater mit
grofien Machtbefugnissen (kanrei) durch den jungen, aufstrebenden Shiba
Yoshimasa (1350-1410) abgelést. Dieser war selbst ein eifriger Zen-Bud-
dhist und Forderer des progressiven, von Shun’oku Myoha und Gido
Shiishin (1325-1388) vertretenen Fliigels der Musd-Schule. Zu einer seiner
ersten Amtshandlungen gehorte es, den eben aus Tango zuriickgekehrten
und im Ungo-an des Tenry{ji lebenden Shun’oku zum 39. Abt des Nan-
zenji zu ernennen. Um dessen Stellung zu konsolidieren, veranlafite Shiba
Yoshimasa den Shogun Ashikaga Yoshimitsu, nach bewdhrtem chinesi-
schen Modell einen Teil der administrativen Pflichten den gozan-Institu-
tionen in eigener Regie zu iibertragen und dafiir einen entsprechenden Po-
sten zu schaffen, den eines séroku oder ‘“Klosterlichen Generalvikars”.
Shun’oku, der geistliche Vertraute des Ashikaga Yoshimitsu und des Shiba
Yoshimasa, wurde als erster mit dieser Aufgabe betraut und mit dem Titel
tenka-séroku ausgezeichnet.!” Zu seinem engsten Mitarbeiter machte er

17 Bald nach seiner Ernennung zum séroku portritierte ihn sein Schiiler Ddin Shdju,
der angeblich triumte, wihrend eines China-Besuchs ein Bildnis seines Meisters ge-
sehen zu haben. Dasim oberen Teil mit einer eigenhdndigen Aufschrift des Shun’oku
Myoha versehene “Traumvisionsbildnis” (michi-z4) ist im Rokud-in, Kyoto, er-



276 HELMUT BRINKER

seinen jlingeren Freund Gidd Shiishin. Mit diesem Wandel der politischen
Machtverhiltnisse und durch die Umstrukturierung im Verwaltungssystem
der Rinzai-Kloster wechselte ohne Frage auch der Fithrungsanspruch in-
nerhalb der Muso-Schule wiederum von Rytishtt Shiitaku und seinen An-
hingern zur anderen Seite iiber. Der Rinsenji wurde zum jissetsu degra-
diert, und RyiishQi zog sich vermutlich infolge dieser Ereignisse nach Saga
zuriick, wo er den Ju’nei-in eingerichtet hatte. Indes scheint seine Funk-
tion als Abt des Jozaikdji unangetastet geblieben zu sein. Dennoch war er
verstindlicherweise sehr enttduscht und ungliicklich. Der ausgleichenden
Personlichkeit des Giddo Shishin wird es wohl zu verdanken gewesen sein,
daf er trotz anfinglicher Ressentiments des Shun’oku Mydha im 5. Monat
des Jahres 1383 in den San’e-in des Rinsenji zuriickkehren durfte und
gleichsam in einem Akt der Rehabilitierung am 4. Tag des 8. Monats 1386
erneut zum Abt des Nanzenji berufen wurde. Schon einige Monate zuvor
war er in den Jishod-in des groflen gozan-Klosters iibergewechselt, wie aus
seiner Aufschrift auf dem Fudd-Bild im Nationalmuseum Tokyo hervor-
geht (Abb. 15). Als er die Abtswiirde niedergelegt hatte, zog er sich wie-
derum in den Ju’nei-in zu Saga zuriick. Sechs Monate vor seinem Tod gab
der achtzigjahrige RytshGi Shitaku nach dem Vorbild seines Meisters
Muso Soseki am 26. Tag des 3. Monats 1388 die “Letzten Instruktionen
fir den Ju’nei-in”, Ju'nei-in ikai, heraus.'® Er verschied am 9. Tag des 9.
Monats 1388 im Ju’nei-in wenige Monate nach seinen beiden jiingeren
Confratres Gidd Shishin und Shun’oku Myoha. Seine sterblichen Uber-
reste wurden im Jisho-in des Nanzenji und im Ju’nei-in beigesetzt. Die von
ihm begriindete Schultradition ist als Ju'nei-monpa in die Geschichte des
japanischen Zen-Buddhismus eingegangen.

halten geblieben. Auch der im To6fukuji zu Kydto titige Malermdnch Minchd
(1352-1431), der den kahlkopfigen, alten “Generalvikar” noch kennengelernt ha-
ben diirfte, hat uns sein Aussehen in mehreren Portrits liberliefert, darunter in der
hervorragenden Darstellung des Kogen-in, Kyoto. Diese Hingerolle trigt eine auf
das Jahr 1404 datierte, in China nachtréglich hinzugefiigte Widmung des Jingcisi-
Abts Zufang Daolian fiir einen Myoha-Schiiler namens Shozen. Vgl. dazu Helmut
Brinker: Die zen-buddhistische Bildnismalerei in China und Japan. Miinchener Ost-
asiatische Studien, Bd. 10. Wiesbaden 1973, p. 83 f., Abb. 23, und p. 129, Abb.
60, Tanaka Ichimatsu: Ka’é, Moku'an, Minché. Suiboku bijutsu taikei, Bd. 5.
Tokyo 1974, T. 24 und 83, sowie Kanazawa Hiroshi: Ka’d, Minché. Nihon bijutsu
kaiga zenshii, Bd. 1. Tokyd 1977, T. 42 und 73.

18 1339 hatte Musd ein “Pflichtenheft” fiir die M6nche des San’e-in verfaft, das
San‘e-in ikai, in dem die Aufgaben des Oberpriesters in diesem Subtempel des Rin-
senji und verschiedene Zeremonien festgehalten sind.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 277

Das strenge, abgehdrmte Aussehen des alten Zen-Priesters liberliefert
uns ein wohl postum entstandenes Portrit, das sich frither in der Samm-
lung Mutd, Kdbe, befand!® (Abb. 1). Ryfshil Shiitaku, der in Zen-Kreisen
fiir seinen extremen Glauben an Wundermichte, Visionen und Traumbe-
gegnungen bekannt war und deshalb von einem niichternen Mann, wie
dem fiinfzig Jahre jiingeren Ashikaga-Shogun Yoshimitsu, belichelt wurde,
befafdte sich bei seinen privaten Studien offenbar intensiv mit Fragen der
Krankheit und Medizin. Zumindest gewinnt man diesen Eindruck bei einer
flichtigen Durchsicht seiner gesammelten Werke, des Ryiishii Osho goroku.
Der Verantwortliche fiir diese zweibindige Kompilation, sein Schiiler
Gyokkei Chiikyoku, nahm sie auf eine China-Reise mit und bat den Abt
des renommierten Guanglisi auf dem Ayuwangshan, Yuan’an Zongti, ein
Vorwort dafiir zu schreiben. Zu Ehren seines Lehrers Musd gab Rytlishii
das Saijii Tenryiiji goroku heraus. Eine Sammlung seiner Gedichte erschien
unter dem Titel Zuitokushii in zwei Binden. Die eigenen Schiiler indes
warnte er vor allzu intensiver Beschiftigung mit Literatur und Kunst. Als
einige daran gingen, seine Schriften und Ausspriiche zu sammeln, soll er
vor Wut simtliche Papiere verbrannt haben, und auch die Versuche, ihn
mit dem Titel eines “Landesmeisters” (Kokushi) auszuzeichnen, wehrte er
angeblich mifdbilligend ab. Ein an seine Schiiler gerichtetes Neujahrsgedicht,
in dem er deren Bemithungen um eine Artikulation ihres tieferen Zen-
Verstindnisses mit dem Zwitschern der Vogel auf dem Dach vergleicht,
lautet iibersetzt etwa:

“Drei, zwei, eins; eins, zwei, drei —

Wie wollt ihr jemals die Geheimnisse des Zen ausloten?

Die Friihlingsvdgel auf meinem Dach probieren nach dem Regen
Eifrig einige neue Tone aus, zwitschernd und tschilpend”.z0

Rylishi Shiitaku’s Glaube an Magie, der zweifellos zu einem guten Teil in
der frilhen Begegnung mit dem Gedankengut und den mystischen Prakti-
ken der “Geheimlehre” des Shingon in seiner Heimat Kai begriindet liegt,
tritt uns in verschiedenen Uberlieferungen entgegen. So will er beispiels-
weise eines Tages in seiner Klause auf mysteriose Art und Weise den Er-

19 Mutd Sanji: Chéshé seikan, Bd. 3. Osaka 1928, T. 15.
20 Nach der englischen Ubersetzung von Pollack: op. cit., p. 55, der noch zwei ande-
re Gedichte des Rylishi Shiitaku ins Englische iibertragen hat;ibid., p. 26 und 39:
“Quietly I watch spring clouds grow in the vast sky,
Green mountains and white hair on opposite sides of slatted bamboo blinds;
A myriad miles of heaven and earth rain with white blossoms
And all of them are falling in one Zen monk’s eyes”.



278 HELMUT BRINKER

mahnungsstock (shippei) des chinesischen Chan-Meisters Mi’an Hanjieh
(jap. Mittan Kanketsu, 1118-1186) vorgefunden haben, den er fortan zu
seinen besonders geschitzten Amtsinsignien rechnete. Das Honché koso-
den (ch. 35) berichtet, er habe einst im Traum von dem beriihmten chine-
sischen Chan-Meister Wuzhun Shifan (jap. Bujun Shiban, 1177-1249) des-
sen MoOnchsrobe (kesa) erhalten. Seit alter Zeit galt im Zen der Empfang
der Almosenschale und des Mdnchsgewands als sichtbares Zeichen der
rechtmifBigen Lehrnachfolge. Diese kostbare, aus 25 briaunlich gelben und
blauen, mit Goldornamenten verzierten Seidenstiicken zusammengenihte
Robe (nijiigojé-gesa) des hochverehrten Song-Priesters, die heute zu den
Schitzen des Nationalmuseums Kyoto gehort, wird aufgrund jenes Traums
des damals im Nanzenji lebenden Monchs dmu-i genannt, “im Traum
[empfangenes] Gewand”.?! Die enge geistige Verbundenheit des Ryfishii
Shiitaku mit Wuzhun Shifan dufiert sich auch in seiner Handschrift, die in
ihrem lockeren, entspannten Duktus — etwa auf dem Halbfigurenbildnis
des Zen-Priesters Hekitan Shiikyd (1291-1374) im Jiz6-in zu Kydto??
(Abb. 2) — uniibersehbare und sicherlich nicht unbeabsichtigte stilistische
Parallelen zur Handschrift des chinesischen Chan-Prilaten aufweist. Das
zeigt ein Vergleich mit der Approbationsurkunde (inka-6), die Wuzhun
Shifan 1237 seinem japanischen Schiiler Ben’en Enni (1202-1280) widme-
te. Seit dem 13. Jahrhundert wird dieses Dokument von iiberragender reli-
gioser und kiinstlerischer Bedeutung im Tofukuji, dem von Enni 1255 ge-
grindeten, einflureichen Zen-Kloster in Kyo6to, mit groflem Respekt ge-

21 Siehe Zen no bijutsu — The Art of Zen Buddhism, Nr. 2, p. 255 f. Eines der be-
deutendsten Zen-Bildnisse, das dem Tdfukuji, Kydto, gehort, zeigt Wuzhun Shifan
“in cathedra” auf seinem Abtssessel in vermutlich eben dieser kesa. Der chinesi-
sche Jingshan-Abt widmete sein Portrit dem japanischen Pilgermonch Ben’en Enni
(1202-1280), und es wire durchaus nicht ausgeschlossen, daf® dieser als Zeichen
der Verbundenheit und offiziellen Lehrnachfolge auch die Ménchsrobe seines Mei-
sters in Empfang nehmen durfte, als er 1241 in seine Heimat zuriickreiste. Siehe
Zen no bijutsu — The Art of Zen Buddhism, Nr. 14, p. 8 und 50, sowie Yonezawa
Yoshiho und Nakata Y{ijird: Shérai bijutsu. Genshoku Nihon no bijutsu, Bd. 29.
Tokyo 1971, T. 82.

22 Hekitan Shiikyd, der Griinder dieses Klosters, stammte aus der michtigen Hdjo-
Familie. Er war, wie Ryf{ishii Shiitaku, ein Schiiler des Musd Soseki. Das wenig be-
kannte Portrit entstand vermutlich nach seinem Tode. Ein anderes postumes Bild-
nis des Hekitan Shiikyd im Jiz®-in tragt eine Aufschrift des als Maler bezaubernder
Orchis-Bilder bekannt gewordenen 81. Nanzenji-Abts Gyoku’en Bompd (1348-
nach 1420); vgl. Brinker: op. cit., Abb. 75. Ein “Jishd-in” betiteltes Gedicht von
der Hand des Ryfish@i Shiitaku aus dem Jahr 1380 besitzt noch heute jener Sub-
tempel des Nanzenji in Kyoto; vgl. Nihon kdosé iboku. Tokyo 1970,Bd. 2, T. 89,
und Pollack: op. cit., p. 84.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 279

wiirdigt und verehrt.?> Andererseits wihlte Shiitaku bei angemessenen Ge-
legenheiten den eleganten Schriftstil des Musd Soseki als Modell, wie eine
Aufschrift zu dem Portrit seines japanischen Lehrersim Enichiji zu San’nan
in der Prifektur Hydgo bezeugt.?*

Wihrend der beiden letzten Jahrzehnte seines Lebens, als er in den un-
erquicklichen Zwist um die Fithrungsrolle der Muso-Schule verwickelt war,
soll RyGishti gemifl einem Geliibde periodisch hundert Tage lang ohne Un-
terbrechung téglich ein Bild des Fudd Mydd gemalt haben.?® Der feste
Glaube an die Macht des ‘“Unerschiitterlichen” mag ihm Zuversicht und
Trost gespendet haben in jener schwierigen Lage. Zwar gehorte es in Japan
seit Jahrhunderten zur religiésen Praxis, durch Abschreiben oder Drucken
religidser Schriften sowie durch unermiidliches Zeichnen oder Malen bud-
dhistischer Heilsgestalten die Lehre zu verbreiten und dadurch die Erleuch-
tung in der Welt zu férdern. Doch entsprang diese Idee der heilsférdern-
den Wirkung durch Vervielfiltigung des heiligen Worts und Bilds letztlich
auch dem frommen Wunsch, durch Anhdufung verdienstvoller Taten die
Aussicht auf die eigene Erlosung zu steigern. Zuverlissige Quellen unter-
richten uns dariiber, dafd beispielsweise in der spiten Heian-Zeit 10.000
Drucke mit der Darstellung des Fudd My60 angefertigt wurden. Eine Serie
von gedruckten Darstellungen des Jizd Bosatsu entstand wihrend der er-
sten vier Monate des Jahres 1327; téiglich wurden 6 Abziige gemacht, an
manchen Tagen jedoch bis zu 12 oder gar 24.2¢ Nicht selten hat man sol-
che Blockdrucke bei der Weihe eines buddhistischen Kultbilds im Inneren
der Holzstatue deponiert, um deren sakrale Wirkkraft zu intensivieren so-
wie dem Stifter die Moglichkeit zu bieten, auf magische Weise sich ganz
unmittelbar mit der Heilsgestalt zu identifizieren und seine religiosen Ver-
dienste zu erhéhen.

23 Siehe Zen no bijutsu — The Art of Zen Buddhism, Nr. 36, p. 72-73, und 267 f.,
sowie Yonezawa und Nakata: op. cit., T. 130.

24 Siehe Art bouddhique japonais — Japanse boeddhistische kunst. Sculptures et
peintures de la préfecture de Hyogo (VIIéme-XIX&me siécle) — Beelden en schil-
derijen van de prefectuur Hyogo (7de-19de eeuw). Bruxelles 1989, Nr. 40, p. 78,
sowie p. 111 f. und 142.

25 Dieser Hinweis findet sich im 1678 erstmals und 1693 mit Ergidnzungen verdffent-
lichten Honché gashi des Kano Eind (1634-1700); vgl. Kanazawa: op. cit., 1977,
p. 120a.

26 Siehe Ishida Mosaku: Japanese Buddhist Prints. Tokyd 1964, p. 30. Vgl. ibid., Nr.
73-75. Auch in westlichen Sammlungen sind grofe, als Hingerollen montierte,
handkolorierte Blockdrucke mit Gestalten des buddhistischen Pantheons erhalten
geblieben; vgl. etwa John M. Rosenfield and Elisabeth ten Grotenhuis: Journey of
the Three Jewels. Japanese Buddhist Paintings from Western Collections. New
York 1979, No. 21-23, p. 95-99.



280 HELMUT BRINKER

Indes scheinen bei Ryfishi Shiitaku die Geldbnisbilder zur Verehrung
des Fudd Mydd (kuyod-ga) maBgeblich durch den tief verwurzelten Bann
mystischer Erfahrungen und das personliche Engagement in der speziellen
religionsgeschichtlichen Situation motiviert gewesen zu sein. Auch er be-
diente sich gelegentlich des Blockdrucks. Im Stddtischen Museum Osaka
(ehemals Sammlung Taman Kiyo’omi) ist ein erstaunlich grof3er handkolo-
rierter Holzschnitt (93 x 40.5 cm) mit der Darstellung des “Unerschiitter-
lichen™ erhalten geblieben, der in der Aufschrift auf den 9. Monat des Jah-
res 1385 datiert ist.2” Es wire denkbar, da® der Zen-Meister im hohen Al-
ter einen Teil seines Geliibdes im einfacheren Vervielfiltigungsverfahren
erfillte, indem er die schwarz gedruckten Umrisse farbig ausmalte und
kleinere Details erginzte oder verinderte, wie etwa die Felssockelplatten,
auf denen die Figuren stehen. Bei einem vorziiglichen Triptychon mit
Fudd My66 und seinen beiden Begleitern Kongara und Seitaka Dgji, auf
dessen Mittelbild am rechten unteren Rand die Signatur Mydtaku rojin
fude (hitsu), “Vom Pinsel des Alten Myotaku’, gedruckt erscheint, sind
die Figuren in sonoren Farben, vorwiegend Rot-, Gold- und Brauntdnen,
prachtvoll ausgemalt?® (Abb. 3a-c). Alle seine erhaltenen Werke signierte
er mit dem selbst gewihlten Priesternamen Myodtaku, wédhrend er seine
Bildaufschriften im allgemeinen mit dem von Musd Soseki empfangenen
offiziellen “Lehrnamen’” (h6ki) Shiitaku zeichnete. So wurde Myodtaku fiir
ihn schlieBlich zu einer Art Kiinstlernamen. Wir kennen Fud6-Holzschnitte
mit und ohne gedruckte Myo6taku-Signatur. Offenbar gab es mehrere nahe-
zu identische Druckstocke. Auch nach dem Tod des Zen-Meisters scheint
man davon Abziige — womdglich ohne Signatur — hergestellt zu haben.
Das Kanrin koroshii (ch. 8), die Sammlung der literarischen Werke des
83. Shokokuji-Abts Keijo Shirin (1440-1518), enthilt im Kapitel “Auf-
schriften zu gedruckten Fudo6-Bildern” den Hinweis, dafy die einzige in
seinem Kloster noch existierende Druckplatte wihrend des Onin-Krieges
(1467-1477) verbrannt sei. Ohne Frage haben diese Drucke zur Standardi-
sierung und zur Verbreitung von My6taku’s Fudd-Typus beigetragen. Da-
von zeugen zahlreiche grofie, in der Regel auf zwei Papierbdgen gedruckte,
als Hingerollen montierte und urspriinglich wohl auch als private Kultbil-

27 Ishida: op. cit., Nr. 6, p. 4243, und Hamada Takashi: Zuz4d. Nihon no bijutsu,
Nr. 55. Tokyo 1970, Abb. 79.

28 Die drei Hingerollen (H. 99.3 ¢m, Br. 36.5 cm) wurden 1971 von der Kunsthand-
lung Kdbunsd (Sorimachi Shigeo), Tékyd, zum Verkauf angeboten;siche Kébun-
50 taika koshomoku. Nr. 38. Tokyd 1971, Nr. 70, p. 84-89. Sie wurden von der
Osaka Aoyama Tanki Daigaku in Minoo-shi erworben, Der Kongara D6ji des Trip-
tychons hat sein Pendant in einem handkolorierten Druck der Sammlung Mura-
guchi Shird, Tokyd; siehe Ishida: op. cit., Nr. 8, p. 46-47.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 281

der benutzte Holzschnitte, von denen hier nur auf die Exemplare in der
Sammlung Morimoto Takanori, Nara, und im Yamato Bunkakan, Nara?®,
in der Mary und Jackson Burke Collection, New York, und ehemals im Be-
sitz von Mayuyama & Co., Tokyd3® (Abb. 4), verwiesen sei.

Bedeutender als diese Drucke sind indes die Fudod-Darstellungen aus
dem Pinsel des Myotaku, die allesamt mit Tusche und unter duflerst spar-
samem Einsatz von Farbe auf Seide gemalt sind.3' Neben Einzelbildern
sind Triptychen erhalten geblieben, die den Wissenskdnig begleitet von
zwei seiner Diener zeigen: Kongara Doji jeweils auf der rechten Héngerolle
und Seitaka Doji auf der linken. Nicht selten fiigte der Zen-Meister am
oberen Bildrand auf die buddhistischen Heilsgestalten Bezug nehmende,
aufgrund des Erhaltungszustands jedoch nur schwer zu entziffernde Auf-
schriften hinzu; sie sind des Ofteren exakt datiert. Immer richten sie sich
im Verlauf ihrer Vertikalzeilen nach der Blickrichtung der Figur. Auf den
Rollen mit Fudd und Kongara, die nach links schauen, sind sie entgegen
der allgemeinen ostasiatischen Praxis von links nach rechts geschrieben,
auf der Darstellung des nach rechts orientierten Seitaka D&ji in orthodoxer
Weise von rechts nach links. Ohne Zweifel war Ryushti Shiitaku diese
Konvention aus der zen-buddhistischen Portritmalerei geldufig, wo man
sie anwandte, um Bildnisse, die zu Lebzeiten des Portritierten entstanden
von solchen, die nach dem Tod gemalt waren, zu unterscheiden.?? In zeit-
genossischen Bildnissen blickt der Dargestellte in der Regel nach rechts
und in postumen nach links. Einige seiner Gel6bnisbilder scheint der alte
Malermoénch an Glaubensbriidder und Laienanhinger verschenkt zu haben,
wie aus kurzen, zumeist am linken unteren Bildrand angebrachten und so
mit der Signatur auf der gegeniiberliegenden Seite korrespondierenden
Widmungen klar wird.

Immer erscheint der “Unerschitterliche’ stehend in Frontalansicht,
den Kopf nach links gewandt, so dafd hinter ihm die Flammen seiner
Mandorla nach rechts lodern. Das Gewicht des michtigen, breitschultri-
gen Korpers ruht auf seinem rechten Bein, wihrend das linke als entlaste-
tes Spielbein leicht nach aufien gestellt ist. In den Hinden hat er die fiir
ihn charakteristischen Attribute Schwert und Lasso. Dabei hilt er die Ar-
me in kraftstrotzender Pose leicht angewinkelt vom Korper. Auf dem
Scheitel erkennt man inmitten dichter Locken eine Lotosbliite, und auch

29 Ibid., Nr. 7, p. 44-45, und Paintings and Handwritings from the Museum Yamato
Bunkakan Collection. Illustrated Catalogue Series No. 2. Nara 1974, No. 24.

30 Siehe Mayuyama Junkichi: Catalogue of Antique Japanese Art. Tokyd 1970, Nr. 25.

31 Einzelne Werke wurden diskutiert von Akiyama Teru’o: “Myotaku to Fudd-ga™,
Gasetsu, Nr. 64, und von einem anonymen Autor “My®dtaku no Fudd-zu”, Kokka,
Nr. 435, 1927, p. 49 f.

32 Vgl Brinker: op. cit.: p. 72 ff.



282 HELMUT BRINKER

die iibrigen ikonographischen Merkmale der grimmigen Gottheit, wie etwa
Augen- und Mundstellung, Zopf, Schmuck und Gewand, entsprechen in al-
len Einzelheiten dem traditionellen Darstellungskanon. Was an den Gestal-
ten des Myodtaku besonders auffillt und beeindruckt, ist einerseits die Si-
cherheit der keine nachtriglichen Korrekturen zulassenden Linienzeich-
nung und andererseits deren Konstanz in der Wiederholung kleinster De-
tails. Scheinbar nur durch die Variationen der wenigen farbigen Akzente
erhalten die Bilder ihre unterschiedliche Wirkung. Doch letztlich scheinen
die schwungvollen, eleganten Pinselziige selbst da noch identisch zu sein,
wo sie sich zu verspielten ornamentalen Formen verdichten oder parallel
gebiindelt die Stofflichkeit der Gewiander greifbar zu machen vermdgen.
Volumen gebende Schattierungen oder flichige Lavis werden sehr selten
und zuriickhaltend eingesetzt. Die Figuren beziehen ihren “Lebensatem”
hauptsichlich aus der dynamischen Linie. Angesichts der Ubereinstim-
mungen unter den erhaltenen Werken mufd man davon ausgehen, daf’ sich
der Maler bei seinen frommen Kunstiibungen immer wieder eines einmal
geschaffenen Prototyps bedient hat. Vielleicht diente ihm ein Holzschnitt,
vielleicht eine ikonographische Grundskizze als Vorlage, die er unter die
durchsichtige Malseide legen konnte, so dafs seine sichere und im Laufe
der Jahre routinierte Hand das entscheidende Liniengeriist fiir die Figuren
nur nachzuziehen brauchte. Die Masse der Rollen widerspriachen einer sol-
chen Hypothese nicht, soweit sich das anhand des zuginglichen Materials
nachpriifen 1ifit. Wenn das Ergebnis dennoch nicht den Charakter einer
mechanischen Pause oder tracing copy hat, liegt dies wohl nicht zuletzt an
der religiosen Hingabe, mit der Myotaku seinen Pinsel fithrte und jeden ein-
zelnen Strich im Sinne seines Geliibdes mit Leben erfiillte. So stehen seine
Bilder zwischen den teils skizzenhaften, spontanen und saloppen ikono-
graphischen Handzeichnungen, den sogenannten zuz4, und den monochro-
men Figurendarstellungen, die ausgiebig von den Moglichkeiten abgestuf-
ter, vor allem auch flichig eingesetzter Tuschetonungen Gebrauch machen.

Der Typus des Fudd Myd6s, den der zen-buddhistische Malermoénch
Myotaku ausschliefSlich und konsequent behandelte, hatte zu jener Zeit wohl
schon eine mehr als dreihundertjahrige Geschichte hinter sich. Der Shingon-
Tempel Daigoji bei Kydto besitzt eine auf das Jahr 1195 datierte Tusche-
zeichnung (Abb. 5); sie entstand laut Beischrift nach einem Gemilde desim
11. Jahrhundert tétigen, freilich durch keine erhaltenen Originale dokumen-
tierten Monchs Enjin. Hier begegnet uns der “Koénig Mystischen Wissens” auf
einer Felsplatte stehend in strenger Frontalitdt, mit nach links gewandtem
Kopf sowie allen fiir Mydtaku’s Versionen charakteristischen Details.3? Die-

33 Siehe Gazé Fudd Mydd, Abb. 135, p. 164, und Nakano: op. cit., 1986, Abb. 88,
p. 59. Eine andere Handzeichnung aus dem 12. Jahrhundert im Ninnaji, Kyoto,



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 283

ser Enjin-yé oder “Enjin-Typus™ fand in der mittelalterlichen buddhisti-
schen Malerei Japans grofien Anklang und wurde in zahlreichen Kultbil-
dern wieder aufgegriffen.

Die beiden jungen Begleiter in dem Daigoji-zuz6 hingegen unterschei-
den sich in Haltung, Attributen, Kleidung und Haartracht klar von den
Fudd-Dienern des Zen-Meisters. Bei ihrer Formulierung standen Rytishi
Shiitaku andere Werke Pate. Wahrscheinlich haben ihn Gemilde jener Art
inspiriert, wie sie von Mitgliedern der durch die chinesische Malerei der
Song-Dynastie beeinflufiten Takuma-Schule geschaffen wurden.?* Die bei-
den prédchtigen, mit Tusche, Farben und Gold auf Seide gemalten Bilder
des weiflen Kongara und des roten Seitaka in der Freer Gallery of Art,
Washington, D.C. (Abb. 6a-b), die einst sicherlich eine Hingerolle mit
Fudd Myd6 flankierten, gleichen den Dédji-Darstellungen des Mydtaku so
sehr, dafl man annehmen mochte, der Zen-Meister habe diese Werke ge-
kannt und seine eigenen Versionen in geradezu kopiehafter Manier darauf
aufgebaut. Die Freer-Bilder tragen an den Aufienrindern quadratische, mit
blofem Auge nur noch schwer zu entziffernde, Choga zu lesende Siegel.
Aufgrund des zweiten Namensbestandteils ga, der hdufig in Kiinstlernamen
der Takuma-Familie vorkommt, ist Chdga wahrscheinlich mit einem 1253
bezeugten gleichnamigen Maler zu identifizieren, der den ekklesiastischen
Rang eines hdgen fithren durfte und vorwiegend fir den Daigoji gearbeitet
zu haben scheint. Noch heute befindet sich in dessen Besitz eine vorziigli-
che Tuschezeichnung aus seinem Pinsel.?® Sie stellt den sitzenden Fudd

und eine ikonographische Skizze, die nur den unteren Teil einer stehenden Fudd-
Figur bis auf Brusthohe zeigt, weisen grofle Ahnlichkeiten mit diesem Typus auf.
Letztere findet sich in der aus dem 13. Jahrhundert stammenden Fudé-zukan,
“Bildrolle mit dem {Unerschiitterlichen)”, im Daigoji. Vgl. Gazé Fudé Mydé, Abb.
156, p. 170, und 136, p. 165.

34 Die Takuma-Familie brachte in ungebrochener Erbfolge zwischen etwa 980 und
1310 eine Vielzahl talentierter Berufsmaler hervor, die sich vorwiegend buddhisti-
schen Themen widmeten. “As with the Kand or Tosa painting schools of more
recent times, the heads of the Takuma school must have carefully passed on to
their successors the family’s composition books, records, workshop secrets, and
precious artists’ materials like fine brushes, ink stones, and rare pigments”; Rosen-
field and ten Grotenhuis: op. cit., p. 103.

35 Siehe Takana Ichimatsu: Nihon kaigashi ronshii. Tokyd 1966, p. 134-147: “Ebus-
shi Choga to sono sakuhin”, T. 8, Abb. 55-56, p. 134-135, Masterpieces of Chinese
and Japanese Art. Freer Gallery of Art Handbook. Washington, D.C. 1976, p. 97,
Yanagisawa Taka, ed.: Zaigai Nihon no shihé, Bd. 1: Bukkyd kaiga. Tokyd 1980,
T. 69-71, sowie p. 145 f., und Gazé Fudbé My56,T. 26-27, p. 74.

36 Siehe Tanaka Ichimatsu und Yonezawa Yoshiho: Hakubydga kara suibokuga e no
tenkai. Suiboku bijutsu taikei, Bd. 1. Tokyd 1975, T. 97, Nakano: op. cit., 1986,



284 HELMUT BRINKER

My606 in jener Form dar, die uns durch das berithmte Takao-Mandara im
Jingoji bei Kydto aus dem 9. Jahrhundert bekannt ist3” und die in der Ta-
kuma-Familie iiber Generationen tradiert worden sein diirfte. Vielleicht
lie sich Choga zu seinen eigenwilligen Darstellungen der Wunder wirken-
den Fudo6-Diener von ikonographischen Skizzen anregen, zu denen er im
heimischen Atelier oder im Daigoji Zugang hatte. Jedenfalls finden wir in
einem zuzé der Kamakura-Zeit aus der reichhaltigen Sammlung dieses
Klosters den Prototyp seiner Seitaka-Darstellung®® (Abb. 7). Der jugend-
liche Adlatus steht hier in der typischen, entspannt ausruhenden Haltung
liber seiner in einen Kreis eingeschriebenen Keimsilbe (shuji). Mit seiner
rechten Hand umfafdt er einen zwischen den Beinen auf den Boden gestell-
ten Stock, wihrend er den Ellbogen seiner Linken auf dessen oberes Ende
stitzt und sein Kinn in der gedffneten Handflache ruhen 1i3t. Zu den auf-
falligen, spiter ebenfalls mit grofler Konstanz auftretenden Details geho-
ren ferner das lockige, schulterlange Haar, der aus drei auf Lotosbliiten ge-
betteten, flammenden Juwelen (nyoi-hdju)® bestehende und mit einer
Schnur um das Kinn gebundene Kopfschmuck, der seitwirts gerichtete,
mirrisch wirkende Blick, der fest geschlossene Mund, der nach rechts we-
hende Saum des vor dem Bauch geknoteten Wickelrocks, das um den
nackten OberkoOrper gelegte, am Hals zusammengebundene Schultertuch
und schlieBlich die aufwirts gerichteten Zehen seines rechten Fufes.*°
Der andere Fudo-Begleiter des Choga scheint eine Abwandlung der zahlrei-

Abb. 102, p. 70, und Gazé Fudbé Mydé, Abb. 27, p. 123. Ein eindrucksvolles
Portrit des wenige Jahre in Japan unterrichtenden chinesischen Chan-Meisters
Wuan Puning (jap. Gottan Funei, 1197-1276) im Shédenji, Kydto, wird ebenfalls
dem Takuma Chdga zugeschrieben. Der Portritierte, der 1260 vom Kontinent
kam und zum zweiten Abt des Kenchdji in Kamakura ernannt wurde, widmete es
in einer eigenhindigen Aufschrift seinem japanischen Schiler Tdgan Ean (1215-
1277). Das Bildnis muf} also in den sechziger Jahren des 13. Jahrhunderts entstan-
den sein; vgl. dazu Brinker: op. cit., p. 118 f. und Abb. 49a-b.

37 Vgl. Gazé Fudé My6d, T. 12, sowie Nakano: op. cit., 1986, T. 1.

38 Siehe Gazo Fudd My646, Abb. 159, p. 173.

39 Das Flammenjuwel ist Attribut zahlreicher buddhistischer Heilsgestalten und sym-
bolisiert deren Macht, alle Wiinsche der Gldubigen zu erfiillen.

40 Einer dhnlich auffallenden Haltung der grofen Zehen begegnet man bereits bei ei-
ner vorziiglichen, 59 cm hohen Trockenlackstatue eines Kongd-rikishi aus der Na-
ra-Zeit (8. Jahrhundert) im Besitz des Bunkachd, Tokyd. Seine rechte Hand hat
der vollbartige Beschiitzer der buddhistischen Lehre zur Faust geballt, seine Linke
vor der Brust angewinkelt und merkwiirdig verdreht. Alle diese geradezu verkrampft
wirkenden Haltungen sind ‘““Ausdrucksformen der Grofen Kraft und des Heiligen
Zorns”, daisei funnu no katachi. Zur Plastik des Kongd-rikishi sieche L ’homme et
son image — De mens: beeld en evenbeeld. Bruxelles 1989, Nr. 41, p. 130 f.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 285

chen, den Meister ehrfiirchtig anbetenden Diener zu sein®! (Abb. 8). Er
hat seine Hinde vor der Brust zusammengelegt und den Blick aufwirts ge-
richtet. Seine Lippen sind leicht geoffnet, so daf’ die Zahne sichtbar wer-
den. Es scheint, als spriche Kongara eine Gebetsformel. Er ist ebenfalls
in einen Wickelrock gekleidet, der den Oberkorper frei ldf3t. Von seiner
linken Schulter hingt ein quer Uber die Brust bis zur rechten Hiifte ge-
schlungener Schal herab. Das kindlich naive Gesicht des Fudd-Helfers ist
durch weit ge6ffnete Augen und eine breite Stupsnase mit grofien Nasen-
16chern charakterisiert. Auf dem Kopf mit dem iippigen, wehenden Haar-
schopf trigt Kongara eine prachtvolle Lotosbliite, die an einer langen, un-
ter dem Kinn geknoteten Kordel befestigt ist, und iiber die Schultern hingt
ein vor der Brust nicht geschlossenes Kollier.*? Um seinen linken Unter-
arm hat er locker das Lasso (kenjaku) gelegt. Seine andere Waffe, den ein-
spitzigen vajra (tokko-sho)*®, hilt er unter seinem linken Oberarm einge-
klemmt. Beide Diener des “Unerschiitterlichen” tragen Schmuckreifen
an den Oberarmen sowie an den Hand- und Fufdgelenken. In dieser von
Chdoga um die Mitte des 13. Jahrhunderts entworfenen Gestalt haben
Kongara und Seitaka Doji bis ins 19. Jahrhundert hinein vorbildhaft ge-
wirkt. Noch Watanabe Kazan (1793-1841) griff sie mit allen markanten
Einzelheiten auf, als er den “Konig Esoterischen Wissens” in Begleitung
seiner beiden Helfer am Fufie eines Wasserfalls darstellte.** Als der versier-
te Kunstkenner und offizielle Maler des Tokugawa-Shogunats Kand Tan’y
(1602-1674) die Bilder des Chdga zu Gesicht bekam und in seiner ge-
konnten Manier skizzenhaft kopierte (Abb. 9), war offenbar das Mittel-
bild des Triptychons bereits nicht mehr vorhanden, denn sonst hitte er

41 Vgl etwa den Kongara des En’en-Typs in der Fudé-zukan aus dem 13. Jahrhun-
dert im Daigoji oder den im sogenannten Kurika-san-ddji-z6, einer ikonographi-
schen Zeichnung des 12. Jahrhunderts im Ishiyama-dera, Prifektur Shiga, die an-
stelle des Fudd sein von einem Drachen umwundenes Schwert zeigt; siehe Gazé
Fudo Myé6, Abb. 148, p. 167, und Abb. 188, p. 180.

42 Mit einer Ausnahme triagt Kongara Ddji in den Darstellungen des Myodtaku eine ge-
schlossene, mit Perlen und Ornamenten reich ausgestattete Halskette.

43 Der Donnerkeil mit zugespitzten Enden, wie wir ihn bei Kongara Dji sehen, heifdt
funnu-ko, ““Vajra mit zorniger Spitze”, weil er im Ritual fiir Gottheiten verwendet
wird, die den heiligen Zorn verkorpern. “Der tokko-sho symbolisiert wegen seiner
Form die {einheitliche) Sphidre des Absoluten (hokkai), aber auch Hingabe und
Mut sowie die Kraft des Zerspellens von Hindernissen”; Goepper: op. cit., p.
237.

44 Die Hingerolle ist in Tusche auf Papier ausgefiihrt und mif3t 166 x 45 cm; siehe
Yoshizawa Chii: Nikon no nanga. Suiboku bijutsu taikei, Zusatzband 1. Tokyd
1976, T. 100.



286 HELMUT BRINKER

nicht allein die beiden Ddji, sondern zweifellos auch den dazugehdrigen
Fudd Mydd abgebildet.?

Ryflishi Shiitaku dagegen scheint die drei Hingerollen noch beisam-
men gesehen zu haben, als er in den siebziger und achtziger Jahren des 14.
Jahrhunderts daran ging, sein Geliibde zu erfiillen. Dies bezeugen die erhal-
tenen Triptychen aus seinem Pinsel. Gegeniiber den Bildern des Choga ver-
anderte er aufier dem elaborierten Kolorit nur die Steinssockel fiir seine
Figuren. Er stellte sie nicht auf bizarre, aus den Wogen aufragende Fel-
sen, sondern auf flache, kantige, in leichter Aufsicht und strenger Parallel-
perspektive wiedergegebene Felsplatten. Dadurch sicherte er seinen stets
vor dem leeren Grund erscheinenden Gestalten eine zwar beschrinkte,
aber doch klar definierte tiefenrdumliche Aktionsplattform.

Das undatierte Werk im Nanzenji konnte zwischen 1371 und 1375
entstanden sein, als der Zen-Abt dieses Kloster leitete? (Abb. 10a-c). Er
signierte das Mittelbild des Triptychons mit den fiinf Zeichen Myéraku
rojin tokoro hodokosu — ‘“Ausfihrung des Alten Mydtaku”. Besonders
auffallend ist hier der scharfe, prizise Pinseleinsatz, sind die feinen, nur
wenig an- und abschwellenden, sicher ausgezogenen Linien, wie wir sie ei-
nerseits an dem 1379 datierten Fudo6-Bild der Tokiwayama Bunko, Ka-
makura, beobachten*’” (Abb. 11) und andererseits an der Darstellung des
Seitaka Doji im Arthur M. Sackler Museum der Harvard University, Cam-
bridge, Mass.*® (Abb. 12). Wahrscheinlich gehort auch das Triptychon der
Sammlung Ikeda in diese Schaffensperiode des Mydtaku.*® 1382, als er
Abt des JozaikGji war, entstanden die drei Hingerollen, die im Ju’nei-in
erhalten geblieben sind®*® (Abb. 13a-c). In seiner nur noch bruchstiickhaft
zu entziffernden Aufschrift sagt er eingangs:

45 Siehe Kydto Kokuritsu Hakubutsukan: Tan’yd shukuzu. Bd. 2. Tokyo 1981, p.
12, Abschnitt 35 in der “Bildrolle mit Figuren, buddhistischen Themen und der
Seidenraupenzucht”, Ningyd-butsu’e-kaiko-zukan.

46 Nanzenji no meihd. Kydto 1983, Nr. 44:1-3; 3 Hingerollen. Tusche und leichte
Farben auf Seide. 103 x 38 cm.

47 Siehe Hisao Sugahara: Japanese Ink Painting and Calligraphy. The Brooklyn Mu-
seum. Brooklyn 1967, No. 9, p. 28; Héngerolle. Tusche und leichte Farben auf
Seide. 115 x 43.5 cm. Die Hingerolle trigt rechts unten die Signatur Mydtaku
réjin — “Vom Alten Myodtaku™.

48 Siehe Archives of Asian Art, XXXI, 1977-1978, Fig. 5, p. 117; Hiangerolle. Tu-
sche, leichte Farben und Gold auf Seide. 99.8 x 42.1 cm.

49 Vgl. Tanaka: op. cit., 1966, Abb. 58, p. 136.

50 Siehe Gazé FudéMyb6,T.29-31,p. 76-77,sowie p. 264, und Nakano: op. cit. ,1986,
Abb. 92, p. 62; Tusche und leichte Farben auf Seide. Fudd-Rolle: 115.9 x 40 cm,
Kongara-Rolle: 110.9 x 40.4 cm, Seitaka-Rolle: 111.1 x 40.4 cm. Vielfach wird das
Kloster, in dem Rytishii Shiitaku zu jener Zeit residierte, auch J6zaik6-in genannt.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 287

“Ich hére den Boten (shisha).
Biru[shana] hat seinen Leib verwandelt (keshin).5!
Er hilt sein Schwert und schleudert sein Lasso...”

Er spricht dann weiter von den ‘““heraustretenden Fangzihnen” der darge-
stellten Gottheit und dem *“Schutz, den diese dem Gldubigen biete” (kago-
gyonin). Die mittlere Rolle signierte er am rechten unteren Rand Mydtaku
rojin in hodokosu, “Vom Alten Mydtaku gesiegelt”. Anstelle des sonst in
seinen Signaturen iblichen Schriftzeichens hitsu bzw. fude, “Pinsel”, ge-
brauchte er hier das Zeichen in, “Siegel, Stempel”. Sollte sich darin ein
Hinweis verbergen auf den Umstand, daf® Myotaku die Bilder moglicher-
weise von einem seiner Schiiler oder Mitarbeiter malen liefs und dem Werk
nur noch die Signatur hinzufiigte und sein Siegel aufdriickte? In jedem Fal-
le benutzte der Kiinstler des Ju’'nei-in-Triptychons andere Pinsel. Die Li-
nien der Gewandzeichnung sind breiter und kriftiger. Sie werden zum Teil
von flichigen Lavis sowie abgetdnten Schattierungen begleitet, so daf’ hier
ein differenzierterer stofflicher Eindruck entsteht gepaart mit stirkerem
korperhaftem Volumen. Wihrend bei den Seitenbildern leichte Lavierun-
gen die unregelmidfigen Rinder der kantigen Steinplinthen akzentuieren,
ist der abgetreppte Felssockel des Fudd an den Vorderkanten durch eine
mit trockenen Pinselhieben erzeugte, lockere Strukturzeichnung gekenn-
zeichnet. Ahnliche malerische Akzente, nimlich schattierte Faltenbahnen
in der Kleidung und spontan hingesetzte Tuschewischer unterschiedlicher
Gradation an der Felssockelplatte, weist das erwéihnte Seitaka-Bild des Ar-
thur M. Sackler Museum auf (Abb. 12). In den frithen achtziger Jahren
diirfte Myotaku auch fiir die Herstellung der drei Hingerollen im Toyama
Bijutsukan verantwortlich gewesen sein®*? (Abb. 14a-d). Bei der Darstel-
lung der beiden Fudd-Diener nehmen die saftigen Tuschelinien stellenwei-
se geradezu kalligraphischen Charakter an. Besonders in der Seitaka-Rolle
ist der Pinselduktus gelegentlich kurzatmig, mit raschen Anderungen der
Richtung und des Volumens sowie mit entschlossenen Ansidtzen und

51 Fudd Mydd gilt als “Bote” des Buddha Vairocana, dessen japanische Umschrei-
bung Birushana lautet. Keshin, der “verwandelte K&rper”, ist eine Form des djin,
des “Entsprechungs-, Anpassungs- oder Erscheinungsleibs” Vairocanas, seines
nirma{za-k&ya, d.h. eines der “Drei Korper” (sanshin), in denen ein Buddha gleich-
zeitig existiert. In seinem ‘““Verwandlungsleib™ begegnet er in menschlicher Gestalt
als Lehrer und Erloser dem Gldaubigen auf Erden, in diesem Falle in seinem zorni-
gen “Verwandlungsleib” als unerschiitterlicher “Ko6nig Esoterischen Wissens™.

52 Siehe Yigensai ed.: Bukkyd kaiga. Toyama 1986, Nr. 52, p. 120-121, sowie p.
227 f.; Tusche, leichte Farben und Gold auf Seide. Fudd-Bild: 105.5 x 40 cm, Sei-
tenbilder 104 x 40 cm.



288 HELMUT BRINKER

Endungen versehen. Dadurch wird in diesem Werk der graphisch lineare
Gesamteindruck zugunsten einer ausdrucksstarken, bewegten und leben-
dig modellierenden Zeichenkunst zuriickgenommen, die der namentlich in
Zen-Kreisen gepflegten und bevorzugten figiirlichen Tuschemalerei néher
steht. Die mittlere Rolle des Toyama-Triptychons trigt, wie iiblich, am
rechten unteren Rand die Signatur des Zen-Meisters: Myotaku rbjin megu-
mi-hodokosu, “Vom Alten My®odtaku, der Gnade spendet”. Auch hier sagt
er also nicht ausdriicklich, dafd er die Bilder mit eigener Hand geschaffen
habe. Als er am 16. Tag des 3. Monats 1386 im Alter von 78 Jahren das
heute im Nationalmuseum Tokyd aufbewahrte Fudo-Bild (Abb. 15) malte
und es einem ‘“Laienbruder [namens] Shoshin schenkte”, Shdshin koji
hoji, wie er links unten vermerkte, scheint seine Handschrift zumindest bei
der Signatur Myétaku réjin fude hodokosu, ‘“Vom Pinsel des Alten Myota-
ku ausgefiihrt”, bereits von einer gewissen Schwiche oder Unsicherheit
beeintrichtigt gewesen zu sein.’®> Der Zen-Meister lebte zu dieser Zeit im
Jisho-in, jenem Subtempel der Nanzenji, in dem ein Teil seiner sterblichen
Hiille zwei Jahre spiter beigesetzt werden sollte. Identisch in der Formu-
lierung und eng verwandt im Schreibduktus ist Mydtaku’s Signatur auf ei-
ner weiteren Darstellung des Fudd My66 im Masaki Bijutsukan bei Osaka5®
(Abb. 16). Die Hingerolle ist am oberen Rand stark beschidigt, so daf’ die
Datumsangabe am Ende der Aufschrift unlesbar geworden ist. Der Zen-
Meister machte sie seinem persdnlichen Betreuer im Kloster®®> zum Ge-
schenk, wie er links unten anmerkte: Gojisha héji. Das letzte bekannte
Werk, fir das Myotaku verantwortlich zeichnete, ist wohl nicht zufillig im
Shingon-Zentrum auf dem Kéyasan erhalten geblieben®®, wo der “Konig

53 Siehe Tani Shin’ichi: Chiisei kaiga. Nihon bijutsu taikei, Bd. IV. Tokyo 1961,
Abb. 62; Hingerolle. Tusche und leichte Farben auf Seide. 110.3 x 40.3 cm.

54 Siehe Masaki Bijutsukan: Shuppin mokuroku, Nr. 13, Sept. 1974, p. 3. Die mit
Tusche und leichten Farben auf Seide ausgefiihrte Hingerolle mifst 114.4 x 49.8 cm.

55 Zu den verschiedenen Amtern in einem Zen-Kloster, den Aufgaben der Ménche
und der Novizen, die dem Abt zu Seite standen vgl. Collcutt: op. cit., p. 228-247.

56 Umezu Jird: “Chiian Bonshi hitsu Fudd Ni-Dji-zd ni kanshite”, Bijutsu kenkyi,
Nr. 69, September 1937, pl. VI, und Kanazawa Hiroshi: Shoki suibokuga. Nihon
no bijutsu, Nr. 69. Tokyd 1972, Abb. 125, sowie ders.: Japanese Ink Painting.
Early Zen Masterpieces. Translated and adapted by Barbara Ford. Tokyd, New
York, and San Francisco 1979, pl. 138-140; 3 Hingerollen. Tusche und leichte
Farben auf Seide. 114.3 x 42.8 cm. Tamamura Takeji fiilhrt am Ende seiner Bio-
graphie in Gozan zensé denki shilsei, p. 723, noch drei weitere Fudd-Héngerollen
auf, die uns nicht bekannt sind, und zwar in der Sammlung Yagioka, der Samm-
lung Nakamura sowie einer anonymen Privatsammlung. Auch das Genshoku zu-
ten — Nihon bijutsushi nenpyd, ed. Ota Hirotard, Yamane Yizd und Kawakita
Michiaki. Tokyd 1986, listet ein Fudd-Triptychon (datiert 8. Tag des 1. Monats
1386, Slg. Ikeda?) sowie zwei Fudd-Hingerollen (datiert 19. Tag des 4. Monats



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 289

Esoterischen Wissens” von Anbeginn im Mittelpunkt zahlreicher Rituale
stand und zu dem der in Kyoto lebende Zen-Prilat anscheinend freund-
schaftliche Kontakte unterhielt. Der Henjoko-in besitzt ein Triptychon
mit Fudd My00 und seinen beiden Dienern, das 1387, ein Jahr vor Mydta-
ku’s Tod, fertiggestellt wurde (Abb. 17a-c). Die Aufschrift auf dem Mittel-
bild liest sich wie ein Bekenntnis zum Mikkyd:

“Biru[shana] hat seinen Leib verwandelt (keshin).

Die erhérende Errettungsmacht (kanné) des Grofien [Buddha]®’
Ist der einzige Halt der Menschen.

Stindig empfangen sie seinen Schutz (kago).

Am 25. Tag des 12. Monats im Anfangsjahr der Ara Kakei [1387]
von Shiitaku andichtig [?] geschrieben”.

Mydtaku iiberreichte die Bildrollen einem Moénch namens Nitten, der zu
jener Zeit den Hauptsitz im Kloster innehatte: Nitten shuso hoji, heifdt es
am linken unteren Bildrand in der kurzen, mit verschliffenen Zeichen ge-
schriebenen Zeile. Wiahrend sich die Figurendarstellungen ungebrochen
schwungvoll und prizise in der Linienfilhrung prisentieren, verraten die
Aufschriften besonders der beiden Seitenrollen unmifiverstindlich das
Schwinden der Klarheit wie der Sicherheit in der Hand des fast Achtzig-
jahrigen. Nicht nur die vertikale Zeilenausrichtung scheint ihm Miihe be-
reitet zu haben, sondern auch in der Ausfilhrung der einzelnen Schriftzei-
chen gehorchte der abgenutzte, stumpfe Pinsel offenbar nur noch schwer-
fallig den kalligraphischen Regeln. Diese Diskrepanz zwischen den Bildern
und ihren Aufschriften bedarf einer Erklarung. Wenn nicht alles triigt, bie-
tet die Signatur rechts unten eine Interpretationshilfe. Sie weicht von den
gangigen, frither verwendeten Formulierungen des Zen-Meisters auffillig
ab und lautet: Mydtaku tengen, ‘“Mydtaku punktete die Augen ein”. Das
Einzeichnen der Pupillen war eine namentlich im Esoterischen Buddhismus
seit Jahrhunderten geiibte Kulthandlung, bei der durch das “Offnen der
Augen” (kaigen) eine Ikone erst ihre magische “Belebung’ erhielt und so-
mit die an sich wertlose Form und Materie des Bildes der dargestellten
Gottheit Raum und Substanz zur wahren “Verkorperung’ bot. Heifdt die-
se Signatur nicht, dafd sich Mydtaku angesichts seiner schwindenden Kréf-

1378, und anfangs des 9. Monats 1385) in anonymen Privatsammlungen auf. Letz-
tere mogen mit den von Tamamura genannten Myotaku-Bildern identisch sein.

57 Maha (jap. Maka)-Vairocana, wortlich “der Grofie Ringsumher-Leuchtende”, wur-
de in der sino-japanischen Ubertragung zu Dari bzw. Dainichi, “Grofle Sonne”,
Kanné ist ein buddhistischer Kardinalbegriff und steht vielfach als Abkiirzung fiir
kannd-doké ; er bezeichnet die anpassende Verschmelzung der Bediirfnisse und Wiin-
sche der Menschen mit der sie erh6renden und befriedigenden Antwort des Buddha.



290 HELMUT BRINKER

te auf diesen zeremoniellen Akt der “Augenoéffnung’ beschrinkte und
ihm bei den Figurendarstellungen womaglich ein jiingerer Malermonch sei-
nes Klosters zur Hand ging, etwa Chiian Bonshi (1346- nach 1437), ein zu
jener Zeit einundvierzigjahriger Zen-Priester, der als Schiiler seines Confra-
ters Shun’oku Myoha in die Gozan-Gemeinschaft Kyotos hineingewachsen
war und im Alter mit dem gleichen Eifer absolut identische Bilder des Fu-
dé Myd6 und seiner beiden Diener malte? Nicht ganz unwesentlich mag in
diesem Zusammenhang ein kleines Detail sein, das der (noch nicht so rou-
tinierte?) Maler moglicherweise vergafd. Gegeniiber allen fritheren Darstel-
lungen trigt Kongara D6ji auf der Henjoko6-in-Rolle keine Halskette.

Abgesehen von den Beobachtungen an Myodtaku’s Werken selbst glau-
ben wir eine Bestitigung fiir unsere Vermutung den Tagebuchaufzeichnun-
gen des Unsen Taikyoku (1421-?) entnehmen zu koénnen, die er fiir die
Jahre 1459 bis 1468 gemacht hat. Am 23. Tag des 5. Monats 1460 hielt er
in seinem Hekizan nichiroku den mindlichen Bericht seines Gastes iiber
Rytishi Shutaku’s Gepflogenheiten bei der Herstellung buddhistischer
Kultbilder fest. Es heifdt dort, dieser habe seinen ““Schiiler Chtian™’, Monjin
Chilan, beauftragt, Fudo-Bilder zu malen. Der alte Zen-Meister habe nur
die Pupillen eingetupft und die Rollen mit Mydtaku réjin signiert.5® Auch
wenn in Unsen Taikyoku’s Notiz der Name “Chiian” mit etwas anderen
Zeichen erscheint, diirfte wohl Chiian Bonshi gemeint gewesen sein. Ab-
weichende Schreibungen insbesondere von Namen erkliren sich bei derar-
tigen Aufzeichnungen ohne Frage aus der Tatsache, daf sie vielfach auf
Gesprachen und miindlichen Uberlieferungen beruhen, wobei leicht Ver-
wechselungen oder kleine Ungenauigkeiten auftreten konnten. Auch der
Tagebuchschreiber Gidd Shiishin widmete diesem Chiian in seinem Kiige-
shii einen Vers.%® Schliefilich enthilt die Anthologie des Ry@ishil Shiitaku,
das bereits erwdhnte Zuitokushii, ein Gedicht mit dem Titel Chiian-gé, in
dem nur der zweite Namensbestandteil mit einem anderen Zeichen geschrie-
ben ist. Zwar ist nicht auszuschliefen, daf’ wir es hier mit drei verschiede-
nen Monchen gleichlautenden Namens aus dem Kreis um den Zen-Meister
zu tun haben, doch erscheint uns dies unwahrscheinlich.

Das unabléssige Malen identischer Fudo-Bilder oder doch zumindest
deren Auftrag und Stiftung sind ein Zeichen fiir die tiefe Verwurzelung
der “Geheimlehre” im Denken und Handeln einiger namhafter Zen-Mei-
ster. Darin durfte sich Myotaku mit Musd einig wissen. Die Jahrzehnte
wéhrende, geradezu monomane Verehrung einer zentralen Gottheit des

58 Siehe Umezu: op. cit., p. 366.
59 Ibid.,p.367.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 291

Esoterischen Buddhismus war fiir den an Magie und Wunder glaubenden
Rytishii Shiitaku essentieller Bestandteil seines religiosen Lebens. Mit Fu-
dd Myo06 an seiner Seite fiihlte er sich offenbar gewappnet fiir seine alltdg-
lichen Pflichten und Aufgaben, und dazu gehorten in jenen Jahren die auf-
reibenden Fraktionskdmpfe unter den Mus6-Schiilern des hauptstidtischen
Zen-Klerus.

Daf} dieses von Ryfishii Shiitaku verfolgte und in die kiinstlerisch-reli-
gidse Alltagspraxis umgesetzte synkretistische Glaubenskonzept seine Fort-
setzung fand, dafiir sorgte Jahrzehnte spiter — wie gesagt — Chilan Bonshi.
Auch auf ihn muf} der “Unerschiitterliche Kénig Mystischen Wissens” eine
ungeheure Faszination ausgeiibt haben. Uber sein Leben wissen wir wenig.®°
Der vermutlich aus Kantd stammende Monch wurde, wie man aus einer
mit seiner Altersangabe versehenen Signatur erschlieffen kann, 1346 gebo-
ren (Abb. 18a). Er studierte bei den fithrenden progressiven Zen-Meistern
in Kyoto, bei Gidé Shiishin und Shun’oku Mydha, in dessen Schule ihn
die traditionellen Uberlieferungen einordnen, so z.B. Koten Shiiin in sei-
nem 1418 fertiggestellten Busso shtiha-zu.®' Einen Teil seiner Ausbildung
erhielt er im Nanzenji. Der 89. Abt dieses Klosters Ichi Tstijo (1349-
1429)%? | widmete dem Novizen (jisha) Chiian einen Abschiedsvers, als die-
ser zur Beisetzung seiner Mutter nach Osten reisen mufdte. Zwei weitere
Gedichte iiberreichte er ihm anliflich eines Ausflugs nach Goshii zum
Ishiyama-dera.®® Chilan Bonshi lebte zeitweise im Ryfige-in des Nanzenji
und wurde dort spiter zum Prilaten in der 96. Generation ernannt, nach-
dem Ashikaga Yoshimitsu den Nanzenji 1386 an die Spitze aller gozan-
Kloster gestellt und zum gozan-no56 erhoben hatte. Zweifellos war diese
Position eine der wichtigsten, die innerhalb des Zen-Klerus von Kyoto ver-
geben werden konnten. Wann er in das Amt des 93. Kenninji-Prilaten be-
rufen wurde, wissen wir nicht genau; es muf} jedoch vor 1418 gewesen sein,
da Koten Shiiin den zweiundsiebzigjihrigen Priester zu diesem Zeitpunkt
bereits als Leiter dieses Klosters auffiihrt. Fest steht, dafd er zu Beginn des
15. Jahrhunderts der Elite kiinstlerisch und literarisch gebildeter Zen-Mei-
ster angehorte, die in der anregenden Atmosphire ihrer wohlhabenden Kl16-

60 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 461, Sawada: op. cit., p. 403, Umezu: op. cit.,p. 365-
370, Helmut Brinker and Eberhard Fischer: Treasures from the Rietberg Museum.
The Asia Society. New York 1980, No. 63, p. 163-166, sowie den Beitrag des Au-
tors zu Yanagisawa Taka, ed.: op. cit., Nr. 66-68, p. 144 f.

61 Siehe Umezu: op. cit., p. 368.

62 Er wurde 1416 in dieses Amt berufen; vgl. Tamamura: op. cit., p. 22.

63 Siehe Umezu: op. cit., p. 369. Die drei Gedichte sind im Unkaku engin, den “Af-
fengesingen im Wolkental”, enthalten.



292 HELMUT BRINKER

ster sich zu literarischen Zirkeln, sogenannten yisha, zusammenfanden
und an der Dichtkunst, Tuschemalerei, Teezeremonie und Gartendesign-
kunst ergdtzten. Als der vierte Ashikaga-Shogun Yoshimochi (1386-1428,
reg. 1395-1423), selbst ein talentierter Maler® und grofler Zen-Enthusiast,
um 1413 zu einem Literatentreffen einlud, war auch Chiian Bonshi unter
den Gisten. Wahrscheinlich erteilte der Shogun zu diesem Anlal dem im
Shokokuji, Kyoto, titigen Zen-Monch und Maler Josetsu den Auftrag, ein
typisches Zen-Paradoxon ins Bild umzusetzen. Damit sollte wohl die Sinn-
losigkeit krampfhafter Bemiihungen vor Augen gefiihrt werden, den We-
senskern des Zen mit untauglichen Mitteln, Methoden oder Geriten in den
Griff zu bekommen. Auf seinem sogenannten Hyénen-zu im Taizo-in des
My®0shinji®® versucht ein alter Mann, an einem Gebirgsbach einen schliipf-
rigen Wels in einem enghalsigen Flaschenkiirbis zu fangen — ein Unterfan-
gen, dessen Hoffnungslosigkeit leicht einzusehen ist. Nicht weniger als 31
kultivierte Zen-Mo6nche, bunjinsé, waren aufgefordert, dasselbe Thema li-
terarisch zu gestalten. So bedeutende gozan-Vertreter wie Taihaku Shin-
gen (gest. 1415), Daigaku Shist (1345-1423), Gyoku’en Bompd (1348-
nach 1420), Genchti Shiigaku (1359-1428), Ishé Tokugan (1360-1437),
Daigu Shochi (gest. 1439) und schlieflich auch Ichfi TsGijo und Chiian
Bonshi verfafiten kurze Gedichte im chinesischen Stil. Der fiir jedes Schrift-
zeichen in kleine quadratische Felder vorlinierte Gedichtbogen wurde auf
der Riickseite eines kleinen Stellschirms befestigt, an dem man das Bild
aufzuhingen pflegte. Heute sind die Gedichte mit Josetsu’s Hydnen-zu als
Hingerolle montiert.

Chiian Bonshi scheint erst im hohen Alter regelmifig identische Dar-
stellungen des Fudd Myd6 sowie seiner beiden jungen Helfer Kongara und
Seitaka in eigener Regie gemalt und signiert zu haben, und dhnlich wie bei
Rylishsi Shiitaku wird man vermuten diirfen, dafd diese spite kiinstlerische
Aktivitit auf ein GelObnis zuriickgeht. Seine Bilder, die in Ausfithrung,
Material und Format denen des Myotaku zum Verwechseln gleichen, un-
terzeichnete er mehrfach mit dem Epitheton rond, “der alte Priester”, und
fiigte seiner Signatur in manchen Fillen eine Altersangabe bei. Auch in

64 Einige seiner Bilder sind erhalten geblieben. Vgl. etwa Yoshiaki Shimizu and
Carolyn Wheelwright, ed.: Japanese Ink Paintings from American Collections: The
Muromachi Period. Princeton 1976, No. 3, p. 54-59, und Matsushita Taka’aki:
Josetsu, Shiibun. Nihon bijutsu kaiga zenshii. Bd. 2. Tékyd 1979, T. 14-15, und
Abb. 13-16, p. 103.

65 Siehe Matsushita Taka’aki und Tamamura Takeji: Josetsu, Shitbun, San-Ami. Sui-
boku bijutsu taikei. Bd. 6. Tokyd 1974, T. 5, sowie p. 147 und 168, und Matsu-
shita: op. cit., 1979, T. 17, sowie p. 122 f.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 293

den Gepflogenheiten fiir Anordnung und Verlauf der Bildaufschriften und
teilweise sogar in deren Inhalt und Formulierung folgte er dem Vorbild
des Rytishii Shiitaku. Alle Bilder sind in einer eleganten, spannungsreichen
Liniensprache mit Tusche und unter zuriickhaltendem Einsatz weniger
Farben auf briunlicher Seide ausgefiihrt. Das dlteste erhaltene Werk ist ein
Triptychon®® | das der achtzigjihrige (nach westlicher Rechnung neunund-
siebzigjdhrige) Zen-Mo6nch im Jahre 1425 schuf (Abb. 18a-c). Dieses Da-
tum findet sich in zwei der Bildaufschriften. Da die mittlere der drei Hin-
gerollen, die einst dem Rokud-in, Kydto, gehorten und sich heute in der
Sammlung Hosomi Minoru, Osaka, befinden, am rechten unteren Bildrand
die Signatur Hachijii roné Bonshi zushi-owaru trigt, “Ein vom achtzig Jah-
re alten Priester Bonshi vollendetes Bild™’, 14f3t sich 1346 als Geburtsjahr
des Chian Bonshi erschlieBen. Die mit relativ kleinen Zeichen in flilssigem
und etwas saloppem Duktus ausgefiihrte Aufschrift oberhalb der méchti-
gen Gestalt des Fudd Myo6 lautet lbersetzt:

“Der {Unerschiitterliche) in seiner wahren Wesensnatur (nyonyo)®’

Bietet unter den gegebenen Bedingungen (zui’en) des Hier und Jetzt

Als einziger seinen Dienern (jisha)

UnermeBliche (muryd) und grenzenlose (muhen) Gliickseligkeit (fuku)

und Weisheit (e). .

Im 5. Sommer[-Monat der Ara] O’ei [im Jahr der zyklischen Zeichen] otsushi
[1425] opferte Chiian Bonshi Weihrauch und schrieb dies andichtig

nieder’.6®

1429 malte der alte Zen-Meister den “Konig Esoterischen Wissens™ fiir ei-
nen ins Kloster eingetretenen Sohn des Kaisers Sukd (1334-1398), der den
Monchsnamen Yoken Shiikken (1376-1431) fithrte und in der Zen-Tradi-

66 Siehe Umezu: op. cit., pl. V, und Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63a. Alle drei
Rollen messen in der Hohe 110 ¢m und in der Breite 38.7 cm.

67 Nyo (skr. tathd) ist das Sosein, die undifferenzierte Gesamtheit eines Dings oder
Wesens. Die Verdoppelung in nyonyo bringt eine Potenzierung zur letztgiiltigen
Realitdt jenseits aller Differenzierung und Relativierung, die absolute Wirklichkeit,
zum Ausdruck. Sie ist mit dem komplexen Begriff shin nyo, dem “wahren Sosein™
oder der ““wahren Wesensnatur”, identisch.

68 Bis auf die letzte Zeile und die Datierung ist diese Aufschrift identisch mit einem
im Honcho gashi aufgezeichneten Kolophon zu einem wohl nicht mehr erhaltenen
Fudo-Bild, das Chiian Bonshi 1431 ebenfalls im 5. Sommer-Monat malte und un-
ter Angabe seines Alters signierte: Hachijiiroku-sai Chiian-sé zushi-owaru, “Im 86.
Lebensjahr vom Alten Chfian vollendetes Bild”. Statt der “Gliickseligkeit und Weis-
heit ohne Ende” offeriert hier der “Konig Mystischen Wissens” seinen Dienern

“die Loslosung von den Sechs Arten des Gebundenseins™. Vgl. Sawada: op. cit., p.
403.



294 HELMUT BRINKER

tion des Shun’oku Myodha erzogen worden war®® (Abb. 19). Die Signatur
und Widmung am unteren rechten und linken Rand der 108.2 x 39.1 cm
grofden, im Jinkd-in zu Kydto erhaltenen Hingerolle” folgen in ihrer Pla-
zierung dem Vorbild des Mydtaku; sie lauten: Chilan roné Bonshi tame ni
Yéken Oshd zushi-owaru, “‘Ein von Chiian, dem alten Priester Bonshi, fiir
Hochwiirden Yoken vollendetes Bild”. Auch wenn sich die Aufschrift im
oberen Teil der Rolle nicht mehr in allen Teilen ganz klar entziffern 14ft,
steht fest, daf} sie im Anfangsjahr der Ara Eikyd geschrieben wurde und
in ihrer Formulierung aufs engste mit dem 1425 verfafditen Vers fiir die
Fudd-Darstellung in der Sammlung Hosomi verwandt ist. Auch hier spricht
Chiian Bonshi von Fudds “wahrer Wesensnatur” (nyonyo Fuddé) und den
“Gegebenheiten des Hier und Jetzt” (shosho zui’en), in deren Angesicht
der Beistand des “Unerschiitterlichen’ eine ‘“‘einmalige Offerte an seine
Diener” (ippé jisha) sei. Der Empfianger des Bildes, der in den Modnchs-
stand getretene Prinz, war zu jener Zeit Abt des Daitsu-in im Daikdmy6ji
zu Fushimi. Wahrscheinlich malte Chiian Bonshi es als Ersatz fiir eine Fu-
do-Rolle des Ryuashit Shiitaku, die Yoken Shilken als “Hauptkultbild”™
(honzon) besonders geschitzt hatte und die ihm aus seinem Kloster ent-
wendet worden war. Der Abt sei iiber diesen Verlust duflerst betriibt gewe-
sen, verzeichnet das Kanmon gyoki fir den 14. und 15. Tag des 9. Monats
im Jahre 1425.71 Als gut fiinfeinhalb Jahre spiter, am 7. Tag des 4. Mo-
nats 1431, sein Freund, ehemaliger Mitschiiller und Amtsnachfolger im
Daikdmy®dji, der Zen-Meister Unpd Bonko (gest. 1434)" , wenige Wochen
nach dem Tod des Yoken Shiiken dessen Nachlaf® gesichtet habe, heifdt es
dort weiter, habe er unter anderem drei Hangerollen mit Darstellungen des
Fudd My66 und seiner beiden Diener von der Hand des Chiian Bonshi vor-
gefunden. Wenn nicht alles triigt, hat das Mittelbild in Form der im Jinkdo-
in bewahrten Rolle die Jahrhunderte tiberdauert.”?

Ein Jahr nach der Entstehung dieses Werks malte Chlian Bonshi ein
Héngerollenpaar mit den beiden Fudo-Dienern, das im Shinshoégokurakuji,
Kydto, gehiitet wird und dort mit einem wohl aus der Kamakura-Zeit stam-
menden Bild des von Flammen umloderten, auf einem shitsushitsu-za thro-
nenden ‘““Unerschiitterlichen Konig Mystischen Wissens” zu einem Tripty-

69 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 696.

70 Siehe Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63c.

71 Siehe Umezu: op. cit., p. 365.

72 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 44. Unpd Bonkd wurde am 28. Tag des 9. Monats
1431 offiziell in das Amt des Daikdmydji-Abts eingesetzt.

73 Siehe Umezu: op. cit., p. 365 f.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 295

chon vereint ist’* (Abb. 20a-¢). Ob dies bereits seit 1430 der Fall ist, als der
Zen-Meister Kongara und Seitaka nach bewdhrtem Rezept in seiner typi-
schen linearen Pinselmanier ausfiihrte, wissen wir nicht. Es wire aber
durchaus denkbar, dafl er den Auftrag erhielt, die heute schlecht erhalte-
ne Mittelrolle mit flankierenden Seitenbildern zu erginzen. Die in der Auf-
schrift am Ende mit dem Datum Eikyd kojitsu [1430] versehene Kongara-
Rolle signierte der Maler rechts oberhalb der Sockelplatte unter Hinzufii-
gung seines Siegels “Chlian” mit den vier Zeichen: Bonshi zushi-owaru,
“Ein von Bonshi vollendetes Bild”’. Wiren die beiden Héngerollen nicht als
Erginzung zu einem bereits existierenden Hauptkultbild geschaffen wor-
den, sondern urspriinglich als Bestandteile eines einheitlichen Triptychons
konzipiert gewesen, hitte der Malerm&nch wahrscheinlich das zentrale
Werk mit seinem Siegel und Namenszug versehen und nicht eines der Sei-
tenbilder.

Im selben Jahr entstand das 1430 datierte Triptychon des Saikydji’
in Otsu, Prifektur Shiga (Abb. 21a-c). Es ist einem buddhistischen Laien-
bruder (koji) namens Joden gewidmet: Chitan réond Bonshi zushi-owaru
Joden koji hoji. Neben den beiden Zeilen der Signatur und Zuneigung an
den dufleren Rindern trigt die mittlere Hingerolle eine halbkursive Auf-
schrift, in der es heif3t:

“Der Bote des Nyorai,

Der {Unerschiitterliche Wissenskénig):,

[hilt] in beiden Hinden Schwert und Lasso.

Seinen ganzen Korper umgibt ein flammender Glanz.
Machtvoll rettet er von Kalamitéten.

Siinden und Ungliick bringt er unter Kontrolle.

Dank seiner Unterstiitzung erlangen die Menschen
Unermefliche Gliickseligkeit und langes Leben.
Chiian Bonshi schrieb dies andédchtig nieder”.

Die Verse der beiden Seitenrollen mit Kongara und Seitaka Doji stimmen
— mit Ausnahme des Datums — inhaltlich Zeichen fir Zeichen iiberein mit
denen auf den entsprechenden Bildern der Fudd-Diener in der Sammlung

74 Die mittlere, 98.9 x 52.4 cm grofie Darstellung des Fudd Myd0 wird gemé&f einer
frommen Uberlieferung dem ‘‘Pinsel des K6bd Daishi” [Kiikai, 774-835] zuge-
schrieben. Die Dji-Bilder von der Hand des Chiian Bonshi messen 103.3 x43.4 cm.
Den Hinweis auf diese unseres Wissens bisher unpublizierten Werke verdanke ich
Hiroshi Kanazawa.

75 Das Datum findet sich am Ende der Aufschrift zum Bild des Kongara Doji. Publi-
ziert sind die drei 109 x 39.9 cm grofien Hingerollen in dem von Suzuki Kei kompi-
lierten Chilgoku kaiga s6gd zuroku — Comprehensive Illustrated Catalog of Chinese
Paintings. Vol. 4: Nihon-hen II: Ji’in, Kojin — Japanese Collections: Temples and
Individuals. Tokyo 1983, p. 124, No. JT 129-003.



296 HELMUT BRINKER

Hosomi. Dariiber hinaus wiederholen sie, von geringfiigigen Abweichungen
abgesehen, die Worte des Ry(ishii Shiitaku, die dieser 1382 auf seine im
Ju’nei-in erhaltenen Doji-Darstellungen schrieb. Die Zeilen auf der Konga-
ra-Rolle lassen sich etwa wie folgt iibersetzen:

“In der Zwischenzeit iibernimmt er die Verantwortung

In vollem Einklang mit dem Heilsgedanken.

Die bdsen Geister der Ungerechtigkeit miissen sich ergeben.

Er schafft Erleichterung von dem bésen Schneidezahn im Mund.

Gut gemacht (zenzai), Fugen Daiji!7®
[Wihrend der Ara] Eikyd [im Jahr der zyklischen Zeichen] kdjutsu [1430]”.

Und auf dem Bild des Seitaka Doji steht zu lesen:

“Er gelangt zum Kern des Ubels.

Seine Tugenden sind wahrlich vielfiltig.

Er steigt herab an den Ort der Verehrung (d6jo)
Zur Vollendung der buddhistischen Sache.

Vortrefflich und richtig, Monju Shitsuri!”’
Bonshi schrieb dies anddchtig nieder”.

Das Koga bik6é des Asa’oka Okisada (1800-1856), das neben biographi-
schen Informationen auch einige Signaturen des Malermdnchs wiedergibt,
enthilt unter den von Ota Kin 1903 vorgenommenen Ergidnzungen einen
Hinweis auf zwei wihrend der Meiji-Ara (1880) noch existierende Darstel-
lungen der Wunder wirkenden Diener des Fudd My66 aus dem Pinsel des
Chhan Bonshi. Den Signaturen zufolge schuf sie der (nach japanischer
Zihlung) siebenundachtzigjahrige Zen-Priester 1432. Die beiden Bilder
scheinen im Verlauf des letzten Jahrhunderts untergegangen zu sein.’
Dagegen ist aus dem Jahr 1433 eine Hingerolle mit der Darstellung des
“Unerschiitterlichen” im Toyama Bijutsukan erhalten geblieben™ (Abb.

76 Zenzai ist ein zustimmender, applaudierender Ausruf, der dem Sanskritwort
sddhu entspricht. Daiji, “das Grofie Wesen” (skr. mahdsattva), d.h. der Bodhisattva
Samantabhadra, manifestiert sich hier nach Ansicht des Chiian Bonshi in der Ge-
stalt des Kongara Dgji.

77 Der Verfasser sieht in Seitaka Doji eine Manifestation des Bodhisattva Manjusri und
apostrophiert diesen als Shitsuri, als Verkorperung “der Perfekten Vollendung”
(shitchi, skr. siddhi).

78 Oder sollte die Kongara-Rolle mit dem von Tamamura Takeji in seinem Gozan
zensd denki shisei, p. 461, erwidhnten Werk identisch sein, das sich ehemals in der
Sammlung Nakamura befand? Vgl. Zétei koga biké. Tokyd 1905. Bd. 1, p. 313.

79 Siehe Yhgensai ed.: Bukkyé kaiga. Toyama 1986,Nr.53,p. 122 und 227 f. Die Mas-
se des mit Tusche und leichten Farben auf Seide gemalten Bildes betragen 103 x
45 cm.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 297

22a-c). Der (nach westlicher Rechnung) siebenundachtzigjihrige Priester
malte sie fiir den Sttraverwalter (zdsu) eines Klosters, dessen Name wegen
einer Beschddigung der Bildseide an dieser Stelle nicht mehr lesbar ist.
Moglicherweise war jedoch der Empfinger des Bildes ein MOnch namens
Shin, wie man aus einer Bemerkung im Honchd gashi (Kap. 3) rekonstruie-
ren konnte.®® Der iiblichen Praxis entsprechend signierte Chiian Bonshi
sein Werk mit den Worten: Beinen Bonshi tame ni(Shin) zosu zushi-owaru,
“Ein vom achtundachtzigjihrigen Bonshi fiir den Stitraverwalter (Shin)
vollendetes Bild” 8!

Mit einer dhnlich verschliisselten Signatur unterzeichnete der Altmei-
ster im selben Jahr eine Darstellung des Seitaka D&ji, die ohne Frage ur-
spriinglich den linken Teil eines Triptychons bildete3? (Abb. 23). Chilan
zushi-owaru ima koko ni beinen, “Ein vom jetzt und hier achtundachtzig-
jahrigen Chban vollendetes Bild”, heifst es am linken unteren Rand, und
am Ende seiner Aufschrift im oberen Bildabschnitt fiigte er durch die An-
gabe der Regierungsdevise Eikyd und der zyklischen Zeichen eine dem
Jahr 1433 entsprechende Datierung hinzu. Im iibrigen ist die Aufschrift
Wort fiir Wort identisch mit jenem Vers, den er bereits mehrfach in Ent-
lehnung des Vokabulars von Mydtaku auf seine Seitaka-Darstellungen ge-
schrieben hatte, nimlich 1425 auf die Rolle der Sammlung Hosomi und
1430 auf die des Saikyoji.

Der Zen-Priester scheint vor allem im Frithsommer, jeweils wihrend des
5. Monats, seiner Verehrung fiir den Wissenskonig Fudé und seine Helfer
kiinstlerischen Ausdruck verliehen zu haben. Zumindest deutet darauf auch
ein vorziiglich erhaltenes Triptychon im Masaki Bijutsukan hin, daser 1434
malte®> (Abb. 24a-d). Wann die drei Hingerollen von seiner Hand im Mu-
seum Rietberg, Ziirich, entstanden, wissen wir leider nicht® (Abb. 25a-c).
Die nur noch schemenhaft zu erkennenden Zeilen auf seiner Fudo-Darstel-
lung enthalten keine Datumsangabe, und auch in der Signatur am rechten

80 Vgl. Umezu: op. cit., p. 368.

81 Beinen, wortlich “Reisjahr”, ist eine Floskel fiir das 88. Lebensjahr, die sich wohl
aus dem spielerischen Umgang mit der graphischen Struktur des Schriftzeichens
fiir “Reis” ergeben hat, denn dieses 143t sich leicht zerlegen in “Acht mal Zehn
plus Acht”.

82 Die Hingerolle wurde 1981 dem Cleveland Museum of Art zum Kauf angeboten.
Sie mifit 107.8 x 39.8 cm.

83 Siehe Masaki Bijutsukan: Shuppin mokuroku, Nr. 3, Sept. 1969, p. 2. Alle drei

Héngerollen tragen das Siegel des Malers. Tusche und leichte Farben auf Seide.
110 x 39 cm.

84 Das Triptychon gelangte im Juli 1972 aus einer Basler Privatsammlung in das Mu-
seum Rietberg. Die drei Rollen haben folgende Mafe: Fudo-Bild: 100.4 x 38.6
cm, Kongara-Rolle: 100.1 x 37.4 c¢m, Seitaka-Rolle: 100.2 x 37.4 cm. Siehe Brin-



298 HELMUT BRINKER

unteren Bildrand gibt der Malermonch nicht, wie sonst gelegentlich, sein
Alter an, sondern bezeichnet sein Werk lediglich mit der iiblichen Formu-
lierung als ‘“‘ein vom alten Priester Chian vollendetes Bild™’: Chiian roné
zushi-owaru.

Das letzte Fudo-Bild, das wir von der Hand des (nach westlicher Rech-
nung) mittlerweile einundneunzigjahrigen Zen-Meisters kennen, entstand
1437 (Abb. 26a-¢). Die 101 cm hohe und 40 ¢m breite Hingerolle befin-
det sich seit 1908 im Museum of Fine Arts, Boston®® , und trigt die in kur-
sivem Duktus geschriebene Signatur: Kydjini Chiian Bonshi, “Der 92 [Jahre
alte] Chiian Bonshi”. Auf einen zusitzlichen Vers zum Lobe des Schutz
und Beistand gewihrenden ‘““Unerschiitterlichen Wissenskonigs” hat der
Zen-Meister hier verzichtet. Angesichts seines hohen Alters ist es erstaun-
lich, mit welcher Sicherheit, Elastizitit und Prignanz in der Pinselfithrung
die machtvolle Gestalt des “Unerschiitterlichen” auf diesem Spatwerk er-
scheint. Chlian Bonshi erfreute sich nicht nur eines langen Lebens, son-
dern offenbar auch bester Gesundheit. Wir wissen nicht, wann er gestor-
ben ist. Die Serienbilder des Fudd Mydd und seiner Wunder wirkenden,
jungen Diener Kongara und Seitaka leben indes fort als sein religiéses Ver-
maéachtnis. Sie sind Zeugnisse eines erfillten Lebens im Schofde der buddhi-
stischen Kirche Kyotos jenseits enger Grenzen einzelner Schulen, eines Le-
bens, das der Zen-Meister bis zum Schluf} zu einem guten Teil dem “Konig
Mystischen Wissens’ weihte.

ker und Fischer: op. cit., No. 63, p. 163-166, und Yanagisawa Taka, ed.: op. cit.,
Nr. 66-88, und p. 144 f.

85 Siehe ibid., p. 144, sowie Horioka Chimyd: ‘“Hakubyd zuzd ni tsuite”, Bukkyd
geijutsu/Ars Buddhica, No. 90, Feb. 1973: Special Issue: The Museum of Fine
Arts, Boston, p. 73 and 76, Fig. 19, und Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63b,
p. 166.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 299

anchin-kokka-ho
Annen

Anokuta

Asa’oka Okisada
Ashikaga Yoshimitsu

Ashikaga Yoshimochi
Ayuwangshan
banjaku-za

Beinen Bonshi tame ni

(Shin) z6su zushi-owaru

bempastu
Ben’en Enni
Birushana
bodai-shin

bonnod

Bonshi zushi-owaru
bunjins6

Busso shitha-zu
chintaku

Choga

choji-dachi

choren

chord

Chian

Chiaan Bonshi
Chiian ron6 Bonshi tame ni

Yoken Osho zushi-owaru

Glossar

y

#2053 3R ik

Bl % 2

& ] B 48

2 F & i

EFEH

Bl &

82 1 A

KA Al 2
(M) BEES

W52

Ee i AR

i O

fE 15

=NIEES

XY

{# tH == Ik 18

95

&% (H)

T 3L

HiE

&%

W

fif 22 2 il

22 Z i 2
FHEMMES



300

Chian rond Bonshi zushi-owaru

Joden koji hoji

Chian rond zushi-owaru

Chiian zushi-owaru ima koko ni beinen

Chiian-go

Dai-Birushana-Jobutsu-
jimben-kaji-kyd

dai-d6ji

Daigaku Shist

Daigoji

Daigoji-zuzo

Daigu Shochi

Daikgji

Daik6mydji

Dainichi (Dari)

Dainichi-kyo

daisei funnu no katachi

Daitsu-in

dogd

Do6in Shoju

doji

dojo

e

Eki

Eko

En’en

HELMUT BRINKER

22 2 1 i B &
HEE LT EH

fh 22 & B 5=

fih %2 [B 55 5 2 K 4F

i B 3%

A e B AR AR 4k
i 52 0 £

NEF

A&

fiE B =F

iz B <F 18] {%

AEHH

pa iz

N JEHH FF

A H

A HE

AREBBEBOE

A 38 B

=)

i [& & 5t

Eigee

& %

#t

(R e el e
i = Dk



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO

Enichiji

Enjin

Enjin-y6

Erinjin

Fudd My66
Fudd-jiku-emmei-ho
Fudd-zukan
Fugen Daiji

fuku
Fukukensaku-jimben-shingon-ky o
funnu

funnu-ko
Fushimi

Gen’ylt Kokushi
Genchi Shagaku
Genji (Minamoto)
Gentaku

Gid6 Shishin
Go-En’yl Tennd
gochi-nyorai
godai-myo60
godo-shuso
Gojisha hoji
gokoku

goma

goshin-butsu

H£HF

IO

Bl O 6

= F NS

A ETEH £

A Bl 3% B A 5
4 # B &

TE AL

f&
AEERMER
] A\ T %Y

a2 &

KRR
9% [ A
& 1 JE o
gES

L
£EEE
rERIKE
A WK
AR T
REHE
EREES
i [

& EE

& B

301

=
= &



302 HELMUT BRINKER

Goshu
gozan
g0zan-no-jo
Gobzanze

Guanglisi

Gundari

Gyokkei Chiikkyoku

Gyoku’en Bompd

gyosho

hachi-dai-doji

Hachija rond Bonshi zushi-owaru
Hachijiiroku-sai Chaian-sé zushi-owaru
hanka-za

Hei’ensan

Hekitan Shikyo

Hekizan nichiroku

Henjoko-in

hinpotsu

hisen

hogen

hoki

hokkai

Hokoji

Honcho gashi

Honcho kosdden

T

# 1
A2z Lk
[ = 1t
BEF &
HEF
EEZEHIHE
Ewi g5
iTE
INKREF
NTEZWEAES
Nt A28 E;
22 A

SE B (U
EEE®K
= 5 #

i 18 o BT
S

i

% IR

s

BR
T
KEEH
S E



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO

honzon
Hosokawa Yoriyuki
Hyonen-zu
Icha Tsgjo
inka-jo

ippo0 jisha
Ishiyama-dera
Ishé Tokugan
jikushu
Jingcisi

Jingoji
Jingshan
Jink6-in

jisha

Jisho-in
jissetu, jissatsu
Jizo Bosatsu
Jiz6-in

Joden

johaku
Joju-Kongd
Jokoji

Josetsu
J6sho-in
Jozaikoji (J6zaik6-in)
ju’en

Ju’nei-in

Ay
) FE 2
D & ]
e 838 2
E[ A] R
—EHFE
Al sF
W 14 15 5
A
FRF
1o 58 =F
il
141 5% B
Fa
ar_.\EE.lz]U
-+

1l 565 3
1t 565, Fe
w1

& &
HAE =
G ESF
g

E AP
HTE B 5F
A B

= =r =
FE

303

(Fc)



304

Ju’nei-in ikai
Ju’nei-monpa
jugya-zu

jaji
juku-fuji-kan
joku-kan
kachin

kago
kago-gyonin
Kai

kaigen
Kanmon gyoki
kannd
kanno6-doko
Kané Eino
Kand Tan’yi
kanrei

Kanrin koroshi
Kanto
kashd-zammai
Keijo Shiirin
kempatsu

ken

Kenchoji

kenjaku (kensaku)

Kenninji

HELMUT BRINKER

= =5 7 38 o
= = M ik

+ 4 [
B
+hHmFH
+ L&

5K §H

P12
LT A

H 28

B HR

e= gk

I E
PAAg) £

~, L p— XY
= 75
2% JE 3E A2

¥ BF K
¥ BF PR B
B H
AR R
B4 3R
KHE =B8R
= 1% B
T &

il
i
R
BT



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 305

kesa

keshin (kejin)
Ko6bo Daishi (Kikai)
Koga biko
Kogen-in
Ko6ho Kennichi
koji

Kokei-an
Kokushi
Komyo6-in
Kongara

kongo
Kongo-rikishi
Kongoyasha
Koten Shiin

Koyasan

Kige-shi

kun
Kurika-san-doji-zo
kuyod-ga
kyoryorin-shin
Kyjini Chtan Bonshi
Mi’an Hanjieh (Mittan Kanketsu)
mikkyo

Mincho

Mino

mo

Monjin Chiian

RE

b &
SAIE KRN (ZEiE)
EE AR

y

= & 8 H

&+

LR R

B

6 B e

5 & 7%

&

Wl 73L&

& Wl 757 &%
5% J& B

= B 1

EEE

B

{H F] 30 = = 7%

L& #H
AT S

it = Az 3 il
=

Z2H

HA K

% ¥=

=

RPN LR



306 HELMUT BRINKER

Monju Shitsuri

mucha-z0

muhen

mumyo

munakazari

muryo

Muso Soseki

Muté Shai

myo

Mydchi-in

My6shinji

Myotaku rojin

Myotaku rojin fude (hitsu)
Myotaku réjin fude hodokosu
Myotaku rojin in hodokosu
Myotaku réjin megumi-hodokosu
Myotaku rojin tokoro hodokosu
Myotaku tengen

Nanzenji

nijugojo-gesa
Ningyo6-butsu’e-kaiko-zukan
Ninnaji

Nitten shuso hoji

Xk & A
2

f BH

H&) i
B2HEEA

i & JE 4z

b

b B B
2O 3F

REE AN
WiEZ ANE
mhEE NEN
3 % A EIhE
WEZANEN
2 E 2 A8 e

hb 3 B IR
Pl 1% =5
—HAHGEEREK

N g 1B &
{ZF05F
HREEZER



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 307

nyoi-hdju
nyonyo

Oda Nobunaga
djin

omu-i

Ota Kin
rahotsu
Rinsenji
Rinzai
Rokud-in
rond

Rytge-in
Rytshi Oshé goroku

Rytsha Shataku
Rylzan-an

sabetsu-chi

Saga

Saiji Tenry(ji goroku
Saikyoji

San’e-in

San’e-in ikai
sanko-sho
San’nan

sanshin

Seitaka

shakei

Shiba Yoshimasa

mE=E

a4

GHER

fE B

i

A H %

7 52

B )1 35

bicg {7

& T BE

1

HE 1 i

HE ¥k 0 1 EE #

HE WX & i#

HE LI g

= B &

13 1

HEKREFES

7G 3 5F

::ﬁ[;]dﬁ
R E

:ﬁﬂ

(L

= 5

il IFE 300

E

IR



308

shin’nyo
Shingon
Shinshogokurakuji
shippei

shisha

shitchi

Shitoku
shitsushitsu-za
Shodenji

Shojo Biku
Shokokuji
Shoshin koji hoji
shosho zui’en
shozan

Shozen

shuji

Shun’oku My&ha
Shunnyt

shuso

sOhatsu

sokusen

séroku

Suk6 Tennd
Taihaku Shingen
Taiz6-in
Takao-Mandara

Takeda

HELMUT BRINKER

=
HE
RIEfR%E 5
(-
&
& Hi

g 1E

7 7o P
EEF
BEFWRE
A 3 F

RO ELTER

&t L

B &
A
R
i#

H

W

2

&g %
EHARE
AHRX
3B e B

[ 3-F 3
i



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 309

Takuma

Tango

tassu

tatcha

Tendai

tenji-gan

tenka zenrin no to
tenka-soroku
Tenryaji

Tofukuji

Toégan Ean

Toki Yoriyasu
Tokiwayama Bunko
tokko-sho
Tokugawa leyasu

Tosa

Toyama

Ukubaga

Ungo-an

Unkaku engin

Unmonji

Unpd Bonkd

Unsen Taikyoku

wansen

Watanabe Kazan

Wuan Puning (Gottan Funei)
Wuzhun Shifan (Bujun Shiban)

ot EE
FH&
BE
O
Ra
i R
KT HEHDOHE
AT 8%
N
&
-+ U5 &
AR L SR
18 §if <F
s
+ 4

=

5 HZ
EER
ERIRG
EM 7
i 3 B
E R K&
i &l

% 3% 5 1L
JLlE &5
#8% <E Al €8



310 HELMUT BRINKER
Yixing

Yoken Shiiken

Yuan’an Zongti

yusha

zenzai

Zhuxian Fanxian (Jikusen Bonsen)
z0su

Zufang Daolian

zui'en

Zuitokushi

zuzo

— 137

H# %
B e 5% w2
R4t
=k

Z Al &
¥ =

tH 75 38 B
CEEE S
(EIRES






























L e







C

10

Oa

1









13c

13b













17a 17b 17c



C

18












20c












22b

22¢



S




C

24

24b

24 a









o










o

AL










	Gemalt aus Vertrauen auf Fudô Myôô : Serienbilder der Zen-Mönche Ryûshû Shûtaku (1308-1388) und Chûan Bonshi (1346-nach 1437)

