
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 2

Artikel: Gemalt aus Vertrauen auf Fudô Myôô : Serienbilder der Zen-Mönche
Ryûshû Shûtaku (1308-1388) und Chûan Bonshi (1346-nach 1437)

Autor: Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO
Serienbilder der Zen-Mönche Ryûshû Shûtaku (1308-1388) und

Chüan Bonshii1346-nach 1437)

Helmut Brinker

Im Esoterischen Buddhismus Ostasiens gelten die "Fünf Großen Könige
Mystischen Wissens", die godai-myöö, als Manifestationen der "Fünf Buddhas

des Geheimen Wissens", der gochi-nyorai. Sie sind zu Gottheiten
konkretisierte magische Bannformeln und vermögen in ihrem furchterregenden

Aussehen nicht nur der buddhistischen Heilslehre im allgemeinen
Schutz gegen Feinde, Gefahren und negative Einflüsse aller Art zu bieten,
sondern sie können auch dank ihres Mitleids im Nichtwissen verhaftete
Lebewesen mit sanfter Gewalt auf den Weg zur befreienden Erleuchtung
verhelfen. Im Zentrum dieser Fünfergruppe grimmiger vidyârâjas, wie sie im
Sanskrit heißen, steht Fudô Myôô, "der Unerschütterliche", der im Angesicht

von Versuchungen, Leidenschaft, Egoismus und anderen menschlichen

Schwächen mit unüberwindlicher Standhaftigkeit und Furchtlosigkeit
dem Gläubigen beisteht. Sein indischer Ursprung ist unumstritten. Er

scheint aus dem Hindu-Gott Siva hervorgegangen zu sein, an den sein
Sanskritname Acala erinnert. Von einer zum Buddhismus bekehrten
untergeordneten Schutzgottheit wurde er im Laufe der Zeit in Ostasien schließlich

zu einer der kultisch wichtigsten, in der Kunst am häufigsten
dargestellten Gestalten des buddhistischen Pantheons, und seine Verehrung
blieb, wie wir sehen werden, nicht allein auf die Schulen der "Geheimlehre"

(mikkyô) beschränkt. "Im Esoterischen Buddhismus Japans, wohin
er schon früh im 9. Jahrhundert gelangte, symbolisiert Fudô, in Auslegung
seines Namens, den festen und unerschütterlichen Geist der Erleuchtung
(bodai-shin). Sein Geheimname lautet Jôju-Kongô, (Ewigwährender Vajra),
und er gilt als (Verkörperung des religiösen Lehrauftrags) (kyöryörin-shin)
des Buddha Dainichi, auch als Verkörperung seines (unterscheidenden
Wissens) (sabetsu-chi) oder einfach als seine Emanation (kejin). Er beseitigt
mit Mut und großer Kraft alle Hemmnisse der geistigen Trübungen (bonnö)
auf dem Weg zur Erlösung und schützt die buddhistische Lehre".1

1 Roger Goepper: Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhismus in Japan. Museum
für Ostasiatische Kunst der Stadt Köln. Köln 1988, p. 118; vgl. dort auch die
ausführliche Diskussion der Fudô-Ikonographie sowie wichtiger Darstellungen dieses

"Königs Esoterischen Wissens" in Malerei und Plastik, Nr. 19-25, p. 109-129. Für
freundliche Hilfe bei schwierigen japanologischen Fragen danke ich Frau Mariko



268 HELMUT BRINKER

Die ikonographischen Grundzüge des zornigen Fudô Myôô finden wir
bereits in Quellen der Tang-Zeit ausführlich beschrieben, etwa in dem 709
von dem südindischen Mönch Bodhiruci (672-727) ins Chinesische übertragenen

A moghapâsakalparâja-sûtra (jap. Fukûkensaku-jimben-shingon-kyô)2
oder dem "Sûtra von Mahâ-Vairocanas Erreichung der Buddhaschaft,
seiner übernatürlichen Kraft und unterstützenden Gnade", dem Mahä-Vairo-
cana-abhisambodhi-vikurvita-adhisthâna-vaipulya-sûtra (jap. Dai-Birushana-
jöbutsu-jimben-kaji-kyö, besser bekannt unter dem abgekürzten Titel Dai-
nichi-kyö), das der berühmte indische Theologe Subhâkarasimha (637-
735) unter Mitwirkung seines chinesischen Schülers Yixing (683-727)
sechzehn Jahre später übersetzte und kommentierte.3 In Japan wurden
die wesentlichen Merkmale des Fudô während des 9./10. Jahrhunderts in
den jüku-kan, den "Neunzehn Visualisationen", der beiden Priester Annen

(841-915?) und Shunnyu (890-953) kodifiziert.4 Danach hat er einen
jugendlichen, plumpen, dunklen, zumeist schwarzblauen Körper, was
einerseits auf seine Herkunft als Diener oder Bote hinweist und andererseits
auf seinen heiligen Zorn und die Kraft, das Böse und die Widersacher der
buddhistischen Lehre zu überwinden. Aus dieser Funktion erklärt sich
auch sein grimmiges Gesicht mit den vorquellenden Augen, von denen das

linke vielfach halb geschlossen und nach oben gerichtet ist, während das

weit geöffnete rechte nach unten blickt. Diese charakteristische Augenstellung

wurde in Japan seit dem 11. Jahrhundert verbindlich für Darstellungen

des "Unerschütterlichen"; sie heißt tenjigan, "ein Auge zum Himmel
und eines zur Erde" [gerichtet]. Ihr verdankt er auch den Sanskritnamen
Kekara, "der Schielende". Die über der Nasenwurzel fest zusammengezogenen

Augenbrauen signalisieren seine wilde Entschlossenheit und seinen
Zorn (funnu). Die Lippen preßt er fest zusammen, und aus den Mundwinkeln

treten spitze Fangzähne hervor, wobei der rechte meist nach oben und
der linke nach unten weist. Das entweder in Locken gedrehte (kempatsu
oder rahotsu) oder in lange Strähnen gelegte (söhatsu) Haupthaar des Fudô
hängt in der Regel zu einem langen Zopf (bempatsu) geknotet über seine
linke Schulter herab. Darin haben spätere Interpreten den Strom des Mit-

Adachi vom Ostasiatischen Seminar der Universität Zürich und Herrn Hiroshi
Kanazawa vom Nationalmuseum Kyoto. Er und einige andere Kollegen in Japan
haben mich auch bei der Beschaffung des Bildmaterials in freundschaftlicher Weise
unterstützt.

2 Takakusu Junjirö und Watanabe Kaigyoku, ed.: Taishö shinshû daizôkyô. Tôkyô
1924-1932. Bd. 20, Nr. 1092, p. 227-398.

3 Ibid.: Bd. 18, Nr. 848, p. 1-55.
4 Siehe Kyoto Kokuritsu Hakubutsukan: Gazò Fudô Myôô - Kyoto National

Museum: The Iconography ofFudô Myôô. Kyoto 1981, p. 219 ff.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 269

leids in die Welt der unerleuchteten Lebewesen gesehen und in der Anzahl
der Knoten (shakei) — nach orthodoxen Regeln sind es sieben — die verschiedenen

Reinkarnationen, durch die er als ergebener Diener seinem Herrn
hilft. Gelegentlich krönt ein sechs- oder achtblättriger Lotos seinen Scheitel

(chören) als Zeichen der Entschlossenheit, die Reinheit der buddhistischen

Lehre emporzuhalten. Fudô trägt einen im Japanischen kun oder
mo genannten, nach ikonographischen Vorschriften roten Wickelrock um
seine Hüften, und von seiner linken Schulter zieht sich ein Schal (jöhaku)
quer über den nackten Oberkörper. Ein reiches Kollier (munakazari) um
den Hals sowie des öfteren mit Schleifen ausgestattete, kostbare Schmuckbänder

um die Oberarme (hisen), schmale Handgelenkreifen (wansen) und
Fußgelenkreifen (sokusen) kennzeichnen den Status des "Königs mystischen

Wissens". Seine beiden wichtigsten Attribute sind Schwert (ken)
und Lasso (kenjakü). Mit dem senkrecht präsentierten Schwert in seiner
Rechten durchschneidet er die Trübungen des Geistes und das Nichtwissen
(mumyö), und mit der Fangschlinge in seiner Linken kann er böse Geister
fesseln und gefährliche Einflüsse bannen. Er steht oder sitzt auf einem
Felssockel (banjaku-za), der nicht selten aus übereinandergeschichteten
Platten aufgebaut ist (shitsushitsu-za) und seiner unerschütterlichen Stand-
haftigkeit ebenso überzeugenden Ausdruck zu verleihen vermag wie seine

ruhige, unbewegte Haltung. Im Gegensatz dazu sind drei andere "Könige
Esoterischen Wissens", nämlich Gôzanze, Gundari und Kongôyasha, als

Verkörperungen der aktiven Kräfte des Buddhismus in äußerst dynamischen

Posen mit einem aggressiven Ausfallschritt (chöji-dachi) dargestellt.
Ein Nimbus aus lodernden Flammen umgibt die Gestalt des Fudô zum
Zeichen der "aus Feuer geborenen Meditation" (kashö-zammai), in die er
tief versunken ist.5

Unterstützt wird Fudô bei seinen Schutz- und Erlösungstaten von
einem großen Gefolge jugendlicher Helfer oder döji, die ebenfalls über Wunder

wirkende Kräfte verfügen. In seltenen Fällen sind es 36 oder sogar 49
Diener, von denen acht als die "Großen Diener", als dai-döji, gelten.6 Die

5 Zur Ikonographie des Fudô Myôô vgl. Gazò Fudô Myôô, sowie Nakano Genzô:
Fudô Myôô-zô. Nihon no bijutsu, Nr. 238. Tôkyô 1986, ders.: Nihon bukkyô
kaiga kenkyû. Kyoto 1982, p. 150-233: Fudô Myôô gazô-ron, MndMikkyô bijutsu
taikan, Bd. 3. Tôkyô 1984, p. 192 f.

6 Ein leider stark beschädigtes Gemälde aus dem 14. Jahrhundert im Hôkôji, Okaya-
ma, zeigt Fudô Myôô inmitten seiner 36 Helfer; siehe Mikkyô bijutsu taikan, Bd.
3, T. 102. Das Nationalmuseum Nara besitzt ein Bild der Kamakura-Zeit (13.
Jahrhundert), auf dem der "König Mystischen Wissens" in halbverschränkter Sitzhaltung

(hanka-za) im Kreis der Acht Großen Diener dargestellt ist; siehe ibid., T.
101, und Nakano: op. cit., 1986, T. 18. Zur Gruppe der hachi-dai-dôji gehören



270 HELMUT BRINKER

prominentesten und am häufigsten an seiner Seite erscheinenden sind der
weiße Knabe Kongara und der rote Seitaka. Ihre Sanskritnamen Kirhkara
und Cetaka bedeuten soviel wie "Diener". Kongara, der in der Regel zur
Linken des Wissenskönigs steht — oft in anbetender Haltung, die Hände

vor der Brust zusammengelegt — hat als Attribut einen tokko-sho, einen

einspitzigen vajra (jap- kongô), bisweilen auch einen langstieligen Lotos
oder eine Fangschlinge (kenjaku). Seitaka an der rechten Seite des Fudô
Myôô ist mit einem kräftigen, manchmal keulenähnlichen Stock sowie des

öfteren mit einem dreispitzigen vajra oder sanko-sho ausgestattet. Ohne

Frage symbolisieren diese Waffen und Attribute die Entschlossenheit und
Einsatzbereitschaft der Dienerschaft Fudôs, die buddhistische Lehre im
Sinne ihres Meisters zu verteidigen und zu schützen.

In Japan wurde der "Unerschütterliche" in einer Vielzahl von Ritualen
verehrt, in denen u.a. das Feueropfer (goma) eine wichtige Rolle spielte.
Dort übernahm er zu gewissen Zeiten die Funktion einer offiziellen
Staatsschutzgottheit (gokoku), die gegen Feinde hilft, Krieg, Epidemien und
andere Katastrophen abwendet, Dürre- und Regenperioden im Lande beendet

sowie Gefahren und Bedrohungen des Staates und des Herrscherhauses
bannt. Eines dieser zu Ehren Fudôs von amtlicher Seite im Kaiserpalast
abgehaltenen Rituale heißt anchin-kokka-hö, "Zeremonie zur Friedenssicherung

des Staates". In abgewandelter Form wurde es auch, dann kachin
oder chintaku genannt, zum Schutz des Privathauses durchgeführt. Als
persönlicher Beschützer des Gläubigen (goshin-butsu) kann Fudô dank seines

Mitleids und gemäß seinem ursprünglichen Status als Diener alle im
Gelübde vorgetragenen Wünsche erfüllen, Feuersbrünste und Diebstahl
verhüten, Besitz, Wohlstand und ein langes Leben gewähren.7 Zu manchen
der strengen Zeremonien gehört es, daß der Offiziant sich zunächst unter
einen eiskalten Wasserfall stellt, um Körper und Geist zu reinigen, bevor er
Weihrauch, Feuer, Gebete und andere Opfer darbringt. Schließlich kann
sich der Gläubige selbst in die Gottheit verwandeln, indem er sich neunzehn

Keimsilben (shuji) auf verschiedene Stellen seines Körper schreibt
(jüku-fuji-kan).

Die unumstößliche Strenge und Furchtlosigkeit, mit denen Fudô Myôô
im Namen des allmächtigen Buddha Dainichi Verblendung und Unwissenheit,

Versuchungen und Kalamitäten aller Art überwand, haben ihn nicht
nur zu einer zentralen Gestalt im Kult des Esoterischen Buddhismus wer-

Kongara Dôji, Seitaka Dôji, Ekô Dôji, Eki Dôji, Shôjô Biku, Ukubaga Dôji, Shito-
ku Dôji und Anokuta Dôji. Vgl. Nakano: op. cit., 1986, p. 58.

7 Das Ritual, in dem Fudô durch eine entsprechende magische Formel (Jikushu)
und ein Gebet um Lebensverlängerung angerufen wird, heißt Fudö-jiku-emmei-hö.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 271

den lassen, sondern haben auch in manchen mittelalterlichen Zen-Kreisen
Japans die Verehrung des "Unerschütterlichen" bewirkt. Seine rigorose
Haltung entsprach ganz und gar dem asketischen Ideal strenger Zen-Meister,

vor allem derjenigen, die aufgrund ihrer toleranten geistlichen
Haltung oder ihrer religiösen Grundausbildung ohnehin Kontakte mit den
Amtsbrüdern in den führenden Shingon-Zentren, etwa auf dem Köyasan,
pflegten.

Einer der ersten Zen-Meister, die dieser Verehrung sichtbaren
Ausdruck verliehen, war Ryûshû Shûtaku (1308-1388).8 Er stammte aus dem
Daimyô-Clan Takeda, der eine Zweiglinie der Genji (Minamoto) war und
in der alten Provinz Kai, der heutigen Präfektur Yamanashi, residierte.
Schon mit fünf Jahren (nach westlicher Rechnung) wurde er dort im
Ryûzan-an keinem Geringeren als Musò Soseki (1275-1351) anvertraut.9
Der frühe Eintritt ins Kloster war für Sprößlinge einflußreicher Familien
jener Zeit keine Seltenheit. Shun'oku Myöha (1311-1388), ein Neffe des

Musò und zeitlebens dessen engster Schüler, soll ebenfalls 1313 schon als

zweijähriges Kind der mönchischen Obhut seines Onkels übergeben worden

sein. Auch Musò Soseki hatte seine Kindheit und Jugend in Kai
verbracht und war auf dem Berg Hei'en in einem der bedeutendsten
mittelalterlichen Shingon-Zentren Ostjapans in die Grundlagen des Esoterischen
Buddhismus eingeweiht worden. Diese Phase der religiösen Ausbildung
hinterließen bei dem hochbegabten Mönch tiefe Spuren auf seinem gesamten

geistlichen Weg. Als erleuchteter Zen-Meister kehrte Musò nach Jahren
der Wanderschaft 1311 in seine alte Heimat zurück, und um dem Ansturm

8 Die folgende Skizze seiner Laufbahn als Priester stützt sich weitgehend auf die vor¬
zügliche Biographie von Tamamura Takeji: Gozan zensö denki shûsei. Tôkyô
1983, p. 720-723. Vgl. ferner Zengaku daijiten. Tôkyô 1978, Bd. 1, p. 489, und
Bd. 2, p. 1274, Mochizuki Shinkyô: Bukkyô daijiten. Tôkyô 1933-1936, 7. Aufl.
1972, Bd. 5, p. 4798, Sawada Akira: Nihon gaka jiten. Jimmei-hen. Kyoto 1927,
4. Aufl. 1987, p. 164 f., dort irrtümlich unter "Gentaku" eingereiht, und Ogisu
Jundô: "Ryûshû Shûtaku Zenji o shinobu", Zenshû, Nr. 45/9, 1937.

9 Hier gibt es Unstimmigkeiten. Die von Musò 1311 am Oberlauf des Fue'fukigawa
gegründete "Drachenberg-Klause", Ryûzan-an, brannte ein Jahr später ab und
wird vermutlich kaum bereits 1313 wiedererrichtet und als Zen-Kloster funktionsfähig

gewesen sein. Entweder war Ryûshû bei seinem Eintritt ins Kloster erst vier
Jahre alt (Shun'oku wäre erst ein Jahr alt gewesen) oder der Zen-Meister nahm die
kindlichen Novizen im Jôkoji in seine Obhut. Einer Legende zufolge hatte Ryûshû,
der "Drachenwasserfall", bei seiner Geburt lange Haare. Er sah angebüch so
furchterregend aus, daß ihn seine Mutter für einen Teufel hielt und aussetzte. Doch sein
Leben wurde auf wundersame Weise von zwei weißen Hunden gerettet. Vgl. David
Pollack: Zen Poems ofthe Five Mountains. American Academy of Religion. Studies
in Religion 37. New York and Decatur, GA. 1985, p. 162.



272 HELMUT BRINKER

der immer zahlreicher sich um ihn scharenden Schüler zu entgehen, zog er
von einer Einsiedelei in die andere. Mit Unterstützung eines wohlhabenden
Gönners gründete er den Jôkoji und machte ihn zu einer gemeinsamen
Übungsstätte für Zen- und Shingon-Anhänger. "Sinn für Ausgleich und
Synthese kennzeichnet auch seine Schriften in ganz besonderem Maße. In
langer Einsamkeit und strenger Hingabe an das buddhistische Gesetz
geläutert, stand er jenseits allen Streits der Schulen. Stets war sein Blick auf
das Wesentliche gerichtet".10 1313 siedelte er nach Mino in der modernen
Präfektur Gifu über, um in der Abgeschiedenheit seines neu errichteten
Kokei-an, der "Klause im Tigertal", zu meditieren und zu studieren. Hier
erreichte ihn die Nachricht vom Tod seines Lehrers Kôhô Kennichi (1241-
1316), mit dem er die Faszination für die Geheimlehren des Shingon
geteilt hatte. In respektvollem Blick auf dessen Lehrtradition hatte Musò
seinen Schülern "Lehrnamen" (höki) gegeben, in denen das Schriftzeichen
myö, "geheimnisvoll, mysteriös, vortrefflich", vorkam, so beispielsweise
seinem Neffen Myöha, "Geheimnisvolle Blume".11 Erst jetzt, nach dem
Tod seines offiziellen Zen-Meisters, änderte Musò diese Konvention und
bediente sich bei der Verleihung von Mönchsnamen des Wortes shû,
"umfassend, weit verbreitet". Ryûshû, dessen priesterlicher "Wegname" (dögö)
"Drachenwasserfall" auf den ersten Kontakt mit Musò im Ryûzan-an, der
"Klause am Drachenberg" in Kai, zurückgehen dürfte, erhielt offenbar im
Alter von etwa acht Jahren als einer der ersten einen derartigen "Lehrnamen".

Er wurde Shûtaku, "Weiter Sumpf", genannt. Offenbar behagte
ihm aber dieser Mönchsname nicht, weil er darin gegenüber den anderen
Schülern, wohl insbesondere gegenüber dem drei Jahre jüngeren Shun'oku
Myöha, eine Benachteiligung sah, und so wandelte er ihn selbständig zu

10 Oscar Beni: "Musò Kokushi (1275-1351)". Oriens Extremus, Jg. 2 (1955), p. 93.
Zu Musò Soseki vgl. ferner Heinrich Dumoulin: Geschichte des Zen-Buddhismus.
Bd. II. Japan. Bern 1986, p. 119-138.

11 In großen, schwungvoll verschliffenen Zeichen schrieb Musò den Namen Shun'oku,
"Frühlingshaus", zusammen mit einem ebenfalls in kursiver Schrift (gyôsho)
abgefaßten Widmungsgedicht für seinen Schüler im Frühjahr 1346, nachdem er mit 71

Jahren die Abtspflichten im Tenryûji niederlegt und sich im Ungo-an zu Nishiyama

niedergelassen hatte. Der erst fünfunddreißigjährige Myöha war zu diesem
Zeitpunkt "Inhaber des Hauptsitzes"(shuso), d.h. er hatte bereits den höchsten Rang
eines gewöhnlichen Mönchs erreicht. Die beiden querformatigen Hängerollen mit
den "Tuschespuren" aus dem Pinsel des Musò Soseki besitzt der Rokuò-in, Kyoto.
Siehe Kyoto Kokuritsu Hakubutsukan: Zen no bijutsu — Kyoto National Museum:
The Art of Zen Buddhism. Kyoto 1983, Nr. 45, p. 78-79, und p. 270, sowie
Yoshiaki Shimizu, ed.: Japan. The Shaping of Daimyo Culture, 1185-1868. National
Gallery of Art. Washington 1988, No. 56, p. 106-108.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 273

Myötaku ab, ohne freilich seinen offiziell verliehenen "Lehrnamen"
Shûtaku aufzugeben. Dies hätte der Respekt vor seinem Lehrer nicht zugelassen.

Trotz seiner Abneigung gegenüber hohen Ämtern und Würden konnte
sich Musò Soseki in den folgenden Jahren ehrenvoller Berufungen nach
Kamakura und Kyoto nicht mehr entziehen. Wie weit ihn dabei seine engsten

Schüler begleiteten, wissen wir nicht. In jedem Fall war Ryûshû Shûtaku

zu Beginn der vierziger Jahre in Kyoto und diente unter dem 1341
ins Amt berufenen chinesischen Abt Zhuxian Fanxian (jap- Jikusen Bon-

sen, 1292-1349) im Nanzenji als godö-shuso, als "Inhaber des Hauptsitzes
im hinteren Teil der Halle", der beim Meditationssitzen die Mönche in
diesem Bereich des Gebäudes zu beaufsichtigen hatte. Um zu einer derartig
wichtigen Position zu gelangen, mußte ein Zen-Priester nicht nur über
jahrzehntelange Praxis verfügen, sondern auch das als hinpotsu, "Halten des

Fliegenwedels", bekannte Akzeßexamen erfolgreich absolviert haben.
Gleichzeitig war er damit für eine Wahl zum Abt (jûji oder chôrô) qualifiziert.

1356, im Alter von 48 Jahren, übernahm Ryûshû Shûtaku in seiner
alten Heimat Kai erstmals ein Kloster in eigener Regie, den 1330 von
Musò Soseki gestifteten Erinji.12. Doch schon bald kehrte er in die Hauptstadt

zurück, um als verantwortlicher Leiter (tassu) den San'e-in, einen
Subtempel (tatchü) des Rinsenji, zu übernehmen. Das gleiche Amt bekleidete

er wenig später im Ungo-an des Tenryûji. In jenen Jahren nach Musò's
Tod (1351) versuchte er zusammen mit Shun'oku Myöha den Schülerkreis
des verehrten Lehrers in Kyoto zusammenzuhalten. Wahrscheinlich gehörte

auch der Maler Mutò Shûi dazu. Ihm verdanken wir das großartige Halb-
figurenbildnis des Meisters im Myôchi-in, Tenryûji, zu Kyoto.13 Es ist
überliefert, daß er um die Mitte des 14. Jahrhunderts eine Handrolle mit den
die Stufen der religiösen Erleuchtung symbolisierenden "Zehn-Büffel-Szenen"

(jûgyû-zu) malte, die Musò Soseki offenbar kurz vor seinem Tod mit
einer Titelaufschrift versah und im Kômyô-in dem jungen Kaiser Sukô
(1334-1398) zum Geschenk machte. Das nicht mehr existierende Werk
enthielt ein oder vielleicht auch mehrere Kolophone von der Hand des

Ryûshû Shûtaku.14 Auch darin zeigt sich, daß dieser mittlerweile zu einem

12 1582 wurde der Erinji von Oda Nobunaga (1534-1582) niedergebrannt und später
unter dem Patronat des Tokugawa Ieyasu (1542-1616) wiederaufgebaut.

13 Siehe Jan Fontein and Money L. Hickman: Zen Painting et Calligraphy. Museum
of Fine Arts, Boston 1970, No. 24, p. 59-62, und Zen no bijutsu - The Art of
Zen Buddhism, Nr. 28, p. 14 und 265.

14 Siehe Watanabe Hajime: Higashiyama suibokuga no kenkyû. Tôkyô 1948, p. 25-
44, und Fontein and Hickman: op. cit., No. 24, p. 59-62.



274 HELMUT BRINKER

der führenden Häupter des hauptstädtischen Zen-Klerus herangereift war.
Am 5. Tag des 3. Monats im Jahr 1367 erhielt er die höchst ehrenvolle
Ernennung zum 47. Prälaten des Kenninji, eines der großen gozan-Klöster
Kyotos. Im folgenden Jahr (6. Monat 1368) berief ihn der Daimyo Toki
Yoriyasu (1318-1387) nach Mino und beauftragte ihn mit der Errichtung
des Daikôji. Das großzügig ausgestattete Kloster wurde unter der Leitung
seines Gründerabts Ryûshû in den Rang eines shozan erhoben. Nach den
"Fünf Bergen" (gozan) in den politischen Machtzentren Kyoto und Kamakura

und den "Zehn Klöstern" (jissetsu, jissatsu) standen die in der Regel
mit wohlhabenden Provinzfamilien assoziierten "Vielen Berge" (shozan)
auf der dritten Ebene im komplexen und vielschichtigen System des
landesweit organisierten Klosterwesens der Rinzai-Schule.15 Während Ryûshû
Shûtaku in Mino weilte, kam es nach der folgenschweren Auseinandersetzung

zwischen Vertretern der Tendai- und der Zen-Interessen (1367) am
Nanzenji-Tor, bei der drei Mönche ums Leben kamen16, zu gravierenden
Meinungsverschiedenheiten zwischen den politischen Instanzen und dem
Zen-Klerus. Hosokawa Yoriyuki (1329-1392), der einflußreiche Berater
(kanrei) und Erzieher des unmündigen Ashikaga-Shôguns Yoshimitsu
(1358-1408), beschwor durch unpopuläre Maßnahmen zur Einschränkung
des Luxus und der Verweltlichung in den Zen-Klöstern die Opposition des

Klerus herauf und verbannte schließlich das Haupt der Musô-Schule Shun-
oku Myöha aus der Hauptstadt. 1371 zog sich dieser in den Unmonji nach
Tango zurück. Doch noch im selben Jahr erließ der neue Kaiser Go-En'yû
(1359-1393, reg. 1371-1382) das Edikt, den verdienten Zen-Meister auf
den Abtssessel des Nanzenji zurückzuberufen. Shun'oku lehnte ab und an
seiner Stelle wurde Ryûshû Shûtaku zum 35. Prälaten des gozaw-Klosters
eingesetzt. Die Inaugurationszeremonie Qu'en) fand am 21. Tag des 3.
Monats 1371 statt. Zum Gedenken an seinen verehrten Lehrer errichtete er
auf dem Gelände des Nanzenji den Jôshô-in und übernahm dessen Verwaltung.

Nach Vollendung dieses Werks im nächsten Jahr ersuchte er das
Kaiserhaus, Musò Soseki postum den Titel eines "Landesmeisters" (Kokushi)
zuzuerkennen. Go-En'yû Tennô folgte diesem Vorschlag und verlieh dem
Altmeister am 29. Tag des 7. Monats 1372 den Ehrennamen Gen'yû Ko-

15 Vgl. dazu Akamatsu Toshihide and Philip Yampolsky: "Muromachi Zen and the
Gozan System", in John W. Hall and Toyoda Takeshi, ed.: Japan in the
Muromachi Age. Berkeley, Los Angeles, London 1977, p. 313-329, Martin Collcutt:
Five Mountains. The Rinzai Zen Monastic Institution in Medieval Japan. Harvard
East Asian Monographs 85. Cambridge, Mass., and London 1981, p. 109 ff., und
Dumoulin: op. cit., p. 117 ff.

16 Siehe Dumoulin: op. cit., p. 142, und Collcutt: op. cit., p. 120 ff.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 275

kushi. Dank dieser verdienstvollen Maßnahmen wuchs Ryûshû Shûtaku's
Prestige in der Zen-Gemeinde von Kyoto, und er fühlte sich nun nach der
Verbannung des Shun'oku Myöha als unumstrittener Führer der Musô-
Schule. Selbstherrlich nannte er sich "Oberhaupt der Zen-Welt" (tenka
zenrin no tô). Nach fünfjähriger Amtszeit im Nanzenji zog er sich 1375 in
den Jôzaikôji in den Ostbergen zurück. Aber schon wenig später, am 18.

Tag des 8. Monats 1376, übertrug ihm der Kaiser auf Veranlassung des

Hosokawa Yoriyuki als 15. Prälaten die Verantwortung für den 1339 von
seinem Meister Musò gegründeten Tenryûji. Aus dieser einflußreichen
Position heraus ergriff der inzwischen achtundsechzigjährige Priester erneut
Maßnahmen, die ihm zur Festigung seiner Stellung und zur Mehrung seines

Ansehens geeignet schienen. Mit Erfolg reichte er das Gesuch ein, den

Rinsenji vom Rang eines jissetsu in den eines gozan zu erheben. Kurz nachdem

er daselbst am 22. Tag des 8. Monats 1377 das Amt des Abts
übernommen hatte, wurde der Rinsenji am 1. Tag des 9. Monats zu einem der
"Fünf Berge" erklärt. Gegen diese von Prestigedenken geleitete Politik
entstand jedoch im Kreis der Muso-Schüler heftiger Widerstand, und schon
nach vier Monaten mußte Ryûshû Shûtaku zurücktreten. Ein Jahr später,
am 30. Tag des 11. Monats 1378, brannte der Rinsenji nieder. Auch die

Vormachtstellung des Hosokawa Yoriyuki, der — wenngleich ohne persönliche

Zen-Ambitionen — die Vorhaben des Ryûshû stets unterstützt hatte,
war mittlerweile geschwunden. 1379 wurde er als shôgunaler Berater mit
großen Machtbefugnissen (kanrei) durch den jungen, aufstrebenden Shiba
Yoshimasa (1350-1410) abgelöst. Dieser war selbst ein eifriger Zen-Bud-
dhist und Förderer des progressiven, von Shun'oku Myöha und Gidô
Shûshin (1325-1388) vertretenen Flügels der Musô-Schule. Zu einer seiner
ersten Amtshandlungen gehörte es, den eben aus Tango zurückgekehrten
und im Ungo-an des Tenryûji lebenden Shun'oku zum 39. Abt des Nanzenji

zu ernennen. Um dessen Stellung zu konsolidieren, veranlaßte Shiba
Yoshimasa den Shögun Ashikaga Yoshimitsu, nach bewährtem chinesischen

Modell einen Teil der administrativen Pflichten den gozan-Institu-
tionen in eigener Regie zu übertragen und dafür einen entsprechenden
Posten zu schaffen, den eines söroku oder "Klösterlichen Generalvikars".
Shun'oku, der geistliche Vertraute des Ashikaga Yoshimitsu und des Shiba
Yoshimasa, wurde als erster mit dieser Aufgabe betraut und mit dem Titel
tenka-söroku ausgezeichnet.17 Zu seinem engsten Mitarbeiter machte er

17 Bald nach seiner Ernennung zum söroku porträtierte ihn sein Schüler Dôin Shôju,
der angeblich träumte, während eines China-Besuchs ein Bildnis seines Meisters
gesehen zu haben. Das im oberen Teil mit einer eigenhändigen Aufschrift des Shun'oku
Myöha versehene "Traumvisionsbildnis" (mûchû-zô) ist im Rokuô-in, Kyoto, er-



276 HELMUT BRINKER

seinen jüngeren Freund Gidô Shûshin. Mit diesem Wandel der politischen
Machtverhältnisse und durch die Umstrukturierung im Verwaltungssystem
der Rinzai-Klöster wechselte ohne Frage auch der Führungsanspruch
innerhalb der Musô-Schule wiederum von Ryûshû Shûtaku und seinen
Anhängern zur anderen Seite über. Der Rinsenji wurde zum jissetsu degradiert,

und Ryûshû zog sich vermutlich infolge dieser Ereignisse nach Saga

zurück, wo er den Ju'nei-in eingerichtet hatte. Indes scheint seine Funktion

als Abt des Jôzaikôji unangetastet geblieben zu sein. Dennoch war er
verständlicherweise sehr enttäuscht und unglücklich. Der ausgleichenden
Persönlichkeit des Gidô Shûshin wird es wohl zu verdanken gewesen sein,
daß er trotz anfänglicher Ressentiments des Shun'oku Myöha im 5. Monat
des Jahres 1383 in den San'e-in des Rinsenji zurückkehren durfte und
gleichsam in einem Akt der Rehabilitierung am 4. Tag des 8. Monats 1386
erneut zum Abt des Nanzenji berufen wurde. Schon einige Monate zuvor
war er in den Jishô-in des großen goza«-Klosters übergewechselt, wie aus
seiner Aufschrift auf dem Fudô-Bild im Nationalmuseum Tôkyô hervorgeht

(Abb. 15). Als er die Abtswürde niedergelegt hatte, zog er sich
wiederum in den Ju'nei-in zu Saga zurück. Sechs Monate vor seinem Tod gab
der achtzigjährige Ryûshû Shûtaku nach dem Vorbild seines Meisters
Musò Soseki am 26. Tag des 3. Monats 1388 die "Letzten Instruktionen
für den Ju'nei-in", Ju'nei-in ikai, heraus.18 Er verschied am 9. Tag des 9.
Monats 1388 im Ju'nei-in wenige Monate nach seinen beiden jüngeren
Confratres Gidô Shûshin und Shun'oku Myöha. Seine sterblichen Überreste

wurden im Jishô-in des Nanzenji und im Ju'nei-in beigesetzt. Die von
ihm begründete Schultradition ist als Ju'nei-monpa in die Geschichte des

japanischen Zen-Buddhismus eingegangen.

halten geblieben. Auch der im Tôfukuji zu Kyoto tätige Malermönch Minchô
(1352-1431), der den kahlköpfigen, alten "Generalvikar" noch kennengelernt
haben dürfte, hat uns sein Aussehen in mehreren Porträts überliefert, darunter in der
hervorragenden Darstellung des Kôgen-in, Kyoto. Diese Hängerolle trägt eine auf
das Jahr 1404 datierte, in China nachträglich hinzugefügte Widmung des Jingcisi-
Abts Zufang Daolian für einen Myoha-Schüler namens Shözen. Vgl. dazu Helmut
Brinker: Die zen-buddhistische Bildnismalerei in China und Japan. Münchener
Ostasiatische Studien, Bd. 10. Wiesbaden 1973, p. 83 f., Abb. 23, und p. 129, Abb.
60, Tanaka Ichimatsu: Ka'ô, Moku'an, Minchô. Suiboku bijutsu taikei, Bd. 5.
Tokyo 1974, T. 24 und 83, sowie Kanazawa Hiroshi: Ka'ô, Minchô. Nihon bijutsu
kaiga zenshû, Bd. 1. Tokyo 1977, T. 42 und 73.

18 1339 hatte Musò ein "Pflichtenheft" für die Mönche des San'e-in verfaßt, das
San 'e-in ikai, in dem die Aufgaben des Oberpriesters in diesem Subtempel des
Rinsenji und verschiedene Zeremonien festgehalten sind.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 277

Das strenge, abgehärmte Aussehen des alten Zen-Priesters überliefert
uns ein wohl postum entstandenes Porträt, das sich früher in der Sammlung

Mutò, Kobe, befand19 (Abb. 1). Ryûshû Shûtaku, der in Zen-Kreisen
für seinen extremen Glauben an Wundermächte, Visionen und
Traumbegegnungen bekannt war und deshalb von einem nüchternen Mann, wie
dem fünfzig Jahre jüngeren Ashikaga-Shôgun Yoshimitsu, belächelt wurde,
befaßte sich bei seinen privaten Studien offenbar intensiv mit Fragen der
Krankheit und Medizin. Zumindest gewinnt man diesen Eindruck bei einer
flüchtigen Durchsicht seiner gesammelten Werke, des Ryûshû Oshö goroku.
Der Verantwortliche für diese zweibändige Kompilation, sein Schüler
Gyokkei Chûkyoku, nahm sie auf eine China-Reise mit und bat den Abt
des renommierten Guanglisi auf dem Ayuwangshan, Yuan'an Zongti, ein
Vorwort dafür zu schreiben. Zu Ehren seines Lehrers Musò gab Ryûshû
das Saijû Tenryûji goroku heraus. Eine Sammlung seiner Gedichte erschien
unter dem Titel Zuitokushû in zwei Bänden. Die eigenen Schüler indes
warnte er vor allzu intensiver Beschäftigung mit Literatur und Kunst. Als
einige daran gingen, seine Schriften und Aussprüche zu sammeln, soll er
vor Wut sämtliche Papiere verbrannt haben, und auch die Versuche, ihn
mit dem Titel eines "Landesmeisters" (Kokushi) auszuzeichnen, wehrte er
angeblich mißbilligend ab. Ein an seine Schüler gerichtetes Neujahrsgedicht,
in dem er deren Bemühungen um eine Artikulation ihres tieferen Zen-
Verständnisses mit dem Zwitschern der Vögel auf dem Dach vergleicht,
lautet übersetzt etwa:

"Drei, zwei, eins; eins, zwei, drei —

Wie wollt ihr jemals die Geheimnisse des Zen ausloten?
Die Frühlingsvögel auf meinem Dach probieren nach dem Regen
Eifrig einige neue Töne aus, zwitschernd und tschilpend".20

Ryûshû Shûtaku's Glaube an Magie, der zweifellos zu einem guten Teil in
der frühen Begegnung mit dem Gedankengut und den mystischen Praktiken

der "Geheimlehre" des Shingon in seiner Heimat Kai begründet liegt,
tritt uns in verschiedenen Überlieferungen entgegen. So will er beispielsweise

eines Tages in seiner Klause auf mysteriöse Art und Weise den Er-

19 Mutò Sanji: Chôshô seikan, Bd. 3. Osaka 1928, T. 15.
20 Nach der englischen Übersetzung von Pollack: op. cit., p. 55, der noch zwei ande¬

re Gedichte des Ryûshû Shûtaku ins Englische übertragen hat; ibid., p. 26 und 39:
"Quietly I watch spring clouds grow in the vast sky,
Green mountains and white hair on opposite sides of slatted bamboo blinds;
A myriad miles of heaven and earth rain with white blossoms
And all of them are falling in one Zen monk's eyes".



278 HELMUT BRINKER

mahnungsstock (shippei) des chinesischen Chan-Meisters Mi'an Hanjieh
(jap. Mittan Kanketsu, 1118-1186) vorgefunden haben, den er fortan zu
seinen besonders geschätzten Amtsinsignien rechnete. Das Honchö kösö-
den (ch. 35) berichtet, er habe einst im Traum von dem berühmten
chinesischen Chan-Meister Wuzhun Shifan (jap. Bujun Shiban, 1177-1249) dessen

Mönchsrobe (kesa) erhalten. Seit alter Zeit galt im Zen der Empfang
der Almosenschale und des Mönchsgewands als sichtbares Zeichen der
rechtmäßigen Lehrnachfolge. Diese kostbare, aus 25 bräunlich gelben und
blauen, mit Goldornamenten verzierten Seidenstücken zusammengenähte
Robe (nijûgojô-gesa) des hochverehrten Song-Priesters, die heute zu den
Schätzen des Nationalmuseums Kyoto gehört, wird aufgrund jenes Traums
des damals im Nanzenji lebenden Mönchs ömu-i genannt, "im Traum
[empfangenes] Gewand".21 Die enge geistige Verbundenheit des Ryûshû
Shûtaku mit Wuzhun Shifan äußert sich auch in seiner Handschrift, die in
ihrem lockeren, entspannten Duktus — etwa auf dem Halbfigurenbildnis
des Zen-Priesters Hekitan Shûkyô (1291-1374) im Jizô-in zu Kyoto22
(Abb. 2) — unübersehbare und sicherlich nicht unbeabsichtigte stilistische
Parallelen zur Handschrift des chinesischen Chan-Prälaten aufweist. Das

zeigt ein Vergleich mit der Approbationsurkunde (inka-jö), die Wuzhun
Shifan 1237 seinem japanischen Schüler Ben'en Enni (1202-1280) widmete.

Seit dem 13. Jahrhundert wird dieses Dokument von überragender
religiöser und künstlerischer Bedeutung im Töfukuji, dem von Enni 1255
gegründeten, einflußreichen Zen-Kloster in Kyoto, mit großem Respekt ge-

21 Siehe Zen no bijutsu - The Art of Zen Buddhism, Nr. 2, p. 255 f. Eines der be¬

deutendsten Zen-Bildnisse, das dem Töfukuji, Kyoto, gehört, zeigt Wuzhun Shifan
"in cathedra" auf seinem Abtssessel in vermutlich eben dieser kesa. Der chinesische

Jingshan-Abt widmete sein Porträt dem japanischen Pilgermönch Ben'en Enni
(1202-1280), und es wäre durchaus nicht ausgeschlossen, daß dieser als Zeichen
der Verbundenheit und offiziellen Lehrnachfolge auch die Mönchsrobe seines
Meisters in Empfang nehmen durfte, als er 1241 in seine Heimat zurückreiste. Siehe
Zen no bijutsu - The Art of Zen Buddhism, Nr. 14, p. 8 und 50, sowie Yonezawa
Yoshiho und Nakata Yûjirô: Shôrai bijutsu. Genshoku Nihon no bijutsu, Bd. 29.
Tôkyô 1971, T. 82.

22 Hekitan Shûkyô, der Gründer dieses Klosters, stammte aus der mächtigen Hôjô-
Familie. Er war, wie Ryûshû Shûtaku, ein Schüler des Musò Soseki. Das wenig
bekannte Porträt entstand vermutlich nach seinem Tode. Ein anderes postumes Bildnis

des Hekitan Shûkyô im Jizô-in trägt eine Aufschrift des als Maler bezaubernder
Orchis-Bilder bekannt gewordenen 81. Nanzenji-Abts Gyoku'en Bompö (1348-
nach 1420); vgl. Brinker: op. cit., Abb. 75. Ein "Jishô-in" betiteltes Gedicht von
der Hand des Ryûshû Shûtaku aus dem Jahr 1380 besitzt noch heute jener Sub-

tempel des Nanzenji in Kyoto; vgl. Nihon kôsô iboku. Tokyo 1970, Bd. 2,T. 89,
und Pollack: op. cit., p. 84.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 279

würdigt und verehrt.23 Andererseits wählte Shûtaku bei angemessenen
Gelegenheiten den eleganten Schriftstil des Musò Soseki als Modell, wie eine
Aufschrift zu dem Porträt seines japanischen Lehrers im Enichiji zu San'nan
in der Präfektur Hyôgo bezeugt.24

Während der beiden letzten Jahrzehnte seines Lebens, als er in den
unerquicklichen Zwist um die Führungsrolle der Musô-Schule verwickelt war,
soll Ryûshû gemäß einem Gelübde periodisch hundert Tage lang ohne
Unterbrechung täglich ein Bild des Fudô Myôô gemalt haben.25 Der feste
Glaube an die Macht des "Unerschütterlichen" mag ihm Zuversicht und
Trost gespendet haben in jener schwierigen Lage. Zwar gehörte es in Japan
seit Jahrhunderten zur religiösen Praxis, durch Abschreiben oder Drucken
religiöser Schriften sowie durch unermüdliches Zeichnen oder Malen
buddhistischer Heilsgestalten die Lehre zu verbreiten und dadurch die Erleuchtung

in der Welt zu fördern. Doch entsprang diese Idee der heilsfördernden

Wirkung durch Vervielfältigung des heiligen Worts und Bilds letztlich
auch dem frommen Wunsch, durch Anhäufung verdienstvoller Taten die
Aussicht auf die eigene Erlösung zu steigern. Zuverlässige Quellen
unterrichten uns darüber, daß beispielsweise in der späten Heian-Zeit 10.000
Drucke mit der Darstellung des Fudô Myôô angefertigt wurden. Eine Serie

von gedruckten Darstellungen des Jizô Bosatsu entstand während der
ersten vier Monate des Jahres 1327; täglich wurden 6 Abzüge gemacht, an
manchen Tagen jedoch bis zu 12 oder gar 24.26 Nicht selten hat man
solche Blockdrucke bei der Weihe eines buddhistischen Kultbilds im Inneren
der Holzstatue deponiert, um deren sakrale Wirkkraft zu intensivieren
sowie dem Stifter die Möglichkeit zu bieten, auf magische Weise sich ganz
unmittelbar mit der Heilsgestalt zu identifizieren und seine religiösen
Verdienste zu erhöhen.

23 Siehe Zen no bijutsu - The Art of Zen Buddhism, Nr. 36, p. 72-73, und 267 f.,
sowie Yonezawa und Nakata: op. cit., T. 130.

24 Siehe Art bouddhique japonais - Japanse boeddhistische kunst. Sculptures et
peintures de la préfecture de Hyôgo (VlIème-XIXème siècle) - Beeiden en schil-
derijen van de prefectuur Hyôgo (7de-19de eeuw). Bruxelles 1989, Nr. 40, p. 78,
sowie p. 111 f. und 142.

25 Dieser Hinweis findet sich im 1678 erstmals und 1693 mit Ergänzungen veröffent¬
lichten Honchô gashi des Kano Einô (1634-1700); vgl. Kanazawa: op. cit., 1977,
p. 120a.

26 Siehe Ishida Mosaku: Japanese Buddhist Prints. Tôkyô 1964, p. 30. Vgl. ibid., Nr.
73-75. Auch in westlichen Sammlungen sind große, als Hängerollen montierte,
handkolorierte Blockdrucke mit Gestalten des buddhistischen Pantheons erhalten
geblieben; vgl. etwa John M. Rosenfield and Elisabeth ten Grotenhuis: Journey of
the Three Jewels. Japanese Buddhist Paintings from Western Collections. New
York 1979, No. 21-23, p. 95-99.



280 HELMUT BRINKER

Indes scheinen bei Ryûshû Shûtaku die Gelöbnisbilder zur Verehrung
des Fudô Myôô (kuyö-ga) maßgeblich durch den tief verwurzelten Bann

mystischer Erfahrungen und das persönliche Engagement in der speziellen
religionsgeschichtlichen Situation motiviert gewesen zu sein. Auch er
bediente sich gelegentlich des Blockdrucks. Im Städtischen Museum Osaka

(ehemals Sammlung Taman Kiyo'omi) ist ein erstaunlich großer handkolorierter

Holzschnitt (93 x 40.5 cm) mit der Darstellung des "Unerschütterlichen"

erhalten geblieben, der in der Aufschrift auf den 9. Monat des Jahres

1385 datiert ist.27 Es wäre denkbar, daß der Zen-Meister im hohen Alter

einen Teil seines Gelübdes im einfacheren Vervielfältigungsverfahren
erfüllte, indem er die schwarz gedruckten Umrisse farbig ausmalte und
kleinere Details ergänzte oder veränderte, wie etwa die Felssockelplatten,
auf denen die Figuren stehen. Bei einem vorzüglichen Triptychon mit
Fudô Myôô und seinen beiden Begleitern Kongara und Seitaka Dôji, auf
dessen Mittelbild am rechten unteren Rand die Signatur Myötaku röjin
fude (hitsu), "Vom Pinsel des Alten Myötaku", gedruckt erscheint, sind
die Figuren in sonoren Farben, vorwiegend Rot-, Gold- und Brauntönen,
prachtvoll ausgemalt28 (Abb. 3a-c). Alle seine erhaltenen Werke signierte
er mit dem selbst gewählten Priesternamen Myötaku, während er seine
Bildaufschriften im allgemeinen mit dem von Musò Soseki empfangenen
offiziellen "Lehrnamen" (hôki) Shûtaku zeichnete. So wurde Myötaku für
ihn schließlich zu einer Art Künstlernamen. Wir kennen Fudô-Holzschnitte
mit und ohne gedruckte Myôtaku-Signatur. Offenbar gab es mehrere nahezu

identische Druckstöcke. Auch nach dem Tod des Zen-Meisters scheint
man davon Abzüge — womöglich ohne Signatur — hergestellt zu haben.
Das Kanrin koroshü (ch. 8), die Sammlung der literarischen Werke des

83. Shôkokuji-Abts Keijo Shûrin (1440-1518), enthält im Kapitel
"Aufschriften zu gedruckten Fudö-Bildern" den Hinweis, daß die einzige in
seinem Kloster noch existierende Druckplatte während des Ônin-Krieges
(1467-1477) verbrannt sei. Ohne Frage haben diese Drucke zur Standardisierung

und zur Verbreitung von Myötaku's Fudö-Typus beigetragen.
Davon zeugen zahlreiche große, in der Regel auf zwei Papierbögen gedruckte,
als Hängerollen montierte und ursprünglich wohl auch als private Kultbil-

27 Ishida: op. cit., Nr. 6, p. 42A3, und Hamada Takashi: Zuzô. Nihon no bijutsu,
Nr. 55. Tôkyô 1970, Abb. 79.

28 Die drei Hängerollen (H. 99.3 cm, Br. 36.5 cm) wurden 1971 von der Kunsthand¬
lung Kôbunsô (Sorimachi Shigeo), Tokyo, zum Verkauf angeboten ; siehe Kôbun-
sô taika koshomoku. Nr. 38. Tokyo 1971, Nr. 70, p. 84-89. Sie wurden von der
Osaka Aoyama Tanki Daigaku in Minoo-shi erworben. Der Kongara Dôji des Trip-
tychons hat sein Pendant in einem handkolorierten Druck der Sammlung Mura-
guchi Shirô, Tôkyô; siehe Ishida: op. cit., Nr. 8, p. 46-47'.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 281

der benutzte Holzschnitte, von denen hier nur auf die Exemplare in der
Sammlung Morimoto Takanori, Nara, und im Yamato Bunkakan, Nara29,

in der Mary und Jackson Burke Collection, New York, und ehemals im
Besitz von Mayuyama & Co., Tokyo30 (Abb. 4), verwiesen sei.

Bedeutender als diese Drucke sind indes die Fudô-Darstellungen aus
dem Pinsel des Myötaku, die allesamt mit Tusche und unter äußerst
sparsamem Einsatz von Farbe auf Seide gemalt sind.31 Neben Einzelbildern
sind Triptychen erhalten geblieben, die den Wissenskönig begleitet von
zwei seiner Diener zeigen: Kongara Dôji jeweils auf der rechten Hängerolle
und Seitaka Dôji auf der linken. Nicht selten fügte der Zen-Meister am
oberen Bildrand auf die buddhistischen Heilsgestalten Bezug nehmende,
aufgrund des Erhaltungszustands jedoch nur schwer zu entziffernde
Aufschriften hinzu; sie sind des öfteren exakt datiert. Immer richten sie sich
im Verlauf ihrer Vertikalzeilen nach der Blickrichtung der Figur. Auf den
Rollen mit Fudô und Kongara, die nach links schauen, sind sie entgegen
der allgemeinen ostasiatischen Praxis von links nach rechts geschrieben,
auf der Darstellung des nach rechts orientierten Seitaka Dôji in orthodoxer
Weise von rechts nach links. Ohne Zweifel war Ryûshû Shûtaku diese
Konvention aus der zen-buddhistischen Porträtmalerei geläufig, wo man
sie anwandte, um Bildnisse, die zu Lebzeiten des Porträtierten entstanden
von solchen, die nach dem Tod gemalt waren, zu unterscheiden.32 In
zeitgenössischen Bildnissen blickt der Dargestellte in der Regel nach rechts
und in postumen nach links. Einige seiner Gelöbnisbilder scheint der alte
Malermönch an Glaubensbrüder und Laienanhänger verschenkt zu haben,
wie aus kurzen, zumeist am linken unteren Bildrand angebrachten und so
mit der Signatur auf der gegenüberliegenden Seite korrespondierenden
Widmungen klar wird.

Immer erscheint der "Unerschütterliche" stehend in Frontalansicht,
den Kopf nach links gewandt, so daß hinter ihm die Flammen seiner
Mandorla nach rechts lodern. Das Gewicht des mächtigen, breitschultrigen

Körpers ruht auf seinem rechten Bein, während das linke als entlastetes

Spielbein leicht nach außen gestellt ist. In den Händen hat er die für
ihn charakteristischen Attribute Schwert und Lasso. Dabei hält er die Arme

in kraftstrotzender Pose leicht angewinkelt vom Körper. Auf dem
Scheitel erkennt man inmitten dichter Locken eine Lotosblüte, und auch

29 Ibid., Nr. 7, p. 44-45, und Paintings and Handwritings from the Museum Yamato
Bunkakan Collection. Illustrated Catalogue Series No. 2. Nara 1974, No. 24.

30 Siehe Mayuyama Junkichi: Catalogue ofAntique Japanese Art. Tôkyô 1970,Nr.25.
31 Einzelne Werke wurden diskutiert von Akiyama Teru'o: "Myötaku to Fudô-ga",

Gasetsu, Nr. 64, und von einem anonymen Autor "Myötaku no Fudö-zu", Kokka,
Nr. 435, 1927, p. 49 f.

32 Vgl. Brinker: op. cit. : p. 72 ff.



282 HELMUT BRINKER

die übrigen ikonographischen Merkmale der grimmigen Gottheit, wie etwa
Augen- und Mundstellung, Zopf, Schmuck und Gewand, entsprechen in
allen Einzelheiten dem traditionellen Darstellungskanon. Was an den Gestalten

des Myötaku besonders auffällt und beeindruckt, ist einerseits die
Sicherheit der keine nachträglichen Korrekturen zulassenden Linienzeichnung

und andererseits deren Konstanz in der Wiederholung kleinster
Details. Scheinbar nur durch die Variationen der wenigen farbigen Akzente
erhalten die Bilder ihre unterschiedliche Wirkung. Doch letztlich scheinen
die schwungvollen, eleganten Pinselzüge selbst da noch identisch zu sein,
wo sie sich zu verspielten ornamentalen Formen verdichten oder parallel
gebündelt die Stofflichkeit der Gewänder greifbar zu machen vermögen.
Volumen gebende Schattierungen oder flächige Lavis werden sehr selten
und zurückhaltend eingesetzt. Die Figuren beziehen ihren "Lebensatem"
hauptsächlich aus der dynamischen Linie. Angesichts der Übereinstimmungen

unter den erhaltenen Werken muß man davon ausgehen, daß sich
der Maler bei seinen frommen Kunstübungen immer wieder eines einmal
geschaffenen Prototyps bedient hat. Vielleicht diente ihm ein Holzschnitt,
vielleicht eine ikonographische Grundskizze als Vorlage, die er unter die

durchsichtige Malseide legen konnte, so daß seine sichere und im Laufe
der Jahre routinierte Hand das entscheidende Liniengerüst für die Figuren
nur nachzuziehen brauchte. Die Masse der Rollen widersprächen einer
solchen Hypothese nicht, soweit sich das anhand des zugänglichen Materials
nachprüfen läßt. Wenn das Ergebnis dennoch nicht den Charakter einer
mechanischen Pause oder tracing copy hat, liegt dies wohl nicht zuletzt an
der religiösen Hingabe, mit der Myötaku seinen Pinsel führte und jeden
einzelnen Strich im Sinne seines Gelübdes mit Leben erfüllte. So stehen seine
Bilder zwischen den teils skizzenhaften, spontanen und saloppen
ikonographischen Handzeichnungen, den sogenannten zuzö, und den monochromen

Figurendarstellungen, die ausgiebig von den Möglichkeiten abgestufter,

vor allem auch flächig eingesetzter Tuschetönungen Gebrauch machen.
Der Typus des Fudô Myôô, den der zen-buddhistische Malermönch

Myötaku ausschließlich und konsequent behandelte, hatte zu jener Zeit wohl
schon eine mehr als dreihundertjährige Geschichte hinter sich. Der Shingon-
Tempel Daigoji bei Kyoto besitzt eine auf das Jahr 1195 datierte
Tuschezeichnung (Abb. 5); sie entstand laut Beischrift nach einem Gemälde des im
11. Jahrhundert tätigen, freilich durch keine erhaltenen Originale dokumentierten

Mönchs Enjin. Hier begegnet uns der "König Mystischen Wissens"auf
einer Felsplatte stehend in strenger Frontalität, mit nach links gewandtem
Kopf sowie allen für Myötaku's Versionen charakteristischen Details.33 Die-

33 Siehe Gazò Fudô Myôô, Abb. 135, p. 164, und Nakano: op. cit., 1986, Abb. 88,

p. 59. Eine andere Handzeichnung aus dem 12. Jahrhundert im Ninnaji, Kyoto,



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 283

ser Enjin-yö oder "Enjin-Typus" fand in der mittelalterlichen buddhistischen

Malerei Japans großen Anklang und wurde in zahlreichen Kultbildern

wieder aufgegriffen.
Die beiden jungen Begleiter in dem Daigoji-zwzô hingegen unterscheiden

sich in Haltung, Attributen, Kleidung und Haartracht klar von den
Fudô-Dienern des Zen-Meisters. Bei ihrer Formulierung standen Ryûshû
Shûtaku andere Werke Pate. Wahrscheinlich haben ihn Gemälde jener Art
inspiriert, wie sie von Mitgliedern der durch die chinesische Malerei der
Song-Dynastie beeinflußten Takuma-Schule geschaffen wurden.34 Die beiden

prächtigen, mit Tusche, Farben und Gold auf Seide gemalten Bilder
des weißen Kongara und des roten Seitaka in der Freer Gallery of Art,
Washington, D.C. (Abb. 6a-b), die einst sicherlich eine Hängerolle mit
Fudô Myôô flankierten, gleichen den Döji-Darstellungen des Myötaku so

sehr, daß man annehmen möchte, der Zen-Meister habe diese Werke
gekannt und seine eigenen Versionen in geradezu kopiehafter Manier darauf
aufgebaut. Die Freer-Bilder tragen an den Außenrändern quadratische, mit
bloßem Auge nur noch schwer zu entziffernde, Chôga zu lesende Siegel.35

Aufgrund des zweiten Namensbestandteils ga, der häufig in Künstlernamen
der Takuma-Familie vorkommt, ist Chôga wahrscheinlich mit einem 1253
bezeugten gleichnamigen Maler zu identifizieren, der den ekklesiastischen
Rang eines högen führen durfte und vorwiegend für den Daigoji gearbeitet
zu haben scheint. Noch heute befindet sich in dessen Besitz eine vorzügliche

Tuschezeichnung aus seinem Pinsel.36 Sie stellt den sitzenden Fudô

und eine ikonographische Skizze, die nur den unteren Teil einer stehenden Fudô-
Figur bis auf Brusthöhe zeigt, weisen große Ähnlichkeiten mit diesem Typus auf.
Letztere findet sich in der aus dem 13. Jahrhundert stammenden Fudô-zukan,
"Bildrolle mit dem (Unerschütterlichen)", im Daigoji. Vgl. Gazò Fudô Myôô, Abb.
156,p. 170,und 136,p. 165.

34 Die Takuma-Familie brachte in ungebrochener Erbfolge zwischen etwa 980 und
1310 eine Vielzahl talentierter Berufsmaler hervor, die sich vorwiegend buddhistischen

Themen widmeten. "As with the Kanô or Tosa painting schools of more
recent times, the heads of the Takuma school must have carefully passed on to
their successors the family's composition books, records, workshop secrets, and
precious artists' materials like fine brushes, ink stones, and rare pigments"; Rosen-
field and ten Grotenhuis: op. cit., p. 103.

35 Siehe Takana Ichimatsu: Nihon kaigashi ronshû. Tòkyo 1966, p. 134-147: "Ebus-
shi Chôga to sono sakuhin", T. 8, Abb. 55-56, p. 134-135, Masterpieces ofChinese
and Japanese Art. Freer Gallery of Art Handbook. Washington, D.C. 1976, p. 97,
Yanagisawa Taka, ed.: Zaigai Nihon no shihô, Bd. 1 : Bukkyô kaiga. Tôkyô 1980,
T. 69-71, sowie p. 145 f., und Gazò Fudô Myôô, T. 26-27, p. 74.

36 Siehe Tanaka Ichimatsu und Yonezawa Yoshiho: Hakubyôga kara suibokuga e no
tenkai. Suiboku bijutsu taikei, Bd. 1. Tôkyô 1975, T. 97, Nakano: op. cit., 1986,



284 HELMUT BRINKER

Myôô in jener Form dar, die uns durch das berühmte Takao-Mandara im
Jingoji bei Kyoto aus dem 9. Jahrhundert bekannt ist37 und die in der
Takuma-Familie über Generationen tradiert worden sein dürfte. Vielleicht
ließ sich Chôga zu seinen eigenwilligen Darstellungen der Wunder wirkenden

Fudö-Diener von ikonographischen Skizzen anregen, zu denen er im
heimischen Atelier oder im Daigoji Zugang hatte. Jedenfalls finden wir in
einem zuzö der Kamakura-Zeit aus der reichhaltigen Sammlung dieses

Klosters den Prototyp seiner Seitaka-Darstellung38 (Abb. 7). Der jugendliche

Adlatus steht hier in der typischen, entspannt ausruhenden Haltung
über seiner in einen Kreis eingeschriebenen Keimsilbe (shuji). Mit seiner
rechten Hand umfaßt er einen zwischen den Beinen auf den Boden gestellten

Stock, während er den Ellbogen seiner Linken auf dessen oberes Ende
stützt und sein Kinn in der geöffneten Handfläche ruhen läßt. Zu den
auffälligen, später ebenfalls mit großer Konstanz auftretenden Details gehören

ferner das lockige, schulterlange Haar, der aus drei auf Lotosblüten
gebetteten, flammenden Juwelen (nyoi-höju)39 bestehende und mit einer
Schnur um das Kinn gebundene Kopfschmuck, der seitwärts gerichtete,
mürrisch wirkende Blick, der fest geschlossene Mund, der nach rechts
wehende Saum des vor dem Bauch geknoteten Wickelrocks, das um den
nackten Oberkörper gelegte, am Hals zusammengebundene Schultertuch
und schließlich die aufwärts gerichteten Zehen seines rechten Fußes.40

Der andere Fudö-Begleiter des Chôga scheint eine Abwandlung der zahlrei-

Abb. 102, p. 70, und Gazò Fudô Myôô, Abb. 27, p. 123. Ein eindrucksvolles
Porträt des wenige Jahre in Japan unterrichtenden chinesischen Chan-Meisters
Wuan Puning (jap. Gottan Funei, 1197-1276) im Shòdenji, Kyoto, wird ebenfalls
dem Takuma Chôga zugeschrieben. Der Porträtierte, der 1260 vom Kontinent
kam und zum zweiten Abt des Kenchöji in Kamakura ernannt wurde, widmete es

in einer eigenhändigen Aufschrift seinem japanischen Schüler Tôgan Ean (1215-
1277). Das Bildnis muß also in den sechziger Jahren des 13. Jahrhunderts entstanden

sein; vgl. dazu Brinker: op. cit., p. 118 f. und Abb. 49a-b.
37 Vgl. Gazò Fudô Myôô, T. 12, sowie Nakano: op. cit., 1986, T. 1.

38 Siehe Gazò Fudô Myôô, Abb. 159, p. 173.
39 Das Flammenjuwel ist Attribut zahlreicher buddhistischer Heilsgestalten und sym¬

bolisiert deren Macht, alle Wünsche der Gläubigen zu erfüllen.
40 Einer ähnlich auffallenden Haltung der großen Zehen begegnet man bereits bei ei¬

ner vorzüglichen, 59 cm hohen Trockenlackstatue eines Kongô-rikishi aus der Na-
ra-Zeit (8. Jahrhundert) im Besitz des Bunkachó, Tòkyo. Seine rechte Hand hat
der vollbärtige Beschützer der buddhistischen Lehre zur Faust geballt, seine Linke
vor der Brust angewinkelt und merkwürdig verdreht. Alle diese geradezu verkrampft
wirkenden Haltungen sind "Ausdrucksformen der Großen Kraft und des Heiligen
Zorns", daisei funnu no katachi. Zur Plastik des Kongô-rikishi siehe L'homme et
son image - De mens: beeld en evenbeeld. Bruxelles 1989, Nr. 41, p. 130 f.



GEMA LT A US VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 285

chen, den Meister ehrfürchtig anbetenden Diener zu sein41 (Abb. 8). Er
hat seine Hände vor der Brust zusammengelegt und den Blick aufwärts
gerichtet. Seine Lippen sind leicht geöffnet, so daß die Zähne sichtbar werden.

Es scheint, als spräche Kongara eine Gebetsformel. Er ist ebenfalls
in einen Wickelrock gekleidet, der den Oberkörper frei läßt. Von seiner
linken Schulter hängt ein quer über die Brust bis zur rechten Hüfte
geschlungener Schal herab. Das kindlich naive Gesicht des Fudô-Helfers ist
durch weit geöffnete Augen und eine breite Stupsnase mit großen
Nasenlöchern charakterisiert. Auf dem Kopf mit dem üppigen, wehenden
Haarschopf trägt Kongara eine prachtvolle Lotosblüte, die an einer langen, unter

dem Kinn geknoteten Kordel befestigt ist, und über die Schultern hängt
ein vor der Brust nicht geschlossenes Kollier.42 Um seinen linken Unterarm

hat er locker das Lasso (kenjaku) gelegt. Seine andere Waffe, den
einspitzigen vajra (tokko-sho)*3, hält er unter seinem linken Oberarm
eingeklemmt. Beide Diener des "Unerschütterlichen" tragen Schmuckreifen
an den Oberarmen sowie an den Hand- und Fußgelenken. In dieser von
Chôga um die Mitte des 13. Jahrhunderts entworfenen Gestalt haben
Kongara und Seitaka Dôji bis ins 19. Jahrhundert hinein vorbildhaft
gewirkt. Noch Watanabe Kazan (1793-1841) griff sie mit allen markanten
Einzelheiten auf, als er den "König Esoterischen Wissens" in Begleitung
seiner beiden Helfer am Fuße eines Wasserfalls darstellte.44 Als der versierte

Kunstkenner und offizielle Maler des Tokugawa-Shôgunats Kanô Tan'yû
(1602-1674) die Bilder des Chôga zu Gesicht bekam und in seiner
gekonnten Manier skizzenhaft kopierte (Abb. 9), war offenbar das Mittelbild

des Triptychons bereits nicht mehr vorhanden, denn sonst hätte er

41 Vgl. etwa den Kongara des En'en-Typs in der Fudô-zukan aus dem 13. Jahrhun¬
dert im Daigoji oder den im sogenannten Kurika-san-dôji-zô, einer ikonographischen

Zeichnung des 12. Jahrhunderts im Ishiyama-dera, Präfektur Shiga, die
anstelle des Fudô sein von einem Drachen umwundenes Schwert zeigt ; siehe Gazò
Fudô Myôô, Abb. 148, p. 167, und Abb. 188, p. 180.

42 Mit einer Ausnahme trägt Kongara Dôji in den Darstellungen des Myötaku eine ge¬

schlossene, mit Perlen und Ornamenten reich ausgestattete Halskette.
43 Der Donnerkeil mit zugespitzten Enden, wie wir ihn bei Kongara Dôji sehen, heißt

funnu-ko, "Vajra mit zorniger Spitze", weil er im Ritual für Gottheiten verwendet
wird, die den heiligen Zorn verkörpern. "Der tokko-sho symbolisiert wegen seiner
Form die (einheitliche) Sphäre des Absoluten (hokkai), aber auch Hingabe und
Mut sowie die Kraft des Zerspellens von Hindernissen"; Goepper: op. cit., p.
237.

44 Die Hängerolle ist in Tusche auf Papier ausgeführt und mißt 166 x 45 cm; siehe
Yoshizawa Chü: Nihon no nanga. Suiboku bijutsu taikei, Zusatzband 1. Tôkyô
1976, T. 100.



286 HELMUT BRINKER

nicht allein die beiden Dôji, sondern zweifellos auch den dazugehörigen
Fudô Myôô abgebildet.45

Ryûshû Shûtaku dagegen scheint die drei Hängerollen noch beisammen

gesehen zu haben, als er in den siebziger und achtziger Jahren des 14.

Jahrhunderts daran ging, sein Gelübde zu erfüllen. Dies bezeugen die erhaltenen

Triptychen aus seinem Pinsel. Gegenüber den Bildern des Chôga
veränderte er außer dem elaborierten Kolorit nur die Steinssockel für seine

Figuren. Er stellte sie nicht auf bizarre, aus den Wogen aufragende Felsen,

sondern auf flache, kantige, in leichter Aufsicht und strenger
Parallelperspektive wiedergegebene Felsplatten. Dadurch sicherte er seinen stets
vor dem leeren Grund erscheinenden Gestalten eine zwar beschränkte,
aber doch klar definierte tiefenräumliche Aktionsplattform.

Das undatierte Werk im Nanzenji könnte zwischen 1371 und 1375
entstanden sein, als der Zen-Abt dieses Kloster leitete46 (Abb. lOa-c). Er
signierte das Mittelbild des Triptychons mit den fünf Zeichen Myötaku
röjin tokoro hodokosu — "Ausführung des Alten Myötaku". Besonders
auffallend ist hier der scharfe, präzise Pinseleinsatz, sind die feinen, nur
wenig an- und abschwellenden, sicher ausgezogenen Linien, wie wir sie
einerseits an dem 1379 datierten Fudô-Bild der Tokiwayama Bunko,
Kamakura, beobachten47 (Abb. 11) und andererseits an der Darstellung des
Seitaka Dôji im Arthur M. Sackler Museum der Harvard University,
Cambridge, Mass.48 (Abb. 12). Wahrscheinlich gehört auch das Triptychon der
Sammlung Ikeda in diese Schaffensperiode des Myötaku.49 1382, als er
Abt des Jôzaikôji war, entstanden die drei Hängerollen, die im Ju'nei-in
erhalten geblieben sind50 (Abb. 13a-c). In seiner nur noch bruchstückhaft
zu entziffernden Aufschrift sagt er eingangs:

45 Siehe Kyoto Kokuritsu Hakubutsukan: Tan'yû shukuzu. Bd. 2. Tokyo 1981, p.
12, Abschnitt 35 in der "Bildrolle mit Figuren, buddhistischen Themen und der
Seidenraupenzucht", Ningyô-butsu 'e-kaiko-zukan.

46 Nanzenji no meihô. Kyoto 1983, Nr. 44:1-3; 3 Hängerollen. Tusche und leichte
Farben auf Seide. 103 x 38 cm.

47 Siehe Hisao Sugahara: Japanese Ink Painting and Calligraphy. The Brooklyn Mu¬

seum. Brooklyn 1967, No. 9, p. 28; Hängerolle. Tusche und leichte Farben auf
Seide. 115 x 43.5 cm. Die Hängerolle trägt rechts unten die Signatur Myötaku
röjin - "Vom Alten Myötaku".

48 Siehe Archives of Asian Art, XXXI, 1977-1978, Fig. 5, p. 117; Hängerolle. Tu¬

sche, leichte Farben und Gold auf Seide. 99.8 x 42.1 cm.
49 Vgl. Tanaka: op. cit., 1966, Abb. 58, p. 136.
50 Siehe Gazò Fudô Myôô,T. 29-31, p. 76-77, sowie p. 264, und Nakano: op. cit. ,1986,

Abb. 92, p. 62; Tusche und leichte Farben auf Seide. Fudö-Rolle: 115.9 x 40 cm,
Kongara-Rolle: 110.9 x 40.4 cm, Seitaka-Rolle: 111.1 x 40.4 cm. Vielfach wird das

Kloster, in dem Ryûshû Shûtaku zu jener Zeit residierte, auch Jôzaikô-in genannt.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 287

"Ich höre den Boten (shisha).
Birufshana] hat seinen Leib verwandelt (keshin).51
Er hält sein Schwert und schleudert sein Lasso..."

Er spricht dann weiter von den "heraustretenden Fangzähnen" der
dargestellten Gottheit und dem "Schutz, den diese dem Gläubigen biete" (kago-
gyönin). Die mittlere Rolle signierte er am rechten unteren Rand Myötaku
röjin in hodokosu, "Vom Alten Myötaku gesiegelt". Anstelle des sonst in
seinen Signaturen üblichen Schriftzeichens hitsu bzw. fude, "Pinsel",
gebrauchte er hier das Zeichen in, "Siegel, Stempel". Sollte sich darin ein
Hinweis verbergen auf den Umstand, daß Myötaku die Bilder möglicherweise

von einem seiner Schüler oder Mitarbeiter malen ließ und dem Werk
nur noch die Signatur hinzufügte und sein Siegel aufdrückte? In jedem Falle

benutzte der Künstler des Ju'nei-in-Triptychons andere Pinsel. Die
Linien der Gewandzeichnung sind breiter und kräftiger. Sie werden zum Teil
von flächigen Lavis sowie abgetönten Schattierungen begleitet, so daß hier
ein differenzierterer stofflicher Eindruck entsteht gepaart mit stärkerem
körperhaftem Volumen. Während bei den Seitenbildern leichte Lavierungen

die unregelmäßigen Ränder der kantigen Steinplinthen akzentuieren,
ist der abgetreppte Felssockel des Fudô an den Vorderkanten durch eine
mit trockenen Pinselhieben erzeugte, lockere Strukturzeichnung
gekennzeichnet. Ähnliche malerische Akzente, nämlich schattierte Faltenbahnen
in der Kleidung und spontan hingesetzte Tuschewischer unterschiedlicher
Gradation an der Felssockelplatte, weist das erwähnte Seitaka-Bild des
Arthur M. Sackler Museum auf (Abb. 12). In den frühen achtziger Jahren
dürfte Myötaku auch für die Herstellung der drei Hängerollen im Toyama
Bijutsukan verantwortlich gewesen sein52 (Abb. 14a-d). Bei der Darstellung

der beiden Fudô-Diener nehmen die saftigen Tuschelinien stellenweise

geradezu kalligraphischen Charakter an. Besonders in der Seitaka-Rolle
ist der Pinselduktus gelegentlich kurzatmig, mit raschen Änderungen der
Richtung und des Volumens sowie mit entschlossenen Ansätzen und

51 Fudô Myôô gilt als "Bote" des Buddha Vairocana, dessen japanische Umschrei¬
bung Birushana lautet. Keshin, der "verwandelte Körper", ist eine Form des ôjin,
des "Entsprechungs-, Anpassungs- oder Erscheinungsleibs" Vairocanas, seines

nirmâna-kâya, d.h. eines der "Drei Körper" (sanshin), in denen ein Buddha gleichzeitig

existiert. In seinem "Verwandlungsleib" begegnet er in menschlicher Gestalt
als Lehrer und Erlöser dem Gläubigen auf Erden, in diesem Falle in seinem zornigen

"Verwandlungsleib" als unerschütterlicher "König Esoterischen Wissens".
52 Siehe Yûgensai ed.: Bukkyô kaiga. Toyama 1986, Nr. 52, p. 120-121, sowie p.

227 f.; Tusche, leichte Farben und Gold auf Seide. Fudo-Büd: 105.5 x 40 cm, Sei-
tenbüder 104 x 40 cm.



288 HELMUT BRINKER

Endungen versehen. Dadurch wird in diesem Werk der graphisch lineare
Gesamteindruck zugunsten einer ausdrucksstarken, bewegten und lebendig

modellierenden Zeichenkunst zurückgenommen, die der namentlich in
Zen-Kreisen gepflegten und bevorzugten figürlichen Tuschemalerei näher
steht. Die mittlere Rolle des Toyama-Triptychons trägt, wie üblich, am
rechten unteren Rand die Signatur des Zen-Meisters: Myötaku röjin megu-
mi-hodokosu, "Vom Alten Myötaku, der Gnade spendet". Auch hier sagt
er also nicht ausdrücklich, daß er die Bilder mit eigener Hand geschaffen
habe. Als er am 16. Tag des 3. Monats 1386 im Alter von 78 Jahren das

heute im Nationalmuseum Tôkyô aufbewahrte Fudô-Bild (Abb. 15) malte
und es einem "Laienbruder [namens] Shôshin schenkte", Shöshin koji
höji, wie er links unten vermerkte, scheint seine Handschrift zumindest bei
der Signatur Myötaku röjin fude hodokosu, "Vom Pinsel des Alten Myötaku

ausgeführt", bereits von einer gewissen Schwäche oder Unsicherheit
beeinträchtigt gewesen zu sein.53 Der Zen-Meister lebte zu dieser Zeit im
Jishô-in, jenem Subtempel der Nanzenji, in dem ein Teil seiner sterblichen
Hülle zwei Jahre später beigesetzt werden sollte. Identisch in der Formulierung

und eng verwandt im Schreibduktus ist Myötaku's Signatur auf
einer weiteren Darstellung des Fudô Myôô im Masaki Bijutsukan bei Osaka54

(Abb. 16). Die Hängerolle ist am oberen Rand stark beschädigt, so daß die
Datumsangabe am Ende der Aufschrift unlesbar geworden ist. Der Zen-
Meister machte sie seinem persönlichen Betreuer im Kloster55 zum
Geschenk, wie er links unten anmerkte: Gojisha höji. Das letzte bekannte
Werk, für das Myötaku verantwortlich zeichnete, ist wohl nicht zufällig im
Shingon-Zentrum auf dem Köyasan erhalten geblieben56, wo der "König

53 Siehe Tani Shin'ichi: Chüsei kaiga. Nihon bijutsu taikei, Bd. IV. Tôkyô 1961,
Abb. 62; Hängerolle. Tusche und leichte Farben auf Seide. 110.3 x 40.3 cm.

54 Siehe Masaki Bijutsukan: Shuppin mokuroku, Nr. 13, Sept. 1974, p. 3. Die mit
Tusche und leichten Farben auf Seide ausgeführte Hängerolle mißt 114.4 x 49.8 cm.

55 Zu den verschiedenen Ämtern in einem Zen-Kloster, den Aufgaben der Mönche
und der Novizen, die dem Abt zu Seite standen vgl. Collcutt: op. cit., p. 228-247.

56 Umezu Jirô: "Chüan Bonshi hitsu Fudô Ni-Dôji-zô ni kanshite",Bijutsu kenkyû,
Nr. 69, September 1937, pl. VI, und Kanazawa Hiroshi: Shoki suibokuga. Nihon
no bijutsu, Nr. 69. Tôkyô 1972, Abb. 125, sowie ders.: Japanese Ink Painting.
Early Zen Masterpieces. Translated and adapted by Barbara Ford. Tôkyô, New
York, and San Francisco 1979, pl. 138-140; 3 Hängerollen. Tusche und leichte
Farben auf Seide. 114.3 x 42.8 cm. Tamamura Takeji führt am Ende seiner
Biographie in Gozan zensö denki shûsei, p. 723, noch drei weitere Fudo-Hängerollen
auf, die uns nicht bekannt sind, und zwar in der Sammlung Yagioka, der Sammlung

Nakamura sowie einer anonymen Privatsammlung. Auch das Genshoku zu-
ten - Nihon bijutsushi nenpyö, ed. Ota Hirotarô, Yamane Yûzô und Kawakita
Michiaki. Tokyo 1986, listet ein Fudô-Triptychon (datiert 8. Tag des 1. Monats
1386, Slg. Ikeda?) sowie zwei Fudo-Hängerollen (datiert 19. Tag des 4. Monats



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 289

Esoterischen Wissens" von Anbeginn im Mittelpunkt zahlreicher Rituale
stand und zu dem der in Kyoto lebende Zen-Prälat anscheinend
freundschaftliche Kontakte unterhielt. Der Henjôkô-in besitzt ein Triptychon
mit Fudô Myôô und seinen beiden Dienern, das 1387, ein Jahr vor Myöta-
ku's Tod, fertiggestellt wurde (Abb. 17a-c). Die Aufschrift auf dem Mittelbild

liest sich wie ein Bekenntnis zum Mikkyô:

"Biru[shana] hat seinen Leib verwandelt (keshin).
Die erhörende Errettungsmacht (kannö) des Großen [Buddha]57
Ist der einzige Halt der Menschen.
Ständig empfangen sie seinen Schutz (kago).
Am 25. Tag des 12. Monats im Anfangsjahr der Ära Kakei [1387]
von Shûtaku andächtig [?] geschrieben".

Myötaku überreichte die Bildrollen einem Mönch namens Nitten, der zu
jener Zeit den Hauptsitz im Kloster innehatte: Nitten shuso höji, heißt es

am linken unteren Bildrand in der kurzen, mit verschliffenen Zeichen
geschriebenen Zeile. Während sich die Figurendarstellungen ungebrochen
schwungvoll und präzise in der Linienführung präsentieren, verraten die
Aufschriften besonders der beiden Seitenrollen unmißverständlich das

Schwinden der Klarheit wie der Sicherheit in der Hand des fast
Achtzigjährigen. Nicht nur die vertikale Zeilenausrichtung scheint ihm Mühe
bereitet zu haben, sondern auch in der Ausführung der einzelnen Schriftzeichen

gehorchte der abgenutzte, stumpfe Pinsel offenbar nur noch schwerfällig

den kalligraphischen Regeln. Diese Diskrepanz zwischen den Bildern
und ihren Aufschriften bedarf einer Erklärung. Wenn nicht alles trügt, bietet

die Signatur rechts unten eine Interpretationshilfe. Sie weicht von den
gängigen, früher verwendeten Formulierungen des Zen-Meisters auffällig
ab und lautet: Myötaku tengen, "Myötaku punktete die Augen ein". Das
Einzeichnen der Pupillen war eine namentlich im Esoterischen Buddhismus
seit Jahrhunderten geübte Kulthandlung, bei der durch das "Öffnen der
Augen" (kaigen) eine Ikone erst ihre magische "Belebung" erhielt und
somit die an sich wertlose Form und Materie des Bildes der dargestellten
Gottheit Raum und Substanz zur wahren "Verkörperung" bot. Heißt diese

Signatur nicht, daß sich Myötaku angesichts seiner schwindenden Kräf-

1378, und anfangs des 9. Monats 1385) in anonymen Privatsammlungen auf. Letztere

mögen mit den von Tamamura genannten Myotaku-Büdern identisch sein.
57 Mahä (jap- Maka)-Vairocana, wörtlich "der Große Ringsumher-Leuchtende", wur¬

de in der sino-japanischen Übertragung zu Dari bzw. Dainichi, "Große Sonne",
Kannö ist ein buddhistischer Kardinalbegriff und steht vielfach als Abkürzung für
kannô-dôkô ; er bezeichnet die anpassende Verschmelzung der Bedürfnisse und Wünsche

der Menschen mit der sie erhörenden und befriedigenden Antwort des Buddha.



290 HELMUT BRINKER

te auf diesen zeremoniellen Akt der "Augenöffnung" beschränkte und
ihm bei den Figurendarstellungen womöglich ein jüngerer Malermönch
seines Klosters zur Hand ging, etwa Chüan Bonshi (1346- nach 1437), ein zu
jener Zeit einundvierzigjähriger Zen-Priester, der als Schüler seines Confra-
ters Shun'oku Myöha in die Gozan-Gemeinschaft Kyotos hineingewachsen
war und im Alter mit dem gleichen Eifer absolut identische Bilder des Fudô

Myôô und seiner beiden Diener malte? Nicht ganz unwesentlich mag in
diesem Zusammenhang ein kleines Detail sein, das der (noch nicht so

routinierte?) Maler möglicherweise vergaß. Gegenüber allen früheren Darstellungen

trägt Kongara Dôji auf der Henjôkô-in-Rolle keine Halskette.
Abgesehen von den Beobachtungen an Myôtaku's Werken selbst glauben

wir eine Bestätigung für unsere Vermutung den Tagebuchaufzeichnungen
des Unsen Taikyoku (1421-?) entnehmen zu können, die er für die

Jahre 1459 bis 1468 gemacht hat. Am 23. Tag des 5. Monats 1460 hielt er
in seinem Hekizan nichiroku den mündlichen Bericht seines Gastes über
Ryûshû Shûtaku's Gepflogenheiten bei der Herstellung buddhistischer
Kultbilder fest. Es heißt dort, dieser habe seinen "Schüler Chüan", Monjin
Chüan, beauftragt, Fudô-Bilder zu malen. Der alte Zen-Meister habe nur
die Pupillen eingetupft und die Rollen mit Myötaku röjin signiert.58 Auch
wenn in Unsen Taikyoku's Notiz der Name "Chüan" mit etwas anderen
Zeichen erscheint, dürfte wohl Chüan Bonshi gemeint gewesen sein.
Abweichende Schreibungen insbesondere von Namen erklären sich bei derartigen

Aufzeichnungen ohne Frage aus der Tatsache, daß sie vielfach auf
Gesprächen und mündlichen Überlieferungen beruhen, wobei leicht
Verwechselungen oder kleine Ungenauigkeiten auftreten konnten. Auch der
Tagebuchschreiber Gidô Shûshin widmete diesem Chüan in seinem Käge-
shû einen Vers.59 Schließlich enthält die Anthologie des Ryûshû Shûtaku,
das bereits erwähnte Zuitokushû, ein Gedicht mit dem Titel Chûan-gô, in
dem nur der zweite Namensbestandteil mit einem anderen Zeichen geschrieben

ist. Zwar ist nicht auszuschließen, daß wir es hier mit drei verschiedenen

Mönchen gleichlautenden Namens aus dem Kreis um den Zen-Meister
zu tun haben, doch erscheint uns dies unwahrscheinlich.

Das unablässige Malen identischer Fudô-Bilder oder doch zumindest
deren Auftrag und Stiftung sind ein Zeichen für die tiefe Verwurzelung
der "Geheimlehre" im Denken und Handeln einiger namhafter Zen-Meister.

Darin durfte sich Myötaku mit Musò einig wissen. Die Jahrzehnte
währende, geradezu monomane Verehrung einer zentralen Gottheit des

58 Siehe Umezu: op. cit., p. 366.
59 Ibid., p. 367.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 291

Esoterischen Buddhismus war für den an Magie und Wunder glaubenden
Ryûshû Shûtaku essentieller Bestandteil seines religiösen Lebens. Mit Fudô

Myôô an seiner Seite fühlte er sich offenbar gewappnet für seine alltäglichen

Pflichten und Aufgaben, und dazu gehörten in jenen Jahren die
aufreibenden Fraktionskämpfe unter den Musö-Schülern des hauptstädtischen
Zen-Klerus.

Daß dieses von Ryûshû Shûtaku verfolgte und in die künstlerisch-religiöse

Alltagspraxis umgesetzte synkretistische Glaubenskonzept seine
Fortsetzung fand, dafür sorgte Jahrzehnte später — wie gesagt — Chüan Bonshi.
Auch auf ihn muß der "Unerschütterliche König Mystischen Wissens" eine
ungeheure Faszination ausgeübt haben. Über sein Leben wissen wir wenig.60
Der vermutlich aus Kantö stammende Mönch wurde, wie man aus einer
mit seiner Altersangabe versehenen Signatur erschließen kann, 1346 geboren

(Abb. 18a). Er studierte bei den führenden progressiven Zen-Meistern
in Kyoto, bei Gidô Shûshin und Shun'oku Myöha, in dessen Schule ihn
die traditionellen Überlieferungen einordnen, so z.B. Koten Shûin in
seinem 1418 fertiggestellten Busso shûha-zu.61 Einen Teil seiner Ausbildung
erhielt er im Nanzenji. Der 89. Abt dieses Klosters Ichû Tsûjo (1349-
1429)62 widmete dem Novizen (jisha) Chüan einen Abschiedsvers, als dieser

zur Beisetzung seiner Mutter nach Osten reisen mußte. Zwei weitere
Gedichte überreichte er ihm anläßlich eines Ausflugs nach Gôshû zum
Ishiyama-dera.63 Chüan Bonshi lebte zeitweise im Ryûge-in des Nanzenji
und wurde dort später zum Prälaten in der 96. Generation ernannt, nachdem

Ashikaga Yoshimitsu den Nanzenji 1386 an die Spitze aller gozan-
Klöster gestellt und zum gozan-no-jö erhoben hatte. Zweifellos war diese
Position eine der wichtigsten, die innerhalb des Zen-Klerus von Kyoto
vergeben werden konnten. Wann er in das Amt des 93. Kenninji-Prälaten
berufen wurde, wissen wir nicht genau; es muß jedoch vor 1418 gewesen sein,
da Koten Shûin den zweiundsiebzigjährigen Priester zu diesem Zeitpunkt
bereits als Leiter dieses Klosters aufführt. Fest steht, daß er zu Beginn des
15. Jahrhunderts der Elite künstlerisch und literarisch gebildeter Zen-Meister

angehörte, die in der anregenden Atmosphäre ihrer wohlhabenden Klö-

60 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 461, Sawada: op. cit., p. 403, Umezu: op. cit., p. 365-
370, Helmut Brinker and Eberhard Fischer: Treasures from the Rietberg Museum.
The Asia Society. New York 1980, No. 63, p. 163-166, sowie den Beitrag des
Autors zu Yanagisawa Taka, ed.: op. cit., Nr. 66-68, p. 144 f.

61 Siehe Umezu: op. cit., p. 368.
62 Er wurde 1416 in dieses Amt berufen; vgl. Tamamura: op. cit., p. 22.
63 Siehe Umezu: op. cit., p. 369. Die drei Gedichte sind im Unkaku engin, den "Af¬

fengesängen im Wolkental", enthalten.



292 HELMUT BRINKER

ster sich zu literarischen Zirkeln, sogenannten yûsha, zusammenfanden
und an der Dichtkunst, Tuschemalerei, Teezeremonie und Gartendesign-
kunst ergötzten. Als der vierte Ashikaga-Shôgun Yoshimochi (1386-1428,
reg. 1395-1423), selbst ein talentierter Maler64 und großer Zen-Enthusiast,
um 1413 zu einem Literatentreffen einlud, war auch Chüan Bonshi unter
den Gästen. Wahrscheinlich erteilte der Shogun zu diesem Anlaß dem im
Shôkokuji, Kyoto, tätigen Zen-Mönch und Maler Josetsu den Auftrag, ein
typisches Zen-Paradoxon ins Bild umzusetzen. Damit sollte wohl die
Sinnlosigkeit krampfhafter Bemühungen vor Augen geführt werden, den
Wesenskern des Zen mit untauglichen Mitteln, Methoden oder Geräten in den
Griff zu bekommen. Auf seinem sogenannten Hyönen-zu im Taizô-in des

Myöshinji65 versucht ein alter Mann, an einem Gebirgsbach einen schlüpfrigen

Wels in einem enghalsigen Flaschenkürbis zu fangen — ein Unterfangen,

dessen Hoffnungslosigkeit leicht einzusehen ist. Nicht weniger als 31

kultivierte Zen-Mönche, bunjinsö, waren aufgefordert, dasselbe Thema
literarisch zu gestalten. So bedeutende gozan-Vertreter wie Taihaku Shin-

gen (gest. 1415), Daigaku Shûsû (1345-1423), Gyoku'en Bompö (1348-
nach 1420), Genchû Shûgaku (1359-1428), Ishô Tokugan (1360-1437),
Daigu Shôchi (gest. 1439) und schließlich auch Ichû Tsûjo und Chüan
Bonshi verfaßten kurze Gedichte im chinesischen Stil. Der für jedes
Schriftzeichen in kleine quadratische Felder vorlinierte Gedichtbogen wurde auf
der Rückseite eines kleinen Stellschirms befestigt, an dem man das Bild
aufzuhängen pflegte. Heute sind die Gedichte mit Josetsu's Hyönen-zu als

Hängerolle montiert.
Chüan Bonshi scheint erst im hohen Alter regelmäßig identische

Darstellungen des Fudô Myôô sowie seiner beiden jungen Helfer Kongara und
Seitaka in eigener Regie gemalt und signiert zu haben, und ähnlich wie bei
Ryûshû Shûtaku wird man vermuten dürfen, daß diese späte künstlerische
Aktivität auf ein Gelöbnis zurückgeht. Seine Bilder, die in Ausführung,
Material und Format denen des Myötaku zum Verwechseln gleichen,
unterzeichnete er mehrfach mit dem Epitheton rönö, "der alte Priester", und
fügte seiner Signatur in manchen Fällen eine Altersangabe bei. Auch in

64 Einige seiner Bilder sind erhalten geblieben. Vgl. etwa Yoshiaki Shimizu and
Carolyn Wheelwright, ed.: Japanese Ink Paintings from American Collections: The
Muromachi Period. Princeton 1976, No. 3, p. 54-59, und Matsushita Taka'aki:
Josetsu, Shûbun. Nihon bijutsu kaiga zenshû. Bd. 2. Tôkyô 1979, T. 14-15, und
Abb. 13-16, p. 103.

65 Siehe Matsushita Taka'aki und Tamamura Takeji: Josetsu, Shûbun, San-Ami. Sui-
boku bijutsu taikei. Bd. 6. Tôkyô 1974, T. 5, sowie p. 147 und 168, und Matsushita:

op. cit., 1979,T. 17, sowie p. 122 f.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 293

den Gepflogenheiten für Anordnung und Verlauf der Bildaufschriften und
teilweise sogar in deren Inhalt und Formulierung folgte er dem Vorbild
des Ryûshû Shûtaku. Alle Bilder sind in einer eleganten, spannungsreichen
Liniensprache mit Tusche und unter zurückhaltendem Einsatz weniger
Farben auf bräunlicher Seide ausgeführt. Das älteste erhaltene Werk ist ein
Triptychon66, das der achtzigjährige (nach westlicher Rechnung neunund-
siebzigjährige) Zen-Mönch im Jahre 1425 schuf (Abb. 18a-c). Dieses
Datum findet sich in zwei der Bildaufschriften. Da die mittlere der drei
Hängerollen, die einst dem Rokuô-in, Kyoto, gehörten und sich heute in der
Sammlung Hosomi Minoru, Osaka, befinden, am rechten unteren Bildrand
die Signatur Hachijû rönö Bonshi zushi-owaru trägt, "Ein vom achtzig Jahre

alten Priester Bonshi vollendetes Bild", läßt sich 1346 als Geburtsjahr
des Chüan Bonshi erschließen. Die mit relativ kleinen Zeichen in flüssigem
und etwas saloppem Duktus ausgeführte Aufschrift oberhalb der mächtigen

Gestalt des Fudô Myôô lautet übersetzt:

"Der (Unerschütterliche) in seiner wahren Wesensnatur (nyonyo)61
Bietet unter den gegebenen Bedingungen (zui'en) des Hier und Jetzt
Als einziger seinen Dienern (jisha)
Unermeßliche (muryö) und grenzenlose (muhen) Glückseligkeit (fuku)
und Weisheit (e).
Im 5. Sommer[-Monat der Ära] O'ei [im Jahr der zyklischen Zeichen] otsushi
[1425] opferte Chuan Bonshi Weihrauch und schrieb dies andächtig
nieder".68

1429 malte der alte Zen-Meister den "König Esoterischen Wissens" für
einen ins Kloster eingetretenen Sohn des Kaisers Sukö (1334-1398), der den
Mönchsnamen Yôken Shûken (1376-1431) führte und in der Zen-Tradi-

66 Siehe Umezu: op. cit., pl. V, und Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63a. Alle drei
Rollen messen in der Höhe 110 cm und in der Breite 38.7 cm.

67 Nyo (skr. tathâ) ist das Sosein, die undifferenzierte Gesamtheit eines Dings oder
Wesens. Die Verdoppelung in nyonyo bringt eine Potenzierung zur letztgültigen
Realität jenseits aller Differenzierung und Relativierung, die absolute Wirklichkeit,
zum Ausdruck. Sie ist mit dem komplexen Begriff sh in 'nyo, dem "wahren Sosein"
oder der "wahren Wesensnatur", identisch.

68 Bis auf die letzte Zeile und die Datierung ist diese Aufschrift identisch mit einem
im Honchö gashi aufgezeichneten Kolophon zu einem wohl nicht mehr erhaltenen
Fudö-Bild, das Chüan Bonshi 1431 ebenfalls im 5. Sommer-Monat malte und unter

Angabe seines Alters signierte: Hachijûroku-sai Chûan-sô zushi-owaru, "Im 86.
Lebensjahr vom Alten Chüan vollendetes Bild". Statt der "Glückseligkeit und Weisheit

ohne Ende" offeriert hier der "König Mystischen Wissens" seinen Dienern
"die Loslösung von den Sechs Arten des Gebundenseins". Vgl. Sawada: op. cit., p.
403.



294 HELMUT BRINKER

tion des Shun'oku Myöha erzogen worden war69 (Abb. 19). Die Signatur
und Widmung am unteren rechten und linken Rand der 108.2 x 39.1 cm
großen, im Jinkô-in zu Kyoto erhaltenen Hängerolle70 folgen in ihrer
Plazierung dem Vorbild des Myötaku; sie lauten: Chüan rönö Bonshi tarne ni
Yöken Oshö zushi-owaru, "Ein von Chüan, dem alten Priester Bonshi, für
Hochwürden Yöken vollendetes Bild". Auch wenn sich die Aufschrift im
oberen Teil der Rolle nicht mehr in allen Teilen ganz klar entziffern läßt,
steht fest, daß sie im Anfangsjahr der Ära Eikyö geschrieben wurde und
in ihrer Formulierung aufs engste mit dem 1425 verfaßten Vers für die

Fudô-Darstellung in der Sammlung Hosomi verwandt ist. Auch hier spricht
Chüan Bonshi von Fudôs "wahrer Wesensnatur" (nyonyo Fudô) und den

"Gegebenheiten des Hier und Jetzt" (shosho zui'en), in deren Angesicht
der Beistand des "Unerschütterlichen" eine "einmalige Offerte an seine

Diener" (ippö jisha) sei. Der Empfänger des Bildes, der in den Mönchsstand

getretene Prinz, war zu jener Zeit Abt des Daitsu-in im Daikômyôji
zu Fushimi. Wahrscheinlich malte Chüan Bonshi es als Ersatz für eine Fu-
dô-Rolle des Ryûshû Shûtaku, die Yôken Shûken als "Hauptkultbild"
(honzon) besonders geschätzt hatte und die ihm aus seinem Kloster
entwendet worden war. Der Abt sei über diesen Verlust äußerst betrübt gewesen,

verzeichnet das Kanmon gyoki für den 14. und 15. Tag des 9. Monats
im Jahre 1425.71 Als gut fünfeinhalb Jahre später, am 7. Tag des 4.
Monats 1431, sein Freund, ehemaliger Mitschüler und Amtsnachfolger im
Daikômyôji, der Zen-Meister Unpô Bonkô (gest. 1434)72, wenige Wochen
nach dem Tod des Yôken Shûken dessen Nachlaß gesichtet habe, heißt es

dort weiter, habe er unter anderem drei Hängerollen mit Darstellungen des

Fudô Myôô und seiner beiden Diener von der Hand des Chüan Bonshi
vorgefunden. Wenn nicht alles trügt, hat das Mittelbild in Form der im Jinkô-
in bewahrten Rolle die Jahrhunderte überdauert.73

Ein Jahr nach der Entstehung dieses Werks malte Chüan Bonshi ein
Hängerollenpaar mit den beiden Fudô-Dienem, das im Shinshôgokurakuji,
Kyoto, gehütet wird und dort mit einem wohl aus der Kamakura-Zeit
stammenden Bild des von Flammen umloderten, auf einem shitsushitsu-za
thronenden "Unerschütterlichen König Mystischen Wissens" zu einem Tripty-

69 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 696.
70 Siehe Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63c.
71 Siehe Umezu: op. cit., p. 365.
72 Vgl. Tamamura: op. cit., p. 44. Unpô Bonkô wurde am 28. Tag des 9. Monats

1431 offiziell in das Amt des Daikômyôji-Abts eingesetzt.
73 Siehe Umezu: op. cit., p. 365 f.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 295

chon vereint ist74 (Abb. 20a-e). Ob dies bereits seit 1430 der Fall ist, als der
Zen-Meister Kongara und Seitaka nach bewährtem Rezept in seiner
typischen linearen Pinselmanier ausführte, wissen wir nicht. Es wäre aber
durchaus denkbar, daß er den Auftrag erhielt, die heute schlecht erhaltene

Mittelrolle mit flankierenden Seitenbildern zu ergänzen. Die in der
Aufschrift am Ende mit dem Datum Eikyö köjitsu [1430] versehene Kongara-
Rolle signierte der Maler rechts oberhalb der Sockelplatte unter Hinzufügung

seines Siegels "Chüan" mit den vier Zeichen: Bonshi zushi-owaru,
"Ein von Bonshi vollendetes Bild". Wären die beiden Hängerollen nicht als

Ergänzung zu einem bereits existierenden Hauptkultbild geschaffen worden,

sondern ursprünglich als Bestandteile eines einheitlichen Triptychons
konzipiert gewesen, hätte der Malermönch wahrscheinlich das zentrale
Werk mit seinem Siegel und Namenszug versehen und nicht eines der
Seitenbilder.

Im selben Jahr entstand das 1430 datierte Triptychon des Saikyöji75
in Ötsu, Präfektur Shiga (Abb. 21a-c). Es ist einem buddhistischen
Laienbruder (koji) namens Joden gewidmet: Chüan rönö Bonshi zushi-owaru
Joden koji höji. Neben den beiden Zeilen der Signatur und Zuneigung an
den äußeren Rändern trägt die mittlere Hängerolle eine halbkursive
Aufschrift, in der es heißt:

"Der Bote des Nyorai,
Der (Unerschütterliche Wissenskönig),
[hält] in beiden Händen Schwert und Lasso.
Seinen ganzen Körper umgibt ein flammender Glanz.
Machtvoll rettet er von Kalamitäten.
Sünden und Unglück bringt er unter Kontrolle.
Dank seiner Unterstützung erlangen die Menschen
Unermeßliche Glückseligkeit und langes Leben.
Chüan Bonshi schrieb dies andächtig nieder".

Die Verse der beiden Seitenrollen mit Kongara und Seitaka Dôji stimmen

- mit Ausnahme des Datums — inhaltlich Zeichen für Zeichen überein mit
denen auf den entsprechenden Bildern der Fudô-Diener in der Sammlung

74 Die mittlere, 98.9 x 52.4 cm große Darstellung des Fudô Myôô wird gemäß einer
frommen Überlieferung dem "Pinsel des Kôbô Daishi" [Kûkai, 774-835]
zugeschrieben. Die Dôji-Bilder von der Hand des Chüan Bonshi messen 103.3 x43.4 cm.
Den Hinweis auf diese unseres Wissens bisher unpublizierten Werke verdanke ich
Hiroshi Kanazawa.

75 Das Datum findet sich am Ende der Aufschrift zum Bild des Kongara Dôji. Publi¬
ziert sind die drei 109 x 39.9 cm großen Hängerollen in dem von Suzuki Kei kompilierten

Chûgoku kaiga sôgô zuroku - Comprehensive Illustrated Catalog ofChinese
Paintings. Vol. 4: Nihon-hen II: Ji'in, Kojin — Japanese Collections: Temples and
Individuals. Tôkyô 1983, p. 124, No. JT 129-003.



296 HELMUT BRINKER

Hosomi. Darüber hinaus wiederholen sie, von geringfügigen Abweichungen
abgesehen, die Worte des Ryûshû Shûtaku, die dieser 1382 auf seine im
Ju'nei-in erhaltenen Dôji-Darstellungen schrieb. Die Zeilen auf der
Kongara-Rolle lassen sich etwa wie folgt übersetzen:

"In der Zwischenzeit übernimmt er die Verantwortung
In vollem Einklang mit dem Heilsgedanken.
Die bösen Geister der Ungerechtigkeit müssen sich ergeben.
Er schafft Erleichterung von dem bösen Schneidezahn im Mund.

Gut gemacht (zenzai), Fugen Daiji!76
[Während der Ära] Eikyö [im Jahr der zyklischen Zeichen] kôjutsu [1430]".

Und auf dem Bild des Seitaka Dôji steht zu lesen:

"Er gelangt zum Kern des Übels.
Seine Tugenden sind wahrlich vielfältig.
Er steigt herab an den Ort der Verehrung (dôjô)
Zur Vollendung der buddhistischen Sache.

Vortrefflich und richtig, Monju Shitsuri!77
Bonshi schrieb dies andächtig nieder".

Das Koga bikö des Asa'oka Okisada (1800-1856), das neben biographischen

Informationen auch einige Signaturen des Malermönchs wiedergibt,
enthält unter den von Ota Kin 1903 vorgenommenen Ergänzungen einen
Hinweis auf zwei während der Meiji-Ära (1880) noch existierende Darstellungen

der Wunder wirkenden Diener des Fudô Myôô aus dem Pinsel des

Chüan Bonshi. Den Signaturen zufolge schuf sie der (nach japanischer
Zählung) siebenundachtzigjährige Zen-Priester 1432. Die beiden Bilder
scheinen im Verlauf des letzten Jahrhunderts untergegangen zu sein.78

Dagegen ist aus dem Jahr 1433 eine Hängerolle mit der Darstellung des

"Unerschütterlichen" im Toyama Bijutsukan erhalten geblieben79 (Abb.

76 Zenzai ist ein zustimmender, applaudierender Ausruf, der dem Sanskritwort
sâdhu entspricht. Daiji, "das Große Wesen" (skr. mahâsattva), d.h. der Bodhisattva
Samantabhadra, manifestiert sich hier nach Ansicht des Chüan Bonshi in der
Gestalt des Kongara Dôji.

77 Der Verfasser sieht in Seitaka Dôji eine Manifestation des Bodhisattva Manjusrï und
apostrophiert diesen als Shitsuri, als Verkörperung "der Perfekten Vollendung"
(shitchi, skr. siddhi).

78 Oder sollte die Kongara-Rolle mit dem von Tamamura Takeji in seinem Gozan
zensô denki shûsei, p. 461, erwähnten Werk identisch sein, das sich ehemals in der
Sammlung Nakamura befand? Vgl. Zötei koga bikö. Tokyo 1905. Bd. 1, p. 313.

79 Siehe Yûgensai ed.: Bukkyô kaiga. Toyama 1986, Nr. 53, p. 122 und 227 f. Die Mas¬

se des mit Tusche und leichten Farben auf Seide gemalten Bildes betragen 103 x
45 cm.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 297

22a-c). Der (nach westlicher Rechnung) siebenundachtzigjährige Priester
malte sie für den Sûtraverwalter (zösu) eines Klosters, dessen Name wegen
einer Beschädigung der Bildseide an dieser Stelle nicht mehr lesbar ist.
Möglicherweise war jedoch der Empfänger des Bildes ein Mönch namens
Shin, wie man aus einer Bemerkung im Honchö gashi (Kap. 3) rekonstruieren

könnte.80 Der üblichen Praxis entsprechend signierte Chüan Bonshi
sein Werk mit den Worten: Beinen Bonshi tarne ni (Shin) zösu zushi-owaru,
"Ein vom achtundachtzigjährigen Bonshi für den Sûtraverwalter (Shin)
vollendetes Bild".81

Mit einer ähnlich verschlüsselten Signatur unterzeichnete der Altmeister

im selben Jahr eine Darstellung des Seitaka Dôji, die ohne Frage
ursprünglich den linken Teil eines Triptychons bildete82 (Abb. 23). Chüan
zushi-owaru ima koko ni beinen, "Ein vom jetzt und hier achtundachtzigjährigen

Chüan vollendetes Bild", heißt es am linken unteren Rand, und
am Ende seiner Aufschrift im oberen Bildabschnitt fügte er durch die
Angabe der Regierungsdevise Eikyö und der zyklischen Zeichen eine dem
Jahr 1433 entsprechende Datierung hinzu. Im übrigen ist die Aufschrift
Wort für Wort identisch mit jenem Vers, den er bereits mehrfach in
Entlehnung des Vokabulars von Myötaku auf seine Seitaka-Darstellungen
geschrieben hatte, nämlich 1425 auf die Rolle der Sammlung Hosomi und
1430 auf die des Saikyôji.

Der Zen-Priester scheint vor allem im Frühsommer, jeweils während des

5. Monats, seiner Verehrung für den Wissenskönig Fudô und seine Helfer
künstlerischen Ausdruck verliehen zu haben. Zumindest deutet darauf auch
ein vorzüglich erhaltenes Triptychon im: Masaki Bijutsukan hin, das er 1434
malte83 (Abb. 24a-d). Wann die drei Hängerollen von seiner Hand im
Museum Rietberg, Zürich, entstanden, wissen wir leider nicht84 (Abb. 25a-c).
Die nur noch schemenhaft zu erkennenden Zeilen auf seiner Fudö-Darstel-
lung enthalten keine Datumsangabe, und auch in der Signatur am rechten

80 Vgl. Umezu: op. cit., p. 368.
81 Beinen, wörtlich "Reisjahr", ist eine Floskel für das 88. Lebensjahr, die sich wohl

aus dem spielerischen Umgang mit der graphischen Struktur des Schriftzeichens
für "Reis" ergeben hat, denn dieses läßt sich leicht zerlegen in "Acht mal Zehn
plus Acht".

82 Die Hängerolle wurde 1981 dem Cleveland Museum of Art zum Kaufangeboten.
Sie mißt 107.8 x 39.8 cm.

83 Siehe Masaki Bijutsukan: Shuppin mokuroku, Nr. 3, Sept. 1969, p. 2. Alle drei
Hängerollen tragen das Siegel des Malers. Tusche und leichte Farben auf Seide.
110 x39 cm.

84 Das Triptychon gelangte im Juli 1972 aus einer Basler Privatsammlung in das Mu¬
seum Rietberg. Die drei Rollen haben folgende Maße: Fudô-Bild: 100.4 x 38.6
cm, Kongara-Rolle: 100.1 x 37.4 cm, Seitaka-Rolle: 100.2 x 37.4 cm. Siehe Brin-



298 HELMUT BRINKER

unteren Bildrand gibt der Malermönch nicht, wie sonst gelegentlich, sein
Alter an, sondern bezeichnet sein Werk lediglich mit der üblichen Formulierung

als "ein vom alten Priester Chüan vollendetes Bild": Chüan rônô
zushi-owaru.

Das letzte Fudô-Bild, das wir von der Hand des (nach westlicher
Rechnung) mittlerweile einundneunzigjährigen Zen-Meisters kennen, entstand
1437 (Abb. 26a-e). Die 101 cm hohe und 40 cm breite Hängerolle befindet

sich seit 1908 im Museum of Fine Arts, Boston8s, und trägt die in
kursivem Duktus geschriebene Signatur: Kyûjûni Chüan Bonshi, "Der 92 [Jahre
alte] Chüan Bonshi". Auf einen zusätzlichen Vers zum Lobe des Schutz
und Beistand gewährenden "Unerschütterlichen Wissenskönigs" hat der
Zen-Meister hier verzichtet. Angesichts seines hohen Alters ist es erstaunlich,

mit welcher Sicherheit, Elastizität und Prägnanz in der Pinselführung
die machtvolle Gestalt des "Unerschütterlichen" auf diesem Spätwerk
erscheint. Chüan Bonshi erfreute sich nicht nur eines langen Lebens,
sondern offenbar auch bester Gesundheit. Wir wissen nicht, wann er gestorben

ist. Die Serienbilder des Fudô Myôô und seiner Wunder wirkenden,
jungen Diener Kongara und Seitaka leben indes fort als sein religiöses
Vermächtnis. Sie sind Zeugnisse eines erfüllten Lebens im Schöße der
buddhistischen Kirche Kyotos jenseits enger Grenzen einzelner Schulen, eines
Lebens, das der Zen-Meister bis zum Schluß zu einem guten Teil dem "König
Mystischen Wissens" weihte.

ker und Fischer: op. cit., No. 63, p. 163-166, und Yanagisawa Taka, ed.: op. cit.,
Nr. 66-88, und p. 144 f.

85 Siehe ibid., p. 144, sowie Horioka Chimyô: "Hakubyô zuzô ni tsuite", Bukkyô
geijutsu/Ars Buddhica, No. 90, Feb. 1973: Special Issue: The Museum of Fine
Arts, Boston, p. 73 and 76, Fig. 19, und Brinker and Fischer: op. cit., Fig. 63b,
p. 166.



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 299

Glossar

anchin-kokka-hö

Annen

Anokuta

Asa'oka Okisada

Ashikaga Yoshimitsu

Ashikaga Yoshimochi

Ayuwangshan

banjaku-za

Beinen Bonshi tarne ni

(Shin) zösu zushi-owaru

bempastu

Ben'en Enni

Birushana

bodai-shin

bonnö

Bonshi zushi-owaru

bunjinsö

Busso shûha-zu

chintaku

Chôga

chôji-dachi

chôren

chôrô

Chûan

Chûan Bonshi

Chûan rônô Bonshi tame ni

Yôken Oshô zushi-owaru

m'
mmmm
%.mmiv%

(tt)iìii
ES 0ttS /no. «3£ -te ..»
cr

i
j IM**$&

mw

XÀfS

mm



300 HELMUT BRINKER

Chûan rônô Bonshi zushi-owaru

Jôden koji höji

Chûan rônô zushi-owaru

Chûan zushi-owaru ima koko ni beinen

Chûan-gô

Dai-Birushana-Jöbutsu-

jimben-kaji-kyô

dai-dôji

Daigaku Shûsû

Daigoji

Daigoji-zuzô

Daigu Shôchi

Daikôji

Daikômyôji

Dainichi (Dari)

Dainichi-kyô

daisei funnu no katachi

Daitsu-in

dôgô

Dôin Shôju

dôji

dôjô

e

Eki

Ekô

En'en

nmmws

±m$%
mm
mmmm
m?

m

Wtù



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 301

Enichiji

Enjin

Enjin-yö

Erinj in

Fudô Myôô

Fudô-jiku-emmei-hô

Fudô-zukan

Fugen Daiji

fuku

Fukûkensaku-jimben-shingon-kyô

funnu

funnu-ko

Fushimi

Gen'yû Kokushi

Genchû Shûgaku

Genji (Minamoto)

Gentaku

Gidô Shûshin

Go-En'yû Tennô

gochi-nyorai

godai-myôô

godô-shuso

Gojisha hôji

gokoku

goma

goshin-butsu

IBI Is

-T Z£L SI 7K TT Ä ^ C3 <»I

tftJE

BK T* JrJ Ms

um
^. ^ BEI I-±*fe 3t. ^rJ Ia

ä.

Hü



302 HELMUT BRINKER

Gôshû

gozan

gozan-no-jô

Gôzanze

Guanglisi

Gundari

Gyokkei Chûkyoku

Gyoku'en Bompô

gyôsho

hachi-dai-dôji

Hachijû rônô Bonshi zushi-owaru

Hachijûroku-sai Chûan-sô zushi-owaru

hanka-za

Hei'ensan

Hekitan Shûkyô

Hekizan nichiroku

Henjôkô-in

hinpotsu 3Ü ffî
hisen jS */l|

hôgen fë if!
hôki ?5 a¥

hokkai ì$i f?
Hokoji ÄTOTf
Honchô gashi ^ fJ§ S 5£

Honchô kôsôden -4^ ¥/j 1^ 1W fc

tcffl
3: lü
5:üj^±
fëHta:
K*Ü3F
1g^*IJ
^m*w
^mn%
'a m
A±M=f
A-t^WÏÏ BfßllM

A+^mw t±x IM s
¥M$k
¥^0j
mmm®.
miuum
mmytm



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 303

honzon ^ j|gL

Hosokawa Yoriyuki &[fl /1 [ $| ^
ffitîTfef- IstHyönen-zu

IchûTsûjo 1ti&*Ü83
inka-jô ÉP DJ }t^

ippô jisha — 0 $f #
Ishiyama-dera Ç ÜJ Tf
IshÖ Tokugan 'ft }% % JE

jikushu Ì*I£7l
yS èfe ^Jingcisi fF ra Tf

Jingoji 1$ H tjF

Jingshan tl LÜ

Jinkô-in f* 3fe 1^

jisha fyf ^3

Jishô-in ÌÈ Ü PU

jissetu, jissatsu I ^U

Jizô Bosatsu iE W> # M
Jizô-in Ì&MM
Jôden fifr 1#

jôhaku VM m
Jôju-KongÔ rT? fÈ ^ HÜ

Jôkoji W1 to Tf
Josetsu ?U Jul

Jôshô-in _h ^ P^

Jôzaikôji (Jôzaikô-in) fifr ïx Tu Tf PTC

ju'en À PtC

Ju'nei-in W =ß hu



w52Hbw

11m
m

^

«
if-
m
<
<

»
-h
m
h-

-f

i
rurinn

4=5

4=5

SXF5-

£<

£
3

M

*
tt

f
111

fn*"»

Uri:

1H#

W¦U

im
m
m
&
&
m
m

^
m̂
m
m
n
m
n

TfOm

¦~

cao

ca

£
¦

3N

'^

Cca

'S

1

<3

1

¦*

„G

c

>>

3

3

"G

~3

Où<3

<5"

<3

<3

.3oca

O

C«O>>MI
OM«J

ca
W

CCDM

MO>>Cocd

<occca

<o<o-o
I

<occca

3

<3

Mca

JÜ

¦i-H

en

<oc

<3"c

OO

03EE

•c<3

3

C

ca

-^

ca

4Ü

y)

•rr<

ï
¦1—<

w

H

.rt

C

<o4^

N1

ùO

ca

<oXi

¦g"

<o

<o

u

•G

<o

O

a

u

ca

'S

cca

ca

cca

ca

cca

sica

°5

Eco

ceuM

C<u

"5"

(U
fc4



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 305

kesa ^Z Ä
keshin (kejin) 1t^
Kôbô Daishi (Kûkai) % fë ^C M ^ M
Koga bikô tì Ä #f ^
Kôgen-in 3tJ ?JÜ P^

Kôhô Kennichi î#r ^f 11 H

koji to IL
Kokei-an ì)u fë*c fêt

Kokushi IU ÊÏTï

Kômyô-in 3£ 0JÎ fêtî

Kongara il f^W.
kongô tÌz HU

Kongô-rikishi iz P§!l ^J ±
KongÔyasha ^ P! ^ 12

Koten Shûin Ö Üc Jü rJ
Kôyasan M IF lU

Kûge-shû ?£ ^ JÜ

kun TO

Kurika-san-dôji-zô IÜHl?i
kuyô-ga t/Ç le eg.

kyôryôrin-shin WX ^ *WS M
Kyûjûni Chûan Bonshi fi + — Ì41 S ^ Êffi

Mi'an Hanjieh (Mittan Kanketsu) Su )Ü Ü( l^
mikkyô %g Ü
Minchô ^ fi
Mino il ÏU

mo <îk

Monjin Chûan P5 À # H



306 HELMUT BRINKER

Monju Shitsuri xftmm
mûchû-zô m*m
muhen

4nr Ï&tttt: <Së

mmmumyô

munakazari mîft
muryö T"1t ES

/v\\ -frr=-.

Musò Soseki # ËÊ ï£ ^
Mutò Shûi fc^JStö
myö »
Myôchi-in ®m%
Myöshinji Wù^
Myötaku röjin wm^k
Myötaku röjin fude (hitsu) wm^km
Myötaku röjin fude hodokosu wm^kmm
Myötaku röjin in hodokosu wm^k^m
Myötaku röjin megumi-hodokosu wm^kmm
Myötaku röjin tokoro hodokosu tpmzxmm
Myötaku tengen ®mm%
Nanzenji rf f*^F
nijûgojô-gesa r.+s.mmm
Ningyö-butsu' e-kaiko-zukan kmtotàum
Ninnaji cm^
Nitten shuso höji Bjinmmw



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 307

nyoi-hôju $DlfS
nyonyo PU PU

Oda Nobunaga im B3 ia "Ü:

ôjin Wi M
ômu-i M W1 &
Ôta Kin ^ BB 11

rahotsu $1H
Rinsenji ^ /11 tJF

Rinzai E§ ?f
Rokuô-in Mi 3l fi7G

rônô ^ tFj

Ryûge-in BË ^ Ibc

Ryûshû Oshô goroku BË (TA W Ri un §<K

Ryûshû Shûtaku Ü #^ MI ?P

Ryûzan-an §1 (J-l ^Ë

sabetsu-chi lj| $[J ^
Saga lull
Saijû Tenryûji goroku |Ç tt. tL BË t]F dp >M

SaikyÔji Si^
San'e-in .zl ^ |bc

—' --Cs- Xttt> ""&. »—p
San'e-in ikai JT. b Ibc M SW

sanko-sho zl. §p tT
San'nan |JL[ ^
sanshin ^ JI*

Seitaka M$£M
shakei ffP W
Shiba Yoshimasa Ii? *$L S fl#



»—HmHw

#•JM

m

Mm

m
#*
dS

W
-SOS

8

m«t
lini

tìtfft^ASSgSfcH'SIS-ag&fr

W««^^«3ffiBStìiìESM«gagmiii«i

+HJ

fflW^î

MK

&

h<

m
si
m

m

Mj

îffi

5S

m^m^n

#
Ät
ion

©3oit

«̂5

*
-K
9S

Œ

3

.^H

ca

3(U

M

^ô1

Ä

ca

ca1-13OOù<osiCA3

caN

J3

c

<o

C

ca

00

O"3

3OM3

eua
caen

0¦4-»

30

13CACA3CA

3CD
TD<o

3<o«c?

'BMO<o

''%
3CA

<o

'3NOCAOXi
CA

3caN0

3tuN<o

'51

3O"33

<3>>333

OCA3

3CA-t-»casi

3CUCA3M

30

<o33<UH'O

'si003ca

^3
1

<o•S

Sca
1

OcaM

ca•atuM

o

ca

SOO

200

'si
CA

CA

CA

2CAI

2CA

siGO

.3

-3GO

-3oo

s:CA

xico

-3CA

.300

XiOO

CA

<o
CA

0CA

<o
CA

3OO

'caH

'caH

ca

caH



GEMALT AUS VERTRAUEN AUF FUDO MYOO 309

Takuma

Tango

tassu

tatchû

Tendai

tenji-gan

tenka zenrin no tö

tenka-sôroku

Tenryûji

Töfukuji

Tögan Ean

Toki Yoriyasu

Tokiwayama Bunko

tokko-sho

Tokugawa Ieyasu

Tosa

Toyama

Ukubaga

Ungo-an

Unkaku engin

Unmonji

Unpô Bonkô

Unsen Taikyoku

wansen

Watanabe Kazan

Wuan Puning (Gottan Funei)

Wuzhun Shifan (Bujun Shiban)

ft ff

a

m®

~n ~r^ iMt is.7v I IH *<N

H fM m IS
^R* ES ES

/î1r*

m%km

jeu w^



310 HELMUT BRINKER

/—
Yixing " a
Yôken Shûken ffl H H ?£

Yuan'an Zongti H*l /m.sV<Rs.

yûsha Ä fl
^ê±Fzenzai ^ qjj

Zhuxian Fanxian (Jikusen Bonsen) zn 1uJ >»=Li 1&

zösu WÂ 3£

Zufang Daolian ?_& ^7 jS w
zui'en 1% fö^

_ rr* /e ^Zuitokushu KÖ11 tP 3=

zuzo



-••
¦

1

J ' '

I

"1

"
_.

*. $".' '-- * ¦'. s" ""**
' "y--y .J !' :

' * '': .fifi. y

-''",-"# A ¦<'
y, * —t- "¦¦ ™ '- ' ** ¦:¦ ^: ¦¦¦'¦ '": : ¦¦¦..¦¦ ^i "¦ '.. — fi '%..-. "

''.'¦¦ ¦ >¦ \(|F ** '\K

t -"* Si*,

| K _¦!
¦•> •¦. i

'¦;;¦¦ y'-. ¦ r ' 'k»4-*¦ ¦ ' #¦ •¦:¦>'''"
¦¦¦ jJW?* .:*¦ J;' ¦ ,- .fi.:;!;.

Ì ' '
"

:, # ' ' i
•¦ ¦ ¦ "

^ '
;

' '
k J

Ut - ' ' -
' "'

"**& **tf ^

*"**- " .'¦Ci ""''¦

A:., ' ;/'i

•"?*Sf»" ;, .••

..fi. fi p.fi

-
"' :



•ih

4I§

^ï

1

-"* - «MÉB

-

0«

A » A

Si

¦i fi



3b

Wa

*

*ä

Si

•x

W



'...fi. '.fi- :..'..y

mi y

SU

/

^¦bhmSHKìp*41 * :" ~:"' *

3a 3c



MBB ifrttA-V >,

7-

fi*'

^7

f O /w
*->/ék r.

•Ar ;c"

^

\^

t^ S

h<Js/J»

y.â
!f

V •'



^\lfc •w \s
542%

L ï$ 5%;w
:; 'v

K;

t

Ky*»

-=.\

L



W!.%jit.'*m®'

N

^Ä| r*^



6b

«TV ; ;?-:"¦v r-.i; :": '";»

^
«#



ßO
<* fig-

K)

r

«t

*%9m
Iffp

^yk
%m
wâ

/y-,-,f
Ki/^t /

O^:e>
k ^



*;n [UI l*t i

m M
..-.,..

<: ^ ^
v\

y

m -

\
fi......

v^i« S •%^ %



:: fi *y

ML

m

I ¦-

1

I

-;
-«—

10b

;•;. :" «fi-fiK » J j„-



2~- ¦'.¦'¦' ¦ fi.:.- ¦' :' "'¦ " ': :': ¦"•¦';- ""'¦¦'

«cs

j--
m1

$x *-

V4

f"Y >_*•

cr" MHfi"';:

| • i

^

><T^~

/.. >
•V

Iri.-. a'
-.-¦:• /¦¦*, \ ¦*

•*« P v.

IOa 10c



,:
v'^'f-

.;;

'

"



12

K

>

J

Ì
¦¦¦¦¦ .:¦ Mi!



'

h
*

n
*" M

•*•*>"¦

.:> -•1»

*wwHk**• ¦u«a.
"

'

13a 13c13b



.¦ >• ¦

f-jfS

y. ìI

I

14 a

I«

yr:-yyl^y:y. ¦ :::. - ¦ .:-..¦ .«:"fi^fi

14 d



.fi.

IS

v

f

m
¦ ¦-'

v
¦

•

.-
¦

ETmi *f

^
14 b 14c



+, l*\J»ç ¦•

/

mBmËtÊKMBmSÊk

15 16



r

z*

17a

V

*f

¦.-

^MlflFl
I i'

¦f V
i /

17b 17c



V\M

,....-,

."-¦

L-

r^^rr

k">

^cV"

-s

~^t

C?'
I

N!

4"
J

00

WI

^

Kä

\M
JtVilhi£S^P"'«a^VfM^t»T[Ä2Ei^

ieWaß^JffiSMBSBKVWW^m

=£

A-ï

•••"**-*

.1

:

:

Vi

rw

I,
r
y

im
yk^jÉrw^nmwjs^ii^^

«NC

»
»

'

«e*

—;

r

—

^

ï-
sofe



€-.

:;.;•

^l
*;*

-12;'

>}*—-

-^S^

|I

k*

1

«F^T*,^

"
i

r

:\

~:

¦



'/

.Jß

19



¦¦¦ •¦ ¦ y ¦ :;

' '

im
31; >

-.
¦ ¦ -

" .¦¦¦*tf*llktf~~ W'fHf^Jf-

¦: : ::

*

20 b

¦BE

20 a



¦ ;:
'

.fi i.

': l'y-

<J.A
M

ŜA

'M.--:ï :-\-

¦-'? ;,

£
Ms

II
-lis *»

¦V".
r"'.T**-Y

É
fi. fi »||ï§

¦¦^»S^a^
'.Uff..'

%.

20 c



:
ir'

:& -¦

¦

yy:
yy r\ m

"'¦

MyX^&\
; ^

r/ v er*** ^A>-:=

": *»

g ¦ ¦¦ ¦....

20 e

K

à
X

20 d



_a***"

21a 21b



liiH"HIHfflllri'HIMMHW'liWil«|l

21c



.W-vy .fi. fi' y

-
.k fifiififiii.

5T ï
¦

'-
l - îyjfli

:;r-. :: -tr
:

t: - - y

22 a

W'
¦ L

22 c 22 b



.»-J

!,IBH\

j

V»

•

-»,

vyio

*'i

^r
-:-fiS

/!fch*#

¦j"=H

=$?

/

Hi

55

>*
•Si4'.'*WHV

.*-,

v
,»*r-'i,

m



®&2®ä£E§5$&*££ ^S&SkSSS^ m$ssä 2J£ sue ss 2K

24 ¦¦¦i^HB MB«

I

a*:' .v>«*r.':*;;¦*¦¦• *v*aj

24 a 24 b 24 c



¦ .;

U
<ffl

•¦i :

¦

¦ |f|; ^H^|il»«

m
' wSÊSÈm

¦ '' 'r«w>'\Jyx

; \-r.'. W y

¦

n-.-ri

/^,V'<%ifC>t

•¦ x- - ;••¦ ^'. I :"' M • / i- -s
>

;
1 • iHfru ^4

\1 -*
I v :Mfer

Ì
• ,.\fi

-, ' -,."•• «
«

\ •¦¦ \ V V---:

\ ¦}

' «vi V"-"»
•¦• i

'

>, \; 1

m

r**

25 a 25 c



~H W%,S*-' V* t,p- ^"V/'~ v

25 b

11* -*• » #, ' t '*

¦¦
:

rf
•

.fi... fi'"..

i I»;'-

&i ,»:

^"^r,
" ," 'f.'l §•

i.f «'

yi
1

j f|.\ S

imi:i '
¦ ' '. i.'

PW U1FÌ• fi

i IX
N I. • ¦v'V :i

*|ÉÌi»^fJfS

«* Jfe

jv-1
M \y^

V
L-

f P^^sP»- WÊÊ

7~L
^

* ¦¦¦¦

**% V* **



26 a

npmü«3

mm

äL>'V±3
rfS8^*K/

D'..•. i ìW7I

u=
I

)^ •& -\-ja*>^_-

\

:¦-,¦ "•" fi'



''¦¦•fr *--& tf:

'

A

<y -
' : ¦¦-.:--•

WW: î n

g

26 b

- !»

s ..-.

'

:

ïmMhm

a?,«»

'

'

4h*lil*0!
1 Ì

M
|.Wi\

y

«•**Ä*l

i

v" —t &r<*
—



*
-

¦A

SS

¦¦^¦•'^^ß^^hi
¦

jfr ¦ ¦ ¦ ¦ ¦ ¦ #!

:ä • ï

tit'? ff ''.'. ]'"v s" i fixK'ì^y ' !^''ÌB|
!¦'¦

• ri
\

/,.:*'

l>"•!..¦ * ,W'¦•' : f: J
;,v:.'V

3&

«*^/
&ÏÇ

6c

Am*- •^««'»u,,.
¦

- t<*
: '

1 ¦r-- &£>mIftË&i »ftH^*:
f. rasa

!*:.I '

«OC-s* •**«••
?tó':.li ^H^y^j -.; S\A'l;: ì'. - «H-éil

•

B»1P



26 d

-fi:fi.fifiv.fi

*V S*"\ i »R
:Xi

1 te¦**,%
8K

i sS&^KS

S.
--

LIÄÄS I M-

BSaK99
'.

rrf
as.'-.'.:;:

- i > >^~ f.-f• r t--'-t -4«
.' !ï

¦

m,m

- '

: * m
¦

m-- ¦'¦:.-.¦
¦

rfT à ¦mP^-»--*
¦P1:SPgU

•#ir;---.-.~',fe;"ìi5..; :» sT * s
1

-Hi
'S? J f?

mmM
¦•i-'f* #' -r :"#

•; *
ra .-: -» - -m* BBasaSs î;..»....; fij' fi fi



:.•».. -, ¦'¦¦

-

r¦&.-» m^mmm ¦¦

S^i^iW^,^ - '

mmm

m

yys
'

rw ->*

¦yy

¦

:#B ¦ - .¦.¦ -¦¦¦¦' ¦ ¦

26 e H

gum- <- w * -i*

tfp&^a&r- -:¦¦-t '•-:. ,- •'&£; **; •




	Gemalt aus Vertrauen auf Fudô Myôô : Serienbilder der Zen-Mönche Ryûshû Shûtaku (1308-1388) und Chûan Bonshi (1346-nach 1437)

