Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 44 (1990)
Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ACKERMAN, Susan E. & Raymond L.M. LEE, Heaven in Transition, Non-Muslim
Religious Innovation and Ethnic Identity in Malaysia. 201 S., Honolulu: University
of Hawaii Press, 1988,

Der weltweit zunehmenden Vereinheitlichung menschlicher Lebensweise wird ein An-
wachsen von Bewegungen entsprechen, deren Ziel ist, verschwimmender ldentifika-
tionsmoglichkeit neue Leitlinien entgegenzusetzen. Der Weltgesellschaft, auch schon
den nationalen Gesellschaften werden vermehrt Gemeinschaften gegeniiberstehen, de-
ren Intentionen und Wir-Gefiihl als ethnicity bezeichnet werden. Diese Gruppen ver-
wenden Wertformeln aus allen kulturalen Bereichen. Als religidse Gruppen oder Be-
wegungen lassen sich solche sehen, deren Wertformeln aus dem religiosen Bereich
stammen und oft Heilserwartungen zum zentralen Moment machen,

Solchen religiosen Bewegungen ist das vorliegende Buch gewidmet und zwar der
christlichen neuen Pfingstbewegung, der auf einen indischen Heiligen ausgerichteten
Satya Sai Baba-Bewegung und dem Baitiangong, einer Mischung aus Traditionen der
chinesischen Volksreligion und des Christentums,

Sie haben gemeinsam, dass sie Bausteine einer schwach definierten Solidaritit
der Nicht-Malaien sind. In Malaysia sind Malaien das dominante Volk, Malaien werden
als Muslim geboren, und sollte sich ein Malaie von dieser Religion abwenden, so beein-
trachtigte dieser Schritt nachhaltig seine malaiischen Privilegien sozialer und politi-
scher Art. Ganz anders sieht die Situation fiir alle Nicht-Muslime aus, wo sich zwar
Verbindungen zwischen ethnischen Gruppen und Religionen aufzeigen lassen, wo je-
doch keine eindeutige und ausschliessende Beziehung besteht, Um der Situation der
Nicht-Muslime in Malaysia einen Rahmen zu geben, bringen die Autoren in den beiden
ersten Kapiteln einen Ueberblick der Formen der Religionen und der Bedingungen,
unter denen sie in der Region Fuss fassten. Diese Teile haben die Qualitit einer allge-
meinen Einfiihrung in die Geschichte der malaiischen Halbinsel,

Es folgt die Darstellung und Analyse der drei Bewegungen, die die Autoren zu fol-
genden Ergebnissen fiihren: Die Sikularisierung greift den Islam nur wenig an, da er
Staatsreligion ist und der Staat den Sidkularisierungsprozess steuern kann. In den drei
analysierten Bewegungen spielt das Heilen eine grosse Rolle, verlduft aber weitgehend
auf individueller Ebene. Die Bewegungen haben keinen bindenden Charakter, in eini-
gen ist die Gefolgschaft bei mehreren Bewegungen moglich. Keine der Bewegungen hat
legale Sanktionen zur Durchsetzung ihrer Ziele, keine hat sich politisch etabliert, keine
hat bewusst eine Verbindung zu Ethnizitit geschaffen (sodass nicht eingeldst wird, was
der Untertitel verspricht). Die Innovation aber ist stark, Es gibt eine Fiille von angebo-
tenen Heilswegen, die nach Belieben gewihlt und gewechselt werden kdnnen. In der
Sikularisierung erscheint der malaiische Islam als ein weitgehend fester Block, das
nicht-islamische, nicht-malaiische Angebot hingegen als eine Ware, die man bei Nicht-
gefallen zuriickgeben kann.

Ein umfassendes Bild malaysischen religiosen Lebens ausserhalb des islamischen
Bereichs erfordert zahlreiche weitere Untersuchungen. Zu einer gelungenen, grundle-
genden Analyse ist den Autoren des vorliegenden Buches zu gratulieren,

Wolfgang Marschall, Bern



142 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

LE BONHEUR, Albert (éd.), Phra Narai, Roi de Siam et Louis XIV. Etudes. 117 S,,
zahlr. Abb., Paris: Musée Guimet, 1986.

Anlisslich der 300. Wiederkehr des Jahres, in dem Frankreich und Siam/Thailand
diplomatische Beziehungen aufnahmen, zeigte die Orangerie in Paris eine Ausstellung
iber die Geschichte dieser Beziehungen wihrend der Regierungszeiten von Phra Narai
(1656-1688) und Louis XIV (1643/61-1715). Im vorliegenden kleinen Begleitband zur
Ausstellung (es gibt auch einen Katalog) sind 19 kurze Studien zusammengetragen, de-
ren 12 erste dem Reich von Ayutthaya und besonders dem Herrscher Phra Narai ge-
widmet sind. Ayutthaya, das sich im Lauf des 16. Jh. als wichtigste Macht Siidost-
Asiens etabliert hat, erlebt im folgenden Jahrhundert den Ansturm fremder Handels-
und Missionierungsinteressen. Européder und Japaner gelangen in einflussreiche Positio-
nen. Aber schon in der Mitte des 17. Jh. entstehen Schwierigkeiten, weil die Hollinder
in den Augen der Thai zu starken Einfluss gewinnen. Als Gegengewicht werden die
Franzosen angesehen, die seit 1662 missionieren diirfen, mit deren Hilfe Bangkok befe-
stigt wird, und die helfen, den Hafen von Mergui zu bewachen. In vieler Hinsicht nutzt
Phra Narai die Kontakte mit dem Ausland. Er ist ein gebildeter Mann, in dessen Regie-
rungszeit die Kiinste, vor allem die Poesie und die Architektur, bliihen, Aber die Ableh-
nung der Auslinder, Militirs und Missionare, denen so hohe Konzessionen gemacht
wurden, wichst. Sie wichst vor allem unter den politisch einflussreichen Buddhisten,
und mit dem Tod Phra Narais schldgt die Ablehnung in Fremdenfurcht, Hass und Ver-
folgung um. 1689, ein Jahr nach Phra Narais Tod, ziehen sich die letzten Franzosen
nach Pondichery zuriick. Es endet eine intensive Zeit der Kontakte, die auf siamesi-
scher wie auf franzosischer Seite nachhaltige Eindriicke hinterlassen hat. Von dieser
Zeit bietet der kleine Band ein gutes Bild. Gute Bibliographien begleiten die einzelnen
Beitrige.

Wolfgang Marschall, Bern

SPORES, John C. Running Amok. An Historical Inquiry. Ohio University, Mono-
graphs in International Studies, Southeast Asia Series, No. 82. X+179 S., Athens,
Ohio, 1988.

Amok ist das bekannteste malaiische Lehnwort in europdischen Sprachen. Diese Be-
kanntheit widerspiegelt das europidische Interesse, auch die Sensationslust am Amok-
Laufen. Unter Amok versteht man heute im allgemeinen ein kulturspezifisches Syn-
drom, in dem ein Mensch ohne Vorwarnung und ohne Wahl der Opfer Massenmord be-
geht und anschliessend sich selbst totet. Spores setzt mit den frithesten ihm bekannten
Berichten ein, die sowohl fiir die malaiische Welt vom Beginn des 15. Jh, (Conti) und
fiir Siid-Indien vom Beginn des 16. Jh. stammen. Nur kurz streift er die wichtige Frage,
ob Bezeichnung und Verhalten von Siid-Indien in die malaiische Welt gelangt sind. Als
wesentlich wird herausgestellt, dass sowohl in Siid-Indien als auch in der malaiischen
Welt alle frithen, unter Amok gefassten Erscheinungen legitime, ehrenvolle, in der Re-
gel fir einen Herrscher durchgefiihrte Kriegs- oder Rachehandlungen sind. Amok galt
als Kriegstechnik. Dementsprechend unterscheidet der Autor Kriegsamok und Einzel-
amok, und nur dieser entspricht dem iiblichen Bild von Amok.

Sechs Fille von Einzelamok werden vorgestellt, ohne dass der Autor angibt, nach



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 143

welchen Kriterien diese ausgesucht wurden. Aus diesen Fillen ldsst sich aber erschlies-
sen, dass die beiden Amokarten nicht nur einen dhnlichen Verlauf haben, sondern dass
beide Arten mit Vorstellungen von beschidigter Ehre zusammenhingen. Berichte iiber
Amok kennen ausschliesslich midnnliche Amokldufer. Weitere Charakteristika sind mit
grosster Vorsicht zu betrachten. Die Information, dass eine grosse Zahl von Amoklédu-
fern Landbewohner waren, die erst eine kurze Zeit in stidtischem Milieu lebten, kénn-
te fir die Aetiologie von Bedeutung sein, ist aber sehr ungenau. Dass auf der malai-
ischen Halbinsel besonders zahlreich Bugis Amokldufer wurden, konnte mit der gros-
sen Zahl von Bugis in denselben stidtischen Gebieten, in denen die — ausschliesslich
europdischen — Berichterstatter wohnten, zusammenhingen. Auffallend ist, dass unter
den Chinesen der Region Amok nicht vorgekommen ist. Dieser Tatbestand ist hilf-
reich, wenn man die Erkldrungen fir Amok analysiert. Weder der Gebrauch von Dro-
gen noch Epilepsie noch Malaria kénnen als Griinde fiir das Amoklaufen ausreichen,
weil alle drei bei Chinesen wie bei Malaien vorkommen.

In einer Art Handlungsanalyse, die zu knapp ausfillt, wird Amok in Vorspiel, An-
griff und gesellschaftliche Reaktionen aufgeteilt. Wenig aufschlussreich ist, dass Amok
von einer depressiven Phase (mal. sakit hati) eingeleitet werden kann, haufig aber liber-
haupt kein Vorspiel hat. Wichtig dagegen im Abschnitt Angriff, dass entgegen iiblicher
Meinung der Amokldufer nicht wahllos mordet, sondern hiufig seine ersten Opfer un-
ter Bekannten, oft Verwandten sucht. Sind diese getdtet, steht er der Welt gegeniiber
allein da. Im Abschnitt ‘Gesellschaftliche Reaktionen’ werden fast ausschliesslich fiir
die Interpretation des Amok bedeutungslose Reaktionen der Europider vorgestellt.

In Kapitel 5 verwirft Spores noch einmal die herkdmmlichen Aetiologien (Drogen,
Epilepsie, Islam, ,,primitive Mentalitat*, Malaria zum Teil) und prédsentiert seine zwei
Typen: Reaktiver Amok als Ausdruck physisch gesunder Menschen, die sich unzurei-
chend fithlen und daher schimen und Amok laufen, um die eigene Wiirde wieder herzu-
stellen, und als zweiter Typ der spontan-unmotivierte Amok, hinter dem Spores
Krankheiten vermutet.

Dass Amok in Malaysia und Indonesien schon gegen Ende des vergangenen und
mehr noch in diesem Jahrhundert stark zuriickgegangen ist, schreibt Spores vor allem
der Auflosung der alten Machtzentren mit ihren charakteristischen Rivalitdten und der
kolonialen Ordnung zu, die von anderen Loyalititsformen begleitet war.

Spores Untersuchung ist angenehm zu lesen, bringt aber nicht viele neue Einsich-
ten. Das liegt auch daran, dass hier eine Dissertation vor ihrem Erscheinen rund 15 Jah-
re geruht hat und nicht mehr iiberarbeitet wurde. So gibt es keine Literatureintrige
nach den frithen 70er Jahren. Vor allem fehlt die Untersuchung von Murphy iiber latah
und amok (1972; in: Hammer, M. et al.: Psychopathology; New York), in der Spores’
Schliisse schon sehr viel klarer gezogen wurden. So ist es also eigentlich ein iiberfliissi-
ges Buch. Dariiber hinaus ist es besonders argerlich, wenn der Autor fast mit Stolz
schreibt, dass er nur englischsprachige Literatur verwendet hat, und dass wohl die In-
formationen aus Indonesien, die der hollindischen Literatur zu entnehmen seien, nicht
von seinen hier vorgelegten Ergebnissen abweichen wiirden. Hat dem amerikanischen
Historiker Spores niemand wihrend des Studiums beigebracht, dass es so etwas wie ein
redliches Quellenstudium gibt?

Wolfgang Marschall, Bern



144 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ERNST WALDSCHMIDT, Ausgewdhite Kleine Schriften, hrsg. v. Heinz Bechert u.
Petra Kieffer-Piilz. Stuttgart: F. Steiner Verlag Wiesbaden, 1989, XLI, 464 p. (Glase-
napp-Stiftung, Bd. 2.)

Le livrte Von Ceylon bis Turfan constitua déja un premier recueil d’articles d’Ernst
Waldschmidt a la date de 1967. Paul Horsch lui consacra une notice dans la présente
revue (XXIII, 1969, p. 77).

Waldschmidt continua & publier jusqu’a sa mort survenue en 19835, et c’est princi-
palement en articles de ses dix-huit derniéres années que consistent les présentes Aus-
gewdhlite Kleine Schriften. Toutefois, les éditeurs y ont joint une série de nécrologies
qui ne sont pas la partie la moins intéressante du recueil: notamment celles de von Le
Coq et de Griinwedel, qui rappellent les faits essentiels des expéditions allemandes au
Turkestan oriental de 1902 4 1914. Deux contributions concernent ’histoire de I’art
indien, une l'influence du bouddhisme sur la philosophie et la poésie allemandes. Le
reste, soit 20 articles sur les 32 que regroupe 1’ouvrage, est fait d’articles sur la littéra-
ture bouddhique d’Asie centrale, dont I’étude et la publication furent le «lifework»
d’Ernst Waldschmidt.

Une bibliographie compléte des ceuvres de Waldschmidt figure en téte de I’ouv-
rage.

Jacques May

ETIENNE LAMOTTE, History of Indian Buddhism from the origins to the éaka Era.
Translated from the French by Sara Webb-Boin under the supervision of Jean Dan-
tinne. Louvain-la-Neuve: Université catholique de Louvain, Institut orientaliste, 1988.
XXVI, 870 p., 5 cartes, XXX planches. (Publications de !’Institut orientaliste de
Louvain, 36.)

Dans l’érudition bouddhisante occidentale au XXe siécle, ’ccuvre d’Etienne Lamotte
domine les années 1940 a2 1980 comme celle de son maitre Louis de la Vallée Poussin
domina les années 1900 & 1940. Aprés L’Enseignement de Vimalakirti, un autre
fleuron de cette ceuvre, I’Histoire du bouddhisme indien, regoit a4 son tour les hon-
neurs d’une traduction anglaise, élaborée avec autant d’exactitude que d’élégance par
Mme Sarah Webb-Boin. L’ouvrage est digne de confiance en tout point, nul doute
qu’il n’augmente sensiblement le nombre des chercheurs pour qui I’Histoire du boudd-
hisme indien est un livre de chevet.

Tout au long du texte anglais, la pagination de I’original francgais est indiquée en
marge. Quelques parties nouvelles sont venues s’ajouter: 1° un «Foreword» de M. Jean
Dantinne, 2° un «Bibliographical Supplement» (p. 724-743), présentant d’indispen-
sables mises 2 jour (2 I'exclusion des publications japonaises, pour des raisons plau-
sibles indiquées en page VI); 3° un «Index of technical terms» (p. 795-870), qui est
une des parties les plus méritoires de 'ouvrage: il reléve tous les termes indiens qui
figuraient accompagnés d’une traduction frangaise dans ’original; pour chaque terme,
il donne les diverses traductions qu’en donnait Lamotte au fil de son exposé, avec
référence aux pages et méme aux lignes du texte franqais, et les traductions anglaises
correspondantes. Sur ’élaboration de cet index, voir les pages V et VI du Foreword.
Les cartes géographiques ont été soigneusement révisées, notamment la carte de I’Inde



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 145

ancienne, ou ’on remarque quelques nouvelles indications de lieux ol I’on a trouvé
des édits d’Asoka: p. ex. Bahdpur, Pangurarld, Brahmagiri.

Quelques remarques de détail: 1° Les planches sont regroupées 2 la fin du volume.
29 Un erreur de mise en page 4 la page XI. 3° P. 719-723, la pagination originale des
«Abbreviations» n’a pas été indiquée; elles correspondent aux p. 847-852 du texte
franqais. 4° Les trois Additions a la bibliographie qui figuraient 4 la p. 798 de ’original
sont restées en souffrance; elles méritaient pourtant d’étre incorporées au «Biblio-
graphical Supplementy, car aucun des ouvrages et articles qu’elles signalaient ne sont
négligeables. 5° La carte de I'Inde ancienne de ’original omettait, sans doute par
inadvertance, d’indiquer les édits d’Asoka 3 Rummindei, Rimpurva, Sinci; on peut
regretter que ces omissions persistent dans la carte correspondante de la traduction
anglaise.

La critique est aisée ... Félicitons la traductrice, et ’équipe belge qui a pris I'initia-
tive du travail et 1’a mené a chef & travers tous les problémes financiers, administratifs,
scientifiques et techniques que ne pouvait manquer de rencontrer une entreprise a la
mesure du savant prodigieux qu’elle honore et dont elle étend davantage encore I'in-
comparable rayonnement.

Jacques May

ANAND NAYAK, Tantra ou l'éveil de l’energie. Paris: Cerf, Fides, 1988. 126 p. (Col-
lection «Bref», No 12.)

Le rapporteur n’entend pas résumer ce petit livre fort bien composé: les curieux
n’auront qu’a consulter une table des matiéres soigneusement faite. L’auteur insiste
justement sur le caractére pratique et expérientiel du tantrisme, dont I'attitude fonda-
mentale est définie avec précision p. 25, dans le premier paragraphe de la section
intitulée «Tout est conscience». La description (p. 80-89) de la pija, «rituel par excel-
lence du tantra» (p. 80), est d’une clarté méritoire. L’auteur situe avec justesse le
Tantra sexuel (p. 102-109). A noter la remarque (p. 105) que les textes tantriques ne
parlent que du point de vue de I’homme, non de celui de la femme, et I’explication que
I’auteur donne de ce fait.

Dans sa conclusion, ’auteur examine la question de savoir si le Tantra pourrait
étre «une voie pour les Occidentaux» (p. 113). Une remarque, dans son évaluation, me
parait aussi importante que justifiée: c’est que le Tantra n’est pas centré sur I’étre
humain, mais sur le cosmos. Tout le passage (p. 114) serait a citer; nous y renvoyons le
lecteur.

P. 69 il est au moins périlleux de traduire sakti-pdta (et non -pdtd) par «descente
de la grace». P. 82, 89 on aimerait savoir quel terme sanscrit se cache derriére le mot
«péché». Le glossaire des pages 117 a 123 est bien fait; mais dans le texte, 'ortho-
graphe sanscrite n’est pas irréprochable.

Au total, une excellente et élégante présentation du Tantra hindou (il est peu
question du Tantra bouddhique).

Jacques May



146 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

JAKOB ROSEL, Tempelstadt Puri. Pilger und Priester am Hofe des Jagannath. Frei-
burg im Breisgau: Hedwig Falk, 1988.155 p.

L’auteur, sociologue a Fribourg-en-Brisgau, a fait un séjour d’une année a Puri en
1970. 1l présente ’ensemble de la vie dans la ville de Jagannitha, en un style touffu,
hautement évocateur, saupoudré d’ironie. Les descriptions de l’arrivée et de l’installa-
tion des pélerins (p. 59-68), de leur visite du temple (p. 69-78), des gigantesques cui-
sines (p. 78-85), constituent autant de morceaux de bravoure; le talent d’évocation
supplée a une illustration assez sommaire. Trés instructive aussi, la description du cycle
annuel et des conditions climatiques dans le delta rizicole de 1’Orissa (p. 48-58). Avec
la chronique d’une journée d’un prétre haut dignitaire du temple (p. 86-135), le ton se
fait plus satirique. L’ensemble de 1’ouvrage présente la vie indienne dans son apreté, sa
dureté quotidienne, avec I'exploitation impitoyable des petits par les gros, les troupes
d’hommes de main au service des puissants, les luttes de ces derniers entre eux pour
accumuler toujours plus d’avoir et de pouvoir. On est loin des spiritualités éthérées.
Une forte étude sociologique, méme si 1’état de choses qu’elle décrit appartient
déja au passé, de ’aveu méme de 'auteur (p. 20).
Jacques May

LYDIA BRUELL, Die japanische Philosophie — Eine Einfiihrung. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1989, XII, 214 pp.

Mit diesem Buch erscheint in der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft ein weiteres in
der Reihe Einfiihrungen. Bereits 1987 war ein fiir Japanologen interessantes Buch in
der selben Reihe erschienen, nimlich HANS A. DETTMER, Einfiihrung in das Studium
japanischer Geschichte. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987. XIV,
326 pp.

L. Briill unterteilt ihre Einfilhrung in drei grosse Abschnitte. (1) Die buddhistische
Philosophie, (2) Die konfuzianische Philosophie und ihre Gegenbewegung, die Koku-
gaku und (3) Die Philosophie von 1868 bis 1945. Unter dem Titel ,,Historische Bemer-
kungen'* fasst L. Briill ganz kurz die Geschichte des Buddhismus in Japan von den An-
fingen bis zur Kyoto-Schule des 20. Jahrhunderts zusammen. Grosstes Gewicht legt
die Autorin dabei auf die Zeit bis zur Kamakura-Zeit (1192-1333). Fiir die Folgezeit
erachtet sie nur noch den Zen-Buddhismus philosophisch fiir behandelnswert, den
Amida-Buddhismus und den Nichirenismus beriicksichtigt sie in ihren Ausfithrungen
weiter nicht. Hier méchte jedoch der Rezensent doch einen Vorbehalt anbringen, denn
gerade der Amidismus vor allem Shinrans (1173-1262) scheint mir von grésstem Inter-
esse und fiir den Buddhismus — nicht nur Japans — neu. Denn Shinran betont, ganz im
Gegensatz zu seinem Lehrer Honen (1133-1212), der sich noch in den traditionellen
Bahnen der chinesischen Schule des Reinen Landes bewegte, dass die Praxis des Nem-
butsu nichts zur Erlosung der Lebewesen beitrage. So heisst es in einem Text, von
Shinran oft zitiert: ,,... each time they (= die Anhidnger des Nembutsu, DS) hear
Amida’s Name pronounced, [they realise] that their rebirth is indeed already effect-
ed.”! Und auch eine Ueberschrift im Tannishé heisst ja ,,Nembutsu nicht Werk son-
dern Dank‘.2 Diese kurzen Anmerkungen scheinen mir umso gerechtfertigter, als
L. Bruell auf Seite XII selbst schreibt: ,,Deshalb wurde bei der Auswahl der Philoso-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 147

phen nur auf jene Gewicht gelegt, die dem japanischen Denken neue Impulse gaben,
einen Wandel brachten, neue Denkepochen einleiteten.” Dies scheint mir bei Shinran
zumindest unbedingt gegeben, denn seine Auffassung des Nembutsu war neu und die
Auswirkungen, auch auf die politische Geschichte, man denke nur an die Aufstinde
seiner Anhinger, die ikké ikki — sind nicht zu iibersehen.

Bei der Behandlung der anderen buddhistischen Schulen, bei der nur die Schule
der Gebote, die ritsu-Schule wohl zurecht nicht zur Sprache kommt, greift L. Bruell
fir jede Schule einen, wenn nicht den, zentralen Punkt heraus. So zum Beispiel bei
der hosso-Schule die ,,Theorie vom Nur-Bewusstsein‘‘, beim Zen heisst die Ueberschrift
,,Die Leere (ki) in der Auslegung des Zen-Buddhismus‘‘. Diese Auswahl ist ausgezeich-
net, jeder Aspekt ist kurz und klar dargestellt, so, wie es eine Einfiihrung verlangt.

Dasselbe Vorgehen wurde auch bei der Darstellung der konfuzianischen Philoso-
phie und ,,ihre[r] Gegenbewegung, [der] Kokugaku* gewihlt. Es werden die wichtig-
sten Ideen der Shushi-Schule, also des Neo-Konfuzianismus, vorgestellt, und mit der
Vorstellung von It6 Jinsai (1627-1705) und Ogyil Sorai (1666-1728) geht L. Bruell
iber zur Darstellung der Kokugaku, die mit einem Abschnitt iiber ,,die Erneuerung des
‘Weges des Alten’ in der Kokugaku* ihre Zusammenfassung und ihren Abschluss fin-
det.

Das dritte und letzte grosse Kapitel ist der Philosophie von 1868 bis 1945 gewid-
met. Hier kommen nach der Behandlung des Positivismus und Utilitarismus sowie der
idealistischen Stromung dann Watsuji Tetsurd (1889-1960), Nishida Kitard (1870-
1945), Tanabe Hajime (1885-1962) und Miki Kiyoshi (1897-1945) zur Darstellung.

Abgeschlossen wird das Buch von einem als Einstieg gedachten, gut zusammenge-
stellten Literaturverzeichnis, einem Zeichenglossar und einem Personenregister.

Das Buch ist erfreulich frei von Druckfehlern, was fiir die Sorgfalt auch des Verla-
ges spricht; nur auf Seite 119 muss fiir ,,Ethik* statt rini rinri stehen.

Man kann natiirlich einer solchen Einfiihrung gegeniiber fast immer etwas finden,
das man ausfithrlicher behandelt sehen mdochte, anders behandelt oder auch anders
ibersetzt. Aber das liegt wohl in der Natur jeder Einfiihrung. Das Buch ist sehr gut
gemacht und kann ohne Vorbehalte empfohlen werden.

Dieter Schwaller

Anmerkungen

1 D.T. SUZUKI, Collected Writings on Shin Buddhism II. Kyoto: Shinshi Otaniha,
1973, S. 53.

2 RYOGI OKOCHI und KLAUS OTTE, Tan-Ni-Sho. Bem: Origo Verlag, 1979,
S.48.

DAVID P. JACKSON, The Miscellaneous Series of Tibetan Texts in the Bihar Research
Society. Patna. A Handlist. Stuttgart: F. Steiner Verlag Wiesbaden. 1989, 271 p.
(Tibetan and Indo-Tibetan Studies, published by the Institute for the Culture and His-
tory of India and Tibet at the University of Hamburg, Fasc.2.)

What David Jackson terms the “Miscellaneous Series’ is the collection of non-canonical
Tibetan texts brought from Tibet by Rahula Sankrtydyana in the early 1930’s and



148 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

given to the Bihar Research Society in Patna in the year 19361, This collection had
received insufficient attention from scholars: Sankrtydyana’s friend, the Tibetan
polymath, A mdo dGe ’dun chos ’phel, did some very preliminary work at cataloguing,
as did S.C. Sarkar, who, in 1946, described the first two bundles of a collection which
comprises almost six hundred. In 1965 G.R. Choudhary and T. Mitsushima published
their Catalogue of the Tibetan Texts in the Bihar Research Society, Patna, a work
which Jackson maintains is too scanty to enable one to identify much more than those
works which are well-known and readily available elsewhere.

Jackson’s approach has been to concentrate on the texts which are not included
in readily available ‘Collected Works’ (gsun ’bum), and thus he skips bundles 1-166 in
order to focus on what is indeed a real miscellany of texts on diverse subjects, compris-
ing texts on ritual, history, epistemology, logic, Madhyamaka, grammar, tantra, etc.
etc. The texts are numbered; the bundle-references, titles and authors and subject
matter are given along with a brief description of the manuscript, i.e. number of folios,
margin titles, etc.; on a number of occasions Jackson also gives the colophon and other
more detailed information on the subject matter. Finally, author and title indexes
facilitate the reader’s task in using the handlist.

As Jackson points out, the handlist should not be considered as a final definitive
catalogue, but is better viewed as a preliminary investigation whose main aim is to
stimulate and facilitate further research on the Patna collection of texts. And this it
will surely do.

Some particularly valuable (and otherwise unobtainable) texts in the collection
are the commentaries on Dharmakirti’s Pramdnavdrttika. No. 1004 is a textbook (yig
cha) of gSan phu Ne’u thog, a monastery which played an extremely important role
in the early development of Tibetan Buddhist epistemology. Although only the
chapter on inference-for-others (pararthdnumdna) survives in the Patna collection,
elsewhere we have virtually nothing extant from gSan phu Ne’u thog on Pramdnavart-
tika, so that this text is indeed potentially of consequence. No. 1023-1 consists of
one chapter (i.e. pramdnasiddhi) of Na dbon Kun dga’ dpal’s shorter commentary on
Pramanavarttika. Again, elsewhere (to our knowledge at least), nothing remains of this
14th century author’s works on epistemology and logic which occupied such a signifi-
cant place in the study of the Pramdnavdrttika in Tibet. There are many other rare
Pramana and Madhyamaka texts which deserve mention, but as Jackson himself will
soon publish an article on this subject in the Proceedings of the Second International
Dharmakirti Conference, Vienna, I refer the reader to this article for more information
on these matters.

In conclusion, we can only hope with David Jackson that in the “not-too-distant
future > other scholars will visit Patna and will collaborate with the Bihar Research
Society to publish the important works in the collection.

Tom J.F. Tillemans

1  We should mention that Michael Torsten Much has visited and described the state
of Sankrtyayana’s collection of negatives of Sanskrit texts. See his recently pub-
lished monograph, A4 Visit to Rdhula Sarkrtydyana’s Collection of Negatives at
the Bihar Research Society: Texts from the Buddhist Epistemological School.
Wiener Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde, 18, Vienna, 1988.



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

