
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ACKERMAN, Susan E. & Raymond L.M. LEE, Heaven in Transition. Non-Muslim
Religious Innovation and Ethnic Identity in Malaysia. 201 S., Honolulu: University
of Hawaii Press, 1988.

Der weltweit zunehmenden Vereinheitlichung menschlicher Lebensweise wird ein
Anwachsen von Bewegungen entsprechen, deren Ziel ist, verschwimmender
Identifikationsmöglichkeit neue Leitlinien entgegenzusetzen. Der Weltgesellschaft, auch schon
den nationalen Gesellschaften werden vermehrt Gemeinschaften gegenüberstehen,
deren Intentionen und Wir-Gefühl als ethnicity bezeichnet werden. Diese Gruppen
verwenden Wertformeln aus allen kulturalen Bereichen. Als religiöse Gruppen oder
Bewegungen lassen sich solche sehen, deren Wertformeln aus dem religiösen Bereich
stammen und oft Heilserwartungen zum zentralen Moment machen.

Solchen religiösen Bewegungen ist das vorliegende Buch gewidmet und zwar der
christlichen neuen Pfingstbewegung, der auf einen indischen Heiligen ausgerichteten
Satya Sai Baba-Bewegung und dem Baitiangong, einer Mischung aus Traditionen der
chinesischen Volksreligion und des Christentums.

Sie haben gemeinsam, dass sie Bausteine einer schwach definierten Solidarität
der Nicht-Malaien sind. In Malaysia sind Malaien das dominante Volk. Malaien werden
als Muslim geboren, und sollte sich ein Malaie von dieser Religion abwenden, so
beeinträchtigte dieser Schritt nachhaltig seine malaiischen Privilegien sozialer und politischer

Art. Ganz anders sieht die Situation für alle Nicht-Muslime aus, wo sich zwar
Verbindungen zwischen ethnischen Gruppen und Religionen aufzeigen lassen, wo
jedoch keine eindeutige und ausschliessende Beziehung besteht. Um der Situation der
Nicht-Muslime in Malaysia einen Rahmen zu geben, bringen die Autoren in den beiden
ersten Kapiteln einen Ueberblick der Formen der Religionen und der Bedingungen,
unter denen sie in der Region Fuss fassten. Diese Teile haben die Qualität einer
allgemeinen Einführung in die Geschichte der malaiischen Halbinsel.

Es folgt die Darstellung und Analyse der drei Bewegungen, die die Autoren zu
folgenden Ergebnissen führen: Die Säkularisierung greift den Islam nur wenig an, da er
Staatsreligion ist und der Staat den Säkularisierungsprozess steuern kann. In den drei
analysierten Bewegungen spielt das Heilen eine grosse Rolle, verläuft aber weitgehend
auf individueller Ebene. Die Bewegungen haben keinen bindenden Charakter, in einigen

ist die Gefolgschaft bei mehreren Bewegungen möglich. Keine der Bewegungen hat
legale Sanktionen zur Durchsetzung ihrer Ziele, keine hat sich politisch etabliert, keine
hat bewusst eine Verbindung zu Ethnizität geschaffen (sodass nicht eingelöst wird, was
der Untertitel verspricht). Die Innovation aber ist stark. Es gibt eine Fülle von angebotenen

Heilswegen, die nach Belieben gewählt und gewechselt werden können. In der

Säkularisierung erscheint der malaiische Islam als ein weitgehend fester Block, das

nicht-islamische, nicht-malaiische Angebot hingegen als eine Ware, die man bei
Nichtgefallen zurückgeben kann.

Ein umfassendes Bild malaysischen religiösen Lebens ausserhalb des islamischen
Bereichs erfordert zahlreiche weitere Untersuchungen. Zu einer gelungenen, grundlegenden

Analyse ist den Autoren des vorliegenden Buches zu gratulieren.
Wolfgang Marschall, Bern



142 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

LE BONHEUR, Albert (éd.), Phra Narai, Roi de Siam et Louis XIV. Etudes. 117 S.,
zahlr. Abb., Paris: Musée Guimet, 1986.

Anlässlich der 300. Wiederkehr des Jahres, in dem Frankreich und Siam/Thailand
diplomatische Beziehungen aufnahmen, zeigte die Orangerie in Paris eine Ausstellung
über die Geschichte dieser Beziehungen während der Regierungszeiten von Phra Narai
(1656-1688) und Louis XIV (1643/61-1715). Im vorhegenden kleinen Begleitband zur
Ausstellung (es gibt auch einen Katalog) sind 19 kurze Studien zusammengetragen,
deren 12 erste dem Reich von Ayutthaya und besonders dem Herrscher Phra Narai
gewidmet sind. Ayutthaya, das sich im Lauf des 16. Jh. als wichtigste Macht Südost-
Asiens etabliert hat, erlebt im folgenden Jahrhundert den Ansturm fremder Handelsund

Missionierungsinteressen. Europäer und Japaner gelangen in einflussreiche Positionen.

Aber schon in der Mitte des 17. Jh. entstehen Schwierigkeiten, weil die Holländer
in den Augen der Thai zu starken Einfluss gewinnen. Als Gegengewicht werden die
Franzosen angesehen, die seit 1662 missionieren dürfen, mit deren Hilfe Bangkok befestigt

wird, und die helfen, den Hafen von Mergui zu bewachen. In vieler Hinsicht nutzt
Phra Narai die Kontakte mit dem Ausland. Er ist ein gebildeter Mann, in dessen
Regierungszeit die Künste, vor allem die Poesie und die Architektur, blühen. Aber die Ablehnung

der Ausländer, Militärs und Missionare, denen so hohe Konzessionen gemacht
wurden, wächst. Sie wächst vor allem unter den politisch einflussreichen Buddhisten,
und mit dem Tod Phra Narais schlägt die Ablehnung in Fremdenfurcht, Hass und
Verfolgung um. 1689, ein Jahr nach Phra Narais Tod, ziehen sich die letzten Franzosen
nach Pondichéry zurück. Es endet eine intensive Zeit der Kontakte, die auf siamesischer

wie auf französischer Seite nachhaltige Eindrücke hinterlassen hat. Von dieser
Zeit bietet der kleine Band ein gutes Bild. Gute Bibliographien begleiten die einzelnen
Beiträge.

Wolfgang Marschall, Bern

SPORES, John C. Running Amok. An Historical Inquiry. Ohio University,
Monographs in International Studies, Southeast Asia Series, No. 82. X+179 S., Athens,
Ohio, 1988.

Amok ist das bekannteste malaiische Lehnwort in europäischen Sprachen. Diese
Bekanntheit widerspiegelt das europäische Interesse, auch die Sensationslust am Amok-
Laufen. Unter Amok versteht man heute im allgemeinen ein kulturspezifisches
Syndrom, in dem ein Mensch ohne Vorwarnung und ohne Wahl der Opfer Massenmord
begeht und anschliessend sich selbst tötet. Spores setzt mit den frühesten ihm bekannten
Berichten ein, die sowohl für die malaiische Welt vom Beginn des 15. Jh. (Conti) und
für Süd-Indien vom Beginn des 16. Jh. stammen. Nur kurz streift er die wichtige Frage,
ob Bezeichnung und Verhalten von Süd-Indien in die malaiische Welt gelangt sind. Als
wesentlich wird herausgestellt, dass sowohl in Süd-Indien als auch in der malaiischen
Welt alle frühen, unter Amok gefassten Erscheinungen legitime, ehrenvolle, in der Regel

für einen Herrscher durchgeführte Kriegs- oder Rachehandlungen sind. Amok galt
als Kriegstechnik. Dementsprechend unterscheidet der Autor Kriegsamok und Einzelamok,

und nur dieser entspricht dem üblichen Bild von Amok.
Sechs Fälle von Einzelamok werden vorgestellt, ohne dass der Autor angibt, nach



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 143

welchen Kriterien diese ausgesucht wurden. Aus diesen Fällen lässt sich aber erschliessen,

dass die beiden Amokarten nicht nur einen ähnlichen Verlauf haben, sondern dass

beide Arten mit Vorstellungen von beschädigter Ehre zusammenhängen. Berichte über
Amok kennen ausschliesslich männliche Amokläufer. Weitere Charakteristika sind mit
grösster Vorsicht zu betrachten. Die Information, dass eine grosse Zahl von Amokläufern

Landbewohner waren, die erst eine kurze Zeit in städtischem Milieu lebten, könnte

für die Aetiologie von Bedeutung sein, ist aber sehr ungenau. Dass auf der
malaiischen Halbinsel besonders zahlreich Bugis Amokläufer wurden, könnte mit der grossen

Zahl von Bugis in denselben städtischen Gebieten, in denen die — ausschliesslich
europäischen - Berichterstatter wohnten, zusammenhängen. Auffallend ist, dass unter
den Chinesen der Region Amok nicht vorgekommen ist. Dieser Tatbestand ist
hilfreich, wenn man die Erklärungen für Amok analysiert. Weder der Gebrauch von Drogen

noch Epilepsie noch Malaria können als Gründe für das Amoklaufen ausreichen,
weil alle drei bei Chinesen wie bei Malaien vorkommen.

In einer Art Handlungsanalyse, die zu knapp ausfällt, wird Amok in Vorspiel,
Angriff und gesellschaftliche Reaktionen aufgeteilt. Wenig aufschlussreich ist, dass Amok
von einer depressiven Phase (mal. sakit hati) eingeleitet werden kann, häufig aber
überhaupt kein Vorspiel hat. Wichtig dagegen im Abschnitt Angriff, dass entgegen üblicher
Meinung der Amokläufer nicht wahllos mordet, sondern häufig seine ersten Opfer unter

Bekannten, oft Verwandten sucht. Sind diese getötet, steht er der Welt gegenüber
allein da. Im Abschnitt 'Gesellschaftliche Reaktionen' werden fast ausschliesslich für
die Interpretation des Amok bedeutungslose Reaktionen der Europäer vorgestellt.

In Kapitel 5 verwirft Spores noch einmal die herkömmlichen Aetiologien (Drogen,
Epilepsie, Islam, „primitive Mentalität", Malaria zum Teil) und präsentiert seine zwei

Typen: Reaktiver Amok als Ausdruck physisch gesunder Menschen, die sich unzureichend

fühlen und daher schämen und Amok laufen, um die eigene Würde wieder
herzustellen, und als zweiter Typ der spontan-unmotivierte Amok, hinter dem Spores
Krankheiten vermutet.

Dass Amok in Malaysia und Indonesien schon gegen Ende des vergangenen und
mehr noch in diesem Jahrhundert stark zurückgegangen ist, schreibt Spores vor allem
der Auflösung der alten Machtzentren mit ihren charakteristischen Rivalitäten und der

kolonialen Ordnung zu, die von anderen Loyalitätsformen begleitet war.
Spores Untersuchung ist angenehm zu lesen, bringt aber nicht viele neue Einsichten.

Das liegt auch daran, dass hier eine Dissertation vor ihrem Erscheinen rund 15 Jahre

geruht hat und nicht mehr überarbeitet wurde. So gibt es keine Literatureinträge
nach den frühen 70er Jahren. Vor allem fehlt die Untersuchung von Murphy über latah
und amok (1972; in: Hammer, M. et al.: Psychopathology; New York), in der Spores'
Schlüsse schon sehr viel klarer gezogen wurden. So ist es also eigentlich ein überflüssiges

Buch. Darüber hinaus ist es besonders ärgerlich, wenn der Autor fast mit Stolz
schreibt, dass er nur englischsprachige Literatur verwendet hat, und dass wohl die
Informationen aus Indonesien, die der holländischen Literatur zu entnehmen seien, nicht
von seinen hier vorgelegten Ergebnissen abweichen würden. Hat dem amerikanischen
Historiker Spores niemand während des Studiums beigebracht, dass es so etwas wie ein
redliches Quellenstudium gibt?

Wolfgang Marschall, Bern



144 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ERNST WALDSCHMIDT, Ausgewählte Kleine Schriften, hrsg. v. Heinz Bechert u.
Petra Kieffer-Pülz. Stuttgart: F. Steiner Verlag Wiesbaden, 1989. XLI, 464 p.
(Glasenapp-Stiftung, Bd. 2.)

Le livre Von Ceylon bis Turfan constitua déjà un premier recueil d'articles d'Ernst
Waldschmidt à la date de 1967. Paul Horsch lui consacra une notice dans la présente
revue (XXIII, 1969, p. 77).

Waldschmidt continua à publier jusqu'à sa mort survenue en 1985, et c'est
principalement en articles de ses dix-huit dernières années que consistent les présentes
Ausgewählte Kleine Schriften. Toutefois, les éditeurs y ont joint une série de nécrologies
qui ne sont pas la partie la moins intéressante du recueil: notamment celles de von Le
Coq et de Grünwedel, qui rappellent les faits essentiels des expéditions allemandes au
Turkestan oriental de 1902 à 1914. Deux contributions concernent l'histoire de l'art
indien, une l'influence du bouddhisme sur la philosophie et la poésie allemandes. Le

reste, soit 20 articles sur les 32 que regroupe l'ouvrage, est fait d'articles sur la littérature

bouddhique d'Asie centrale, dont l'étude et la publication furent le «lifework»
d'Ernst Waldschmidt.

Une bibliographie complète des œuvres de Waldschmidt figure en tête de l'ouvrage.

Jacques May

ETIENNE LAMOTTE, History of Indian Buddhism from the origins to the Saka Era.
Translated from the French by Sara Webb-Boin under the supervision of Jean Dan-
tinne. Louvain-la-Neuve: Université catholique de Louvain, Institut orientaliste, 1988.

XXVI, 870 p., 5 cartes, XXX planches. (Publications de l'Institut orientaliste de

Louvain, 36.)

Dans l'érudition bouddhisante occidentale au XXe siècle, l'oeuvre d'Etienne Lamotte
domine les années 1940 à 1980 comme celle de son maître Louis de la Vallée Poussin
domina les années 1900 à 1940. Après L'Enseignement de Vimalakirti, un autre
fleuron de cette oeuvre, l'Histoire du bouddhisme indien, reçoit à son tour les

honneurs d'une traduction anglaise, élaborée avec autant d'exactitude que d'élégance par
Mme Sarah Webb-Boin. L'ouvrage est digne de confiance en tout point, nul doute
qu'il n'augmente sensiblement le nombre des chercheurs pour qui YHistoire du bouddhisme

indien est un livre de chevet.
Tout au long du texte anglais, la pagination de l'original français est indiquée en

marge. Quelques parties nouvelles sont venues s'ajouter: 1° un «Foreword» de M. Jean

Dantinne, 2° un «Bibliographical Supplement» (p. 724-743), présentant d'indispensables

mises à jour (à l'exclusion des publications japonaises, pour des raisons
plausibles indiquées en page VI); 3° un «Index of technical terms» (p. 795-870), qui est

une des parties les plus méritoires de l'ouvrage: il relève tous les termes indiens qui
figuraient accompagnés d'une traduction française dans l'original; pour chaque terme,
il donne les diverses traductions qu'en donnait Lamotte au fil de son exposé, avec
référence aux pages et même aux lignes du texte français, et les traductions anglaises
correspondantes. Sur l'élaboration de cet index, voir les pages V et VI du Foreword.
Les cartes géographiques ont été soigneusement révisées, notamment la carte de l'Inde



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 145

ancienne, où l'on remarque quelques nouvelles indications de lieux où l'on a trouvé
des édits d'Asoka: p. ex. BahSpur, Pängurärlä, Brahmagiri.

Quelques remarques de détail: 1° Les planches sont regroupées à la fin du volume.
2° Un erreur de mise en page à la page XI. 3° P. 719-723, la pagination originale des

«Abbreviations» n'a pas été indiquée; elles correspondent aux p. 847-852 du texte
français. 4° Les trois Additions à la bibliographie qui figuraient à la p. 798 de l'original
sont restées en souffrance; elles méritaient pourtant d'être incorporées au
«Bibliographical Supplement», car aucun des ouvrages et articles qu'elles signalaient ne sont
négligeables. 5 La carte de l'Inde ancienne de l'original omettait, sans doute par
inadvertance, d'indiquer les édits d'Asoka à Rummindeî, Rämpürvä, Sancì; on peut
regretter que ces omissions persistent dans la carte correspondante de la traduction
anglaise.

La critique est aisée Félicitons la traductrice, et l'équipe belge qui a pris l'initiative

du travail et l'a mené à chef à travers tous les problèmes financiers, administratifs,
scientifiques et techniques que ne pouvait manquer de rencontrer une entreprise à la

mesure du savant prodigieux qu'elle honore et dont elle étend davantage encore
l'incomparable rayonnement.

Jacques May

ANAND NAYAK, Tantra ou l'éveil de l'énergie. Paris: Cerf, Fides, 1988. 126 p.
(Collection «Bref», No 12.)

Le rapporteur n'entend pas résumer ce petit livre fort bien composé: les cuneux
n'auront qu'à consulter une table des matières soigneusement faite. L'auteur insiste

justement sur le caractère pratique et expérientiel du tantrisme, dont l'attitude
fondamentale est définie avec précision p. 25, dans le premier paragraphe de la section
intitulée «Tout est conscience». La description (p. 80-89) de la püjä, «rituel par excellence

du tantra» (p. 80), est d'une clarté méritoire. L'auteur situe avec justesse le

Tantra sexuel (p. 102-109). A noter la remarque (p. 105) que les textes tantriques ne

parlent que du point de vue de l'homme, non de celui de la femme, et l'explication que
l'auteur donne de ce fait.

Dans sa conclusion, l'auteur examine la question de savoir si le Tantra pourrait
être «une voie pour les Occidentaux» (p. 113). Une remarque, dans son évaluation, me

paraît aussi importante que justifiée: c'est que le Tantra n'est pas centré sur l'être
humain, mais sur le cosmos. Tout le passage (p. 114) serait à citer; nous y renvoyons le

lecteur.
P. 69 il est au moins périlleux de traduire sakti-päta (et non -patâ) par «descente

de la grâce». P. 82, 89 on aimerait savoir quel terme sanscrit se cache derrière le mot
«péché». Le glossaire des pages 117 à 123 est bien fait; mais dans le texte, l'orthographe

sanscrite n'est pas irréprochable.
Au total, une excellente et élégante présentation du Tantra hindou (il est peu

question du Tantra bouddhique).
Jacques May



146 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

JAKOB RÖSEL, Tempelstadt Puri. Pilger und Priester am Hofe des Jagannath. Freiburg

im Breisgau: Hedwig Falk, 1988. 155 p.

L'auteur, sociologue à Fribourg-en-Brisgau, a fait un séjour d'une année à Puri en
1970. Il présente l'ensemble de la vie dans la ville de Jagannâtha, en un style touffu,
hautement évocateur, saupoudré d'ironie. Les descriptions de l'arrivée et de l'installation

des pèlerins (p. 59-68), de leur visite du temple (p. 69-78), des gigantesques
cuisines (p. 78-85), constituent autant de morceaux de bravoure; le talent d'évocation
supplée à une illustration assez sommaire. Très instructive aussi, la description du cycle
annuel et des conditions climatiques dans le delta rizicole de l'Orissa (p. 48-58). Avec
la chronique d'une journée d'un prêtre haut dignitaire du temple (p. 86-135), le ton se

fait plus satirique. L'ensemble de l'ouvrage présente la vie indienne dans son âpreté, sa

dureté quotidienne, avec l'exploitation impitoyable des petits par les gros, les troupes
d'hommes de main au service des puissants, les luttes de ces derniers entre eux pour
accumuler toujours plus d'avoir et de pouvoir. On est loin des spiritualités éthérées.

Une forte étude sociologique, même si l'état de choses qu'elle décrit appartient
déjà au passé, de l'aveu même de l'auteur (p. 20).

Jacques May

LYDIA BRUELL, Die japanische Philosophie - Eine Einßhrung. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989. XII, 214 pp.

Mit diesem Buch erscheint in der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft ein weiteres in
der Reihe Einführungen. Bereits 1987 war ein für Japanologen interessantes Buch in
der selben Reihe erschienen, nämlich HANS A. DETTMER, Einführung in das Studium
japanischer Geschichte. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987. XIV,
326 pp.

L. Brüll unterteilt ihre Einführung in drei grosse Abschnitte. (l)Die buddhistische
Philosophie, (2) Die konfuzianische Philosophie und ihre Gegenbewegung, die Koku-
gaku und (3) Die Philosophie von 1868 bis 1945. Unter dem Titel „Historische
Bemerkungen" fasst L. Brüll ganz kurz die Geschichte des Buddhismus in Japan von den
Anfängen bis zur Kyôto-Schule des 20. Jahrhunderts zusammen. Grösstes Gewicht legt
die Autorin dabei auf die Zeit bis zur Kamakura-Zeit (1192-1333). Für die Folgezeit
erachtet sie nur noch den Zen-Buddhismus philosophisch für behandelnswert, den
Amida-Buddhismus und den Nichirenismus berücksichtigt sie in ihren Ausführungen
weiter nicht. Hier möchte jedoch der Rezensent doch einen Vorbehalt anbringen, denn
gerade der Amidismus vor allem Shinrans 1173-1262) scheint mir von grösstem Interesse

und für den Buddhismus - nicht nur Japans - neu. Denn Shinran betont, ganz im
Gegensatz zu seinem Lehrer Honen (1133-1212), der sich noch in den traditionellen
Bahnen der chinesischen Schule des Reinen Landes bewegte, dass die Praxis des Nem-
butsu nichts zur Erlösung der Lebewesen beitrage. So heisst es in einem Text, von
Shinran oft zitiert: each time they die Anhänger des Nembutsu, DS) hear
Amida's Name pronounced, [they realise] that their rebirth is indeed already effected."1

Und auch eine Ueberschrift im Tannishô heisst ja „Nembutsu nicht Werk
sondern Dank".2 Diese kurzen Anmerkungen scheinen mir umso gerechtfertigter, als

L. Bruell auf Seite XII selbst schreibt: „Deshalb wurde bei der Auswahl der Philoso-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 147

phen nur auf jene Gewicht gelegt, die dem japanischen Denken neue Impulse gaben,
einen Wandel brachten, neue Denkepochen einleiteten." Dies scheint mir bei Shinran
zumindest unbedingt gegeben, denn seine Auffassung des Nembutsu war neu und die
Auswirkungen, auch auf die politische Geschichte, man denke nur an die Aufstände
seiner Anhänger, die ikkö ikki — sind nicht zu übersehen.

Bei der Behandlung der anderen buddhistischen Schulen, bei der nur die Schule
der Gebote, die ritow-Schule wohl zurecht nicht zur Sprache kommt, greift L. Bruell
für jede Schule einen, wenn nicht den, zentralen Punkt heraus. So zum Beispiel bei
der hossö-Schule die „Theorie vom Nur-Bewusstsein", beim Zen heisst die Ueberschrift
„Die Leere (kü) in der Auslegung des Zen-Buddhismus". Diese Auswahl ist ausgezeichnet,

jeder Aspekt ist kurz und klar dargestellt, so, wie es eine Einführung verlangt.
Dasselbe Vorgehen wurde auch bei der Darstellung der konfuzianischen Philosophie

und ,,ihre[r] Gegenbewegung, [der] Kokugaku" gewählt. Es werden die wichtigsten

Ideen der Shushi-Schule, also des Neo-Konfuzianismus, vorgestellt, und mit der
Vorstellung von Ito Jinsai (1627-1705) und Ogyù Sorai (1666-1728) geht L. Bruell
über zur Darstellung der Kokugaku, die mit einem Abschnitt über „die Erneuerung des

'Weges des Alten' in der Kokugaku" ihre Zusammenfassung und ihren Abschluss
findet.

Das dritte und letzte grosse Kapitel ist der Philosophie von 1868 bis 1945 gewidmet.

Hier kommen nach der Behandlung des Positivismus und Utilitarismus sowie der
idealistischen Strömung dann Watsuji Tetsurö (1889-1960), Nishida Kitarô (1870-
1945), Tanabe Hajime (1885-1962) und Miki Kiyoshi (1897-1945) zur Darstellung.

Abgeschlossen wird das Buch von einem als Einstieg gedachten, gut zusammengestellten

Literaturverzeichnis, einem Zeichenglossar und einem Personenregister.
Das Buch ist erfreulich frei von Druckfehlern, was für die Sorgfalt auch des Verlages

spricht; nur auf Seite 119 muss für „Ethik" statt tini rinri stehen.
Man kann natürlich einer solchen Einführung gegenüber fast immer etwas finden,

das man ausführlicher behandelt sehen möchte, anders behandelt oder auch anders
übersetzt. Aber das hegt wohl in der Natur jeder Einführung. Das Buch ist sehr gut
gemacht und kann ohne Vorbehalte empfohlen werden.

Dieter Schwaller

Anmerkungen

1 D.T. SUZUKI, Collected Writings on Shin Buddhism II. Kyoto: Shinshû Otaniha,
1973; S. 53.

2 RYOGI OKOCHI und KLAUS OTTE, Tan-Ni-Sho. Bern: Origo Verlag, 1979;
S. 48.

DAVID P. JACKSON, The Miscellaneous Series of Tibetan Texts in the Bihar Research

Society. Patna. A Handlist. Stuttgart: F. Steiner Verlag Wiesbaden. 1989. 271 p.
(Tibetan and Indo-Tibetan Studies, published by the Institute for the Culture and
History of India and Tibet at the University of Hamburg, Fase. 2.)

What David Jackson terms the "Miscellaneous Series" is the collection of non-canonical
Tibetan texts brought from Tibet by Rahula Sänkrtyäyana in the early 1930's and



148 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

given to the Bihar Research Society in Patna in the year 19361. This collection had
received insufficient attention from scholars: Sänkrtyäyana's friend, the Tibetan
polymath, A mdo dGe 'dun chos 'phel, did some very preliminary work at cataloguing,
as did S.C. Sarkar, who, in 1946, described the first two bundles of a collection which
comprises almost six hundred. In 1965 G.R. Choudhary and T. Mitsushima published
their Catalogue of the Tibetan Texts in the Bihar Research Society, Patna, a work
which Jackson maintains is too scanty to enable one to identify much more than those
works which are well-known and readily available elsewhere.

Jackson's approach has been to concentrate on the texts which are not included
in readily available 'Collected Works' (gsuti 'bum), and thus he skips bundles 1-166 in
order to focus on what is indeed a real miscellany of texts on diverse subjects, comprising

texts on ritual, history, epistemology, logic, Madhyamaka, grammar, tantra, etc.
etc. The texts are numbered; the bundle-references, titles and authors and subject
matter are given along with a brief description of the manuscript, i.e. number of folios,
margin titles, etc.; on a number of occasions Jackson also gives the colophon and other
more detailed information on the subject matter. Finally, author and title indexes
facilitate the reader's task in using the handlist.

As Jackson points out, the handlist should not be considered as a final definitive
catalogue, but is better viewed as a preliminary investigation whose main aim is to
stimulate and facilitate further research on the Patna collection of texts. And this it
will surely do.

Some particularly valuable (and otherwise unobtainable) texts in the collection
are the commentaries on Dharmakïrti's Pramänavärttika. No. 1004 is a textbook (yig
cha) of gSan phu Ne'u thog, a monastery which played an extremely important role
in the early development of Tibetan Buddhist epistemology. Although only the
chapter on inference-for-others (parärthänumäna) survives in the Patna collection,
elsewhere we have virtually nothing extant from gSah phu Ne'u thog on Pramänavärttika,

so that this text is indeed potentially of consequence. No. 1023-1 consists of
one chapter (i.e. pramdnasiddhi) of Na dbon Kun dga' dpal's shorter commentary on
Pramänavärttika. Again, elsewhere (to our knowledge at least), nothing remains of this
14th century author's works on epistemology and logic which occupied such a significant

place in the study of the Pramänavärttika in Tibet. There are many other rare
Pramäna and Madhyamaka texts which deserve mention, but as Jackson himself will
soon publish an article on this subject in the Proceedings ofthe Second International
Dharmakïrti Conference, Vienna, I refer the reader to this article for more information
on these matters.

In conclusion, we can only hope with David Jackson that in the "not-too-distant
future ' other scholars will visit Patna and will collaborate with the Bihar Research
Society to publish the important works in the collection.

Tom J.F. Tillemans

1 We should mention that Michael Torsten Much has visited and described the state
of Sänkrtyäyana's collection of negatives of Sanskrit texts. See his recently
published monograph, A Visit to Rahula Sänkrtyäyana's Collection of Negatives at
the Bihar Research Society: Texts from the Buddhist Epistemological School.
Wiener Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde, 18, Vienna, 1988.


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

