
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 1

Artikel: Wang Bis daoistische Begründung der konfuzianischen Politik und Ethik

Autor: Kern, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG DER
KONFUZIANISCHEN POLITIK UND ETHIK

ISO KERN, Universität Bern

Die philosophische Hauptströmung im Jahrhundert nach dem Fall der
Han-Dynastie wird in westlichen Historiographien der chinesischen
Philosophie als „Neudaoismus" bezeichnet (Fung Yu-lan/Bodde, Wing-tsit
Chan). In China selbst wird sie als Wei Jin xuanxue (Lehre vom Geheimnis
in der Wei- und Jin-Zeit) betitelt, wobei sich das Wort xuan (Geheimnis,
Dunkel) einerseits mit Texten des Daodejing, vor allem mit dem Schlusssatz

seines ersten Kapitels, aber auch mit den sog. san xuan, den „drei
Geheimnissen", nämlich dem Yijing („Buch der Wandlungen"), dem Daodejing

und dem Zhuangzi, assoziiert. Dieser philosophischen Strömung,
besonders ihren beiden wichtigsten Vertretern, Wang Bi (226-249) und Guo
Xiang (252-312), wird von chinesischen Philosophiehistorikern eine
entscheidende Stellung in der Geschichte des chinesischen Denkens
zugeschrieben: Sie wird als ein Wendepunkt betrachtet: Tang Yongtong sah in
ihr die Wende vom kosmologischen oder kosmogonischen Denken der
Han-Zeit zum ontologischen oder metaphysischen Denken der späteren
chinesischen Philosophie1. Er und auch der Herausgeber der kritischen
Edition von Wang Bis Schriften, Lou Yulie, betrachten sie als den eigentlichen

Ausgangspunkt der sog. „lixue (Lehre vom Prinzip) der Song- und
Ming-Zeit", die im Westen als Neukonfuzianismus bekannt ist2. Wing-tsit
Chan, Qian Mu u.a. führen Grundbegriffe des chinesischen Philosophierens,

wie den Begriff des „einen höchsten Prinzips" (zhi li) oder das

Begriffspaar ti yong („Substanz-Funktion"), auf Wang Bi zurück3.

S. „Wei Jin xuanxue liubie lüelun" und „Wang Bi Zhou Yi Lunyu xinyi" in Tang
Yongtong xueshu lunwenji, Beijing 1983, S. 233 und 264/5 sowie „Han Wei

xueshu bianqian yu Wei Jin xuanxue de chansheng", herausgegeben von Tang
Yijie, in Zhongguo zhexueshi yanjiu 1983, Nr. 3, S. 40/1.
Für Tang s. den oben erwähnten Nachlasstext in Zhongguo zhexueshi yanjiu 1983,
Nr. 3, S. 36, und für Lou sein Vorwort zu seiner kritischen Gesamtausgabe von
Wang Bi, Wang Bi ji jiaoshi, Beijing 1980.
S. z.B. Wing-tsit Chan, „The Evolution of the Neo-Confucian Concept li as Principle"

in Neo-Confucianism, Essays by Wing-tsit Chan, Hongkong 1969, und sein

Vorwort zu Commentary on the Lao Tzu by Wang Pi, translated by Ariane Rump,
Hawai 1979. Was das Begriffspaar ti-yong betrifft, so glaube ich übrigens nicht,



78 ISO KERN

Im folgenden möchte ich darzustellen versuchen, auf welche Weise

Wang Bi Konfuzianismus und Daoismus miteinander verband. Die Tatsache,

dass Wang Bi in seinem Denken diese beiden Strömungen vereinigte,
wird schon als sein hervorragender Charakterzug in seiner kurzen
Biographie in den „Aufzeichnungen der Drei Königreiche" (Sanguozhi, juan
28, innerhalb der Biographie von Zhong Hui) erwähnt4. Eine Geschichte
im Shishuo xinyu (5. Jahrhundert) legt nahe, dass Wang Bi die Persönlichkeit

von Konfuzius höher schätzte als diejenige von Laozi oder Zhuangzi5.
Weiter möchte ich zu zeigen versuchen, dass wir schon bei Wang Bi jene
eigentümliche Einheit von Politik/Ethik einerseits und „Metaphysik"
andererseits („Metaphysik" im Sinne einer letzten Begründung, die auf einen
absoluten Grund zurückgeht) finden, die für einen grossen Teil des
chinesischen Philosophierens, besonders der Song- und Ming-Zeit, aber auch bis
in unser Jahrhundert (Xiong Shili, Mou Zongsan) kennzeichnend ist; oder
anders ausgedrückt, dass schon bei Wang Bi Metaphysik nicht primär Meta-
physik („Physik" im Sinne einer Lehre von der Natur), sondern Metapo/z-
tik und Metaef/zz'/c ist.

Ich stütze mich im folgenden auf alle erhaltenen Texte von Wang Bi:
auf seine Kommentare zum Yijing und zum Daodejing6, auf die Fragmente
seines Kommentars zum Lunyu, wie auch auf seine Sammlung prinzipieller

Texte zum Yijing, das Zhou Yi lueti1, und auf seinen „Leitfaden zu
Laozi": Laozi zhilue. Dabei benütze ich die oben erwähnte kritische
Gesamtausgabe der Werke Wang Bis von Lou Yulie (Beijing, Zhonghua shuju,
1980, 2 Bde.). Gewissermassen als Schlüssel oder Leitfaden gebrauche ich

dass man es in seiner Bedeutung von Substanz (GrundWirklichkeit) — Funktion
(Auswirkung, Manifestation) schon bei Wang Bi finden kann. „Ti" hat bei Wang Bi
nicht die Bedeutung von GrundWirklichkeit (ben ti), sondern von Körper, Einzelwesen.

Aber Wang Bis Denken, etwa sein Begriffspaar Wurzel-Zweige (Ben-mo),
mag nach ihm den Sinn jenes Begriffspaares mitbestimmt haben. Jenes Begriffspaar

stammt ursprünglich aus buddhistischen Texten.
4 Diese Biographie wurde übersetzt von P.J. Lin in A translation of Tao te ching and

Wang Pi's Commentary, Michigan Papers in Chinese Studies, no. 30, 1977, S. 151-
155.

5 S. Fung Yu-lan/Derk Bodde, A History of Chinese Philosophy, II, S. 170.
6 Englische Uebersetzungen von P.J. Lin (s. oben Anm. 4) und Ariane Rump (s.

oben, Anm. 3).
7 Französische Uebersetzung von Marie-Ina Bergeron, Wang Pi. Philosophie du non-

avoir, Taipei-Paris-Hongkong, 1986, S. 145-176, und englische Teilübersetzungen
bei Fung Yu-lan/Bodde, A History of Chinese Philosophy, II, S. 180, 184, und
Wing-tsit Chan, A Source Book in Chinese Philosophy, S. 318/9.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 79

das zuletzt erwähnte Laozi zhilue, das mir Wang Bis Grundposition besonders

zusammenfassend und deutlich zum Ausdruck zu bringen scheint.
Das Laozi zhilue wird schon vom Biographen Wang Bis, von He Shao,

im Sanguozhi erwähnt und wird auch noch in der Tang- und Song-Zeit
mehrfach angeführt (auch von Lu Deming in seinem Jingdian shiwen).
Aber wohl am Ende der Song-Zeit ist es verloren gegangen. Wang
Weicheng hat in den dreissiger und vierziger Jahren dieses Jahrhunderts einen
Text im ersten juan von Zhang Junfang's Yun ji qi qian (aus der nördlichen

Song-Zeit) und einen Text im 998. ce des Daozang als das verlorene
Laozi zhilue identifizieren können und seine Forschungsresultate zusammen

mit einer kritischen Ausgabe des Textes 1951 in Peking veröffentlicht

(Guoxue jikan, 1. juan, 3. ji, S. 367-376). Auf diese Edition stützt
sich Lou Yulie in seiner Gesamtausgabe von 1980. Offenbar unabhängig
davon hat auch Yan Lingfeng 1956 in Taipei den betreffenden Text aus
dem Daozang als Wang Bis Werk identifiziert (Laozi weizhi lilue). Es

scheint sich nicht, ebensowenig wie beim Zhou Yi lueli, um einen durchgängig

einheitlichen Text zu handeln (obschon in dieser Weise sowohl von
Wang Weicheng als auch von Lou Yulie abgedruckt), sondern um eine

Zusammenstellung von mindestens zwei in sich geschlossenen Texten, von
denen in Zhang Junfang's Yun ji qi qian nur der erste zu finden ist8.

§ 1. Destruktion der konfuzianischen Moral

In Wang Bis Laozi zhilue, besonders in seinem zweiten Teil, spielt das

19. Kap. des Daodejing eine zentrale Rolle. Dieses Kapitel erklärt, dass

man „Heiligkeit" (sheng), Klugheit (zhi), Menschlichkeit (ren), Rechtlichkeit

(yi), d.h. die konfuzianischen Tugenden, aber auch Kunstfertigkeit
und Profit (li) abschaffen muss, um für das Volk einen guten Zustand
herbeizuführen. Diese Verwerfung der konfuzianischen Moral teilt dieses
19. Kap. mit den Büchern VIII bis XI (Anfang) des Zhuangzi, wo im Buch
X ein mit dem Anfang jenes 19. Kap. fast identischer Text zu finden ist9.

Dieses zehnte Buch begründet die Verwerfung der Moral damit, dass auch

Dieser erste Text umfasst 1350 Zeichen und endet in der Ausgabe von Lou auf
S. 198, Z. 2. Der Gesamttext umfasst 2552 Zeichen (nach der Zählung von Wang
Weicheng).
Zhuangzi jishi, ed. Guo Qingfan, Beijing 1961, S. 353; Uebersetzung von R.
Wilhelm, S. 112.



80 ISO KERN

Räuber, besonders die „grossen", d.h. die politischen Usurpatoren, die
Moral der „Heiligen" übernehmen und sich damit an der Macht halten.
Wang Bi übernimmt diese Verwerfung der konfuzianischen Moral, obschon
er als Konfuzianer die Ideale der Menschlichkeit, Rechtlichkeit u.s.w.
hoch wertet.

Er vereinigt jene daoistische Kulturfeindlichkeit mit dem konfuzianischen

Kulturideal durch die zunächst paradox anmutende Auffassung,
dass man, um diese Ideale zu verwirklichen, sie verwerfen muss: „Die
Alten klagten darüber, wie schwer doch die Dinge zu verstehen seien! Man
weiss zwar, dass unheilig unheilig ist, aber man weiss noch nicht um die

Unheiligkeit der Heiligkeit; man weiss zwar, dass unmenschlich unmenschlich

ist, aber man weiss noch nicht um die Unmenschlichkeit der Menschlichkeit.

Deshalb wird die heilige Leistung erst dann ganz (quan) sein,

wenn man die Heiligkeit abgebrochen hat, und die Tugend der Menschlichkeit

wird erst dann echt (hou) sein, wenn man die Menschlichkeit
verworfen hat." (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 199, Z. 10-12) Umgekehrt
ausgedrückt, wenn man die moralischen Ideale der Konfuzianer zu Leitbegriffen

(Namen: ming) oder Massstäben erhebt und sie als solche direkt
verwirklichen will — sie, wie Wang Bi sagt, zu machen (wei) trachtet, dann
verkehren sie sich selbst, werden „pervers": „Wenn man das Starke
verachtet, so nicht deshalb, weil man das Nicht-starke wünscht, sondern,
wenn man das Starke macht (wei), dann verliert man es. Wenn man die

Menschlichkeit abbricht, so nicht deshalb, weil man die Unmenschlichkeit

wünscht, sondern, wenn man die Menschlichkeit macht, wird sie zur
Mache (wei^ Wenn man seine Ordnung haben (will), dann kommt es

zum Chaos; wenn man seine Sicherheit sichert, ist man in Gefahr." (a.a.O.,
S. 199, Z. 12-13) „Macht man sich über die Seichtigkeit der Sitten Sorgen
und legt dabei das Gewicht auf das Verhalten gemäss den Namen (ming
xing) und verehrt Menschlichkeit und Rechtlichkeit, so kommt es immer
mehr zu solchem unechten Verhalten (weil : Mache)." (a.a.O., S. 199,
Z. 6)

Es gibt bei Wang Bi Ausführungen über die Entstehung von moralischen

Uebeln, die wohl parallel zu seiner Sicht der Entstehung der Tugenden

zu verstehen sind: „Wie könnte das Anfangen des Falschen (xie) die

Wirkung des Falschen sein? Wie könnte das Ausschweifen das Entstehen
der Ausschweifung bewirkt haben?" (a.a.O., S. 198, Z. 5) Wie eine Tugend
nicht durch sich selbst (durch das „Machen" gemäss ihres „Namens")
hervorgebracht werden kann, so bringen sich auch die moralischen Uebel
nicht durch sich selbst hervor. Wang Bi zieht daraus den Schluss, dass man
die moralischen Uebel, um ihrer ledig zu werden, nicht direkt, mit Geset-



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 81

zen, Strafen und Zensuren, bekämpfen soll: „Daher besteht die Verhinderung

der Falschheit in der Wahrung der Wahrhaftigkeit (cheng) und nicht
in einer guten Zensur, und mit der Ausschweifung wird man durch die
Abschaffung des Prunkes und nicht durch Vermehrung der Vorschriften fertig.

Die Räuberei schafft man durch die Vernichtung der Begehrlichkeit
(yu) und nicht durch die Verschärfung der Strafen ab. Rechtsstreitigkeiten
werden dadurch ein Ende gesetzt, dass man nicht zu übertreffen strebt,
und nicht durch Verbesserung der Gerichtsbarkeit. Deshalb muss man
nicht das Machen (wei) bekämpfen, sondern dafür sorgen, dass man nicht
auf das Machen bedacht ist; man muss nicht dem Begehren Gewalt antun,
sondern dafür sorgen, dass man nicht an Begehren denkt. Man muss überlegen,

bevor sich etwas anzeigt, man muss handeln, bevor etwas anfängt (vgl.
Daodejing Kap. 64)." (a.a.O., S. 198, Z. 5-8) Im Hintergrund steht hier
auch der Satz aus dem 57. Kap. des Daodejing: „Je mehr Gesetze es gibt,
desto mehr gibt es auch Diebe und Räuber."

§ 2. Rückkehr zur Wurzel (Ursache): zum Dao, zum Nichts, zur Ruhe

Es geht Wang Bi offenbar um die Ursache von sozialen Tugenden und
Uebeln, und er scheint eine ganz besondere Auffassung dieser Ursächlichkeit,

einen ganz besonderen Ursachenbegriff, zu vertreten. Er formuliert
s.z.s. als universales Gesetz: „Das, wodurch die Wesen bestehen (fan wu
zhi suo yi cun), ist im Gegensatz (oder: im Gegensinn) zu ihrer Form (fan
qi xing); das, wodurch Leistungen Kraft haben, ist im Gegensatz zu ihren
Namen (fan qi ming)" (a.a.O., S. 197, Z. 6) Wir müssen herauszufinden
versuchen, was dieses Gesetz, im besonderen seine Begriffe Gegensatz/Gegensinn

(fan), Form (xingi Name (ming), genauer bedeuten. Wang Bi
illustriert dieses allgemeine Gesetz durch Beispiele, die er dem „Grossen
Anhang" des Yijing (Xici 11,5) entnimmt: „Das Bestehende besteht nicht
durch sein Bestehen, sondern dadurch, dass es sein Vergehen nicht
vergisst; das Sichere ist nicht durch seine Sicherheit sicher, sondern dadurch,
dass es die Gefahr nicht vergisst. Wer daher sein Bestehen hütet, vergeht,
und wer sein Vergehen nicht vergisst, besteht; wer seine Position sichert
(für sicher hält), ist in Gefahr, und wer die Gefahr nicht vergisst, ist in
Sicherheit." Nach diesen Beispielen hebt sich Wang Bi wieder auf die
allgemeine, prinzipielle Ebene: „Eine grosse Kraft hebt ein Herbstfläumchen
(das Allerleichteste), ein zartes Gehör vernimmt einen Donnerschlag: Das
ist der Gegensatz (fan) von Dao und Form (xing^ )." Dann kehrt er wieder
zu den illustrierenden Beispielen zurück: „Vom Sicheren, das wirklich si-



82 ISO KERN

cher ist, heisst es, das es im Nicht-sicheren sicher ist; vom Bestehenden,
das wirklich Bestand hat, heisst es, dass es im Nicht-beständigen besteht.
Von den wirklich geschätzten- Fürsten und Königen heisst es, dass sie das

tun, was nicht geschätzt wird. Himmel und Erde sind wahrhaft gross, aber
es heisst, dass ihr Vermögen im Nicht-grossen hege. Die Leistungen der
Heiligen haben wahrhaft Bestand, doch heisst es, dass sie durch den
Abbruch des Heiligen errichtet wurden. Von der Tugend der Menschlichkeit,
die wahrhaft hervortritt, heisst es, dass sie in der Verwerfung der Menschlichkeit

gründet (vgl. Daodejing, Kap. 19)." Dann schliesst Wang Bi wieder
mit einem prinzipiellen Satz: „Wer daher nur die Form (xingl sehen lässt
und nicht zum Dao gelangt, entrüstet sich über seine (Laozis) Worte."
(S. 197, Z. 6-10)

Man könnte evtl. aufgrund der obigen illustrierenden Beispiele den
Eindruck gewinnen, dass Wang Bi die sich besonders im Yin-Yang-Denken
ausdrückende „dialektische" Lehre vertritt, dass etwas aus seinem jeweiligen

relativen Gegensatz entsteht und besteht. In diese Richtung könnten
auch Stellen aus dem Daodejing weisen, die Wang Bi zu übernehmen
scheint, z.B.: „Das Edle hat das Gemeine zur Wurzel, das Hohe hat das

Niedrige zur Grundlage." (Kap. 39; zitiert von Wang Bi in seinem
Kommentar dazu, ebenso in seinem Kommentar zum Kap. 40) Auch das Ming
yao tong bian innerhalb von Wang Bi's allgemeinen Schriften zum Yijing
scheint die Rolle der relativen Gegensätze für das Werden zu betonen (cf.
ed. Lou, S. 597, Uebersetzung von Bergeron, S. 152). Aber Wang Bi ist
nicht an Kausalitäten zwischen solchen relativen Gegensätzen interessiert,
die Yin-Yang-Lehre spielt bei ihm keine positive Rolle. Wenn er seine Idee
mit relativen Gegensätzen zu illustrieren scheint, so will er mit ihnen nur
zeigen, dass etwas, das eine bestimmte Form und einen bestimmten
Namen hat, nicht aus sich selbst entsteht, bzw. in dem wurzelt, was es nicht
ist. Der Satz aus dem 7. Kap. des Daodejing: „der Heilige stellt sich selbst
hintan und steht dadurch vorn", bedeutet für ihn: „das Vornestehen
vermag nicht das Vornestehen zu bewirken"; und aus dem nächsten Satz
jenes Kapitels: „er entäussert sich und bewahrt sich dadurch selbst", zieht
er die Lehre: „das Selbstbewahren vermag nicht das Selbstbewahren zu
bewirken" (Laozi zhilue, S. 199, Z. 13).

Wie aus den prinzipiellen Sätzen des eingangs dieses Paragraphen zitierten

Textes (Laozi zhilue, S. 197, Z. 6-10) deutlich wird, ist der Gegensatz/
Gegensinn (fan), der Wang Bi interessiert, nicht der zwischen einer Form
und ihrer gegensätzlichen Form, sondern der zwischen Form (xingx) und
Dao, oder mit andern Worten, zwischen Form und Name einerseits und
dem, was ohne Form und Namen ist, andererseits. Der Laozi zhilue beginnt



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 83

mit dem universalen, sowohl auf Natur als auch auf Kulturleistungen
bezogenen Satz: „Das, wodurch die Wesen entstehen und wodurch die Leistungen

vollbracht werden (wu zhi suo yi sheng, gong zhi suo yi cheng): sie

entstehen notwendig aus dem Formlosen (wu xing) und kommen vom
Namenlosen (wu ming) her. Das Formlose und Namenlose ist der Ahne (das

Prinzip: zong) aller Wesen." Dieses Form- und Namenlose ist für Wang Bi
nichts anderes als das Dao. Ein Satz aus seinem Kommentar zum 51. Kap.
des Daodejing beginnt genau gleich wie das oben soeben angeführte Zitat,
spricht dann aber an Stelle des Form- und Namenlosen vom Dao: „Das
wodurch alle Wesen entstehen und alle Leistungen vollbracht werden: sie

haben alle eine Herkunft (you suo you). Haben sie eine Herkunft, so kommen

sie alle vom Dao her. Wenn man daher bis zum Aeussersten vordringt,
gelangt man auch zum Dao." (ed. Lou, S. 137, Z. 2-3).

Anstatt vom Form- und Namenlosen (wu xing, wu ming), bzw. anstatt
vom Dao, spricht Wang Bi auch einfach vom Nichts (wu). In seinem
Kommentar zum Lunyu schreibt er: ,,'Dao' ist eine Bezeichnung für das Nichts.
Nichts, was es nicht durchdringen würde, nichts, von dem es nicht die
Herkunft wäre. Zusätzlich spricht man von 'Dao'. Es ist still, ohne bestimmten

Körper (wu ti), es gibt von ihm kein Bild (xiang)" (ed. Lou, S. 624)
So steht für ihn auch das „Nichts" für die letzte Ursache: „Der Anfang des

Seienden (you) hat das Nichts zur Wurzel (ben). Wenn man daher das
Seiende ganz (quan) machen will, muss man zum Nichts zurückkehren (fan
yu wu)" (Kommentar zum 40. Kap. des Daodejing)

Wir haben in diesem Zitat das Wort fan wiedergetroffen, das ich am

Anfang dieses Paragraphen 2 mit „Gegensatz/Gegensinn" übersetzt und
hier verbal mit „zurückkehren" wiedergegeben habe. Das Zitat weist
erneut darauf hin, dass der „Gegensinn", für den sich Wang Bi interessiert,
nicht einzelne relative Gegensätze, sondern die Gegenwendung, die
Rückwendung zum Nichts ist. Im selben Text zum 40. Kap. des Daodejing
schreibt er: „Das Seiende braucht das Nichts (you yi wu wei yong). Das ist
seine Rückwendung (fan). Wenn die Bewegungen alle zum Ort ihres Nichts
gelangen, dann kommunizieren die Wesen ohne Hindernis. Darum heisst
es (bei Laozi, Kap. 40): 'die Rückwendung ist die Bewegung des Dao'."
Wang Bi spricht auch von der „Rückwendung zum Leeren-Nichts (fan xu
wu)" (Kommentar zum 48. Kap. des Laozi).

Dieselbe Stelle wie das Form- und Namenlose, das Dao, das Nichts, das

Leere nimmt in Wang Bi's Denken auch die Stille und Ruhe ein. In seinen

Ausführungen über Stille und Ruhe ist der Ausdruck fan („Rückkehr,
Gegensinn") mit dem Ausdruck fu, der auch mit „Rückkehr" zu übersetzen

ist, assoziiert. Fu ist der Name eines besonders wichtigen Hexagramms des



84 ISO KERN

Yijing und spielt auch im Daodejing, zusammen mit den Ausdrücken fan
und gui (auch „Rückkehr"), eine grosse Rolle. Wang Bi verbindet übrigens
fan und fu auch zu einem einheitlichen Ausdruck: fan-fu (Laozi zhu, Kap.
16). Er sieht Stille und Ruhe nicht als relative Gegensätze zur Rede und
zur Bewegung, sondern als über den gegensätzlichen Bewegungen und
gegensätzlichen Reden stehend. Für die relativen Gegensätze gebraucht er in
diesen Zusammenhängen nicht den Ausdruck fan, sondern pi (einer von
einem Paar sein, ein Gegenstück haben) und dui (gegenüberstehen)93.

In seinem Kommentar zum 25. Kap. des Daodejing schreibt er: „Stille
und Leere (ji liao) sind ohne Formkörper (xingy ti), sie haben kein Gegenstück

(pi), darum spricht man von „allein stehen" (selbständig, unabhängig:

du li)" Und in seinem Kommentar zum Hexagramm fu des Yijing
steht: „Fu bedeutet die Rückkehr zur Wurzel (fan ben). Himmel und Erde
haben die Wurzel (den Ursprung) zu ihrem Herzen (zu ihrer Mitte: xin)10.
Wenn alle Bewegung (dong) aufhört, dann ist Ruhe (jing); die Ruhe ist
nicht das Gegenstück (relativer Gegensatz: dui) zur Bewegung. Wenn die
Rede (yul aufhört, dann ist Schweigen (mo); das Schweigen ist nicht das

Gegenstück (dui) zur Rede. Obschon also Himmel und Erde gross sind und
alle Wesen in Fülle enthalten, die Donner rollen und die Winde treiben,
alles sich wandelt und zahllos verändert, so ist doch das stille äusserste

Nichts (ji ran zhi wu) ihre Wurzel. Wenn daher die Bewegung in der Erde
aufhört, dann wird das Herz von Himmel und Erde sichtbar. Wenn sie aber
das Seiende (you) zu ihrem Herzen machen, dann erlangen die verschiedenen

Arten nicht ihr ganzes Bestehen (ju cun)" (Komm, zum tuan ci,
„Urteil", ed. Lou, S. 336, Z. 14 - S. 337, Z. 2). „Wenn/u sich realisiert, dann
ist der Zielpunkt die stille grosse Ruhe (ji ran da jing). Die früheren Könige
nahmen Himmel und Erde zum Vorbild und handelten danach; wenn die
Bewegung sich zurückwendet (fu), dann ist Ruhe, wenn die Aktivität
(xing3) sich zurückwendet, dann ist Stillhalten (z/tz'j), wenn die Geschäftigkeit

(shi) sich zurückwendet, dann ist Musse (wu shi)" (Komm, zum
xiang ci, ed. Lou, S. 337, Z. 3-4) „Das stille äusserste Nichts (ji ran zhi
wu)" und „die stille grosse Ruhe (ji ran dajing)" haben in diesen Ausführungen

eine völlig parallele Stellung, so dass sie sicher dieselbe „Wurzel"
bezeichnen. Das wird auch durch den Kommentar zum Daodejing bestä-

9a Mir ist nur eine Stelle bekannt, an der Wang Bi den Ausdruck fan für einen relati¬
ven Gegensatz gebraucht: im Kapitel Ming yao tong bian innerhalb des Zhou Yi
lueli, ed. Lou, S. 597, Z. 6. Die Stelle ist übrigens nicht klar, sie wird von Lou und
von Bergeron verschieden interpretiert.

10 Vgl. Laozi zhu Kap. 38: „Himmel und Erde haben das Nichts zu ihrem Herzen."



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 85

tigt: „Aufgrund der Leere (xu, bei Wang Bi äquivalent mit wu, Nichts)
und Ruhe der Wesen Rückkehr betrachten: Alle Seienden (you) gehen aus
der Leere hervor; die Bewegungen gehen aus der Ruhe hervor. Obschon
daher alle Wesen sich bewegen und tätig sind, kehren sie am Ende zur Leere

und Ruhe zurück. Das ist die höchste Wirklichkeit (ji du) der Wesen."
(Kap. 16)

Die Ursache (Wurzel: ben) der Naturwesen und die Ursache der
Kulturleistungen (vor allem der politisch-ethischen Kultur) soll nach Wang Bi
also das Form- und Namenlose, das Dao, das Nichts, das Leere, die Ruhe
sein. Aber mit den angeführten Aussagen bleibt es für uns wohl noch recht
dunkel, was Wang Bi mit dieser Idee eigentlich im Auge hat. Feng Youlan
interpretiert in seiner neuesten, noch unvollendeten Geschichte der
chinesischen Philosophie (1982ff.) Wang Bis Sicht des Verhältnisses zwischen
der „Wurzel", dem Dao, dem Nichts etc. einerseits und den seienden
Naturwesen und Kulturleistungen andererseits durch das logische Verhältnis
zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen (das Allgemeine, das
alles Besondere, Bestimmte umfasst, aber selbst nichts (Besonderes,
Bestimmtes) ist) und wirft ihm einen unstatthaften Uebergang von einem
logischen Verhältnis zu einem realen, kosmologischen Ursachenverhältnis
vor11. So erhellend diese Interpretation partiell ist, so trägt sie doch nicht
dem Umstand Rechnung, dass Wang Bi kaum von theoretisch-logischen,
sondern vielmehr von politisch-ethischen, praktischen Problemen her
denkt. Seine „Wurzel" ist nicht primär eine logische Grundlage, sondern
eine praktische Ursache. So schreibt er in seinem Kommentar zu Daodejing:

„Das Formlose und Namenlose ist der Ahne der zehntausend Wesen.

Obschon Vergangenheit und Gegenwart nicht gleich sind, die Zeiten sich
ändern und die Sitten wechseln, so haben doch alle (Könige und Fürsten)
von diesem her ihre ordnende Herrschaft vollbracht (cheng qi zhi)" (zum
Kap. 14, ed. Lou, S. 32, Z. 7) „Wenn vom Nichts die Rede ist, so ist es

das, wodurch (suo yi) die Seienden fähig sind; alle stützen sich auf das

Nichts und machen davon Gebrauch." (zu Kap. 11, ed. Lou, S. 27, Z. 4)
Wir finden bei Wang Bi immer wieder die Formel: „das Nichts gebrauchen"

(yi wu wei yong)" (Laozi zhu, Kap. 1, 11,38, 40) Er schreibt: „Der
Mensch der hohen Tugend (shang de) gebraucht (yong) nur nur das Dao."
(Laozi zhu, Kap. 38, ed. Lou, S. 93, Z. 11) Ueberhaupt hat sein Kausalbegriff

schon rein sprachlich eine praktische Prägung: Er tritt meistens für
das auf, was genommen, gebraucht wird (suo yi), um etwas zu erlangen

11 Zhongguo zhexueshi xinbian, 4. Bd. (1986), S. 5 1, 53, 54/5.



86 ISO KERN

oder hervorzubringen: „Wenn der Himmel dieses (das Form- und Namenlose,

das Dao) nicht gebraucht (yix), dann entstehen die Wesen nicht;
wenn die Regierung (zhi2) dieses nicht gebraucht, so wird die Leistung
nicht vollbracht." (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 11)

Zwar bezieht sich Wang Bi immer wieder auf das Kosmologische (Himmel

und Erde, die zehntausend Wesen), aber er tut dies nur in Parallelisie-

rung zum Politisch-Ethischen, wie dies schon im Konfuzianismus der Han-
Zeit üblich war. Er ist nicht primär Naturbeobachter, sondern ist vor allem
an der Politik und Ethik interessiert (er lebte auch nicht zurückgezogen
in den Bergen, sondern als Beamter am Hof), und Himmel und Erde sind
für ihn das vom Politisch-Ethischen her projizierte Vorbild für dieses
selbst. Es geht ihm in erster Linie um die Ursache der politischen und
ethischen Tugend oder „Kraft" (de). Tugend (de) interpretiert er in einem
Wortspiel als Erlangen, Erreichen (de1 und das Dao ist das in der Tugend
Erlangte: „Was nehmend erlangt man die Tugend? Vom Dao her." (Laozi
zhu, Kap. 38, ed. Lou, S. 93, Z. 7)

Ein etwas besseres Verständnis für das, was Wang Bi mit seiner Lehre
vom Form- und Namenlosen, vom Nichts, von der Ruhe als der „Wurzel"
von Politik und Ethik im Auge hat, würden wir wohl gewinnen, wenn wir
diese Lehre in ihren ideengeschichtlichen Kontext einordnen und erkennen

könnten, gegen welche anderen Lehren sie sich abheben will. Und dafür

ist vielleicht das „Form- und Namenlose", das bei Wang Bi so zentral
ist, ein nützlicher Hinweis.

Tang Yongtong weist in seinen späten, z.T. erst posthum veröffentlichten

Arbeiten darauf hin, dass am Anfang der Wei-Dynastie unter ihrem
ersten Kaiser Cao Pei (220-227) die Lehre von „Form und Name" (xingl
ming) einen grossen Einfluss ausübte. Diese Lehre stehe sowohl mit der

„legalistischen" (fa jia) Lehre von „Name und Wirklichkeit" (ming shi)
als auch mit der konfuzianischen „Berichtigung der Namen" (zheng ming)
im Zusammenhang. Sie würde auch anstatt mit dem Schriftzeichen für
„Form" (xingx) mit einem verwandten Zeichen bezeichnet, das im
allgemeinen mit „Strafe" übersetzt wird (xing2)12. Tang bemerkt auch, dass

diese Lehre ein wichtiger Bestandteil der sog. ming jiao der damaligen Zeit
war, ein Titel, den Derk Bodde mit „morals and institutions" wiedergibt
und zur Bezeichnung für einen formalistischen Konfuzianismus dient13.

Andererseits hat Herlee G. Creel in mehreren Artikeln, die ungefähr zur

12 Tang Yongtong xueshu lunwenji, 1983, S. 298.
13 Zhongguo zhexueshi yanjiu, 1983, Nr. 3, S. 38.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 87

selben Zeit verfasst wurden wie die erwähnten von Tang, gezeigt, dass

xing2 ming eine politisch-administrative Methode war, die auf eine Richtung

innerhalb der sog. Legalisten, auf Shen Buhai (gestorben 337 v.Chr.),
zurückgeht. Der Name dieser Methode sei mit „Leistung und Titel
(performance and title)" zu übersetzen und bedeute dasselbe, was in der legali-
stischen Tradition auch mit ming shi („Name und Wirklichkeit") bezeichnet

wurde. Sie bestehe darin, dass der Herrscher bei der Auswahl und
Kontrolle seiner Beamten deren Leistungen an den betreffenden Beamtentiteln,

d.h. an den mit diesen umrissenen Pflichten misst. Creel weist darauf
hin, dass man schon im 3. Jahrhundert n.Chr. die Bedeutung des Zeichens

xing2 im Titel jener Methode nicht mehr verstand und es durch das
Zeichen für Form (xing1 ersetzte14.

Es ist wahrscheinlich, dass Wang Bi's Insistieren, dass die Grundlage
von Natur und kultureller Leistung „ohne Form und ohne Namen" (wu
xing wu ming) und insofern „nichts" ist, mit dieser Methode von
„Leistung und Titel" direkt oder indirekt etwas zu tun hat. Zwar ist bei Wang
Bi das „wu xing" mit „ohne Form" und nicht mit „ohne Leistung" zu
übersetzen; dies geht deutlich aus den Kontexten dieser Formel hervor (s.

z.B. den Anfang des Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 2ff). Das Dao muss
formlos sein, weil es sonst nicht die „Fähigkeit" für alle verschiedenen,
gegensätzlichen Formen besitzen würde. Aber die „Form", von der Wang Bi

spricht, meint nicht nur verschiedene „Formen" der Natur (warm im
Gegensatz zu kalt, den „Gong-Ton" im Gegensatz zum „Shang-Ton"),
sondern auch, und wohl primär, verschiedene praktische Verhaltensformen,
soziale Leistungsmuster, darin inbegriffen die konfuzianischen Tugenden
der Menschlichkeit u.s.w. Das Wort xingl („Form") ist bei Wang Bi eng-
stens verknüpft mit dem Wort fen, was teilen, unterscheiden, aber auch
eine bestimmte, unterschiedene soziale Funktion (heutige Schreibweise:

fenl bedeutet: „Wenn Form vorhanden ist, dann auch Einteilung (fen)".
(Laozi zhu, Kap. 41) „Name", „Form" und „Einteilung" hängen für Wang
Bi engstens zusammen: „Form hat (ist) notwendig Eingeteiltes" (Laozi
zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 5). „Name hat notwendig (bezieht sich notwendig

auf) Eingeteiltes." (a.a.O., S. 196, Z. 2) Wang Bi's Betonung, dass die

Ursache von Natur und Kultur ohne Form und ohne Namen sei, ist wohl
auch als Kritik an der ming jiao, am formalistischen, vom Legalismus
durchtränkten Konfuzianismus seiner Zeit zu verstehen: Die Grundlage
von Politik und Ethik können nicht einfach fixe Verhaltensmuster sein;

14 Herlee G. Creel, What is Taoism?, Chicago and London 1970, S. 62, 71/2, 79-91.



88 ISO KERN

eine bloss darauf basierende Politik und Ethik führt zu verkehrten Verhältnissen

(„Mache"). Was Wang Bi ming xing nennt und was wir oben (S. 80)
mit „Verhalten gemäss den Namen" übersetzt haben, wird in diesem
Zusammenhang klarer. Auch wenn Wang Bi der Ruhe eine grundlegende Rolle

zuweist, hat dies wohl etwas mit diesem Zusammenhang zu tun: Die
„Wurzel" ist Grund für die verschiedenen Bewegungen und Aktivitäten
(dong) und deshalb selbst nicht Bewegung, sondern Ruhe.

Vielleicht ist es am Ende dieses Paragraphen über Wang Bis Rückkehr
zum Nichts zu betonen angezeigt, dass er nicht einfach zum Nichts, zum
Form- und Namenlosen zurückkehren will — und damit fertig. Er ist
vielmehr der Meinung, dass dieses „Nichts" die Wurzel ist, aus der notwendig
jene „Formen" herauswachsen. Ohne diese Formen und Namen könnte
das form- und namenlose Dao sich nicht manifestieren, ohne sie könnte es

nicht anwesend sein (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 6). Bevor wir diesen
Gedanken weiter verfolgen, müssen wir zu Wang Bis Idee der „Wurzel"
noch einen weiteren Begriff hinzufügen: den des Einen (yi2

§ 3. Das Nichts und das Eine

Das Eine ist in Wang Bis Philosophieren sehr wichtig, und es stellt sich die

Frage, ob es auf dieselbe Ebene gehört wie das Dao, das Nichts. Nach dem
42. Kap. des Daodejing gehören sie nicht auf dieselbe Ebene, denn dieses

Kapitel sagt: „das Dao erzeugt das Eine, das Eine erzeugt die Zwei ...".
Demnach ist das Eine nicht der letzte Grund, sondern schon etwas
Abgeleitetes. Das „Dao" und das „Eine" sind in der Geschichte der chinesischen

Philosophie sehr verschieden interpretiert und ihr Verhältnis
verschieden gedeutet worden. Solche Differenzen spielen auch mit in der
Debatte „am Gänsesee" zwischen Zhu Xi (1130-1200) und Lu Xiangshan
(1138-1191) über das Verhältnis von wu ji („das Grenzenlose" oder „das
äusserste Nichts", ein Ausdruck aus dem 28. Kap. des Daodejing) und tai

ji („oberste Grenze", „oberstes Prinzip", ein Ausdruck, der nicht im
Daodejing, aber im „Grossen Anhang" des Yijing steht und oft mit dem Einen
identifiziert wurde) am Anfang von Zhou Dunyis (1017-1073) „Erklärung
des Taiji-Planes". Während Zhu Xi wu ji und tai ji für zwei Aspekte desselben

letzten Grundes hielt, war für Lu Xiangshan das wu ji das vom tai ji
verschiedene daoistische „Nichts".

Wenn man Wang Bis Kommentar zum 42. Kap. des Daodejing liest,
kann man zunächst den Eindruck gewinnen, dass er das Dao und das Eine
auf verschiedenen Ebenen ansiedelt. Er schreibt „Die zehntausend Wesen,



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 89

die zehntausend Formen gehen auf das Eine zurück. Woher wird das Eine
erreicht? Vom Nichts her!" Doch fährt er fort: „Vom Nichts her ist das

Eine, das Eine kann als Nichts bezeichnet werden." Und er gibt dafür eine

Begründung, deren Vorbild sich im Zhuangzi findet15: „Wenn man es als

das Eine bezeichnet, wie erreicht man da das Wortlose? Wenn es das Wort
und das Eine gibt, wie wären da nicht zwei? Wenn es das Eine und die
Zwei gibt, bringen sie folglich die Drei hervor." Offensichtlich versucht
Wang Bi (wie später Zhu Xi) das Nichts (das Dao) und das Eine zu
„identifizieren" oder — für dieses Denken wohl angemessener ausgedrückt: zu
„assoziieren". Er schreibt auch: „Das Nichts ist beim Einen (wu zai yu
yi)" (Laozi zhu)

In Wang Bis Denken nimmt das Eine dieselbe Stelle ein wie das Formund

Namenlose oder das Nichts. Er schreibt in seinem Kommentar zum
39. Kap. des Daodejing: „Das Eine ist der Beginn (shix für die Zahlen und
das Höchste (ji) für die Wesen. Jedes ist vom Einen hervorgebracht, daher
ist es der Herr (zhu) der Wesen16. Um zu werden, erlangen alle Wesen dieses

Eine." Nach diesem Kommentar erlangt jedes Wesen durch das Eine
seine besondere „Tugend", seinen besonderen Charakter: der Himmel seine

Reinheit, die Erde ihren Frieden, die Geister ihre Geisteskraft, das Tal
seine Fülle etc. Wie nach andern Texten Wang Bis die Tugend der Menschlichkeit

nicht durch Menschlichkeit, sondern nur in der Rückwendung
(fan) zum Dao, durch den Gebrauch des Nichts erlangt wird, so erreicht
hier z.B. der Himmel seine „Tugend", die Reinheit, nicht durch die Reinheit,

sondern durch das Eine: „Durch den Gebrauch des Einen erreicht er
Reinheit, nicht durch den Gebrauch der Reinheit wird er rein Die Reinheit

kann nicht rein machen, die Fülle kann nicht voll machen. Alles hat
seine Mutter (seinen Ursprung), um seine Form (xingl zu bewahren." Die
Wesen haben die Tendenz, sich von dieser „Mutter", dem Einen, abzuwenden,

und sich an ihrer gewordenen Form festzuklammern: „Wenn sie

geworden sind, geben sie das Eine auf, um im Gewordenen17 zu verharren.
Wenn sie im Gewordenen verharren, verlieren sie ihre Mutter. Deshalb
brechen sie, schwanken sie, zerfallen sie, schwinden sie, unterliegen sie

Wenn (der Himmel) das Eine bewahrt, geht die Reinheit nicht verloren.
Braucht er aber die Reinheit, dann wird er wohl zerbrechen. Daher darf

15 Buch II, ed. Guo Qingfan, S. 79, Uebersetzung R. Wühelm, S. 46, Watson, S. 43.
16 Der letzte Satz amendiert nach Lou, S. 107, Anm. 1.

17 Das Gewordene ist zu verstehen als gewordene Form (cheng xing): s. Laozi zhu,
Kap. 38, ed. Lou, S. 95, Z. 5. Der Ausdruck cheng xing stammt aus Zhuangzi II.



90 ISO KERN

die Mutter der eigenen Leistung nicht aufgegeben werden. Deshalb gebrauchen

sie (Himmel, Erde etc.) nicht ihre eigene Leistung (gong), damit sie

nicht ihrer Wurzel (ben) verlustig gehen." Auch in einem von Wang Bis

prinzipiellen Texten zum Yijing, im Ming tuan, spielt das Eine diese
fundamentale Rolle18.

§ 4. Die praktische Grundregel

Wang Bi drückt seinen Grundgedanken, dass man sich nicht an die „Formen

und Namen" als oberste Normen halten kann, sondern zu ihrer
„Ursache", zum Dao, zurückkehren und dieses gebrauchen muss, damit die
Formen und Namen „ganz" und „echt" werden, durch eine praktische Regel

aus, die bei ihm in verschiedenen Variationen immer wieder zu finden
ist. Diese Regel hat zwei Grundformen, nämüch:
1. „die Wurzel verehren und damit Zweige aufhören19 lassen (chong ben

yi xi mo)" (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 11,S. 198, Z. 3 u. 11), und
2. „die Wurzel verehren und damit Zweige fördern" (chong ben yi ju mo)"
(Laozi zhu, Kap. 38) oder „die Mutter bewahren und damit die Kinder
erhalten" (shou mu yi cun zi) (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 11; Laozi
zhu, Kap. 38). Wang Bi sieht in dieser doppeiförmigen Regel die Quintessenz

von Laozi. Der zweite Teil seines „Leitfadens zu Laozi" beginnt mit
ihrer ersten Form: „Das Buch von Laozi kann man sozusagen mit einem
Wort zusammenfassen: die Wurzel verehren und damit die Zweige aufhören

lassen." (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 3) Under schliesst mit der
zweiten: „Man kann sich nicht an die Leistung (gong) halten und man
kann nicht vom Schönen Gebrauch machen. Deshalb muss man sich an die
Mutter halten, die die Leistung hervorbringt, und nichts anderes. Ein Kapitel

(Daodejing, Kap. 52) sagt: 'Da man das Kind kennt, muss man
zurückkehrend die Mutter bewahren'. Wenn man von diesem Prinzip Gebrauch
macht, wird alles gut gehen." (a.a.O., S. 199, Z. 14-15)

Die beiden Formen der Regel meinen nicht dasselbe, es liegt ihnen
aber dieselbe Idee zugrunde. Die erste Form hat eine kritische Gegenfor-

18 Auch im Kapitel Ming tuan innerhalb des Zhou Yi lueli ist der Begriff des Einen
zentral: ed. Lou, S. 591, Uebersetzung Wing-tsit Chan, S. 318.

19 Das mehrdeutige Wort xi bedeutet in diesem Zusammenhang „aufhören". Diese

Bedeutung hat dieses Wort bei Wang Bi auch in anderen Zusammenhängen, z.B.
Zhou Yi zhu, ed. Lou, S. 336, Z. 14, Laozi zhu, Kap. 57, Laozi zhilue, ed. Lou,
S. 198, Z. 6 u. 9.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 91

mei, mit der Wang Bi wohl das Vorgehen der konfuzianisch-legalistischen
Formalisten charakterisiert und die also sagt, wie man nicht vorgehen soll:
„die Wurzel aufgeben und Zweige bekämpfen (she ben er gong mo)"
(a.a.O., S. 198, Z. 13) oder: „die Wurzel aufgeben und so Zweige regulieren

(she ben yi zhi mo)" (Laozi zhu, Kap. 57). Der Sinn der ersten Form
mit ihrer kritischen Gegenformel scheint der zu sein: Man soll nicht
irgendwelche üblen Auswüchse (Zweige), wie Falschheit, Ausschweifung,
Räuberei, direkt zu regulieren und zu unterdrücken versuchen, sondern
zum Ursprung (Wurzel) zurückkehren, dann werden diese Auswüchse von
selbst aufhören.

Auch die zweite Form der Regel hat eine kritische Gegenformel: „die
Kinder gebrauchen und die Mutter aufgeben (yong qi zi er qi qi mu)"
(Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 14). Der Sinn der zweiten Form der
Regel, ihre kritische Gegenformel inbegriffen, ist: Man soll nicht irgendwelche

erwünschten Früchte („Zweige", „Kinder"), wie die konfuzianischen
Tugenden, direkt zu realisieren, d.h. sie durch sie selbst (durch ihre
„Namen") hervorzubringen versuchen, sondern ihren Ursprung bewahren,
dann werden sie von selbst daraus hervorgehen20.

Worin besteht nun aber praktisch das „die Mutter bewahren", „die
Wurzel verehren" oder auch das „nur das Dao gebrauchen", „das Nichts
gebrauchen"? Diese Formeln gewinnen einen konkreteren Sinn nur durch
das praktische Verhalten, die Verhaltens- und Lebensweise, zu der sie
aufrufen. Um den Sinn dieser abstrakten Formeln zu konkretisieren, müssen
wir also nach der Verhaltens- und Lebensform Ausschau halten, die Wang
Bi mit ihnen meint.

§ 5. Das Einfache manifestieren und die Wünsche mindern

Im „Leitfaden zu Laozi" schreibt Wang Bi: „Das Einfache manifestieren
und so die heilige Klugheit abbrechen, die eigennützigen Wünsche vermindern

und so den raffinierten Nutzen verwerfen, das ist alles die Bedeutung
von 'die Wurzel verehren und damit die Zweige aufhören lassen'." (Laozi
zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 10-11)

Das Einfache oder Elementare (pu und su) ist bei Wang Bi eng mit
dem Einen assoziiert, das bei ihm die Dimension des Ursprünglichen kenn-

20 Vgl. zu diesen Formeln den Artikel von Shang Jude in Zhongguo zhexueshi yan¬
jiu, 1985, Nr. 3, S. 55-57.



92 ISO KERN

zeichnet. Das ist schon durch das Daodejing nahegelegt, wo sich die parallelen

Ausdrücke „das Einfache hüten (bao pu)" und „das Eine hüten (bao
yi)" finden (Kap. 10 u. 19). Bei Wang Bi gibt es auch die beiden sinngleichen

Formeln: „zum Einfachen zurückkehren (fu gui yu pu)" und „zum
Einen zurückkehren (fu gui yu yi)" (Laozi zhu, Kap. 28). Er erklärt
sowohl das Einfache wie das Eine durch das Wahre, Echte (zhen): „Das Eine
ist das Echte des Menschen." (a.a.O., Kap. 10) „Das Einfache ist das Echte."

(a.a.O., Kap. 28)
Die Wörter pu und su bedeuten ursprünglich einen rohen, unbeschnitz-

ten Holzblock (pu) und rohe, ungefärbte Seide (su). Das erste Wort ist im
Daodejing häufig (Kap. 19, 28, 32, 37, 57), das zweite kommt nur einmal
vor (Kap. 19). In ihrer verallgemeinerten Bedeutung bezeichnen beide
etwas, was nicht durch den Menschen künstlich behandelt, verändert,
raffiniert, kompliziert wurde. Wang Bi gebraucht sie sinngleich und verbindet
sie des öftern zu einem Binom: supu (Laozi zhu, Kap. 38; Laozi zhilue,
ed. Lou, S. 198, Z. 14 u. 15), wie sie auch in der heutigen Umgangssprache

zu einem Ausdruck verbunden sind (pusu, selten supu). Wir geben sie

beide mit „einfach", „schlicht", „elementar" wieder.
Das Einfache spielt in Wang Bis Politik und Ethik eine zentrale Rolle.

Dies zeigt sich besonders deutlich im zweiten Teil seines „Leitfadens zu
Laozi": „Es ist besser, das Schlichte und Einfache zu manifestieren, um
die Wünsche (yu) des Volkes zu beruhigen (jing), als heilige Klugheit zu
bemühen, um raffinierte Machenschaften unter Kontrolle zu halten. Es ist
besser, das Einfache zu hüten (bao pu) und damit das Echte und Wirkliche
ganz (quan) zu machen, als Menschlichkeit und Recht hochzuhalten, um
die fadenscheinigen Sitten zu verbessern." (ed. Lou, S. 198, Z. 8) „Wenn
man mit dem Einfachen (supu) herrscht, dann kommt alles ohne Machen
(wu wei) ins Lot. Wenn man mit heiliger Klugheit bekämpft, dann wird
das Volk arm und die Tücken reich. Deshalb soll das Einfache gehütet und
die heilige Klugheit fallengelassen werden." (S. 198, Z. 14-15) Und in
seinem Kommentar zum Laozi schreibt Wang Bi: „Wenn man das Einfache
hütet, dann brauchen keine Regeln und Vorschriften befolgt zu werden."
(Kap. 38, ed. Lou, S. 95, Z. 1)

Was bedeutet für Wang Bi die Einfachheit? Er erläutert sie folgender-
massen: „Das Einfache hat das Nichts zu seinem Herzen (yi wu wei xin).
Es ist auch ohne Namen. Um das Dao zu erlangen, ist deshalb nichts besser
als das Bewahren des Einfachen. — Der Kluge kann als fähiger Minister
gebraucht werden, der Mutige kann Soldat sein, der Kunstfertige kann als

Büttel dienen, der Starke kann schwere Lasten übernehmen. Das Einfache
aber ist etwas, das gleichsam entblösst (amendiert nach Lou) ist, keine ein-



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 93

seifigen Vorzüge (pian) hat, sondern dem Nicht-haben (wu you) nahesteht.
Daher heisst es (bei Laozi, Kap. 32): 'Man kann es nicht zum Diener
machen'." (Laozi zhu, Kap. 32)

Nach diesen Ausführungen hat man den Eindruck, dass für Wang Bi
das Einfache im Gegensatz zum Spezialisierten steht. Dieser Gegensatz
spielt wohl eine Rolle, denn nach der konfuzianischen Tradition „ist der
Edle kein Gerät" (Lunyu 11,12). Xunzi schreibt in dieser Tradition: „Der
Bauer kennt sich aus im Ackerbau, kann aber nicht dem Ackerbau vorstehen;

der Händler kennt sich aus auf dem Markt, kann aber nicht dem
Markt vorstehen; der Handwerker versteht sich im Herstellen von Geräten,
kann aber nicht dem Handwerk vorstehen. Man unterscheidet solche, die
sich in Einzeldingen (wul auskennen, und solche, die sich im Dao auskennen.

Wer sich in Einzeldingen auskennt, behandelt Einzeldinge als Einzeldinge;

wer sich im Dao auskennt, vereinigt die Einzeldinge. Deshalb hat
der Edle die Einheit im Dao und fördert und prüft die Einzeldinge." (Buch
XXI) Doch ist in Wang Bis Idee des Einfachen nicht bloss dieser konfuzianische

Gedanke zu finden. Wohl mehr noch als die Freiheit von der Einseitigkeit

des blossen Spezialistentums meint das Einfache in der Gefolgschaft

von Laozi das „Entblösstsein" von einseitigen Vorzügen im Sinne

von Wünschen, Verlangen (yu). Dies kommt in der zweiten Hälfte des

oben angeführten Zitates aus Wang Bis Laozz'-Kommentar (Kap. 32) zur
Geltung: Das „entblösst" spielt auf das 20. Kap. des Daodejing an: „die
Menge der Menschen hat Ueberfluss, nur ich bin wie entblösst". Wang Bi
bemerkt dazu: „Die Menge der Menschen hat Hoffnungen und Sorgen, hat
eigene Absichten (z/zz'3), von denen das Herz überfliesst. Darum heisst es:
'die Menge der Menschen hat Ueberfluss'. Nur bin ich gleichsam weit und
leer, mache nicht (wu wei) und habe keine Wünsche; wie entblösst habe

ich sie verloren."
Das Einfache und die Anspruchslosigkeit (wenige Wünsche, keine

Wünsche) sind im Daodejing eng verknüpft (s. die Kap. 19, 37, 57). Den Satz

aus dem 57. Kap.: „ich habe keine Wünsche, und das Volk wird von selbst

einfach", kommentiert Wang Bi: „Was ich wünsche, ist nur die Wunschlosigkeit,

und das Volk ist auch ohne Wünsche und wird von selbst einfach."
Wer in diesem Text spricht, ist der heilige (ideale) Herrscher, der durch seine

eigene Anspruchslosigkeit das Volk zur Einfachheit bewegt. Parallel zu
dem, was Wang Bi zum 38. Kap. des Laozi über das Einfache sagte (s.

oben, S. 92), schreibt er im „Leitfaden zu Laozi": „Wenn man die Kunstgriffe

aufgibt, vom Profit absieht und sie durch die Wenigkeit der Wünsche

ersetzt, dann gibt es keine Räuber mehr." (ed. Lou, S. 199, Z. 8-9) Der enge

Zusammenhang von Einfachheit und Anspruchslosigkeit ist bei Wang Bi
in manchen Ausführungen sichtbar, besonders im 2. Teil des Laozi zhilue.



94 ISO KERN

Was bedeutet für Wang Bi diese Anspruchslosigkeit, bzw. wie charakterisiert

er die Wünsche (yu)? Er charakterisiert sie durch zwei Dinge:
Erstens, gehen die Wünsche auf Aeusseres, sie bedeuten eine Fesselung durch
äussere Dinge und schaden dadurch dem inneren „göttlichen Geist". In
diesem Sinne sind sie charakterisiert als wuxyu, Wünsche äusserer Dinge.
Zweitens, sind sie durch den Eigennutzen, durch ihr egoistisches Wesen

charakterisiert. Wang Bi spricht von si yu, „eigennützigen, egoistischen
Wünschen" (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 9 u. 10).

Im Sinne des ersten Charakters kommentiert er den Satz „wenn im
Reich das Dao nicht herrscht, werden in der Vorstadt Kriegsrosse gezüchtet"

aus dem 46. Kap. des Daodejing wie folgt: „Begehren und Wünschen,
keine Pflege des Innern. Jeder sucht nur im Aeussern. Deshalb werden in
der Vorstadt Kriegsrosse gezüchtet." Und zum Satz „herrscht im Reich
das Dao, dann werden die Rennpferde als Düngerproduzenten benutzt"
schreibt er: „Wenn im Reich das Dao herrscht, dann weiss man um das

Genug und kann anhalten, man sucht nicht im Aeusseren, sondern jeder
pflegt nur sein Inneres." Im selben Sinne schreibt er zum 32. Kap.: „Das
Einfache hüten und nicht machen (wu wei), nicht durch äussere Dinge das

Wahre (zhen) fesseln, nicht durch Wünsche dem göttlichen Geist (shen)
Schaden zufügen, dann kommen die Dinge von selbst, und das Dao wird
von selbst erlangt."

Die Wünsche oder Begierden sind nach Wang Bi insofern „eigennützig"
oder „egoistisch", als sie über das hinausgehen, was einem naturgemäss
zukommt: „In der Zeit, in der das Reich beständig, ohne Wünsche ist,
erlangt jedes der zehntausend Wesen seinen ihm gemässen Ort (ge de qi
suo)" (Laozi zhu, Kap. 34) Wünsche führen zum Streit (a.a.O., Kap. 37).
Das „ohne Wünsche sein" ist das Wissen um das Genug, und dieses Genug
ist durch das „Natürliche" (zi ran) bestimmt: „Wenn man ohne Wünsche
ist und um das Genug weiss, was sucht man da noch beim Mehr? Das

Natürliche (zi ran) ist schon genug; wenn man darüber hinausgeht, kommt
der Kummer." (a.a.O., Kap. 20) Die Wünsche, die nach Wang Bi im Gegensatz

zur Einfachheit stehen, sind also künstliche Bedürfnisse und Ambitionen,

die mehr beanspruchen als das natürliche Genug. Dieses Genug hängt
wohl mit dem zusammen, was Wang Bi das „natürliche Lebenslos" (xing
mingl nennt (s. unten).

Die Wunschlosigkeit ist bei Wang Bi mit der Ruhe (jing) assoziiert, die
wir oben (§ 2) als Charakter der „Wurzel"-Dimension kennengelernt
haben. Das ist ihm durch das Daodejing, Kap. 37, vorgegeben: „Das Einfache
des Namenlosen führt zur Wunschlosigkeit, die Wunschlosigkeit nimmt die

Ruhe, und so ist das Reich von selbst fest." „Ruhe" hat in diesem Zusam-



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 95

menhang primär eine psychologische Bedeutung, sie bedeutet die Freiheit
vom Getriebe der Begierden und Wünsche. Wang Bi spricht vom „zur Ruhe
bringen der Wünsche des Volkes" (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 8, s.

oben, S. 92).
Wang Bi bringt die Ruhe in Zusammenhang mit „Natur-Geschick"

(xing mingx dem natürlichen Lebenslos, wie er in den obigen Zitaten die
Wunschlosigkeit mit dem natürlichen Genug, mit dem naturgemässen Ort
assoziiert hatte: „Wenn man zur Wurzel zurückkehrt, dann ist man in der
Ruhe wenn man in der Ruhe ist, wird das Lebenslos (mingx wiederhergestellt

Wenn das Lebenslos wiederhergestellt ist, wird die Beständigkeit
(chang) des natürlichen Lebensloses erlangt." (Laozi zhu, Kap. 16, ed.

Lou, S. 36, Z. 6) Der Ausdruck xing mingx (Natur-Geschick, natürliches
Lebenslos) kommt im Daodejing nicht vor, findet sich vereinzelt im Yijing
(im tuan, „Urteil", zum Hexagramm qian), ist aber besonders wichtig im
Zhuangzi, und zwar in den Büchern VIII und XI (Anfang), also in jener
kulturkritischen Textgruppe, auf die wir schon im Zusammenhang mit
dem für Wang Bi zentralen Kap. 19 („Brich ab die Heiligkeit...") zu sprechen

kamen21. Xing mingx steht in diesen Z/zua«gz/-Büchern im Gegensatz
zu allem künstlich Hinzugefügten, wozu vor allem die konfuzianischen
Tugenden der Menschlichkeit und des Rechtes (ren yi) gezählt werden. Dieses

Künstliche wird hier überflüssigen und hinderlichen Auswüchsen am
menschlichen Körper, wie Häuten zwischen den Zehen, einem sechsten

Finger an der Hand, Geschwülsten etc. verglichen.
Das „natürliche Lebenslos" ist das Beständige (chang). Diese Verbindung

ist schon durch das 16. Kap. des Daodejing vorbereitet, wo Lebenslos

(mingt und Beständigkeit assoziiert sind. Das Wissen um dieses

Beständige bezeichnet Wang Bi im Anschluss an das Daodejing als Einsicht
oder Erleuchtung (ming2); „Was 'beständig' genannt wird ist nicht einseitig

(pian) und verziert, ist weder hell noch dunkel, weder warm noch kalt
(es liegt jenseits der wechselnden Gegensätze). Deshalb heisst es (im Kap.
16 des Daodejing): 'Das Wissen um das Beständige ist Einsicht (ming2)\"
(Laozi zhu, Kap. 16) Wang Bi versteht die Einsicht oder Erleuchtung im
Anschluss an das 33. Kap. des Daodejing als Selbsterkenntnis und stellt sie

21 Der Ausdruck xing mingi kommt nach dem Harvard-Yenching-Index in diesen
beiden Büchern 8 mal vor, und zwar meistens in der Verbindung xing mingx zhi
qing, „die Realität von Natur-Geschick", eine Verbindung, die Wang Bi in seinem
Kommentar zum Yijing, am Anfang seines Kommentars zur qian gua (ed. Lou,
S. 213, Z. 2), verwendet.



96 ISO KERN

über die konfuzianische Tugend der Klugheit (zhi): „Das Erkennen der
Andern ist nur Klugheit (zhi). Sie kommt nicht der Selbsterkenntnis
gleich, die über der Klugheit steht." (Laozi zhu, Kap. 33). Diese
Selbsterkenntnis wird „im Innern" erlangt: „Das Verbergen der Einsicht im
Innern, das ist nämlich das Erlangen der Einsicht." (Zhou Yi zhu, ed. Lou,
S. 396) Sie ist aber zugleich allumfassend, nicht partiell, teilend (fen) wie
die Erkenntnis von „Form und Name": „Nur wenn diese (Einsicht)
wiederhergestellt ist, wird man fähig, alle Wesen zu umfassen und mit ihnen
Verbindung zu haben, und es ist nichts, was nicht enthalten wäre. Wenn
man es verliert und davon abweicht, dann gerät man in die Teilungen
(fen)" (Laozi zhu, Kap. 16)

§ 6. Das Nicht-machen (wu wei) und das Natürliche (zi ran)

Wir haben in oben angeführten Zitaten Wang Bis mehrmals den Ausdruck
wu wei, nicht machen, angetroffen. Auch das wu wei ist für ihn eine
Verkörperung der praktischen Grundregel: In seinem Kommentar zum 57.

Kap. des Daodejing schreibt er, dass das Nicht-machen (wu wei), wie das

Lieben der Ruhe, die Freiheit von Geschäften (wu shi) und die Begierdelo-
sigkeit (alles Ausdrücke jenes Schlussatzes), das „die Wurzel verehren und
damit die Zweige aufhören lassen" ausmacht.

Das Machen, das durch das „Nicht-machen" negiert ist, stellt Wang Bi
der „Mache" (wei1 gleich, dem künstlichen, unechten Tun (Laozi zhu,
Kap. 2 u. 38, ed. Lou, S. 94, Z. 14). Genauer gesprochen ist für ihn dieses

Machen ein Vorgehen nach besonderen Methoden und Techniken: nach
shu bzw. s/zUj. Das Wissen um diese Methoden und Techniken des Ma-
chens ist Klugheit (zhi): Klugheit ist „ein Wissen, wie man macht (wei)",
sie „verlässt sich auf Methoden (ren shu), und will damit vollbringen; sie

verwendet Techniken (shut) und will dadurch verbergen" (a.a.O., Kap.
10). Mit shu wird im Hanfeizi Shen Buhai's Methode von „Leistung und
Titel" (xing2 ming, s. oben, § 2) bezeichnet, und shu^ steht für diese
Methode in den Fragmenten von Shen Buhai selbst22. Die Wendung ren shu
(sich verlassen auf Methoden), die Wang Bi im obigen Zitat benützt, ist
äquivalent mit dem Titel eines Kapitels aus dem 17. Buch des Lüshi Chunqiu

(„Frühling und Herbst des Lü Buwei") - eines Kapitels, das aus der

22 Creel, a.a.O., S. 62 u. 71/2.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 97

Schule von Shen Buhai stammt23. Offensichtlich ist also Wang Bi's Idee
des wu wei, wie seine „praktische Grundregel" überhaupt, gegen diese
Methoden und Techniken gerichtet, die zu seiner Zeit einen Teil des ming
jiao, des formalistischen, vom Legalismus geprägten Konfuzianismus
ausmachten (s. oben, § 2). Das wird sich auch im weiteren bestätigen.

Dieses „Machen" ist nach Wang Bi etwas, was sich vom Natürlichen,
dem Von-selbst-so oder Spontanen (zi ran), entfernt. „Das Natürliche ist
schon genug; wenn man macht (wei), dann scheitert man." (Laozi zhu,
Kap. 2). Das Natürliche hängt nach Wang Bi mit dem Ursprung zusammen
(Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 6 u. 10). Das Machen ist demnach ein
vom Ursprung, von der Wurzel, abgetrenntes Verhalten, es ist „die Wurzel
aufgeben und die Zweige regulieren" oder „die Kinder gebrauchen und die
Mutter aufgeben".

Im Gegensatz dazu ist das Nicht-machen (wu wei) für Wang Bi nichts
anderes als „dem Natürlichen folgen". Wir finden bei ihm wiederholt die
Formel „folgen und nicht machen" (yin er bu wei, Laozi zhilue, ed. Lou,
S. 196, Z. 10, Laozi zhu, Kap. 10, 29). Für die Idee des Folgens gebraucht
er auch die in diesem Zusammenhang äquivalenten Wörter shun und cong
(Laozi zhu, Kap. 27, 37) oder spricht von renx (sich verlassen auf; Kap.
10, 38). Dieses Folgen erläutert er durch ying (antworten, entsprechen):
Den Satz aus dem 10. Kap. des Daodejing, „die Tore des Himmels öffnen
und schliessen sich; vermagst du das Weibchen zu sein?", kommentiert er
so: „Die 'Tore des Himmels' bedeuten das, woher das Reich herkommt.
Das 'Oeffnen und Schliessen' ist der Entscheidungspunkt von Ordnung
und Unordnung Das Weibchen antwortet (ying) und gibt nicht den Ton
an, es folgt und macht nicht (yin er bu wei). Das besagt, wenn man beim
Oeffnen und Schliessen der Himmelstore das Weibchen zu sein vermag,
dann unterwerfen sich die Wesen von selbst und wohnen von selbst im
Frieden."

Zu folgen, zu entsprechen hat man dem Natürlichen (zi ran) oder der
Natur, dem Wesen (xing) der Dinge. Diese Natur oder dieses Wesen der

Dinge ist dasselbe wie das Natürliche, das Von-selbst-so: „Die zehntausend
Wesen haben das Natürliche (zi ran) zur Natur (xing). Deshalb kann man
folgen (yin), aber man kann nicht machen (wei)" (Laozi zhu, Kap. 29).

„Einsicht" (ming2) in die Natur (xing) der Wesen haben, ist ihr folgen
(yin) und nichts anderes; obschon (der Heilige) daher nicht macht,
bewirkt er ihre Vollendung." (Kap. 47) Das Natürliche (zi ran) bestimmt

23 shu und shux sind offenbar auswechselbar. Vgl. Creel, a.a.O., S. 72.



98 ISO KERN

Wang Bi als „das, was man, ohne zu lernen, kann (neng)" (Kap. 64), also

genau so, wie Mengzi das ursprüngliche, angeborene Können (Hang neng)
definiert (Mengzi VII A 15). Anstatt von „dem Natürlichen folgen"
spricht Wang Bi auch von „das Natürliche gebrauchen (yong)" (Kap. 57),
so wie er vom Gebrauchen des Dao spricht. Er schreibt in vielen Texten
über dieses „der Natur folgen und nicht machen", besonders ausführlich in
seinen Kommentaren zu den Kapiteln 27 und 36 des Daodejing. In diesen

Kommentaren ist auch deutlich, dass das naturgemässe Handeln seinen
Gegensatz in der Methode von „Form und Name" (xingl ming) hat, und
besonders bemerkenswert ist in diesen Texten auch, dass xing^ (Form) und
xing2 (Strafe oder, in alter, Wang Bi wohl nicht mehr vertrauter Bedeutung,

Leistung) gegenseitig austauschbar zu sein scheinen, so dass der
historische Zusammenhang von Wang Bi's Position mit der Methode von
„Leistung und Titel" spürbar wird: „Der Kunst der Wesen folgen (yin)
und sich nicht auf Formen (xingl stützen der Natur (xing) der Wesen

folgen und nicht mit Formen (xing^) die Wesen kontrollieren Der Heilige

stellt keine Formen und Namen (xing1 ming) auf, um die Wesen zu prüfen,

er macht keine Massstäbe, um Ungenügende auszuscheiden." (Kap.
27) „Sich nicht auf Strafen (xing2) als das Wichtige stützen, um (üble)
Dinge auszumerzen nur der Natur der Wesen folgen und sich nicht auf
Strafen (xing2) stützen, um die Dinge zu ordnen." (Kap. 36)

Wang Bi kennzeichnet die ideale Handlungsweise nicht nur durch das

der Natur Folgen, sondern auch durch Selbstlosigkeit (wu shen, wu si) und
durch das Fehlen von Eigenwillen (zhi3). Diese zwei Kennzeichnungen
hängen natürlich zusammen, denn wenn man der Natur der Dinge folgt,
ihrem Von-selbst-so gehorcht, gibt man dadurch die Selbstbehauptung und
den Eigenwillen auf. Im Gegensatz dazu wird das Machen (wei) durch
Selbstverhaftung und Eigenwillen charakterisiert. „Der Selbstlose (wu si)
ist jemand, der nicht für seine eigene Individualität (shenx) macht (wei)"
(Laozi zhu, Kap. 7) „Nur wenn man beim Natürlichen ohne Behauptung
der eigenen Individualität (wu shen) und selbstlos (wu si) ist, vermag man
seine Tugendkraft mit Himmel und Erde zu vereinen." (Kap. 77) Besonders

ausführlich ist dieser Aspekt der Selbstlosigkeit des naturgemässen
Sich-verhaltens im Kommentar zum 38. Kap. des Daodejing erläutert:
„Wenn (der heilige Herrscher) daher sein Selbst (si) auslöscht und seine
Individualität nichtet (wu shen), dann wird man ihn überall schätzen und
man wird von nah und fern zu ihm kommen. Sondert er aber sein Selbst
ab und hat seine eigenen Absichten, dann wird kein einzelnes Wesen aus
sich ganz (quan) sein können und Muskeln und Knochen (die verschiedenen

Bestandteile der Gesellschaft?) werden sich nicht zusammenfügen.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 99

Deshalb gebraucht der Mensch der hohen Tugend nur das Dao Er
erreicht, ohne zu streben, er vollbringt, ohne zu machen. Deshalb hat er
nicht die Namen der Tugend, obschon er Tugend hat. Die niedrige Tugend
strebt und erreicht es, macht und vollbringt es. Sie stellt (den Namen) des

Guten auf, um dadurch die Wesen zu regulieren. Deshalb sind die Namen
der Tugend da. Wenn sie strebt und erreicht, dann verliert sie notwendig;
wenn sie macht und vollbringt, dann scheitert sie notwendig. Entsteht der
Name des Guten, dann antwortet ihm das Nicht-Gute." (ed. Lou, S. 93,
Z. 10-13) „Wenn man sich selbst aufgibt und sich auf (die Natur der) Dinge

verlässt (ren^, dann macht man nicht und es herrscht Glück." (S. 95,
Z. 1)

Die Verknüpfung von Nicht-machen (wu wei) und dem Natürlichen
Folgen (yin, shun zi ran) scheint Wang Bi's Leistung zu sein. Heute ist uns
diese Verbindung geläufig, aber wohl nur aufgrund von Wang Bi's Einfluss
auf das chinesische Denken. Die Geschichte und der Gehalt der Formel wu
wei ist komplex, Creel hat auf ihre „legalistischen" Quellen hingewiesen:
In der legalistischen und auch konfuzianischen (Lunyu XV,4) Tradition
normiert sie das Verhalten des Herrschers, der selbst gewisse Geschäfte

„nicht macht", sondern sie seinen Ministern zum Machen überlässt24.

Auch im Daodejing ist das wu wei primär auf den Herrscher bezogen und
hat vor allem die negative Bedeutung des Nicht-eingreifens. Nur in einem
einzigen Kapitel wird das wu wei direkt mit dem Von-selbst-so (zi ran)
verbunden, am Ende von Kap. 64: „Der Heilige stützt das Von-selbst-so
der Wesen und wagt nicht zu machen." (Diese Stelle wird von Wang Bi in
seinem Kommentar zum Kap. 27 besonders zitiert.) Allerdings besteht im
Daodejing auch eine indirekte Verbindung zwischen wu wei und zi ran,
indem das wu wei vom Dao ausgesagt wird (Kap. 37) und „das Dao das zi
ran zum Vorbild hat" (Kap. 25). Aber die bei Wang Bi geläufige Formel
„dem Natürlichen folgen" (yin zi ran etc.) findet sich nirgends im Daodejing.

Wichtig aber ist diese Formel im Zhuangzi, und zwar vor allem in den

„Inneren Kapiteln" (Bücher I-VII): Der Koch Ding „folgt" (yin) beim
Zerlegen des Rindes „dessen innerer Struktur" (Buch III, ed. Guo Qingfan,
Peking 1961, S. 119). Der ideale Mensch „verletzt nicht mit Zuneigungen
und Abneigungen im Inneren seine Person, sondern folgt beständig dem
Von-selbst-so (yin zi ran) und fügt dem Leben nicht hinzu" (Buch V, ed.

Guo, S. 221). Die ideale Regierung besteht darin, dass man „dem Von-

24 a.a.O., S. 48ff.



100 ISO KERN

selbst-so der Wesen folgt (shun zi ran) und nichts Eigenes (si) einfliessen
lässt" (Buch VII, ed. Guo, S. 294). Der Schwimmer, der zum Schrecken
von Konfuzius den riesigen Wasserfall hinunterschwimmt und zu dessen

Erstaunen unten unversehrt und singend dem Strom entsteigt, „folgt
(cong) dem Dao des Wassers und macht dabei nichts Eigenes" (Buch XIX,
ed. Guo, S. 657). Dieser Gedanke des „dem Natürlichen Folgen" ist in
gewissen Stücken des Zhuangzi zentral, aber er wird dort nirgends mit der
Formel des wu wei (die sonst im Zhuangzi oft vorkommt) verknüpft.
Wang Bi war ohne Zweifel mit vielem, was wir heute als Zhuangzi kennen,
vertraut und hat sich davon inspirieren lassen25. Es war eine seiner historisch

bedeutsamen Leistungen, dass er die überlieferte Formel des wu wei
mit Zhuangzi's Idee des naturgemässen Lebens und Handelns („dem Von-
selbst-so folgen") verknüpfte und sie dadurch von einer primär negativen,
für den Herrscher bestimmten Devise zur Kennzeichnung einer universell
gültigen Weise positiven Handelns und Sich-verhaltens umbildete. Mit
diesem positiven Gehalt konnte dieser Formel auch im Konfuzianismus, der
ein positives Handeln in der Gesellschaft propagiert, eine bedeutsame
Zukunft beschieden sein.

Schlussbemerkung

Wang Bis ursprüngliche Einsicht, die sein Denken leitet, ist wohl die, dass

für Politik und Ethik nicht bestimmte „Formen und Namen", nicht fixe
Verhaltensmuster und Begriffe oberstes Prinzip sein können, wie dies vom
formalistischen Konfuzianismus seiner Zeit, der ming jiao gelehrte wurde,
sondern dass Ethik und Politik einer ursprünglicheren Grundlage bedürfen.
Diese Einsicht ist ihm wohl nicht zuletzt aus der Erfahrung in seiner Zeit
zugewachsen, dass solche „Formen und Namen" missbraucht und zu einer
blossen „Mache" dienen können, wie ja bis heute sich gerade die übelsten
politischen Herrschaften mit den schönsten moralischen Titeln zu schmük-
ken pflegen. Weiter ist bei ihm diese Einsicht mit dem Gedanken verbunden,

dass „Formen und Namen" immer nur teilhaft (fen) sind, für sich
allein zur Einseitigkeit (pian) führen und keine Wesen und keine Gesell-

25 So zitiert Wang Bi in seinem Kommentar zum 42. Kap. des Daodejing, im Zusam¬

menhang des Problems der Nennbarkeit des Einen, Zhuangzi II (s. oben, Anm.
15), und sein Kapitel Ming xiang innerhalb des Zhou Yi lue li basiert auf Zhuangzi
XIII (ed. Guo Qingfan, S. 488).



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 101

schaft „ganz zu machen" (quan) vermögen (vgl. oben S. 80, 83, 92, 96,
98). „Wenn man nur das Mass eines Hauses festhält, dann vermag man
nicht das Haus ganz zu machen (quan), wenn man nur das Mass eines
Staates festhält, vermag man nicht den Staat voll zu verwirklichen."
(Laozi zhu, Kap. 4) Schliesslich hat zu jener Einsicht wohl auch die Erfahrung

beigetragen, dass blosses willentliches Streben nach der Verwirklichung

moralischer Ideen zur Verkrampfung, zum Scheitern, zur Heuchelei
führt. So versuchte Wang Bi in der Gefolgschaft von Laozi und Zhuangzi
auf eine tiefere, tiefer als „Formen und Namen" liegende „Wurzel" von
Ethik und Politik zurückzugehen: auf das Dao, das Nichts, das Eine, die
Ruhe, in der die Natur der Wesen gründen. Ethisch-politisches Handeln hat
der Spontaneität, die aus diesem Ursprung hervorgeht, zu „folgen", ihr
nur zu „antworten".

Würde Wang nur diese Rückkehr zum Ursprung lehren, dann musste

man ihn wohl einfach zu den Daoisten zählen. Doch lehnt er die konfuzianischen

„Formen und Namen" nicht schlechterdings ab, sondern nur,
sofern sie sich vom Ursprung abgetrennt und verselbständigt, verabsolutiert
haben. Es gibt bei ihm manche Stellen, die den positiven Wert von „Formen

und Namen" hervorheben (z.B. Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 6;
S. 199, Z. 1-4). Sehr klar kommt seine Sicht des Verhältnisses zwischen
„Wurzel" einerseits und „Formen und Namen" andererseits am Ende
seines sehr wichtigen Kommentars zum 38. Kap. des Daodejing zur Geltung,
der wie der „Leitfaden zu Laozi" (Laozi zhilue) eine Art Summe seiner
Lehre enthält: „Die Echtheit der Menschlichkeit (ren) ist nicht möglich
durch den Gebrauch der Menschlichkeit, die Verwirklichung der Geradheit
des Rechts (yi) geschieht nicht durch den Gebrauch des Rechts, und die
lautere Ehrerbietung des Anstands (//) wird nicht durch den Anstand wirklich.

Man trägt sie (die Menschlichkeit etc.) durch das Dao, man vereinigt
sie durch die Mutter; deshalb bringt man sie zum Erscheinen, ohne dass

etwas bevorzugt wird, man macht sie offenbar, ohne dass Widerstreit
entsteht. Man braucht das Namenlose (wu ming), denn dadurch werden die

Namen echt; man braucht das Formlose (wu xing), denn dadurch werden
die Formen wirklich. Wenn man die Mutter bewahrt, um die Kinder zu
erhalten; wenn man die Wurzel hochhält und damit die Zweige fördert,
dann sind Formen und Namen voll vorhanden, ohne dass dabei Falsches

entsteht, die grosse Schönheit ist eins mit dem Himmel, ohne dass scheinhafter

Prunk erzeugt wird. Deshalb kann man sich nicht von der Mutter
entfernen, und die Wurzel darf nicht verloren gehen. Menschüchkeit (ren)
und Recht (yi) werden durch die Mutter erzeugt und können nicht selbst

Mutter sein; Gefässe und Formen hat der Handwerker erzeugt, sie können



102 ISO KERN

nicht selbst Handwerker sein. Wenn man die Mutter aufgibt und die Kinder

gebraucht, wenn man die Wurzel verlässt und sich den Zweigen zuwendet,

dann sind Namen blosse Teile (fen), und die Formen sind beschränkt.
Obschon sie sehr gross sein mögen, können sie nicht umfassend (zhou)
sein." (ed. Lou, S. 95, Z. 6-10)

Diese Position Wang Bis hat wahrscheinlich eine sehr grosse Wirkung
auf das chinesische Philosophieren, besonders auf den sog. Neukonfuzia-
nismus der Song- und Mingzeit ausgeübt. Dieser ist ja dadurch
gekennzeichnet, dass er die konfuzianischen Werte und Normen durch einen
metaphysischen Ursprung, durch ein „höchstes Prinzip" (zhi li26), durch die

„Natur" (xing) etc. zu begründen versucht. Dass im Konfuzianismus nach
der Hanzeit Mengzi gegenüber Xunzi und dem „Legalismus" verwandten
Tendenzen eindeutig die Oberhand gewann, ist neben dem Einfluss der
buddhistischen Lehre von der Buddhanatur sicher auch Wang Bis Denken
zuzuschreiben. Denn seine Idee des ethisch-politischen Handelns als

ursprungsbezogenen, naturgemässen Verhaltens wies in die Richtung von
Mengzis Begründung der Politik und Ethik durch die Natur des Menschen.

26 Dieser für Zhu Xi (1130-1200) grundlegende Begriff findet sich in Wang Bis

Laozi zhilue, ed. Lou, S. 197, Z. 4/5. Wang Bi kennt auch den für Zhu Xi
grundlegenden Ausdruck „das Prinzip, warum etwas so ist" (suo yi ran zhi li): Zhou yi
zhu, ed. Lou, S. 216, Z. 6.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 103

Glossar

bao pu #3 Wt

bao y i Ü3 —
ben mo ^ ^
ben ti 3(s: ÄS

chang ^
cheng s5E

cheng qi zhi ftX. Ä ?ö

cheng xing JïR 7f$

chong ben yi ju mo ^ zfc. jy. *& 5^!

chong ben yi xi mo Ä * Jö, Ä ^
cong ÎÎÉ

de <Ä

del î#
dong Wi

du 1 i ÏSA
dui m
f a j i a ?£ 3£

fan JK

fan ben /5£ ^
fan qi xing S Ä 7B

fan qi ming S Ä =S

fan wu zhi suo yi cun FL &5 ^_ Pf\ ÜK %£

fan xu wu S l3S AÉ

fan yu wu Si5Sft5
fen ^
fenl &
fu «
fu gui yu pu 1Ä SS Jï$ tH

fu gui y u y i \% SS SS —-

ge de qi suo 5*r \% 3£s¥f\

gong ÏU

gui SS

Guoxue jikan EU l£& ^Ê EU

hou m
j i tS

j i du tS ML

ji ran da jing 3s? &£ ;*C 1?

ji ran zhi wu 35 £$ 31 Ä8



104 ISO KERN

jing H9

j u cun Äi?
Laozi zhilue ^ ^P £6 Bg

i i m

îii m
liang neng ES. ÉfË

Lou Yulie «=3=??;l

ming =S

mingi aft

m i ng2 &M

ming xing =S ^
ming jiao =S¥fe

ming shi =S "Ä
mo S5

neng ÉTÉ

p i E£

pian AS

pu 61

quan ~éè

ren f—

reni ¦fï
ren shu 1ïffi
ren shui ftEK
shang de _t ÎS
she ben er gong mo '§f^ffn?£c^.
she ben yi zhi mo # i: M iä ^
shen ?$

shen 1 Ü"

sheng 58

sh i «C

sh i 1 te
Shishuo xinyu tB: SE SUT S§

shou mu yi cun zi *£p fit .f. i^ -p
shu #T

shui ES

shun WH

si U,

su 5R

s u o y i pH lik



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRÜNDUNG 105

suo yi ran zhi li F/fJtA^S.ïM
tai j i ;*: tS
Tang Yongtong W> M rYl

Tang Yongtong xueshu lunwenji Ws ffi FÏZ ^ Ws Im SC 9k

ti yong fl/fl
Wang Bi ji jiaoshi liS m +£ W
Wang Weicheng iE &Ë IS!

we i £%

we il €&

wu M
wu 1 ^3
wu j i ftg tS
wu ming &K 4q

w i shen SI
wu shi mm
w u si AS %A

wu we i flR #à

wu xing ÄK 7f$

wu you £R W
wu zhi suo yi sheng. gong zhi suo yi cheng

<&>^.miïX£i 07 ;£. FÛT JEA JÄ

wu zai yu yi ÄK ?£ fi$ —

x i .B.

xie 9rP

xin /fj>

xing fê.

xingl Jfë

x i n g 2 Tftl

x i ng3 \*J

xing mingi tì axt

xingl ming Jf$=S

xing2 ming Jr'l =S

xing mingi zhi qing Ö afr^tS
xingl ti m%&

xu tSÈ

xuan 3E

Yan Lingfeng, Laozi weizhi 1 i lue
¦SB*«. %É:^'<tam MBS

y i Ä



106 ISO KERN

ilk ÄR M /O
iìX. as *& PS

IS ffn ^F S%

fflÄ?nTi*«e

y il J^
y i2 —
y i wu we i xin
y i wu we i yong
yin ra
yin er bu we i
y i ng as

yong /33

yong qi zi er qi qi mu

yong yi ^ —¦

you ^fir

you suo you ^ft" Rfr d^

you yi wu wei yong =ÉT iii, M £& ffl
yu GX

yul b§

Zhang Junfang, Yun ji qi qian 36 H /S SSt
zhen Ä
zheng ming IE 45

zh i W
zh i 1 iL
zhi 2 ?#3

zh i 3 Ä?5

zh i 1 i M m.

Zhongguo zhexueshi xinbian
Zhongguo zhexueshi yanjiu
zhou HO

Zhou Yi lueli M Wb m M
zhu fu
zi ran S £&

zong 5r?

>*> IS S * 5£ »r as


	Wang Bis daoistische Begründung der konfuzianischen Politik und Ethik

