Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 1

Artikel: Wang Bis daoistische Begriindung der konfuzianischen Politik und Ethik
Autor: Kern, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG DER
KONFUZIANISCHEN POLITIK UND ETHIK

ISO KERN, Universitit Bern

Die philosophische Hauptstromung im Jahrhundert nach dem Fall der
Han-Dynastie wird in westlichen Historiographien der chinesischen Philo-
sophie als ,,Neudaoismus* bezeichnet (Fung Yu-lan/Bodde, Wing-tsit
Chan). In China selbst wird sie als Wei Jin xuanxue (Lehre vom Geheimnis
in der Wei- und Jin-Zeit) betitelt, wobei sich das Wort xuan (Geheimnis,
Dunkel) einerseits mit Texten des Daodejing, vor allem mit dem Schluss-
satz seines ersten Kapitels, aber auch mit den sog. san xuan, den ,,drei Ge-
heimnissen‘‘, ndmlich dem Yijing (,,Buch der Wandlungen*‘), dem Daode-
jing und dem Zhuangzi, assoziiert. Dieser philosophischen Stromung, be-
sonders ihren beiden wichtigsten Vertretern, Wang Bi (226-249) und Guo
Xiang (252-312), wird von chinesischen Philosophiehistorikern eine ent-
scheidende Stellung in der Geschichte des chinesischen Denkens zuge-
schrieben: Sie wird als ein Wendepunkt betrachtet: Tang Yongtong sah in
ihr die Wende vom kosmologischen oder kosmogonischen Denken der
Han-Zeit zum ontologischen oder metaphysischen Denken der spéteren
chinesischen Philosophie!. Er und auch der Herausgeber der kritischen
Edition von Wang Bis Schriften, Lou Yulie, betrachten sie als den eigent-
lichen Ausgangspunkt der sog. ,/lixue (Lehre vom Prinzip) der Song- und
Ming-Zeit*, die im Westen als Neukonfuzianismus bekannt ist?. Wing-tsit
Chan, Qian Mu u.a. fiilhren Grundbegriffe des chinesischen Philosophie-
rens, wie den Begriff des ,,einen héchsten Prinzips® (zAi li) oder das Be-
griffspaar #i yong (,,Substanz-Funktion**), auf Wang Bi zuriick>.

1 S. ,,Wei Jin xuanxue liubie luelun‘* und ,,Wang Bi Zhou Yi Lunyu xinyi* in Tang
Yongtong xueshu lunwenji, Beijing 1983, S. 233 und 264/5 sowie ,,Han Wei
xueshu biangian yu Wei Jin xuanxue de chansheng'‘, herausgegeben von Tang
Yijie, in Zhongguo zhexueshi yanjiu 1983, Nr. 3, S, 40/1.

2 Fir Tang s. den oben erwahnten Nachlasstext in Zhongguo zhexueshi yanjiu 1983,
Nr. 3, S. 36, und fir Lou sein Vorwort zu seiner kritischen Gesamtausgabe von
Wang Bi, Wang Bi ji jiaoshi, Beijing 1980.

3 S. z.B. Wing-tsit Chan, ,,The Evolution of the Neo-Confucian Concept /i as Princi-
ple* in Neo-Confucianism, Essays by Wing-tsit Chan, Hongkong 1969, und sein
Vorwort zu Commentary on the Lao Tzu by Wang Pi, translated by Ariane Rump,
Hawai 1979. Was das Begriffspaar ti-yong betrifft, so glaube ich iibrigens nicht,



78 ISO KERN

Im folgenden mochte ich darzustellen versuchen, auf welche Weise
Wang Bi Konfuzianismus und Daoismus miteinander verband. Die Tatsa-
che, dass Wang Bi in seinem Denken diese beiden Stromungen vereinigte,
wird schon als sein hervorragender Charakterzug in seiner kurzen Bio-
graphie in den ,,Aufzeichnungen der Drei Konigreiche* (Sanguozhi, juan
28, innerhalb der Biographie von Zhong Hui) erwihnt* Eine Geschichte
im Shishuo xinyu (5. Jahrhundert) legt nahe, dass Wang Bi die Personlich-
keit von Konfuzius hoher schitzte als diejenige von Laozi oder Zhuangzi®.
Weiter mochte ich zu zeigen versuchen, dass wir schon bei Wang Bi jene
eigentimliche Einheit von Politik/Ethik einerseits und ,,Metaphysik‘‘ an-
dererseits (,,Metaphysik‘ im Sinne einer letzten Begriindung, die auf einen
absoluten Grund zuriickgeht) finden, die fiir einen grossen Teil des chine-
sischen Philosophierens, besonders der Song- und Ming-Zeit, aber auch bis
in unser Jahrhundert (Xiong Shili, Mou Zongsan) kennzeichnend ist; oder
anders ausgedriickt, dass schon bei Wang Bi Metaphysik nicht primir Meta-
physik (,,Physik* im Sinne einer Lehre von der Natur), sondern Metapoli-
tik und Metaethik ist.

Ich stiitze mich im folgenden auf alle erhaltenen Texte von Wang Bi:
auf seine Kommentare zum Yijing und zum Daodejing®, auf die Fragmente
seines Kommentars zum Lunyu, wie auch auf seine Sammlung prinzipiel-
ler Texte zum Yijing, das Zhou Yi lueli’, und auf seinen ,,Leitfaden zu
Laozi‘“: Laozi zhilue. Dabei beniitze ich die oben erwidhnte kritische Ge-
samtausgabe der Werke Wang Bis von Lou Yulie (Beijing, Zhonghua shuju,
1980, 2 Bde.). Gewissermassen als Schliissel oder Leitfaden gebrauche ich

dass man es in seiner Bedeutung von Substanz (Grundwirklichkeit) — Funktion
(Auswirkung, Manifestation) schon bei Wang Bi finden kann. ,,7i‘ hat bei Wang Bi
nicht die Bedeutung von Grundwirklichkeit (ben ti), sondern von Korper, Einzel-
wesen., Aber Wang Bis Denken, etwa sein Begriffspaar Wurzel-Zweige (Ben-mo),
mag nach ihm den Sinn jenes Begriffspaares mitbestimmt haben. Jenes Begriffs-
paar stammt urspriinglich aus buddhistischen Texten,

4 Diese Biographie wurde ilibersetzt von P.J. Lin in A translation of Tao te ching and

Wang Pi’s Commentary, Michigan Papers in Chinese Studies, no. 30, 1977, S. 151-

155.

S. Fung Yu-lan/Derk Bodde, A History of Chinese Philosophy, 11, S. 170.

6 Englische Uebersetzungen von P.J. Lin (s. oben Anm. 4) und Ariane Rump (s.
oben, Anm, 3). '

7 Franzosische Uebersetzung von Marie-Ina Bergeron, Wang Pi. Philosophie du non-
avoir, Taipei-Paris-Hongkong, 1986, S. 145-176, und englische Teiliibersetzungen
bei Fung Yu-lan/Bodde, A History of Chinese Philosophy, 11, S. 180, 184, und
Wing-tsit Chan, 4 Source Book in Chinese Philosophy, S. 318/9,

wn



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 79

das zuletzt erwidhnte Laozi zhilue, das mir Wang Bis Grundposition beson-
ders zusammenfassend und deutlich zum Ausdruck zu bringen scheint.

Das Laozi zhilue wird schon vom Biographen Wang Bis, von He Shao,
im Sanguozhi erwihnt und wird auch noch in der Tang- und Song-Zeit
mehrfach angefilhrt (auch von Lu Deming in seinem Jingdian shiwen).
Aber wohl am Ende der Song-Zeit ist es verloren gegangen. Wang Wei-
cheng hat in den dreissiger und vierziger Jahren dieses Jahrhunderts einen
Text im ersten juan von Zhang Junfang’s Yun ji qi gian (aus der nordli-
chen Song-Zeit) und einen Text im 998. ce des Daozang als das verlorene
Laozi zhilue identifizieren konnen und seine Forschungsresultate zusam-
men mit einer kritischen Ausgabe des Textes 1951 in Peking verdffent-
licht (Guoxue jikan, 7. juan, 3. ji, S. 367-376). Auf diese Edition stiitzt
sich Lou Yulie in seiner Gesamtausgabe von 1980. Offenbar unabhingig
davon hat auch Yan Lingfeng 1956 in Taipei den betreffenden Text aus
dem Daozang als Wang Bis Werk identifiziert (Laozi weizhi lilue). Es
scheint sich nicht, ebensowenig wie beim Zhou Yi lueli, um einen durch-
gangig einheitlichen Text zu handeln (obschon in dieser Weise sowohl von
Wang Weicheng als auch von Lou Yulie abgedruckt), sondern um eine Zu-
sammenstellung von mindestens zwei in sich geschlossenen Texten, von
denen in Zhang Junfang’s Yun ji qi gian nur der erste zu finden ist®

§ 1. Destruktion der konfuzianischen Moral

In Wang Bis Laozi zhilue, besonders in seinem zweiten Teil, spielt das
19. Kap. des Daodejing eine zentrale Rolle. Dieses Kapitel erklért, dass
man ,,Heiligkeit“ (sheng), Klugheit (zAhi), Menschlichkeit (ren), Rechtlich-
keit (yi), d.h. die konfuzianischen Tugenden, aber auch Kunstfertigkeit
und Profit (/i) abschaffen muss, um fiir das Volk einen guten Zustand her-
beizufithren. Diese Verwerfung der konfuzianischen Moral teilt dieses
19. Kap. mit den Biichern VIII bis XI (Anfang) des Zhuangzi, wo im Buch
X ein mit dem Anfang jenes 19. Kap. fast identischer Text zu finden ist®.
Dieses zehnte Buch begriindet die Verwerfung der Moral damit, dass auch

8 Dieser erste Text umfasst 1350 Zeichen und endet in der Ausgabe von Lou auf
S. 198, Z. 2. Der Gesamttext umfasst 2552 Zeichen (nach der Zihlung von Wang
Weicheng).

9 Zhuangzi jishi, ed. Guo Qingfan, Beijing 1961, S. 353; Uebersetzung von R. Wil-
helm, S. 112.



80 ISO KERN

Riuber, besonders die ,,grossen‘‘, d.h. die politischen Usurpatoren, die
Moral der ,,Heiligen® Gbernehmen und sich damit an der Macht halten.
Wang Bi iibernimmt diese Verwerfung der konfuzianischen Moral, obschon
er als Konfuzianer die Ideale der Menschlichkeit, Rechtlichkeit u.s.w.
hoch wertet.

Er vereinigt jene daoistische Kulturfeindlichkeit mit dem konfuziani-
schen Kulturideal durch die zundchst paradox anmutende Auffassung,
dass man, um diese Ideale zu verwirklichen, sie verwerfen muss: ,,Die Al-
ten klagten dariiber, wie schwer doch die Dinge zu verstehen seien! Man
weiss zwar, dass unheilig unheilig ist, aber man weiss noch nicht um die
Unheiligkeit der Heiligkeit; man weiss zwar, dass unmenschlich unmensch-
lich ist, aber man weiss noch nicht um die Unmenschlichkeit der Mensch-
lichkeit. Deshalb wird die heilige Leistung erst dann ganz (quan) sein,
wenn man die Heiligkeit abgebrochen hat, und die Tugend der Mensch-
lichkeit wird erst dann echt (hou) sein, wenn man die Menschlichkeit ver-
worfen hat.“ (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 199, Z. 10-12) Umgekehrt ausge-
driickt, wenn man die moralischen Ideale der Konfuzianer zu Leitbegrif-
fen (Namen: ming) oder Massstiben erhebt und sie als solche direkt ver-
wirklichen will — sie, wie Wang Bi sagt, zu machen (wei) trachtet, dann
verkehren sie sich selbst, werden ,,pervers‘: ,,Wenn man das Starke ver-
achtet, so nicht deshalb, weil man das Nicht-starke wiinscht, sondem,
wenn man das Starke macht (wei), dann verliert man es. Wenn man die
Menschlichkeit abbricht, so nicht deshalb, weil man die Unmenschlich-
keit winscht, sondern, wenn man die Menschlichkeit macht, wird sie zur
Mache (weil). Wenn man seine Ordnung haben (will), dann kommt es
zum Chaos; wenn man seine Sicherheit sichert, ist man in Gefahr.* (a.a.0.,
S. 199, Z. 12-13) ,,Macht man sich iiber die Seichtigkeit der Sitten Sorgen
und legt dabei das Gewicht auf das Verhalten gemiss den Namen (ming
xing) und verehrt Menschlichkeit und Rechtlichkeit, so kommt es immer
mehr zu solchem unechten Verhalten (weil: Mache).* (a.a.0O., S. 199,
Z.6)

Es gibt bei Wang Bi Ausfilhrungen {iber die Entstehung von morali-
schen Uebeln, die wohl parallel zu seiner Sicht der Entstehung der Tugen-
den zu verstehen sind: ,,Wie konnte das Anfangen des Falschen (xie) die
Wirkung des Falschen sein? Wie konnte das Ausschweifen das Entstehen
der Ausschweifung bewirkt haben?* (a.a.0O., S. 198, Z. 5) Wie eine Tugend
nicht durch sich selbst (durch das ,,Machen‘‘ gemiss ihres ,,Namens‘‘) her-
vorgebracht werden kann, so bringen sich auch die moralischen Uebel
nicht durch sich selbst hervor. Wang Bi zieht daraus den Schluss, dass man
die moralischen Uebel, um ihrer ledig zu werden, nicht direkt, mit Geset-



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 81

zen, Strafen und Zensuren, bekidmpfen soll: ,,Daher besteht die Verhinde-
rung der Falschheit in der Wahrung der Wahrhaftigkeit (cheng) und nicht
in einer guten Zensur, und mit der Ausschweifung wird man durch die Ab-
schaffung des Prunkes und nicht durch Vermehrung der Vorschriften fer-
tig. Die Réuberei schafft man durch die Vernichtung der Begehrlichkeit
(yu) und nicht durch die Verscharfung der Strafen ab. Rechtsstreitigkeiten
werden dadurch ein Ende gesetzt, dass man nicht zu libertreffen strebt,
und nicht durch Verbesserung der Gerichtsbarkeit. Deshalb muss man
nicht das Machen (wei) bekdmpfen, sondern dafiir sorgen, dass man nicht
auf das Machen bedacht ist; man muss nicht dem Begehren Gewalt antun,
sondern dafiir sorgen, dass man nicht an Begehren denkt. Man muss iiberle-
gen, bevor sich etwas anzeigt, man muss handeln, bevor etwas anfangt (vgl.
Daodejing Kap. 64).“° (a.a.0., S. 198, Z. 5-8) Im Hintergrund steht hier
auch der Satz aus dem 57. Kap. des Daodejing: ,Je mehr Gesetze es gibt,
desto mehr gibt es auch Diebe und Réiuber.**

§ 2. Riickkehr zur Wurzel ( Ursache): zum Dao, zum Nichts, zur Ruhe

Es geht Wang Bi offenbar um die Ursache von sozialen Tugenden und
Uebeln, und er scheint eine ganz besondere Auffassung dieser Ursichlich-
keit, einen ganz besonderen Ursachenbegriff, zu vertreten. Er formuliert
s.z.s. als universales Gesetz: ,,Das, wodurch die Wesen bestehen (fan wu
zhi suo yi cun), ist im Gegensatz (oder: im Gegensinn) zu ihrer Form (fan
qi xing); das, wodurch Leistungen Kraft haben, ist im Gegensatz zu ihren
Namen (fan gi ming).** (a.a.0., S. 197, Z. 6) Wir miissen herauszufinden
versuchen, was dieses Gesetz, im besonderen seine Begriffe Gegensatz/Ge-
gensinn (fan), Form (xing, ), Name (ming), genauer bedeuten. Wang Bi il-
lustriert dieses allgemeine Gesetz durch Beispiele, die er dem ,,Grossen
Anhang* des Yijing (Xici 11,5) entnimmt: ,,Das Bestehende besteht nicht
durch sein Bestehen, sondern dadurch, dass es sein Vergehen nicht ver-
gisst; das Sichere ist nicht durch seine Sicherheit sicher, sondern dadurch,
dass es die Gefahr nicht vergisst. Wer daher sein Bestehen hiitet, vergeht,
und wer sein Vergehen nicht vergisst, besteht; wer seine Position sichert
(fur sicher hilt), ist in Gefahr, und wer die Gefahr nicht vergisst, ist in Si-
cherheit.** Nach diesen Beispielen hebt sich Wang Bi wieder auf die allge-
meine, prinzipielle Ebene: ,,Eine grosse Kraft hebt ein Herbstfliumchen
(das Allerleichteste), ein zartes Gehor vernimmt einen Donnerschlag: Das
ist der Gegensatz (fan) von Dao und Form (xing, ). Dann kehrt er wieder
zu den illustrierenden Beispielen zuriick: ,,Vom Sicheren, das wirklich si-



. B2 ISO KERN

cher ist, heisst es, das es im Nicht-sicheren sicher ist; vom Bestehenden,
das wirklich Bestand hat, heisst es, dass es im Nicht-bestindigen besteht.
Von den wirklich geschéatzten Fiirsten und Konigen heisst es, dass sie das
tun, was nicht geschiatzt wird. Himmel und Erde sind wahrhaft gross, aber
es heisst, dass ihr Vermogen im Nicht-grossen liege. Die Leistungen der
Heiligen haben wahrhaft Bestand, doch heisst es, dass sie durch den Ab-
bruch des Heiligen errichtet wurden. Von der Tugend der Menschlichkeit,
die wahrhaft hervortritt, heisst es, dass sie in der Verwerfung der Mensch-
lichkeit griindet (vgl. Daodejing, Kap. 19).* Dann schliesst Wang Bi wieder
mit einem prinzipiellen Satz: ,,Wer daher nur die Form (xingl) sehen ladsst
und nicht zum Dao gelangt, entriistet sich iiber seine (Laozis) Worte.*
(S.197, Z. 6-10)

Man konnte evtl. aufgrund der obigen illustrierenden Beispiele den
Eindruck gewinnen, dass Wang Bi die sich besonders im Yin-Yang-Denken
ausdriickende ,,dialektische‘“ Lehre vertritt, dass etwas aus seinem jeweili-
gen relativen Gegensatz entsteht und besteht. In diese Richtung kénnten
auch Stellen aus dem Daodejing weisen, die Wang Bi zu iibernehmen
scheint, z.B.: ,,Das Edle hat das Gemeine zur Wurzel, das Hohe hat das
Niedrige zur Grundlage.* (Kap. 39; zitiert von Wang Bi in seinem Kom-
mentar dazu, ebenso in seinem Kommentar zum Kap. 40) Auch das Ming
yao tong bian innerhalb von Wang Bi’s allgemeinen Schriften zum Yijing
scheint die Rolle der relativen Gegensitze fiir das Werden zu betonen (cf.
ed. Lou, S. 597, Uebersetzung von Bergeron, S. 152). Aber Wang Bi ist
nicht an Kausalititen zwischen solchen relativen Gegensdtzen interessiert,
die Yin-Yang-Lehre spielt bei ihm keine positive Rolle. Wenn er seine Idee
mit relativen Gegensidtzen zu illustrieren scheint, so will er mit ihnen nur
zeigen, dass etwas, das eine bestimmte Form und einen bestimmten Na-
men hat, nicht aus sich selbst entsteht, bzw. in dem wurzelt, was es nicht
ist. Der Satz aus dem 7. Kap. des Daodejing: ,,der Heilige stellt sich selbst
hintan und steht dadurch vorn‘‘, bedeutet fiur ihn: ,,das Vornestehen ver-
mag nicht das Vornestehen zu bewirken®; und aus dem néchsten Satz je-
nes Kapitels: ,,er entdussert sich und bewahrt sich dadurch selbst*, zieht
er die Lehre: ,,das Selbstbewahren vermag nicht das Selbstbewahren zu be-
wirken*‘ (Laozi zhilue, S. 199, Z. 13).

Wie aus den prinzipiellen Sitzen des eingangs dieses Paragraphen zitier-
ten Textes (Laozi zhilue, S. 197, Z. 6-10) deutlich wird, ist der Gegensatz/
Gegensinn (fan), der Wang Bi interessiert, nicht der zwischen einer Form
und ihrer gegensitzlichen Form, sondern der zwischen Form (xing,) und
Dao, oder mit andern Worten, zwischen Form und Name einerseits und
dem, was ohne Form und Namen ist, andererseits. Der Laozi zhilue beginnt



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 83

mit dem universalen, sowohl auf Natur als auch auf Kulturleistungen bezo-
genen Satz: ,,Das, wodurch die Wesen entstehen und wodurch die Leistun-
gen vollbracht werden (wu zhi suo yi sheng, gong zhi suo yi cheng): sie
entstehen notwendig aus dem Formlosen (wu xing) und kommen vom Na-
menlosen (wu ming) her. Das Formlose und Namenlose ist der Ahne (das
Prinzip: zong) aller Wesen.‘* Dieses Form- und Namenlose ist fiir Wang Bi
nichts anderes als das Dao. Ein Satz aus seinem Kommentar zum 51. Kap.
des Daodejing beginnt genau gleich wie das oben soeben angefiihrte Zitat,
spricht dann aber an Stelle des Form- und Namenlosen vom Dao: ,,Das
wodurch alle Wesen entstehen und alle Leistungen vollbracht werden: sie
haben alle eine Herkunft (you suo you). Haben sie eine Herkunft, so kom-
men sie alle vom Dao her. Wenn man daher bis zum Aeussersten vordringt,
gelangt man auch zum Dao.* (ed. Lou, S. 137, Z. 2-3).

Anstatt vom Form- und Namenlosen (wu xing, wu ming), bzw. anstatt
vom Dao, spricht Wang Bi auch einfach vom Nichts (wu). In seinem Kom-
mentar zum Lunyu schreibt er: ,,‘Dao’ ist eine Bezeichnung fiir das Nichts.
Nichts, was es nicht durchdringen wiirde, nichts, von dem es nicht die Her-
kunft wire. Zusétzlich spricht man von ‘Dao’. Es ist still, ohne bestimm-
ten Korper (wu ti), es gibt von ihm kein Bild (xiang).* (ed. Lou, S. 624)
So steht fiir ihn auch das ,,Nichts* fur die letzte Ursache: ,,Der Anfang des
Seienden (you) hat das Nichts zur Wurzel (ben). Wenn man daher das Sei-
ende ganz (quan) machen will, muss man zum Nichts zuriickkehren (fan
yuwu). (Kommentar zum 40. Kap. des Daodejing)

Wir haben in diesem Zitat das Wort fan wiedergetroffen, das ich am
Anfang dieses Paragraphen 2 mit ,,Gegensatz/Gegensinn** {ibersetzt und
hier verbal mit ,,zuriickkehren® wiedergegeben habe. Das Zitat weist er-
neut darauf hin, dass der ,,Gegensinn*, fiir den sich Wang Bi interessiert,
nicht einzelne relative Gegensitze, sondemn die Gegenwendung, die Riick-
wendung zum Nichts ist. Im selben Text zum 40. Kap. des Daodejing
schreibt er: ,,Das Seiende braucht das Nichts (you yi wu wei yong). Das ist
seine Riickwendung (fan). Wenn die Bewegungen alle zum Ort ihres Nichts
gelangen, dann kommunizieren die Wesen ohne Hindernis. Darum heisst
es (bei Laozi, Kap. 40): ‘die Riickwendung ist die Bewegung des Dao’.*
Wang Bi spricht auch von der ,,Riickwendung zum Leeren-Nichts (fan xu
wu)“ (Kommentar zum 48. Kap. des Laozi).

Dieselbe Stelle wie das Form- und Namenlose, das Dao, das Nichts, das
Leere nimmt in Wang Bi’s Denken auch die Stille und Ruhe ein. In seinen
Ausfithrungen tber Stille und Ruhe ist der Ausdruck fan (,,Riickkehr, Ge-
gensinn‘‘) mit dem Ausdruck fu, der auch mit ,,Riickkehr** zu libersetzen
ist, assoziiert. Fu ist der Name eines besonders wichtigen Hexagramms des



84 ISO KERN

Yijing und spielt auch im Daodejing, zusammen mit den Ausdriicken fan
und gui (auch ,,Rickkehr®), eine grosse Rolle. Wang Bi verbindet iibrigens
fan und fu auch zu einem einheitlichen Ausdruck: fan-fu (Laozi zhu, Kap.
16). Er sieht Stille und Ruhe nicht als relative Gegensidtze zur Rede und
zur Bewegung, sondern als iiber den gegensidtzlichen Bewegungen und ge-
gensitzlichen Reden stehend. Fiir die relativen Gegensitze gebraucht er in
diesen Zusammenhingen nicht den Ausdruck fan, sondern pi (einer von
einem Paar sein, ein Gegenstiick haben) und dui (gegeniiberstehen)®.

In seinem Kommentar zum 25. Kap. des Daodejing schreibt er: ,,Stille
und Leere (ji liao) sind ohne Formkorper (xing1 ti), sie haben kein Gegen-
stiick (pi), darum spricht man von ,,allein stehen* (selbstindig, unabhén-
gig: du li).* Und in seinem Kommentar zum Hexagramm fu des Yijing
steht: ,,Fu bedeutet die Riickkehr zur Wurzel (fan ben). Himmel und Erde
haben die Wurzel (den Ursprung) zu ihrem Herzen (zu ihrer Mitte: xin)*®,
Wenn alle Bewegung (dong) aufhort, dann ist Ruhe (jing); die Ruhe ist
nicht das Gegenstiick (relativer Gegensatz: dui) zur Bewegung. Wenn die
Rede (yul) aufhort, dann ist Schweigen (mo); das Schweigen ist nicht das
Gegenstiick (dui) zur Rede. Obschon also Himmel und Erde gross sind und
alle Wesen in Fille enthalten, die Donner rollen und die Winde treiben, al-
les sich wandelt und zahllos verdndert, so ist doch das stille dusserste
Nichts (ji ran zhi wu) ihre Wurzel. Wenn daher die Bewegung in der Erde
aufhort, dann wird das Herz von Himmel und Erde sichtbar. Wenn sie aber
das Seiende (you) zu ihrem Herzen machen, dann erlangen die verschiede-
nen Arten nicht ihr ganzes Bestehen (ju cun).* (Komm. zum tuan ci, ,,Ur-
teil*‘, ed. Lou, S. 336, Z. 14 -S. 337, Z. 2). ,,Wenn fu sich realisiert, dann
ist der Zielpunkt die stille grosse Ruhe (ji ran da jing). Die frilheren Konige
nahmen Himmel und Erde zum Vorbild und handelten danach; wenn die
Bewegung sich zuriickwendet (fu), dann ist Ruhe, wenn die Aktivitdt
(xing, ) sich zurickwendet, dann ist Stillhalten (zhi, ), wenn die Geschaf-
tigkeit (shi) sich zurickwendet, dann ist Musse (wu shi).** (Komm. zum
xiang ci, ed. Lou, S. 337, Z. 3-4) ,,Das stille dusserste Nichts (ji ran zhi
wu)‘ und ,,die stille grosse Ruhe (ji ran da jing)* haben in diesen Ausfiih-
rungen eine vollig parallele Stellung, so dass sie sicher dieselbe ,,Wurzel*
bezeichnen. Das wird auch durch den Kommentar zum Daodejing besta-

9a Mir ist nur eine Stelle bekannt, an der Wang Bi den Ausdruck fan fiir einen relati-
ven Gegensatz gebraucht: im Kapitel Ming yao tong bian innerhalb des Zhou Yi
lueli, ed. Lou, S. 597, Z. 6. Die Stelle ist iibrigens nicht klar, sie wird von Lou und
von Bergeron verschieden interpretiert.

10 Vgl. Laozi zhu Kap. 38: , Himmel und Erde haben das Nichts zu ihrem Herzen.*



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 85

tigt: ,,Aufgrund der Leere (xu, bei Wang Bi dquivalent mit wu, Nichts)
und Ruhe der Wesen Riickkehr betrachten: Alle Seienden (you) gehen aus
der Leere hervor; die Bewegungen gehen aus der Ruhe hervor. Obschon
daher alle Wesen sich bewegen und titig sind, kehren sie am Ende zur Lee-
re und Ruhe zuriick. Das ist die hochste Wirklichkeit (ji du) der Wesen.*
(Kap. 16)

Die Ursache (Wurzel: ben) der Naturwesen und die Ursache der Kul-
turleistungen (vor allem der politisch-ethischen Kultur) soll nach Wang Bi
also das Form- und Namenlose, das Dao, das Nichts, das Leere, die Ruhe
sein. Aber mit den angefiihrten Aussagen bleibt es fiir uns wohl noch recht
dunkel, was Wang Bi mit dieser Idee eigentlich im Auge hat. Feng Youlan
interpretiert in seiner neuesten, noch unvollendeten Geschichte der chine-
sischen Philosophie (1982ff.) Wang Bis Sicht des Verhiltnisses zwischen
der ,,Wurzel*, dem Dao, dem Nichts etc. einerseits und den seienden Na-
turwesen und Kulturleistungen andererseits durch das logische Verhiltnis
zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen (das Allgemeine, das al-
les Besondere, Bestimmte umfasst, aber selbst nichts (Besonderes, Be-
stimmtes) ist) und wirft ihm einen unstatthaften Uebergang von einem lo-
gischen Verhiltnis zu einem realen, kosmologischen Ursachenverhéltnis
vor!l, So erhellend diese Interpretation partiell ist, so trigt sie doch nicht
dem Umstand Rechnung, dass Wang Bi kaum von theoretisch-logischen,
sondern vielmehr von politisch-ethischen, praktischen Problemen her
denkt. Seine ,,Wurzel* ist nicht priméir eine logische Grundlage, sondern
eine praktische Ursache. So schreibt er in seinem Kommentar zu Daode-
jing: ,,Das Formlose und Namenlose ist der Ahne der zehntausend Wesen.
Obschon Vergangenheit und Gegenwart nicht gleich sind, die Zeiten sich
andern und die Sitten wechseln, so haben doch alle (Kdnige und Fiirsten)
von diesem her ihre ordnende Herrschaft vollbracht (cheng qi zhi).** (zum
Kap. 14, ed. Lou, S. 32, Z. 7) ,,Wenn vom Nichts die Rede ist, so ist es
das, wodurch (suo yi) die Seienden fihig sind; alle stiitzen sich auf das
Nichts und machen davon Gebrauch.” (zu Kap. 11, ed. Lou, S. 27, Z. 4)
Wir finden bei Wang Bi immer wieder die Formel: ,,das Nichts gebrau-
chen® (yi wu wei yong)* (Laozi zhu, Kap. 1, 11, 38, 40) Er schreibt: ,,Der
Mensch der hohen Tugend (shang de) gebraucht (yong) nur nur das Dao.”
(Laozi zhu, Kap. 38, ed. Lou, S. 93, Z. 11) Ueberhaupt hat sein Kausalbe-
griff schon rein sprachlich eine praktische Prigung: Er tritt meistens fur
das auf, was genommen, gebraucht wird (suo yi), um etwas zu erlangen

11 Zhongguo zhexueshi xinbian, 4. Bd. (1986), S. 51, 53,54/5.



86 ISO KERN

oder hervorzubringen: ,,Wenn der Himmel dieses (das Form- und Namen-
lose, das Dao) nicht gebraucht (yil), dann entstehen die Wesen nicht;
wenn die Regierung (zhi,) dieses nicht gebraucht, so wird die Leistung
nicht vollbracht.** (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 11)

Zwar bezieht sich Wang Bi immer wieder auf das Kosmologische (Him-
mel und Erde, die zehntausend Wesen), aber er tut dies nur in Parallelisie-
rung zum Politisch-Ethischen, wie dies schon im Konfuzianismus der Han-
Zeit Ublich war. Er ist nicht primdr Naturbeobachter, sondern ist vor allem
an der Politik und Ethik interessiert (er lebte auch nicht zuriickgezogen
in den Bergen, sondern als Beamter am Hof), und Himmel und Erde sind
fir ihn das vom Politisch-Ethischen her projizierte Vorbild fiir dieses
selbst. Es geht ihm in erster Linie um die Ursache der politischen und ethi-
schen Tugend oder ,,Kraft* (de). Tugend (de) interpretiert er in einem
Wortspiel als Erlangen, Erreichen (de, ), und das Dao ist das in der Tugend
Erlangte: ,,Was nehmend erlangt man die Tugend? Vom Dao her.** (Laozi
zhu, Kap. 38,ed. Lou, S. 93, Z. 7)

Ein etwas besseres Verstindnis fiir das, was Wang Bi mit seiner Lehre
vom Form- und Namenlosen, vom Nichts, von der Ruhe als der ,,Wurzel*
von Politik und Ethik im Auge hat, wiirden wir wohl gewinnen, wenn wir
diese Lehre in ihren ideengeschichtlichen Kontext einordnen und erken-
nen konnten, gegen welche anderen Lehren sie sich abheben will. Und da-
fur ist vielleicht das ,,Form- und Namenlose*‘, das bei Wang Bi so zentral
ist, ein nitzlicher Hinweis.

Tang Yongtong weist in seinen spiten, z.T. erst posthum verdffent-
lichten Arbeiten darauf hin, dass am Anfang der Wei-Dynastie unter ihrem
ersten Kaiser Cao Pei (220-227) die Lehre von ,,Form und Name* (xing,
ming) einen grossen Einfluss ausiibte. Diese Lehre stehe sowohl mit der
,,Jegalistischen** (fa jia) Lehre von ,,Name und Wirklichkeit* (ming shi)
als auch mit der konfuzianischen ,,Berichtigung der Namen** (zheng ming)
im Zusammenhang. Sie wirde auch anstatt mit dem Schriftzeichen fir
., Form** (xingl) mit einem verwandten Zeichen bezeichnet, das im allge-
meinen mit ,,Strafe* libersetzt wird (xingz)u. Tang bemerkt auch, dass
diese Lehre ein wichtiger Bestandteil der sog. ming jiao der damaligen Zeit
war, ein Titel, den Derk Bodde mit ,,morals and institutions* wiedergibt
und zur Bezeichnung fiir einen formalistischen Konfuzianismus dient?3,
Andererseits hat Herlee G. Creel in mehreren Artikeln, die ungefihr zur

12 Tang Yongtong xueshu lunwenji, 1983, S, 298,
13 Zhongguo zhexueshi yanjiu, 1983, Nr. 3, S. 38.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 87

selben Zeit verfasst wurden wie die erwihnten von Tang, gezeigt, dass
xing, ming eine politisch-administrative Methode war, die auf eine Rich-
tung innerhalb der sog. Legalisten, auf Shen Buhai (gestorben 337 v.Chr.),
zuriickgeht. Der Name dieser Methode sei mit ,,Leistung und Titel (per-
formance and title) zu Ubersetzen und bedeute dasselbe, was in der legali-
stischen Tradition auch mit ming shi (,,Name und Wirklichkeit*) bezeich-
net wurde. Sie bestehe darin, dass der Herrscher bei der Auswahl und Kon-
trolle seiner Beamten deren Leistungen an den betreffenden Beamtenti-
teln, d.h. an den mit diesen umrissenen Pflichten misst. Creel weist darauf
hin, dass man schon im 3. Jahrhundert n.Chr. die Bedeutung des Zeichens
xing, im Titel jener Methode nicht mehr verstand und es durch das Zei-
chen fiir Form (xing, ) ersetzte'.

Es ist wahrscheinlich, dass Wang Bi’s Insistieren, dass die Grundlage
von Natur und kultureller Leistung ,,ohne Form und ohne Namen** (wu
xing wu ming) und insofern ,nichts‘ ist, mit dieser Methode von ,,Lei-
stung und Titel** direkt oder indirekt etwas zu tun hat. Zwar ist bei Wang
Bi das ,,wu xing‘ mit ,,ohne Form‘ und nicht mit ,,ohne Leistung* zu
ibersetzen; dies geht deutlich aus den Kontexten dieser Formel hervor (s.
z.B. den Anfang des Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 2ff.). Das Dao muss
formlos sein, weil es sonst nicht die ,,Fahigkeit** fiir alle verschiedenen, ge-
gensitzlichen Formen besitzen wiirde. Aber die ,,Form*‘, von der Wang Bi
spricht, meint nicht nur verschiedene ,,Formen** der Natur (warm im Ge-
gensatz zu Kkalt, den ,,Gong-Ton* im Gegensatz zum ,,Shang-Ton®‘), son-
dern auch, und wohl primir, verschiedene praktische Verhaltensformen,
soziale Leistungsmuster, darin inbegriffen die konfuzianischen Tugenden
der Menschlichkeit u.s.w. Das Wort xing, (,,Form®) ist bei Wang Bi eng-
stens verkniipft mit dem Wort fen, was teilen, unterscheiden, aber auch
eine bestimmte, unterschiedene soziale Funktion (heutige Schreibweise:
fen ) bedeutet: ,,Wenn Form vorhanden ist, dann auch Einteilung (fen)*.
(Laozi zhu, Kap. 41) ,Name*, ,,Form‘ und ,,Einteilung** hidngen fiir Wang
Bi engstens zusammen: ,,Form hat (ist) notwendig Eingeteiltes (Laozi
zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 5). ,,Name hat notwendig (bezieht sich notwen-
dig auf) Eingeteiltes.* (a.a.0., S. 196, Z. 2) Wang Bi’s Betonung, dass die
Ursache von Natur und Kultur ohne Form und ohne Namen sei, ist wohl
auch als Kritik an der ming jiao, am formalistischen, vom Legalismus
durchtrinkten Konfuzianismus seiner Zeit zu verstehen: Die Grundlage
von Politik und Ethik konnen nicht einfach fixe Verhaltensmuster sein;

14 Herlee G. Creel, What is Taoism?, Chicago and London 1970, S. 62, 71/2, 79-91.



88 ISO KERN

eine bloss darauf basierende Politik und Ethik fiihrt zu verkehrten Verhilt-
nissen (,,Mache‘‘). Was Wang Bi ming xing nennt und was wir oben (S. 80)
mit ,,Verhalten gemédss den Namen* iibersetzt haben, wird in diesem Zu-
sammenhang klarer. Auch wenn Wang Bi der Ruhe eine grundlegende Rol-
le zuweist, hat dies wohl etwas mit diesem Zusammenhang zu tun: Die
,,Wurzel® ist Grund fir die verschiedenen Bewegungen und Aktivititen
(dong) und deshalb selbst nicht Bewegung, sondern Ruhe.

Vielleicht ist es am Ende dieses Paragraphen iiber Wang Bis Riickkehr
zum Nichts zu betonen angezeigt, dass er nicht einfach zum Nichts, zum
Form- und Namenlosen zuriickkehren will — und damit fertig. Er ist viel-
mehr der Meinung, dass dieses ,,Nichts‘‘ die Wurzel ist, aus der notwendig
jene ,Formen* herauswachsen. Ohne diese Formen und Namen koénnte
das form- und namenlose Dao sich nicht manifestieren, ohne sie koénnte es
nicht anwesend sein (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 6). Bevor wir diesen
Gedanken weiter verfolgen, missen wir zu Wang Bis Idee der ,,Wurzel*
noch einen weiteren Begriff hinzufiigen: den des Einen (yi,).

¢ 3. Das Nichts und das Eine

Das Eine ist in Wang Bis Philosophieren sehr wichtig, und es stellt sich die
Frage, ob es auf dieselbe Ebene gehort wie das Dao, das Nichts. Nach dem
42. Kap. des Daodejing gehoren sie nicht auf dieselbe Ebene, denn dieses
Kapitel sagt: ,,das Dao erzeugt das Eine, das Eine erzeugt die Zwei ...*".
Demnach ist das Eine nicht der letzte Grund, sondern schon etwas Abge-
leitetes. Das ,,Dao‘ und das ,,Eine* sind in der Geschichte der chinesi-
schen Philosophie sehr verschieden interpretiert und ihr Verhéltnis ver-
schieden gedeutet worden. Solche Differenzen spielen auch mit in der De-
batte ,,am Ginsesee* zwischen Zhu Xi (1130-1200) und Lu Xiangshan
(1138-1191) iiber das Verhiltnis von wu ji (,,das Grenzenlose*‘ oder ,,das
dusserste Nichts®, ein Ausdruck aus dem 28. Kap. des Daodejing) und tai
ji (,,oberste Grenze‘, ,,oberstes Prinzip*‘, ein Ausdruck, der nicht im Dao-
dejing, aber im ,,Grossen Anhang* des Yijing steht und oft mit dem Einen
identifiziert wurde) am Anfang von Zhou Dunyis (1017-1073) ,,Erkldrung
des Taiji-Planes*. Wahrend Zhu Xi wu ji und tai ji fur zwei Aspekte dessel-
ben letzten Grundes hielt, war fiir Lu Xiangshan das wu ji das vom tai ji
verschiedene daoistische ,,Nichts®,

Wenn man Wang Bis Kommentar zum 42. Kap. des Daodejing liest,
kann man zunichst den Eindruck gewinnen, dass er das Dao und das Eine
auf verschiedenen Ebenen ansiedelt. Er schreibt ,,Die zehntausend Wesen,



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 89

die zehntausend Formen gehen auf das Eine zuriick. Woher wird das Eine
erreicht? Vom Nichts her!*“ Doch fihrt er fort: ,,Vom Nichts her ist das
Eine, das Eine kann als Nichts bezeichnet werden. Und er gibt dafiir eine
Begriindung, deren Vorbild sich im Zhuangzi findet!: ,,Wenn man es als
das Eine bezeichnet, wie erreicht man da das Wortlose? Wenn es das Wort
und das Eine gibt, wie wiren da nicht zwei? Wenn es das Eine und die
Zwei gibt, bringen sie folglich die Drei hervor.** Offensichtlich versucht
Wang Bi (wie spater Zhu Xi) das Nichts (das Dao) und das Eine zu ,,identi-
fizieren® oder — fiir dieses Denken wohl angemessener ausgedrickt: zu
,assoziieren*. Er schreibt auch: ,,Das Nichts ist beim Einen (wu zai yu
yi).* (Laozi zhu)

In Wang Bis Denken nimmt das Eine dieselbe Stelle ein wie das Form-
und Namenlose oder das Nichts. Er schreibt in seinem Kommentar zum
39. Kap. des Daodejing: ,,Das Eine ist der Beginn (shi ) fir die Zahlen und
das Hochste (ji) fir die Wesen. Jedes ist vom Einen hervorgebracht, daher
ist es der Herr (zhu) der Wesen!®, Um zu werden, erlangen alle Wesen die-
ses Eine.* Nach diesem Kommentar erlangt jedes Wesen durch das Eine
seine besondere ,,Tugend*’, seinen besonderen Charakter: der Himmel sei-
ne Reinheit, die Erde ihren Frieden, die Geister ihre Geisteskraft, das Tal
seine Fiille etc. Wie nach andern Texten Wang Bis die Tugend der Mensch-
lichkeit nicht durch Menschlichkeit, sondern nur in der Rickwendung
(fan) zum Dao, durch den Gebrauch des Nichts erlangt wird, so erreicht
hier z.B. der Himmel seine ,,Tugend*, die Reinheit, nicht durch die Rein-
heit, sondern durch das Eine: ,,Durch den Gebrauch des Einen erreicht er
Reinheit, nicht durch den Gebrauch der Reinheit wird er rein ... Die Rein-
heit kann nicht rein machen, die Fiille kann nicht voll machen. Alles hat
seine Mutter (seinen Ursprung), um seine Form (xing, ) zu bewahren.‘‘ Die
Wesen haben die Tendenz, sich von dieser ,,Mutter®, dem Einen, abzuwen-
den, und sich an ihrer gewordenen Form festzuklammern: ,,Wenn sie ge-
worden sind, geben sie das Eine auf, um im Gewordenen!” zu verharren.
Wenn sie im Gewordenen verharren, verlieren sie ihre Mutter. Deshalb bre-
chen sie, schwanken sie, zerfallen sie, schwinden sie, unterliegen sie ...
Wenn (der Himmel) das Eine bewahrt, geht die Reinheit nicht verloren.
Braucht er aber die Reinheit, dann wird er wohl zerbrechen. Daher darf

15 BuchlIl, ed. Guo Qingfan, S. 79, Uebersetzung R. Wilhelm, S. 46, Watson, S. 43.

16 Der letzte Satz amendiert nach Lou, S. 107, Anm. 1.

17 Das Gewordene ist zu verstehen als gewordene Form (cheng xing): s. Laozi zhu,
Kap. 38, ed. Lou, S. 95, Z. 5. Der Ausdruck cheng xing stammt aus Zhuangzi 11.



90 ISO KERN

die Mutter der eigenen Leistung nicht aufgegeben werden. Deshalb gebrau-
chen sie (Himmel, Erde etc.) nicht ihre eigene Leistung (gong), damit sie
nicht ihrer Wurzel (ben) verlustig gehen.” Auch in einem von Wang Bis
prinzipiellen Texten zum Yijing, im Ming tuan, spielt das Eine diese funda-
mentale Rolle!®,

§ 4. Die praktische Grundregel

Wang Bi driickt seinen Grundgedanken, dass man sich nicht an die ,,For-
men und Namen*‘* als oberste Normen halten kann, sondern zu ihrer ,,Ur-
sache‘‘, zum Dao, zuriickkehren und dieses gebrauchen muss, damit die
Formen und Namen ,,ganz‘‘ und ,,echt* werden, durch eine praktische Re-
gel aus, die bei ihm in verschiedenen Variationen immer wieder zu finden
ist. Diese Regel hat zwei Grundformen, ndmlich:
1. ,,die Wurzel verehren und damit Zweige aufhoren!® lassen (chong ben
yi xi mo)‘‘ (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 11,S. 198, Z.3 u. 11), und
2. ,,die Wurzel verehren und damit Zweige fordern* (chong ben yi ju mo)*
(Laozi zhu, Kap. 38) oder ,,die Mutter bewahren und damit die Kinder er-
halten* (shou mu yi cun zi) (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 11; Laozi
zhu, Kap. 38). Wang Bi sieht in dieser doppelférmigen Regel die Quintes-
senz von Laozi. Der zweite Teil seines ,,Leitfadens zu Laozi* beginnt mit
ihrer ersten Form: ,,Das Buch von Laozi kann man sozusagen mit einem
Wort zusammenfassen: die Wurzel verehren und damit die Zweige aufho-
ren lassen.* (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 3) Und er schliesst mit der
zweiten: ,,Man kann sich nicht an die Leistung (gong) halten und man
kann nicht vom Schonen Gebrauch machen. Deshalb muss man sich an die
Mutter halten, die die Leistung hervorbringt, und nichts anderes. Ein Kapi-
tel (Daodejing, Kap. 52) sagt: ‘Da man das Kind kennt, muss man zuriick-
kehrend die Mutter bewahren’. Wenn man von diesem Prinzip Gebrauch
macht, wird alles gut gehen.** (a.a.0., S. 199, Z. 14-15)

Die beiden Formen der Regel meinen nicht dasselbe, es liegt ihnen
aber dieselbe Idee zugrunde. Die erste Form hat eine kritische Gegenfor-

18 Auch im Kapitel Ming tuan innerhalb des Zhou Yi lueli ist der Begriff des Einen
zentral: ed. Lou, S. 591, Uebersetzung Wing-tsit Chan, S. 318.

19 Das mehrdeutige Wort xi bedeutet in diesem Zusammenhang ,,aufhdéren‘. Diese
Bedeutung hat dieses Wort bei Wang Bi auch in anderen Zusammenhingen, z.B.
Zhou Yi zhu, ed. Lou, S. 336, Z. 14, Laozi zhu, Kap. 57, Laozi zhilue, ed. Lou,
S.198,Z.6u. 9.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG gl

mel, mit der Wang Bi wohl das Vorgehen der konfuzianisch-legalistischen
Formalisten charakterisiert und die also sagt, wie man nicht vorgehen soll:
,,die Wurzel aufgeben und Zweige bekimpfen (she ben er gong mo)*
(a.a.0., S. 198, Z. 13) oder: ,,die Wurzel aufgeben und so Zweige regulie-
ren (she ben yi zhi mo)* (Laozi zhu, Kap. 57). Der Sinn der ersten Form
mit ihrer kritischen Gegenformel scheint der zu sein: Man soll nicht ir-
gendwelche Ublen Auswiichse (Zweige), wie Falschheit, Ausschweifung,
Réiuberei, direkt zu regulieren und zu unterdriicken versuchen, sondern
zum Ursprung (Wurzel) zuriickkehren, dann werden diese Auswiichse von
selbst aufthoren.

Auch die zweite Form der Regel hat eine kritische Gegenformel: ,,die
Kinder gebrauchen und die Mutter aufgeben (yong qi zi er qi qi mu)*
(Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 14). Der Sinn der zweiten Form der Re-
gel, ihre kritische Gegenformel inbegriffen, ist: Man soll nicht irgendwel-
che erwiinschten Friichte (,,Zweige*, ,,Kinder*‘), wie die konfuzianischen
Tugenden, direkt zu realisieren, d.h. sie durch sie selbst (durch ihre ,,Na-
men‘‘) hervorzubringen versuchen, sondern ihren Ursprung bewahren,
dann werden sie von selbst daraus hervorgehen?°.

Worin besteht nun aber praktisch das ,,die Mutter bewahren®, ,,die
Wurzel verehren* oder auch das ,,nur das Dao gebrauchen®, ,,das Nichts
gebrauchen‘? Diese Formeln gewinnen einen konkreteren Sinn nur durch
das praktische Verhalten, die Verhaltens- und Lebensweise, zu der sie auf-
rufen. Um den Sinn dieser abstrakten Formeln zu konkretisieren, miissen
wir also nach der Verhaltens- und Lebensform Ausschau halten, die Wang
Bi mit ihnen meint.

§ 5. Das Einfache manifestieren und die Wiinsche mindern

Im ,,Leitfaden zu Laozi‘‘ schreibt Wang Bi: ,,Das Einfache manifestieren
und so die heilige Klugheit abbrechen, die eigenniitzigen Wiinsche vermin-
dern und so den raffinierten Nutzen verwerfen, das ist alles die Bedeutung
von ‘die Wurzel verehren und damit die Zweige aufhoren lassen’.** (Laozi
zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 10-11)

Das Einfache oder Elementare (pu und su) ist bei Wang Bi eng mit
dem Einen assoziiert, das bei ihm die Dimension des Urspriinglichen kenn-

20 Vgl. zu diesen Formeln den Artikel von Shang Jude in Zhongguo zhexueshi yan-
jiu, 1985, Nr. 3, S. 55-57.



92 ISO KERN

zeichnet. Das ist schon durch das Daodejing nahegelegt, wo sich die paral-
lelen Ausdriicke ,,das Einfache hiiten (bao pu)* und ,,das Eine hiiten (bao
yi)* finden (Kap. 10 u. 19). Bei Wang Bi gibt es auch die beiden sinnglei-
chen Formeln: ,,zum Einfachen zuriickkehren (fu gui yu pu)* und ,,zum
Einen zurickkehren (fu gui yu yi)* (Laozi zhu, Kap. 28). Er erkldrt so-
wohl das Einfache wie das Eine durch das Wahre, Echte (zhen): ,,Das Eine
ist das Echte des Menschen.* (a.a.0., Kap. 10) ,,Das Einfache ist das Ech-
te.”“ (a.a.0., Kap. 28)

Die Worter pu und su bedeuten urspriinglich einen rohen, unbeschnitz-
ten Holzblock (pu) und rohe, ungefarbte Seide (su). Das erste Wort ist im
Daodejing haufig (Kap. 19, 28, 32, 37, 57), das zweite kommt nur einmal
vor (Kap. 19). In ihrer verallgemeinerten Bedeutung bezeichnen beide et-
was, was nicht durch den Menschen kiinstlich behandelt, verindert, raffi-
niert, kompliziert wurde. Wang Bi gebraucht sie sinngleich und verbindet
sie des Oftern zu einem Binom: supu (Laozi zhu, Kap. 38; Laozi zhilue,
ed. Lou, S. 198, Z. 14 u. 15), wie sie auch in der heutigen Umgangsspra-
che zu einem Ausdruck verbunden sind (pusu, selten supu). Wir geben sie
beide mit ,,einfach*, ,,schlicht®, ,,elementar‘‘ wieder.

Das Einfache spielt in Wang Bis Politik und Ethik eine zentrale Rolle.
Dies zeigt sich besonders deutlich im zweiten Teil seines ,,Leitfadens zu
Laozi*‘: ,,Es ist besser, das Schlichte und Einfache zu manifestieren, um
die Wiinsche (yu) des Volkes zu beruhigen (jing), als heilige Klugheit zu
bemiihen, um raffinierte Machenschaften unter Kontrolle zu halten. Es ist
besser, das Einfache zu hiiten (bao pu) und damit das Echte und Wirkliche
ganz (quan) zu machen, als Menschlichkeit und Recht hochzuhalten, um
die fadenscheinigen Sitten zu verbessern.** (ed. Lou, S. 198, Z. 8) ,,Wenn
man mit dem Einfachen (supu) herrscht, dann kommt alles ohne Machen
(wu wei) ins Lot. Wenn man mit heiliger Klugheit bekdmpft, dann wird
das Volk arm und die Tiicken reich. Deshalb soll das Einfache gehiitet und
die heilige Klugheit fallengelassen werden.* (S. 198, Z. 14-15) Und in sei-
nem Kommentar zum Laozi schreibt Wang Bi: ,,Wenn man das Einfache
hiitet, dann brauchen keine Regeln und Vorschriften befolgt zu werden.*
(Kap. 38, ed. Lou, S.95,Z. 1)

Was bedeutet fiir Wang Bi die Einfachheit? Er erliutert sie folgender-
massen: ,,Das Einfache hat das Nichts zu seinem Herzen (yi wu wei xin).
Es ist auch ohne Namen. Um das Dao zu erlangen, ist deshalb nichts besser
als das Bewahren des Einfachen. — Der Kluge kann als fahiger Minister ge-
braucht werden, der Mutige kann Soldat sein, der Kunstfertige kann als
Biittel dienen, der Starke kann schwere Lasten iibernehmen. Das Einfache
aber ist etwas, das gleichsam entblosst (amendiert nach Lou) ist, keine ein-



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 93

seitigen Vorziige (pian) hat, sondern dem Nicht-haben (wu you) nahesteht.
Daher heisst es (bei Laozi, Kap. 32): ‘Man kann es nicht zum Diener ma-
chen’.* (Laozi zhu, Kap. 32)

Nach diesen Ausfithrungen hat man den Eindruck, dass fiir Wang Bi
das Einfache im Gegensatz zum Spezialisierten steht. Dieser Gegensatz
spielt wohl eine Rolle, denn nach der konfuzianischen Tradition ,,ist der
Edle kein Gerat* (Lunyu I1,12). Xunzi schreibt in dieser Tradition: ,,Der
Bauer kennt sich aus im Ackerbau, kann aber nicht dem Ackerbau vorste-
hen; der Hindler kennt sich aus auf dem Markt, kann aber nicht dem
Markt vorstehen; der Handwerker versteht sich im Herstellen von Geriten,
kann aber nicht dem Handwerk vorstehen. Man unterscheidet solche, die
sich in Einzeldingen (wu, ) auskennen, und solche, die sich im Dao ausken-
nen. Wer sich in Einzeldingen auskennt, behandelt Einzeldinge als Einzel-
dinge; wer sich im Dao auskennt, vereinigt die Einzeldinge. Deshalb hat
der Edle die Einheit im Dao und fordert und priift die Einzeldinge.* (Buch
XXI) Doch ist in Wang Bis Idee des Einfachen nicht bloss dieser konfuzia-
nische Gedanke zu finden. Wohl mehr noch als die Freiheit von der Einsei-
tigkeit des blossen Spezialistentums meint das Einfache in der Gefolg-
schaft von Laozi das ,,Entblosstsein‘‘ von einseitigen Vorziigen im Sinne
von Wiinschen, Verlangen (yu). Dies kommt in der zweiten Hilfte des
oben angefiihrten Zitates aus Wang Bis Laozi-Kommentar (Kap. 32) zur
Geltung: Das ,,entblosst* spielt auf das 20. Kap. des Daodejing an: ,,die
Menge der Menschen hat Ueberfluss, nur ich bin wie entblosst®. Wang Bi
bemerkt dazu: ,,Die Menge der Menschen hat Hoffnungen und Sorgen, hat
eigene Absichten (zhi, ), von denen das Herz iberfliesst. Darum heisst es:
‘die Menge der Menschen hat Ueberfluss’. Nur bin ich gleichsam weit und
leer, mache nicht (wu wei) und habe keine Wiinsche; wie entbldsst habe
ich sie verloren.*

Das Einfache und die Anspruchslosigkeit (wenige Wiinsche, keine Wiin-
sche) sind im Daodejing eng verkniipft (s. die Kap. 19, 37, 57). Den Satz
aus dem 57. Kap.: ,,ich habe keine Wiinsche, und das Volk wird von selbst
einfach*‘, kommentiert Wang Bi: ,,Was ich wiinsche, ist nur die Wunschlo-
sigkeit, und das Volk ist auch ohne Wiinsche und wird von selbst einfach.*
Wer in diesem Text spricht, ist der heilige (ideale) Herrscher, der durch sei-
ne eigene Anspruchslosigkeit das Volk zur Einfachheit bewegt. Parallel zu
dem, was Wang Bi zum 38. Kap. des Laozi iiber das Einfache sagte (s.
oben, S. 92), schreibt er im ,,Leitfaden zu Laozi*: ,,Wenn man die Kunst-
griffe aufgibt, vom Profit absieht und sie durch die Wenigkeit der Wiinsche
ersetzt, dann gibt es keine Rauber mehr.* (ed. Lou, S. 199, Z. 8-9) Der en-
ge Zusammenhang von Einfachheit und Anspruchslosigkeit ist bei Wang Bi
in manchen Ausfiihrungen sichtbar, besonders im 2. Teil des Laozi zhilue.



94 ISO KERN

Was bedeutet fiir Wang Bi diese Anspruchslosigkeit, bzw. wie charakte-
risiert er die Wiinsche (yu)? Er charakterisiert sie durch zwei Dinge: Er-
stens, gehen die Wiinsche auf Aeusseres, sie bedeuten eine Fesselung durch
dussere Dinge und schaden dadurch dem inneren ,,gé6ttlichen Geist*. In
diesem Sinne sind sie charakterisiert als wu, yu, Wiinsche dusserer Dinge.
Zweitens, sind sie durch den Eigennutzen, durch ihr egoistisches Wesen
charakterisiert. Wang Bi spricht von si yu, ,,eigenniitzigen, egoistischen
Wiinschen* (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 9 u. 10).

Im Sinne des ersten Charakters kommentiert er den Satz ,,wenn im
Reich das Dao nicht herrscht, werden in der Vorstadt Kriegsrosse geziich-
tet* aus dem 46. Kap. des Daodejing wie folgt: ,,Begehren und Wiinschen,
keine Pflege des Innern. Jeder sucht nur im Aeussern. Deshalb werden in
der Vorstadt Kriegsrosse geziichtet.” Und zum Satz ,herrscht im Reich
das Dao, dann werden die Rennpferde als Diingerproduzenten benutzt*
schreibt er: ,,Wenn im Reich das Dao herrscht, dann weiss man um das Ge-
nug und kann anhalten, man sucht nicht im Aeusseren, sondern jeder
pflegt nur sein Inneres.* Im selben Sinne schreibt er zum 32. Kap.: ,,Das
Einfache hiiten und nicht machen (wu wei), nicht durch dussere Dinge das
Wahre (zhen) fesseln, nicht durch Wiinsche dem gottlichen Geist (shen)
Schaden zufiigen, dann kommen die Dinge von selbst, und das Dao wird
von selbst erlangt.‘

Die Wiinsche oder Begierden sind nach Wang Bi insofern ,,eigenniitzig
oder ,,egoistisch®, als sie liber das hinausgehen, was einem naturgemaiss zu-
kommt: ,In der Zeit, in der das Reich bestindig, ohne Wiinsche ist, er-
langt jedes der zehntausend Wesen seinen ihm gemaissen Ort (ge de gi
suo).** (Laozi zhu, Kap. 34) Wiinsche fiihren zum Streit (a.a.0., Kap. 37).
Das ,,ohne Wiinsche sein‘ ist das Wissen um das Genug, und dieses Genug
ist durch das ,,Natiirliche* (zi ran) bestimmt: ,,Wenn man ohne Winsche
ist und um das Genug weiss, was sucht man da noch beim Mehr? ... Das
Natiirliche (zi ran) ist schon genug; wenn man dariiber hinausgeht, kommt
der Kummer.* (a.a.0., Kap. 20) Die Wiinsche, die nach Wang Bi im Gegen-
satz zur Einfachheit stehen, sind also kiinstliche Bediirfnisse und Ambitio-
nen, die mehr beanspruchen als das natiirliche Genug. Dieses Genug héngt
wohl mit dem zusammen, was Wang Bi das ,,natiirliche Lebenslos* (xing
mingl) nennt (s. unten).

Die Wunschlosigkeit ist bei Wang Bi mit der Ruhe (jing) assoziiert, die
wir oben (§ 2) als Charakter der ,,Wurzel*“-Dimension kennengelernt ha-
ben. Das ist ihm durch das Daodejing, Kap. 37, vorgegeben: ,,Das Einfache
des Namenlosen fiihrt zur Wunschlosigkeit, die Wunschlosigkeit nimmt die
Ruhe, und so ist das Reich von selbst fest.* ,,Ruhe‘ hat in diesem Zusam-

[3



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 25

menhang primir eine psychologische Bedeutung, sie bedeutet die Freiheit
vom Getriebe der Begierden und Wiinsche. Wang Bi spricht vom ,,zur Ruhe
bringen der Wiinsche des Volkes* (Laozi zhilue, ed. Lou, S. 198, Z. 8, s.
oben, S. 92).

Wang Bi bringt die Ruhe in Zusammenhang mit ,,Natur-Geschick*
(xing ming, ), dem natiirlichen Lebenslos, wie er in den obigen Zitaten die
Wunschlosigkeit mit dem natiirlichen Genug, mit dem naturgeméissen Ort
assoziiert hatte: ,,Wenn man zur Wurzel zuriickkehrt, dann ist man in der
Ruhe ... wenn man in der Ruhe ist, wird das Lebenslos (ming, ) wiederher-
gestellt ... Wenn das Lebenslos wiederhergestellt ist, wird die Bestindigkeit
(chang) des natiirlichen Lebensloses erlangt.** (Laozi zhu, Kap. 16, ed.
Lou, S. 36, Z. 6) Der Ausdruck xing ming, (Natur-Geschick, natiirliches
Lebenslos) kommt im Daodejing nicht vor, findet sich vereinzelt im Yijing
(im tuan, ,,Urteil*, zum Hexagramm gian), ist aber besonders wichtig im
Zhuangzi, und zwar in den Biichern VIII und XI (Anfang), also in jener
kulturkritischen Textgruppe, auf die wir schon im Zusammenhang mit
dem fir Wang Bi zentralen Kap. 19 (,,Brich ab die Heiligkeit ...*) zu spre-
chen kamen®!. Xing ming, steht in diesen Zhuangzi-Biichern im Gegensatz
zu allem kiinstlich Hinzugefiigten, wozu vor allem die konfuzianischen Tu-
genden der Menschlichkeit und des Rechtes (ren yi) gezdhlt werden. Die-
ses Kiinstliche wird hier iiberflissigen und hinderlichen Auswiichsen am
menschlichen Korper, wie Hduten zwischen den Zehen, einem sechsten
Finger an der Hand, Geschwiilsten etc. verglichen.

Das ,,natiirliche Lebenslos* ist das Bestindige (chang). Diese Verbin-
dung ist schon durch das 16. Kap. des Daodejing vorbereitet, wo Lebens-
los (ming ) und Bestindigkeit assoziiert sind. Das Wissen um dieses Be-
stindige bezeichnet Wang Bi im Anschluss an das Daodejing als Einsicht
oder Erleuchtung (ming,): ,,Was ‘bestindig’ genannt wird ist nicht einsei-
tig (pian) und verziert, ist weder hell noch dunkel, weder warm noch kalt
(es liegt jenseits der wechselnden Gegensitze). Deshalb heisst es (im Kap.
16 des Daodejing): ‘Das Wissen um das Bestidndige ist Einsicht (ming,)’.”
(Laozi zhu, Kap. 16) Wang Bi versteht die Einsicht oder Erleuchtung im
Anschluss an das 33. Kap. des Daodejing als Selbsterkenntnis und stellt sie

21 Der Ausdruck xing ming, kommt nach dem Harvard-Yenching-Index in diesen
beiden Biichern 8 mal vor, und zwar meistens in der Verbindung xing ming, zhi
qing, ,,die Realitit von Natur-Geschick*, eine Verbindung, die Wang Bi in seinem
Kommentar zum Yijing, am Anfang seines Kommentars zur gien gua (ed. Lou,
S. 213, Z. 2), verwendet.



96 ISO KERN

uber die konfuzianische Tugend der Klugheit (zAhi): ,,Das Erkennen der
Andern ist nur Klugheit (zhi). Sie kommt nicht der Selbsterkenntnis
gleich, die liber der Klugheit steht.* (Laozi zhu, Kap. 33). Diese Selbster-
kenntnis wird ,,im Innern‘‘ erlangt: ,,Das Verbergen der Einsicht im In-
nern, das ist ndmlich das Erlangen der Einsicht.** (Zhou Yi zhu, ed. Lou,
S. 396) Sie ist aber zugleich allumfassend, nicht partiell, teilend (fen) wie
die Erkenntnis von ,,Form und Name*‘: ,,Nur wenn diese (Einsicht) wie-
derhergestellt ist, wird man fihig, alle Wesen zu umfassen und mit ihnen
Verbindung zu haben, und es ist nichts, was nicht enthalten wire. Wenn
man es verliert und davon abweicht, dann gerit man in die Teilungen
(fen).** (Laozi zhu, Kap. 16)

§ 6. Das Nicht-machen (wu wei) und das Natiirliche ( zi ran)

Wir haben in oben angefiihrten Zitaten Wang Bis mehrmals den Ausdruck
wu wei, nicht machen, angetroffen. Auch das wu wei ist fiir ihn eine Ver-
korperung der praktischen Grundregel: In seinem Kommentar zum 57.
Kap. des Daodejing schreibt er, dass das Nicht-machen (wu wei), wie das
Lieben der Ruhe, die Freiheit von Geschiaften (wu shi) und die Begierdelo-
sigkeit (alles Ausdriicke jenes Schlussatzes), das ,,die Wurzel verehren und
damit die Zweige aufhoren lassen‘ ausmacht.

Das Machen, das durch das ,,Nicht-machen‘ negiert ist, stellt Wang Bi
der ,Mache™ (wei ) gleich, dem kiinstlichen, unechten Tun (Laozi zhu,
Kap. 2 u. 38, ed. Lou, S. 94, Z. 14). Genauer gesprochen ist fiir ihn dieses
Machen ein Vorgehen nach besonderen Methoden und Techniken: nach
shu bzw. shu . Das Wissen um diese Methoden und Techniken des Ma-
chens ist Klugheit (zAi): Klugheit ist ,,ein Wissen, wie man macht (wei)*‘,
sie ,,verldsst sich auf Methoden (ren shu), und will damit vollbringen; sie
verwendet Techniken (shul) und will dadurch verbergen® (a.a.O., Kap.
10). Mit shu wird im Hanfeizi Shen Buhai’s Methode von ,,Leistung und
Titel* (xing, ming, s. oben, § 2) bezeichnet, und Shu  steht fur diese Me-
thode in den Fragmenten von Shen Buhai selbst?2. Die Wendung ren shu
(sich verlassen auf Methoden), die Wang Bi im obigen Zitat beniitzt, ist
dquivalent mit dem Titel eines Kapitels aus dem 17. Buch des Lishi Chun-
qiu (,,Frihling und Herbst des Li Buwei*) — eines Kapitels, das aus der

22 Creel, a.a.0.,S.62u. 71/2.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 97

Schule von Shen Buhai stammt?3, Offensichtlich ist also Wang Bi’s Idee
des wu wei, wie seine ,,praktische Grundregel* iiberhaupt, gegen diese Me-
thoden und Techniken gerichtet, die zu seiner Zeit einen Teil des ming
jiao, des formalistischen, vom Legalismus geprdgten Konfuzianismus aus-
machten (s. oben, § 2). Das wird sich auch im weiteren bestitigen.

Dieses ,,Machen‘ ist nach Wang Bi etwas, was sich vom Natiirlichen,
dem Von-selbst-so oder Spontanen (zi ran), entfernt. ,,Das Natiirliche ist
schon genug; wenn man macht (wei), dann scheitert man.** (Laozi zhu,
Kap. 2). Das Natiirliche hdangt nach Wang Bi mit dem Ursprung zusammen
(Laozi zhilue, ed. Lou, S. 196, Z. 6 u. 10). Das Machen ist demnach ein
vom Ursprung, von der Wurzel, abgetrenntes Verhalten, es ist ,,die Wurzel
aufgeben und die Zweige regulieren* oder ,,die Kinder gebrauchen und die
Mutter aufgeben®.

Im Gegensatz dazu ist das Nicht-machen (wu wei) fiur Wang Bi nichts
anderes als ,,dem Natiirlichen folgen*‘. Wir finden bei ihm wiederholt die
Formel ,,folgen und nicht machen* (yin er bu wei, Laozi zhilue, ed. Lou,
S. 196, Z. 10, Laozi zhu, Kap. 10, 29). Fiir die Idee des Folgens gebraucht
er auch die in diesem Zusammenhang dquivalenten Worter shun und cong
(Laozi zhu, Kap. 27, 37) oder spricht von ren, (sich verlassen auf; Kap.
10, 38). Dieses Folgen erldutert er durch ying (antworten, entsprechen):
Den Satz aus dem 10. Kap. des Daodejing, ,,die Tore des Himmels 6ffnen
und schliessen sich; vermagst du das Weibchen zu sein?‘‘, kommentiert er
so: ,,Die ‘Tore des Himmels’ bedeuten das, woher das Reich herkommt.
Das ‘Oeffnen und Schliessen’ ist der Entscheidungspunkt von Ordnung
und Unordnung ... Das Weibchen antwortet (ying) und gibt nicht den Ton
an, es folgt und macht nicht (yin er bu wei). Das besagt, wenn man beim
Oeffnen und Schliessen der Himmelstore das Weibchen zu sein vermag,
dann unterwerfen sich die Wesen von selbst und wohnen von selbst im
Frieden.*

Zu folgen, zu entsprechen hat man dem Natiirlichen (zi ran) oder der
Natur, dem Wesen (xing) der Dinge. Diese Natur oder dieses Wesen der
Dinge ist dasselbe wie das Natiirliche, das Von-selbst-so: ,,Die zehntausend
Wesen haben das Natiirliche (zi ran) zur Natur (xing). Deshalb kann man
folgen (yin), aber man kann nicht machen (wei)* (Laozi zhu, Kap. 29).
,,Einsicht™ (ming,) in die Natur (xing) der Wesen haben, ist ihr folgen
(yin) und nichts anderes; obschon (der Heilige) daher nicht macht, be-
wirkt er ihre Vollendung.** (Kap. 47) Das Natiirliche (zi ran) bestimmt

23 shu und shu, sind offenbar auswechselbar. Vgl. Creel, a.a.0., 8. 72,



98 ISO KERN

Wang Bi als ,,das, was man, ohne zu lernen, kann (neng)“ (Kap. 64), also
genau so, wie Mengzi das urspriingliche, angeborene Koénnen (liang neng)
definiert (Mengzi VII A 15). Anstatt von ,,dem Natiirlichen folgen*
spricht Wang Bi auch von ,,das Natiirliche gebrauchen (yong)*“ (Kap. 57),
so wie er vom Gebrauchen des Dao spricht. Er schreibt in vielen Texten
iber dieses ,,der Natur folgen und nicht machen*, besonders ausfiihrlich in
seinen Kommentaren zu den Kapiteln 27 und 36 des Daodejing. In diesen
Kommentaren ist auch deutlich, dass das naturgemisse Handeln seinen Ge-
gensatz in der Methode von ,,Form und Name*™ (xing, ming) hat, und be-
sonders bemerkenswert ist in diesen Texten auch, dass xing, (Form) und
xing, (Strafe oder, in alter, Wang Bi wohl nicht mehr vertrauter Bedeu-
tung, Leistung) gegenseitig austauschbar zu sein scheinen, so dass der hi-
storische Zusammenhang von Wang Bi’s Position mit der Methode von
,,Leistung und Titel* spiurbar wird: ,,Der Kunst der Wesen folgen (yin)
und sich nicht auf Formen (xingl) stiitzen ..., der Natur (xing) der Wesen
folgen und nicht mit Formen (xing, ) die Wesen kontrollieren ... Der Heili-
ge stellt keine Formen und Namen (xing, ming) auf, um die Wesen zu pri-
fen, er macht keine Massstibe, um Ungeniigende auszuscheiden.* (Kap.
27) ,,Sich nicht auf Strafen (xing,) als das Wichtige stiitzen, um (ible)
Dinge auszumerzen ..., nur der Natur der Wesen folgen und sich nicht auf
Strafen (xingz) stitzen, um die Dinge zu ordnen.* (Kap. 36)

Wang Bi kennzeichnet die ideale Handlungsweise nicht nur durch das
der Natur Folgen, sondern auch durch Selbstlosigkeit (wu shen, wu si) und
durch das Fehlen von Eigenwillen (zhi,). Diese zwei Kennzeichnungen
hiangen natiirlich zusammen, denn wenn man der Natur der Dinge folgt,
ihrem Von-selbst-so gehorcht, gibt man dadurch die Selbstbehauptung und
den Eigenwillen auf. Im Gegensatz dazu wird das Machen (wei) durch
Selbstverhaftung und Eigenwillen charakterisiert. ,,Der Selbstlose (wu si)
ist jemand, der nicht fiir seine eigene Individualitét (shen, ) macht (wei).”
(Laozi zhu, Kap. 7) ,,Nur wenn man beim Natiirlichen ohne Behauptung
der eigenen Individualitit (wu shen) und selbstlos (wu si) ist, vermag man
seine Tugendkraft mit Himmel und Erde zu vereinen.* (Kap. 77) Beson-
ders ausfithrlich ist dieser Aspekt der Selbstlosigkeit des naturgeméssen
Sich-verhaltens im Kommentar zum 38. Kap. des Daodejing erldutert:
,,Wenn (der heilige Herrscher) daher sein Selbst (si) ausldscht und seine In-
dividualitat nichtet (wu shen), dann wird man ihn iiberall schdatzen und
man wird von nah und fern zu ihm kommen. Sondert er aber sein Selbst
ab und hat seine eigenen Absichten, dann wird kein einzelnes Wesen aus
sich ganz (quan) sein konnen und Muskeln und Knochen (die verschiede-
nen Bestandteile der Gesellschaft?) werden sich nicht zusammenfiigen.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 99

Deshalb gebraucht der Mensch der hohen Tugend nur das Dao ... Er er-
reicht, ohne zu streben, er vollbringt, ohne zu machen. Deshalb hat er
nicht die Namen der Tugend, obschon er Tugend hat. Die niedrige Tugend
strebt und erreicht es, macht und vollbringt es. Sie stellt (den Namen) des
Guten auf, um dadurch die Wesen zu regulieren. Deshalb sind die Namen
der Tugend da. Wenn sie strebt und erreicht, dann verliert sie notwendig;
wenn sie macht und vollbringt, dann scheitert sie notwendig. Entsteht der
Name des Guten, dann antwortet ihm das Nicht-Gute.** (ed. Lou, S. 93,
Z. 10-13) ,,Wenn man sich selbst aufgibt und sich auf (die Natur der) Din-
ge verldsst (ren ), dann macht man nicht und es herrscht Glick.™ (S. 95,
Z.1)

Die Verkniipfung von Nicht-machen (wu wei) und dem Natiirlichen
Folgen (yin, shun zi ran) scheint Wang Bi’s Leistung zu sein. Heute ist uns
diese Verbindung geldufig, aber wohl nur aufgrund von Wang Bi’s Einfluss
auf das chinesische Denken. Die Geschichte und der Gehalt der Formel wu
wei ist komplex, Creel hat auf ihre ,legalistischen® Quellen hingewiesen:
In der legalistischen und auch konfuzianischen (Lunyu XV,4) Tradition
normiert sie das Verhalten des Herrschers, der selbst gewisse Geschifte
,nicht macht*, sondern sie seinen Ministern zum Machen iiberldsst?*.
Auch im Daodejing ist das wu wei primir auf den Herrscher bezogen und
hat vor allem die negative Bedeutung des Nicht-eingreifens. Nur in einem
einzigen Kapitel wird das wu wei direkt mit dem Von-selbst-so (zi ran) ver-
bunden, am Ende von Kap. 64: ,,Der Heilige ... stiitzt das Von-selbst-so
der Wesen und wagt nicht zu machen.* (Diese Stelle wird von Wang Bi in
seinem Kommentar zum Kap. 27 besonders zitiert.) Allerdings besteht im
Daodejing auch eine indirekte Verbindung zwischen wu wei und zi ran, in-
dem das wu wei vom Dao ausgesagt wird (Kap. 37) und ,,das Dao das zi
ran zum Vorbild hat** (Kap. 25). Aber die bei Wang Bi geldufige Formel
,,dem Natiirlichen folgen* (yin zi ran etc.) findet sich nirgends im Daode-
jing.

Wichtig aber ist diese Formel im Zhuangzi, und zwar vor allem in den
,,Jnneren Kapiteln** (Biicher I-VII): Der Koch Ding ,,folgt* (yin) beim Zer-
legen des Rindes ,,dessen innerer Struktur‘ (Buch III, ed. Guo Qingfan,
Peking 1961, S. 119). Der ideale Mensch ,,verletzt nicht mit Zuneigungen
und Abneigungen im Inneren seine Person, sondern folgt bestindig dem
Von-selbst-so (yin zi ran) und fiigt dem Leben nicht hinzu*‘ (Buch V, ed.
Guo, S. 221). Die ideale Regierung besteht darin, dass man ,,dem Von-

24 a.a.0., S. 48ff.



100 ISO KERN

selbst-so der Wesen folgt (shun zi ran) und nichts Eigenes (si) einfliessen
lasst* (Buch VII, ed. Guo, S. 294). Der Schwimmer, der zum Schrecken
von Konfuzius den riesigen Wasserfall hinunterschwimmt und zu dessen
Erstaunen unten unversehrt und singend dem Strom entsteigt, ,,folgt
(cong) dem Dao des Wassers und macht dabei nichts Eigenes‘‘ (Buch XIX,
ed. Guo, S. 657). Dieser Gedanke des ,,dem Natiirlichen Folgen** ist in ge-
wissen Stiicken des Zhuangzi zentral, aber er wird dort nirgends mit der
Formel des wu wei (die sonst im Zhuangzi oft vorkommt) verkniipft.
Wang Bi war ohne Zweifel mit vielem, was wir heute als Zhuangzi kennen,
vertraut und hat sich davon inspirieren lassen®s. Es war eine seiner histo-
risch bedeutsamen Leistungen, dass er die iiberlieferte Formel des wu wei
mit Zhuangzi’s Idee des naturgemissen Lebens und Handelns (,,dem Von-
selbst-so folgen®) verkniipfte und sie dadurch von einer priméir negativen,
fir den Herrscher bestimmten Devise zur Kennzeichnung einer universell
glltigen Weise positiven Handelns und Sich-verhaltens umbildete. Mit die-
sem positiven Gehalt konnte dieser Formel auch im Konfuzianismus, der
ein positives Handeln in der Gesellschaft propagiert, eine bedeutsame Zu-
kunft beschieden sein.

Schlussbemerkung

Wang Bis urspriingliche Einsicht, die sein Denken leitet, ist wohl die, dass
fur Politik und Ethik nicht bestimmte ,,Formen und Namen*‘, nicht fixe
Verhaltensmuster und Begriffe oberstes Prinzip sein konnen, wie dies vom
formalistischen Konfuzianismus seiner Zeit, der ming jiao gelehrte wurde,
sondern dass Ethik und Politik einer urspriinglicheren Grundlage bedirfen.
Diese Einsicht ist ihm wohl nicht zuletzt aus der Erfahrung in seiner Zeit
zugewachsen, dass solche ,,Formen und Namen** missbraucht und zu einer
blossen ,,Mache*‘ dienen kdonnen, wie ja bis heute sich gerade die libelsten
politischen Herrschaften mit den schonsten moralischen Titeln zu schmiik-
ken pflegen. Weiter ist bei ihm diese Einsicht mit dem Gedanken verbun-
den, dass ,,Formen und Namen*‘ immer nur teilhaft (fen) sind, fiir sich al-
lein zur Einseitigkeit (pian) fiilhren und keine Wesen und keine Gesell-

25 So zitiert Wang Bi in seinem Kommentar zum 42, Kap. des Daodejing, im Zusam-
menhang des Problems der Nennbarkeit des Einen, Zhuangzi II (s. oben, Anm.
15), und sein Kapitel Ming xiang innerhalb des Zhou Yi lue li basiert auf Zhuangzi
XIII (ed. Guo Qingfan, S. 488).



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG 101

schaft ,,ganz zu machen* (quan) vermogen (vgl. oben S. 80, 83, 92, 96,
98). ,,Wenn man nur das Mass eines Hauses festhilt, dann vermag man
nicht das Haus ganz zu machen (quan), wenn man nur das Mass eines
Staates festhdlt, vermag man nicht den Staat voll zu verwirklichen.*
(Laozi zhu, Kap. 4) Schliesslich hat zu jener Einsicht wohl auch die Erfah-
rung beigetragen, dass blosses willentliches Streben nach der Verwirkli-
chung moralischer Ideen zur Verkrampfung, zum Scheitern, zur Heuchelei
fuhrt. So versuchte Wang Bi in der Gefolgschaft von Laozi und Zhuangzi
auf eine tiefere, tiefer als ,,Formen und Namen* liegende ,,Wurzel*‘ von
Ethik und Politik zuriickzugehen: auf das Dao, das Nichts, das Eine, die
Ruhe, in der die Natur der Wesen griinden. Ethisch-politisches Handeln hat
der Spontaneitit, die aus diesem Ursprung hervorgeht, zu ,,folgen*, ihr
nur zu ,,antworten*.

Wiirde Wang nur diese Riickkehr zum Ursprung lehren, dann miisste
man ihn wohl einfach zu den Daoisten zdhlen. Doch lehnt er die konfuzia-
nischen ,,Formen und Namen*‘ nicht schlechterdings ab, sondern nur, so-
fern sie sich vom Ursprung abgetrennt und verselbstdndigt, verabsolutiert
haben. Es gibt bei ihm manche Stellen, die den positiven Wert von ,,For-
men und Namen* hervorheben (z.B. Laozi zhilue, ed. Lou, S. 195, Z. 6;
S. 199, Z. 1-4). Sehr klar kommt seine Sicht des Verhiltnisses zwischen
,,Wurzel* einerseits und ,,Formen und Namen* andererseits am Ende sei-
nes sehr wichtigen Kommentars zum 38. Kap. des Daodejing zur Geltung,
der wie der ,,Leitfaden zu Laozi‘‘ (Laozi zhilue) eine Art Summe seiner
Lehre enthilt: ,,Die Echtheit der Menschlichkeit (ren) ist nicht moglich
durch den Gebrauch der Menschlichkeit, die Verwirklichung der Geradheit
des Rechts (yi) geschieht nicht durch den Gebrauch des Rechts, und die
lautere Ehrerbietung des Anstands (/i) wird nicht durch den Anstand wirk-
lich. Man trigt sie (die Menschlichkeit etc.) durch das Dao, man vereinigt
sie durch die Mutter; deshalb bringt man sie zum Erscheinen, ohne dass
etwas bevorzugt wird, man macht sie offenbar, ohne dass Widerstreit ent-
steht. Man braucht das Namenlose (wu ming), denn dadurch werden die
Namen echt; man braucht das Formlose (wu xing), denn dadurch werden
die Formen wirklich. Wenn man die Mutter bewahrt, um die Kinder zu er-
halten; wenn man die Wurzel hochhilt und damit die Zweige fordert,
dann sind Formen und Namen voll vorhanden, ohne dass dabei Falsches
entsteht, die grosse Schonheit ist eins mit dem Himmel, ohne dass schein-
hafter Prunk erzeugt wird. Deshalb kann man sich nicht von der Mutter
entfernen, und die Wurzel darf nicht verloren gehen. Menschlichkeit (ren)
und Recht (yi) werden durch die Mutter erzeugt und konnen nicht selbst
Mutter sein; Gefisse und Formen hat der Handwerker erzeugt, sie kdnnen



102 ISO KERN

nicht selbst Handwerker sein. Wenn man die Mutter aufgibt und die Kin-
der gebraucht, wenn man die Wurzel verldsst und sich den Zweigen zuwen-
det, dann sind Namen blosse Teile (fern), und die Formen sind beschrinkt.
Obschon sie sehr gross sein mogen, kénnen sie nicht umfassend (zhou)
sein.*“ (ed. Lou, S. 95, Z. 6-10)

Diese Position Wang Bis hat wahrscheinlich eine sehr grosse Wirkung
auf das chinesische Philosophieren, besonders auf den sog. Neukonfuzia-
nismus der Song- und Mingzeit ausgelibt. Dieser ist ja dadurch gekenn-
zeichnet, dass er die konfuzianischen Werte und Normen durch einen me-
taphysischen Ursprung, durch ein ,,hochstes Prinzip* (zhi 1i%%), durch die
,Natur® (xing) etc. zu begriinden versucht. Dass im Konfuzianismus nach
der Hanzeit Mengzi gegeniiber Xunzi und dem ,,Legalismus* verwandten
Tendenzen eindeutig die Oberhand gewann, ist neben dem Einfluss der
buddhistischen Lehre von der Buddhanatur sicher auch Wang Bis Denken
zuzuschreiben. Denn seine Idee des ethisch-politischen Handelns als ur-
sprungsbezogenen, naturgeméssen Verhaltens wies in die Richtung von
Mengzis Begriindung der Politik und Ethik durch die Natur des Menschen.

26 Dieser fiir Zhu Xi (1130-1200) grundlegende Begriff findet sich in Wang Bis
Laozi zhilue, ed, Lou, S. 197, Z. 4/5. Wang Bi kennt auch den fiir Zhu Xi grund-
legenden Ausdruck ,,das Prinzip, warum etwas so ist* (suo yiran zhi li): Zhou yi
zhu, ed. Lou, S. 216, Z. 6.



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG

Glossar

bao pu ¥t £
bao vyi ¥ —
ben mo = K
ben ti &+ A2

chang w
cheng Ehk
cheng qi zhi
cheng xing

chong ben yi

chong ben yi
cong e

de "

del 19
dong &

du 11 B 3T
dui E )

|77 = T
R Az
Ju mo

R Ll 83K
=4 Ll B R

xi mo

fa jia ¥k =X

fan =

fan ben B
fan qi xing
fan qi minsg
fan wu zhi s
fan xu wu
fan yu wu
fen 3
fenl {53

fu =

fu guil yu pu
fu gui yu yi
ge de gi suo
gong h
gui L]
Guoxue Jjikan
hou J=

J i LE

Ji du BE &%

Ji ran da Ji

Ji ran zhi wu

Z=
B 3 A2
X &
uo ¥yi cun
= & &
= bR f&

FL¥p = FR LA 7=

i3 8% hY 8%
1% 8% hS —
1S HPA

= 2 == F

ng R PR K B¥

103



104 ISO KERN

Jing B¥

Ju cun R’ 1F

Laozi zhilue = F {5 B8
li )

1i1 =

liang nensg B HE

Lou Yulie 3w’ == 3

ming 2
mingl an
ming2 B
ming xing 2 17

ming Jjiao = #
ming shi 2 B

mo R
neng HE
pi pc
pian R
pu %
quan =
ren {=
renl iE

ren shu £ #y

ren shul i B

shang de L=

she ben er gong mo HF A MK
she ben yi zhi mo & & LLig X
shen te

shenl i=4

shensg =

shi H

shil U=

Shishuo xinyu tH B ¥ 58

shou mu yi cun =zi & LATFF

shu #r
shul [ 4
shun g
si FL
su E

suo yi PR LA



WANG BIS DAOISTISCHE BEGRUNDUNG

suo yi ran zhi 11 R LA AR = 8
tai Ji X &
Tang Yongtonsg B 8 R

Tang Yongtong xueshu lunwenlJi 3 FH P2 22 iy B ST &

ti yong &2
Wang Bi Jji Jjiaoshi F 565 2= A7 =
Wang Weicheng T & 25k

vei 2
weil &
wu 333

wul p

wu Ji #EA8E

wu ming f& %%

wi shen 5

wu shi i 3

wu si fEFA

wu wei KD

wu xing f&AZ

wu you fETY

wu zhi suo yi sheng. gong zhi suo yi chensg
Y2Z2FREAAE, THhZPFR LI

wu zai yu yi #TEHNR —

x1i B2

xie FB

xin P>

xing &

xingl #Z

xing2 F

xing3 17

xing mingl {4 &

xingl ming W%

xing2 ming i 22

xing mingl zhi qing ey =1

xingl ti Az R

Xu [hid

Xxuan =

Yan Lingfeng, Laozi weizhi lilue
BREIELIE, 2 TFTMS &8s

yi E ;-3

105



106 ISO KERN

vil LA
¥i2 ===
yi wu wei xin LA s 20
yi wu wei yong LIz 8
yin A
yin er bu wei (.3 I I A=Y
ying i3
yong H

yong qi zi er qi qi mu

yong yi B —=

you E=}

Yyou suo you E= =
Yyou yi wu wei yong
yu B

yul £

Zhang Junfang, Yun Jji qi qian

zhen 4

zheng ming 1E &
zhi £}

zhil B =

zhi2 =]

zhi3 3§

zhi 11 = B

Zhongguo zhexueshi xinbian
Zhongguo zhexueshi yanjiu
zhou J&

Zhou Yi lueli J& = Bg F
zhu *x
zi ran B R

Zong 7T~

A FmsEHAS

HLUmH A

kREHS, BEE L#&

RO T AR SE BT R
R AR SR WE 3R



	Wang Bis daoistische Begründung der konfuzianischen Politik und Ethik

