
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 44 (1990)

Heft: 1

Artikel: Das Kaifûsô : eine Sammlung chinesischsprachiger Gedichte aus dem
alten Japan

Autor: Langemann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS KAIFUSO: EINE SAMMLUNG CHINESICHSPRACHIGER
GEDICHTE AUS DEM ALTEN JAPAN

Christoph Langemann

Das Kaifûsô1 ist Japans älteste Sammlung sogenannter kanshi, d.h.
lyrischer Gedichte in chinesischer Sprache und Form. Die rund 1202 Gedichte

der Gattung shih wurden von Dichtern japanischer Muttersprache
verfasst und, wie es in der Vorrede der Sammlung heisst3, im Jahre 751 von
einem unbekannten Kompilator zusammengestellt. Damit ist das Kaifûsô
Japans älteste Gedichtsammlung überhaupt4. Die darin enthaltenen Werke
stammen aus der zweiten Hälfte des siebten und der ersten Hälfte des achten

Jahrhunderts, also grob gesagt aus den Hakuho- und Tempyô-Jahren.
Diese Zeitspanne ist gekennzeichnet durch das allmähliche Eindringen
chinesischer Elemente in die Kultur der japanischen Oberschicht. Dabei
spielte nicht nur die Ausstrahlung des blühenden T'angreiches eine Rolle;
vielmehr waren die Kaisermacht und die mit ihr immer enger üierte Fuji-
wara-Sippe aktiv an der Untermauerung ihrer Position durch eine sinisierte
Hofideologie interessiert. Diese Ideologie beinhaltete nicht nur politische
Ideen - etwa zur Stellung des Kaisers - sondern auch eine Kultur, die den
erhöhten Status des Adels sichtbar machen sollte. Die chinafreundliche

1 Kaifû, chin, huai feng, bedeutet „den Stil in sehnsuchtsvoller Erinnerung bewahren".

Gegen Ende der Vorrede (Jo, chin, hsü) der Sammlung heisst es (Nihon koten
bungaku taikei [NKBT] 69, p. 62, Zeile 4): „Meine Absicht beim Auswählen dieser

Texte war, dass man die hinterlassene Kunst (fû) der uns vorausgegangenen
Weisen nicht vergesse. Deshalb habe ich sie Kaifû genannt". So, chin, tsao, schillert

in der Bedeutung zwischen „Wasserpflanzen", „fein verziert" und „schöne
Literatur" (s. Li Shan-Kommentar zu diesem Zeichen im Wen-fu des Lu shih-neng,
Liu-ch'en chu Wen-hsüan 1:309). Das Kaifûsô wird in den folgenden westlichen
Werken behandelt: B. Lewin, Isonokami no Otomaros chinesische Dichtung; Helen

C. McCullough, Brocade by Night; Konishi Jin'ichi, A History of Japanese

Literature, Band I, und B. Watson, Chinese Literature in Japan, Band I.
2 120 sind es nach der Angabe in der Vorrede (NKBT 69, S. 62, Zeile 3), die Kojima

Noriyuki dazu verwendet hat, in seiner Textausgabe die 116 Gedichte, die er für
echt ansieht, zu nummerieren. S. dazu auch sein Vorwort (kaisetsu; NKBT 69,
S. 9).

3 NKBT 69, S. 62, am Ende des Abschnittes.
4 Nach R.A. Miller, The Lost Poetic Sequence of the Priest Manzei, S. 136 ist das

Manyöshü, das meist als älteste Sammlung bezeichnet wird, wohl erst ca. 770

fertiggestellt worden.



6 CHRISTOPH LANGEMANN

Kulturpolitik wurde deshalb trotz der häufigen politischen Wechsel immer
beibehalten.

Chinesisches, anfänglich vor allem buddhistisches, Kulturgut drang
erstmals unter der Kaiserin Suiko (r. 592-628) und ihrem Neffen Shôtoku
Taishi (572-621) in grösserem Masse nach Japan, als ab dem Jahre 600
mehrere Gesandtschaften nach China geschickt wurden5. Aus dieser Zeit
stammen mithin die frühesten dokumentierten Inschriften6. Shôtoku ist
auch der erste Japaner, von dem wir einen eigenhändig geschriebenen Text
besitzen7. Frühere Dokumente, etwa der in der chinesischen Dynastiegeschichte

Sui-shu enthaltene Brief des japanischen Kaisers an den chinesischen

Hof, wurden mit Sicherheit von Koreanern verfasst8. In den sechziger

Jahren des siebten Jahrhunderts wurde unter Kaiser Tenji (r. 662-671)
die Sinisierung intensiviert, wobei ihm die vielen koreanischen Einwanderer,

die der unruhigen Lage auf der Halbinsel auswichen, zu Hilfe kamen9.

Von seinem Nachfolger Temmu (r. offiziell 673-686) an, der 671 den
Thron gewaltsam an sich riss10, durchdrang dann vor allem die chinesische

Vorstellung über das Prestige einer literarischen Bildung die einheimische
Oberschicht, so dass dichterische Tätigkeit automatisch mit Beamtentum
und Adel assoziiert wurde11.

Das Kaifûsô enthält also Texte aus einer wichtigen Zeit des Lernens.
In dieser Zeit wurden die Japaner (vorerst nur die Oberschicht am Hof)
mit der chinesischen Schriftkultur und deren hochentwickelten Ideen
konfrontiert. In den literarischen Werken durchmischten sich wa- (japanische)
und kan- (sinojapanische) Aspekte. Die wa-faiM-Dialektik12 bedingte in der
Lyrik einerseits eine thematische Trennung: Die fcan-Lyrik wurde zu
formellen Anlässen von Höflingen und Priestern der Hauptstadt gepflegt; die

5 Zu den Chinagesandtschaften der Suikozeit s. Mori Katsumi, Kentô-shi, S. 9-10.
6 Suikozeitliche Texte sind z.B. bei Inoguchi Atsushi, Nihon kambungaku-shi, S. 32-

42 abgedruckt.
7 Nach Konishi Jin'ichi, A History of Japanese Literature, 1:311-14 stammt das bis

heute erhalten gebliebene Hokke gisho (Kommentar zum Lotus Sutra, 7. Jh.) von
Shôtoku selbst.

8 Der Brief ist abgedruckt bei Inoguchi, a.a.O., S. 28.
9 Dazu s. z.B. B. Lewin, Isonokami no Otomaro, S. 90. Die Wichtigkeit Tenji Ten-

nôs für die Literatur wird auch im Kaifûsô-jo betont (s. NBKT 69, S. 60).
10 In den sogenannten /inj/ij'w-Unruhen, jap. Jinshin no ran.
11 S. Konishi Jin'ichi, a.a.O., Kap. 6, 9 und 10.
12 Die Idee zu dieser Dialektik stammt aus David Pollack, The Fracture ofMeaning,

S. 3 und 58. Nach ihm durchzieht sie die ganze japanische Kultur bis ins 19. Jh.,
in dem sie durch eine wa-jô-Dialektik ersetzt wird.



DAS KAIFUSO 7

wa-Lyrik war privater, behandelte persönliche Themen wie die Liebe und
wurde von einer breiteren Bevölkerungsschicht, besonders auch von den
Frauen, gepflegt. Andrerseits überschnitten sich aber auch die beiden
Bereiche: Kein Text, den wir besitzen, ist „urjapanisch", denn der Gebrauch
der Schrift selbst bedeutete ja schon die Übernahme gewisser fremder
Vorstellungen. Heute wird anerkannt, dass chinesische Konzepte Eingang in
die japanischsprachige Lyrik fanden13, vor allem in die von den Adligen
gepflegte. Die Frage ist nun, inwiefern sich die wa-fcaw-Dialektik auch
innerhalb der chinesischsprachigen Gedichte japanischer Autoren äussert.
Um diese Frage zu behandeln, wäre eine umfassende Analyse sowohl der
•rvai/ûsô-Gedichte als auch des vergleichbaren chinesischen Materials nötig.
Das kann hier nur ansatzweise geschehen. Zuerst sei jedoch noch auf die
Sammlung als Ganzes eingegangen :

Die Überlieferungsgeschichte des Kaifûsô kann nur bis ins 11.
Jahrhundert zurückverfolgt werden und liegt auch später im Dunkeln, da es in
den großen ßansM-Sammlungen des neunten Jahrhunderts nirgends und
bis zur Edozeit nur an sehr wenigen Stellen erwähnt wird14. Auch über die
Identität des Kompilators lassen sich nur Vermutungen anstellen15. Sicher
ist, dass das Kaifûsô im Gegensatz zu den späteren, staatlichen kanshi-
Sammlungen aus privater Motivation kompiliert wurde16. Es kann daher

13 Darauf wird vielerorts eingegangen, in kurzer Form z.B. im Artikel von Kojima
Noriyuki, Manyôshû, Kaifûsô kara Keikokushû e, S. 1-3, oder in Yamagishi Toku-
hei, Nihon Kambungaku Kenkyü, S. 78-79.

14 Zur Textüberlieferung des Kaifûsô s. den Artikel von Yoshida Köichi, Kaifûsô no
denrai-shi ko, in dem gezeigt wird, dass in den Vorreden der drei Sammlungen
Ryôunshû (ca. 814), Bunkashûreishû (ca. 818) und Keikokushû (827) und auch in
der kambun-Vonede des Kokinshû kein Bezug auf das Kaifûsô genommen wird,
sondern erst implizit in einer Erzählung im Konjaku Monogatari (11. Jh.; Yoshida,

a.a.O., S. 23). Yoshida zeigt, dass mit Ausnahme einer Erwähnung in derMuro-
machizeit das Kaifûsô erst in der Edozeit im Zuge des Interesses an der Philologie
mehr Aufmerksamkeit auf sich zog. Zur Überlieferung s. auch die zwei Kolopho-
ne, die allen erhaltenen Manuskripten beigefügt sind (NKBT 69, S. 183).

15 Zur Identität des Kompilators sind in der japanischen Sekundärliteratur unzählige
Spekulationen aufgestellt worden, die jeweils mehr oder weniger fundiert sind. Die
verschiedenen Möglichkeiten sind in Kojimas Vorwort, NKBT 69, S. 6-7
zusammengestellt. Die einleuchtendsten Vermutungen sind Fujii no Hironari, ein gebildeter

kikajin des 8. Jhs., Verfasser des letzten echten Gedichtes der Sammlung
(s. Miyaji Takakuni, Kaifûsô shisakusha to Nara bunka, S. 19), und eine dem
Isonokami no Otomaro nahestehende Person, etwa sein Sohn Yakatsugu (f781; s.

B. Lewin, Isonokami no Otomaro, p. 104 + Anm.).
16 Dies kann aus der Vorrede geschlossen werden (NKBT 69, S. 62): „Ich niedriger



8 CHRISTOPH LANGEMANN

nicht festgestellt werden, ob die Auswahl der Gedichte nur dem
Geschmack des Kompilators entspricht oder für jene Zeit typisch ist. Da
Vergleichsmaterial fehlt, muss letzteres angenommen werden. Andererseits
kann man die Entwicklung der Kaifûsô-Lyhk relativ gut verfolgen, denn
die Gedichte sind etwa chronologisch angeordnet17. Kojima Noriyuki hat
die Texte folgendermassen in zwei zeitlich aufeinander folgende Phasen

geteilt18:

I. a) Tenjizeit - Jinshin-Unruhen (662-672): Gedichte Nr. 1- etwa 3.

b)Fujiwara-Periode (672- ca. 715): Dichtung am Kaiserhof; bis etwa
Gedicht Nr. 49.

II. a) Nagaya-Periode (715-729): Erneuerung der Lyrik im Salon des

Prinzen Nagaya (684-729); Nr. 50- etwa Nr. 90.
b) Nach-Nagaya-Periode (729-751): Weiterführung nach Nagayas Tod.

In der ersten Periode, der Zeit der Dichtung am Kaiserhof, erlangte die

kanshi-Komposition eine immer grössere Verbreitung, so dass bis ins Jahr
700 etwa zwanzig Dichter aktiv waren19. Im Jahre 726 präsentierten nach
einer Notiz im Shoku nihongi dann sogar 120 Beamte dem Kaiser ihre
Werke20. Die Gedichte dieser Zeit sind oft formellen Charakters; viele
behandeln kaiserliche Bankette, Ausflüge oder jahreszeitliche Feste. Ihr Stil
entspricht, wie weiter unten gezeigt werden soll, demjenigen der chinesischen

Lyrik der sogenannten „Sechs Dynastien" oder nan-pei chao. Solche
Gedichte kommen auch in den späteren Phasen immer wieder vor.

Die Gedichte aus dem Kreis um den Prinzen Nagaya bilden einen grossen

Block innerhalb der Sammlung, was die Wichtigkeit des Nagaya-Zir-
kels für die /:a«s/n'-Literatur beweist. Sogar einer von Nagayas Gegnern,

Beamter [Bescheidenheitsausdruck] unterhalte in meiner freien Zeit meinen Geist
im Garten der feinen Literatur. Ich studiere die hinterlassenen Spuren der Männer
des Altertums und gedenke der Wind-Mond-Vergnügungen der Alten ..."

17 In NKBT 69, S. 63 unter dem Titel Kaifûsô mokuroku: „Etwa in chronologischer
Reihenfolge; nicht nach Rang eingestuft". Dieser Satz entspricht im Zeichengebrauch

dem Ende des Wen Hsüan hsü, das übersetzt heisst: „Innerhalb der einzelnen

Gattungen sind alle [Texte] chronologisch geordnet". S. Wang Li, Ku-tai han-

yü, Ausgabe 1963,11: 1100.
18 Diese Periodisierung beschreibt Kojima an verschiedenen Orten, z.B. in NKBT 69,

S. 12-14. Vielerorts in der japanischen Sekundärliteratur wird sie übernommen.
19 Nach Nakanishi Susumu, Hakukan no bunyu ni asobu: Kaifûsô no imi, S. 12.
20 /into 3, 9. Monat, 15. Tag; Kokushi Taikei 11:106.



DAS KAIFUSO 9

Fujiwara no Umakai (6937-737), nahm daran teil21. Dieser Zirkel war
chinesischen Dichtgruppen von Adligen nachempfunden22 und verarbeitete

die neuesten Tendenzen der frühen T'ang-Lyrik, insbesondere der Lyrik

des Dichters Wang Po (649-676)23. Nagayas blühender „Salon", an dem
auch Gesandte des koreanischen Reiches Siila empfangen wurden24, ging
jedoch nach nur etwa zehnjähriger Existenz zugrunde, als die Fujiwara ihn
zum Selbstmord zwangen25. Dass soviele Gedichte aus seinem Kreis ins
Kaifûsô aufgenommen wurden, kann übrigens wohl nicht zu Spekulationen

über die politische Ausrichtung des Kompilators Anlass geben, denn in
der Sammlung sind die Fujiwara ebenfalls überrepräsentiert26. Nach Nagayas

Tod wurde unter der Führung von Persönlichkeiten wie Fujiwara no
Umakai und Isonokami no Otomaro ohne grosse Neuerungen weitergedichtet.

Zur Zeit der Zusammenstellung des Kaifûsô hat dann wohl ein
Wandel in der Konstellation der Dichtergruppen stattgefunden. Die nostalgische

Rückwärtsgewandtheit nämlich, die der Verfasser der Vorrede zum
Ausdruck bringt, könnte man damit erklären, dass er an neu aufkommende

Dichterkreise keinen Anschluss habe finden können27.
Betrachtet man die biographischen Angaben zu den einzelnen Kaifûsô-

Dichtern28, erkennt man, dass es grösstenteils Adlige eines mittleren bis
höheren Ranges sind29. Mitglieder des Kaiserhauses kommen vor allem am

21 Das Gedicht Kaifûsô 90 (Kojimas Nummerierung) weist im Titel darauf hin.
22 Nach Konishi Jin'ichi, a.a.O. S. 377 z.B. derjenigen in der Residenz des Prinzen

Hsiao Tsu-liang (460-94).
23 Die Werksammlung des Wang Po, das Wang Tzu-an chi, wurde vermutlich von der

zehnten Chinagesandtschaft im Jahre 704 nach Japan gebracht. Im Shôsôin, dem
heute noch erhaltenen Schatzhaus des Kaisers Shômu (r.724-49), wird ein Teil dieser

Sammlung aufbewahrt, der mit 707 datiert ist.
24 Dies ist aus vielen Überschriften von Gedichten aus dem Nagaya-Kreis ersichtlich.
25 S. Aoki Kazuo, Nagaya-ô to Fujiwara-shi, in: Nihon no rekishi IH: Nara no Miya-

ko, ab S. 258.
26 Von Fuhito wurden 5 Gedichte in die Sammlung aufgenommen; von Fusasaki 3,

von Umakai 6 und Maro 5. Ebenfalls wird in der Biographie des Prinzen Otomo
Fujiwara no Kamatari, der Gründer der Sippe, erwähnt (s. NKBT 69, S. 70).

27 Nach Miyaji Takakuni, Kaifûsô shi-sakusha to Nara bunka, S. 27, standen diese

neuen Gruppe unter der Führung von Orni no Mifune und Isonokami no Yaka-
tsugu. Nach H.C. McCullough, Brocade by Night, S. 97 ist die Tatsache, dass

Fujiwara no Muchimaro (680-773), (dessen Literatursalon denjenigen seines politischen

Gegners Nagaya ersetzt haben soll) im Kaifûsô übergangen wurde, so zu
interpretieren, dass der Kompilator mit Nagaya politisch sympathisiert habe.

28 In NKBT 69 gibt Kojima sehr praktische Zusammenfassungen der aus alten Quel¬
len über jeden Dichter bekannten Tatsachen.

29 Eine übersichtliche Darstellung der Ränge der Dichter wird in Nakanishi Susumu,
Hakukan no bunyu ni asobu, S. 6-7 gegeben.



10 CHRISTOPH LANGEMANN

Anfang der Sammlung vor. Der Anteil an Dichtern, die Beamte der
konfuzianischen Akademie waren, ist gegenüber späteren Sammlungen eher
gering30. Das Dichten auf Chinesisch war damals also noch keine spezialisierte

Tätigkeit. Wichtig ist die Rolle der Priester und koreanischen
Einwandererfamilien (kikajin). Diese besassen eine fortschrittliche chinesische
Bildung. Ihr Anteil ist gegenüber späteren Sammlungen entsprechend hoch31.

Eine wichtige Auslassung unter den Dichtern soll hier noch erwähnt sein:
Yamanoue no Okura, ein berühmter Manyôshû-Dichter, ist im Kaifûsô
nicht repräsentiert, obwohl er nachweislich am Nagaya-Zirkel teilgenommen

hat32 und im Manyöshü auf Chinesisch geschriebene Werke hinterlassen

hat. Überhaupt wird der 7swÂ:us/i/-Dichterkreis, dem Okura angehörte,
mit einem einzigen Gedicht von Otomo no Tabito (Nr. 44) eher vernachlässigt

— vielleicht, weil der Kompilator, der sicher in der Hauptstadt lebte,

zu ihm keinen Zugang hatte. Dies könnte der Grund dafür sein, dass

Kaifûsô und Manyöshü so wenig vergleichbares Material enthalten33. Bei
der Kompilation des Manyöshü war nämlich der Tsukushi-Kreis, insbesondere

Otomo no Yakamochi, massgeblich beteiligt34.
Nun zu den Gedichten selbst: Diese lehnen sich in Form, Vokabular

und Inhalt an den höfischen Lyrikstil des chinesischen „Mittelalters"35,
also der Zeit der Sechs Dynastien oder nan-pei chao, an, der in den südlichen

Adelshöfen geprägt wurde und bis in die T'angzeit hinein massgeblich

blieb36. Dieser Stil, der vor allem den kunstvollen, gelehrten Ausdruck
betonte, und bei dem man, da man oft „extempore" dichtete, gern auf
feststehende Floskeln zurückgriff, war für die japanischen Bedürfnisse wie
geschaffen. Vor allem war er lernbar, denn im Kreise der Adligen musste

jeder ein Werk beisteuern können. Die Fähigkeit, in diesem Stil zu dichten,

war in den offiziellen Kreisen Chinas der Massstab für literarische
Fertigkeit. Zeitweise war sie sogar Voraussetzung, die Beamtenprüfungen zu

30 S. ebenda, S. 9.
31 Ebenda.
32 Dies ist aus der Überschrift zum Gedicht Manyöshü 1519 ersichtlich. S. Konishi

Jin'ichi, a.a.O., S. 384.
33 Für einen Vergleich der beiden Sammlungen s. die beiden Artikel von Ogata

Koreyoshi. Nach Miyaji Takakuni, a.a.O., S. 26 soll übrigens „Das Manyöshü
konservativ und Otomo-bezogen, das Kaifûsô fortschrittlich und Fujiwara-bezogen
sein."

34 R.A. Miller, a.a.O., S. 136.
35 Zum „Mittelalter" in China s. J. Gernet, Die chinesische Welt, ab S. 172.
36 Dieser Stil wird in Stephen Owen, The Poetry of the Early T'ang in der Einfüh¬

rung ab S. 6 eingehend beschrieben.



DAS KAIFUSO 11

bestehen. So ist es nicht erstaunlich, dass japanische Besucher in China
die Wendung, die ab dem Dichter Ch'en Tzu-ang (661-702) in der Lyrik
stattfand, nicht wahrnahmen. Die Rezeption der Hoch-T'ang-Literatur
blieb in Japan den GozaH-Mönchen und der Shinkokinshû-Aia vorbehalten37.

Einzig die Sammlung des Po Chü-i, die vermutlich 838 nach Japan
gelangte, übte dort einen grossen Einfluss auf die fazwa-Literatur aus38.

Auch bei diesem Dichter wurden jedoch nur die ästhetisierenden Werke

rezipiert, nicht diejenigen mit einem religiös-sozialkritischen Gehalt. Während

man nun anhand der Daten der Chinagesandtschaften nachweisen
kann, dass den A^a//ûrô-Dichtern zu wenig Zeit blieb, die Tendenzen der

neu eingeführten Hoch-T'ang-Dichtung zu verarbeiten39, ist doch auffällig,
dass bei den San dai choku-sen shü, den offiziellen fcaws/i/-Sammlungen
des neunten Jahrhunderts (s. Anm. Nr. 14), offensichtlich etwa der gleiche

Komplex von Vorbildern aufgegriffen wird wie beim Kaifûsô und nur
mit grösserer Vertrautheit verarbeitet wird40. Die Japaner scheinen also

zum nan-pei chao-Stil eine spezielle Affinität gehabt zu haben. Das
Kaifûsô selbst hat zwar wohl keinen nennenswerten Einfluss auf spätere Texte

ausgeübt41, ist aber doch das früheste Dokument für die Übernahme
dieses Stils.

Der Form nach sind die Äaz'/uso-Gedichte shih, besitzen also eine gerade

Anzahl von Zeilen von jeweils fünf oder sieben Zeichen. Die Zeilen
bilden Paare, sogenannte lien, deren letzte Zeichen nach chinesischer Manier
reimen42. Fünf-Zeichen-s/z//t (sinojap. gogonshi) sind im Kaifûsô viel
zahlreicher als sieben-Zeichen-shih (shichigonshi)43. Die Gedichte sind für
chinesische Verhältnisse eher kurz gehalten: Die häufigste Länge ist acht
Zeilen44. Dies widerspiegelt eine Tendenz insbesondere der Dynastie Liang
(502-55), in der die Gedichte kürzer waren als vorher, und in der im
Gegensatz zur nachfolgenden Zeit die fünf-Zeichen-s/z//z noch zahlreicher wa-

37 Zur Rezeption der T'ang-Dichtung in Japan s. Maeno Naoaki, Tôshi kanshö jiten,
S. 36-38.

38 Kojima N., Manyôshû, Kaifûsô kara S. 5.
39 Yamagishi Tokuhei, Nihon kambungaku kenkyü, S. 79.
40 Kojima ii., Manyôshû, Kaifûsô kara ab S. 5.
41 Aufgrund seiner seltenen Erwähnung in anderen Texten kann man vermuten, dass

es bis zur Edozeit in einem kleinen Kreis überliefert wurde. S. oben, Anm. 14.
42 Die Reime im Kaifûsô werden in den zwei Artikeln von Yoshida Köichi mit dem

Titel Kaifûsô no ôin ni tsuite genauestens beschrieben.
43 Genaue Zahlen bringt z.B. Okada Masayuki, Nihon Kambungaku-shi, S. 85-86.
44 Ebenda.



12 CHRISTOPH LANGEMANN

ren als diejenigen mit sieben Zeichen45. Betrachtet man die Form der
À'az'/ûsô-Gedichte, lässt sich wie zu erwarten ein Rückstand gegenüber
China erkennen: Der Prozentsatz der sieben-Zeichen-s/zz7z wird erst im
neunten Jahrhundert höher46; ebenfalls ist im Kaifûsô der Anteil der
Regelgedichte, d.h. der Gedichte, in denen die chinesischen Sprachtöne nach
gewissen Vorschriften angewendet werden, relativ gering47. Typisch
„Sechs-Dynastien-mässig" ist in den À'az/usô-Gedichten die ausgeprägte
grammatische und semantische Parallelität innerhalb der Zeilenpaare, dann
auch die Dreiteilung der Gedichte in Situationsdarstellung, Beschreibung
und floskelhafte persönliche Äusserung (oft durch eine rhetorische Frage
ausgedrückt) und die spielerischen Wiederholungen von Zeichen innerhalb
einer Zeile48.

Für die Sprache ihrer Werke dienten den Ä'az/tiso-Dichtern eigentlich
alle im damaligen Japan bekannte chinesische Texte als Vorbilder. Aus
dem Korpus der klassischen Literatur und der Geschichtswerke wird aber

nur sehr punktuell zitiert; oft werden nur einzelne Ausdrücke oder etwa
auch Namen übernommen. Für das Vokabular der Kaifûsô-Gedichte sind
in grösserem Masse die literarischen Texte ab der Hanzeit bedeutend. Von
diesen Werken werden teilweise ganze Zeilen; von solchen der Gattung
shih sogar Gruppen von mehreren Zeilen zitiert49. Der Nachweis der
genauen Quelle solcher Zitate ist schwierig, denn oft durchzieht eine Wendung

oder ein Motiv ganze Schichten der chinesischen Literatur.
Im Folgenden sollen kurz diejenigen Werke aufgezählt werden, auf die

sich die ATaz/ûsô-Dichter höchstwahrscheinlich bezogen haben:
1. Für den Zeichengebrauch ist sicher die Anthologie Wen Hsüan wichtig,
die (zusammen mit dem Kommentar des Li Shan) in Japan wie ja auch in
China schon recht früh zum Kurrikulum der Beamtenprüfungen gezählt

45 Tamura Kenji, Kaifûsô no shi to rikuchöshi no kankei, S. 9-10.
46 Nach Okada Masayuki, a.a.O., S.86 sind in diesen (o. in Anm. 14 erwähnten)

Sammlungen die sieben-Zeichen-s/iiTi häufiger, nach Kojima N., Manyôshû, Kaifûsô

kara S. 8 ist die Zunahme nicht signifikant.
47 S. den Artikel von Tsuda Kiyoshi, Kaifûsô no hyôsoku ni tsuite, in dem gezeigt

wird, dass bei mehr Gedichten, als bisher angenommen wurde, die Tonregeln (also
das sog. p'ing-ts'e-System) bewusst gebraucht werden, wenn auch nur sehr wenige
Gedichte dem Schema der T'ang - lüh shih oder „Regelgedichte" entsprechen.

48 Diese Eigenschaften sind in den unten übersetzten Gedichten deutlich erkennbar
— die Zeichenwiederholung innerhalb einzelner Zeilen kann z.B. auch im / wen lei
chü und im Wang Tzu-an chi angetroffen werden.

49 In Tamura Kenji, Kaifûsô no shi to rikuchöshi... ab S. 11 werden Beispiele aufge¬

zeigt.



DAS KAIFUSO 13

wurde50. Die Vorrede des Kaifûsô ist derjenigen des Wen Hsüan nachgebildet,

jedoch bestehen sonst zwischen den beiden Sammlungen eigentlich
weniger Ähnlichkeiten, als erwartet werden könnte51.
2. In den Gedichten wird häufig auch das Erh Ya zitiert, ein lexikonartiges

Werk, das ebenfalls zum Kurrikulum zählte52.

3. Als Vorbild einer Sammlung Sechs-Dynastien-zeitlicher Gedichte hat
wohl auch das Yü-t'ai hsin yung gedient. Dieses Werk gehörte nicht zum
Kurrikulum und wird daher bis zum Ende des neunten Jahrhunderts in
keiner japanischen Quelle erwähnt53. Es wird jedoch im Kaifûsô und im
Manyöshü nachweislich zitiert54.
4. Als Quelle für Textstellen griffen die Japaner dann wahrscheinlich auch
auf sogenannte Lei shu zurück55. Es sind dies lexikonartige Werke, die
nach Themen geordnet Zitate aufzählen, die über die ganze Literatur bis

zur Suizeit reichen. Von den heute erhaltenen Lei-shu konnten die Kai-
/ôsô-Dichter auf das I-wen lei chü (komp. 620) zurückgreifen, die späteren
auch auf das Ch'u hsüeh chi (ca. 700).
5. In den Werken der Nagaya-Periode werden wie schon erwähnt t'angzeit-
liche Dichter zitiert, besonders der schon erwähnte Wang Po und Lo P'in-

wang (640-684)56. Im Stil der Gedichte ändert sich aber nicht übermässig
viel, denn die T'ang-Dichter griffen selbst auf Material aus der früheren
Zeit zurück57. Die früheste Verwendung t'angzeitlicher Vorbilder ist in
Kaifûsô 22 zu finden, in dem zahlreiche Zitate von Werken des Kaisers
T'ai-tsung (r. 626-49) vorkommen58. Erwähnt werden muss hier noch, dass

nirgends im Kaifûsô auf das in der späteren Mzn.yôs/zû-Dichtung so oft zi-

50 Nach Yoshida Köichi, Kaifûsô to Monzen, S. 2072-73 wird das Wen Hsüan zusam¬

men mit dem Erh Ya im Prüfungskurrikulum des Yôrôryô (komp. 701-18)
genannt, aufgrund diverser Zitate in alten Texten könnte man aber vermuten, dass es

schon sehr früh, ev. sogar in der Suiko-Zeit aus China eingeführt worden sei.
51 Im gleichen Artikel von Yoshida (Anm. 50) werden die beiden Sammlungen mit¬

einander verglichen.
52 S.o. Anm. 50.
53 Erstmals erwähnt wird der Titel erst im Bibliothekskatalog des Fujiwara no Sukeyo

(komp. 891-99). S. Vorwort zur japanischen Ausgabe (ZSKT 60, S. 70).
54 Tamura Kenji, Kaifûsô no shi to rikuchöshi no kankei, S. 20.
55 S. The Indiana Companion to Chinese Literature, Stichwort Lei shu und Kojima

N., Jôdai Nihon bungaku to Chûgoku bungaku, 1:114-126.
56 Das Gedicht Nr. 86 z.B., das unten übersetzt wird, bezieht sich auf ein Vorbild

von Lo P'in-wang.
57 Tamura Kenji, Kaifûsô no shi to rikuchöshi no kankei: 16-18.
58 Kojima N., Jôdai Nihon bungaku to Chûgoku bungaku III: 1251-1258.



14 CHRISTOPH LANGEMANN

tierte Yu hsien k'u (sinojap. Yûsenkutsu), eine t'angzeitliche Novelle,
angespielt wird. Dies hängt vielleicht damit zusammen, dass dieses Werk vor
allem im oben erwähnten Tsukushi-Dichterkreis populär war59.

Besonders wichtig in der Nagaya-Periode ist übrigens die Einführung
der Form der Vorrede (hsü oder jo) zu Gedichten, wie sie Wang Po geprägt
hat60. Die im Nagaya-Kreis verfassten hsü sind die frühesten in Japan und
stehen am Anfang einer Entwicklung, die über die japanischsprachigen
Gedichtvorreden bis hin zum uta monogatari führt.

Wie im Gebrauch der Sprache, so wurde auch in der Thematik der
Gedichte aus dem vorhandenen chinesischen Gut ausgewählt. Die Gedichte
im Kaifûsô behandeln nicht alle in der damaligen chinesischen Lyrik
üblichen Themen. Wie in China lassen sie sich nach ihren Überschriften diversen

Kategorien zuordnen, so etwa den kaiserlichen Bankettgedichten, den
Gedichten zum Fest der zwei Sterne am 7.7., Gedichten über Ausflüge
etc.. Gedichte aus dem öffentlichen, gesellschaftlichen Bereich machen
einen grossen Anteil aus61. Hier kann nicht auf die ganze Themenbreite
eingegangen werden, aber jedem, der das Werk durchblättert, wird auffallen,

dass innerhalb der Gedichte einer Überschrift-Kategorie oft dieselben
Motive und Ausdrücke vorkommen62. Interessant ist, dass die Gedichte
mit wenigen Ausnahmen im Freien spielen und die Natur eine zentrale
Position einnimmt. Interieurs kommen im Gegensatz zur höfischen
chinesischen Lyrik nicht vor. In vielen Aaz/zî.sô-Gedichten spielt der taoistische
Unsterblichkeits-Kult eine grosse Rolle. Es scheint, dass man ab der Zeit
der Kaiserin Jitô (r. 687-97) von einer regelrechten Mode dieses Kultes unter

den Adligen sprechen kann63. Die Kaiserin führte auch die Sitte der
Ausflüge ins Gebiet Yoshino ein64, welches mit den Unsterblichen (hsien
und shen) in Verbindung gebracht wird. In die Yoshino-Gedichte als
einzige Kategorie wird sogar japanisches Mythengut in fragmentarischer Weise
eingeflochten65.

59 Zum Yûsenkutsu s. ebenda, Bd. II, Kap. 7.

60 Ebenda, S. 1299-1304 kommentiert Kojima aufs genaueste das/o von Kaifûsô 65
und dessen Bezüge zu den Werken des Wang Po.

61 Hatooka Asahi, Kaifûsô no shi-an-shi ni tsuite : 14-15.
62 Zur wiederholten Verwendung gewisser Ausdrücke s. Yoshida Köichi, Kaifûsô no

shûji ni kansuru ikkôsatsu.
63 Konishi Jin'ichi, a.a.O., S. 341.
64 Ihr Gatte und Vorgänger Temmu hatte dort bereits einen Palast gehabt. H.C.

McCullough, a.a.O., S. 92.
65 Z.B. beim Gedicht Nr. 72, das unten übersetzt wird.



DAS KAIFUSO 15

Konfuzianische Motive kommen hauptsächlich in den an den Kaiser
gerichteten Gedichten vor, wirken aber eher stereotyp. Frappant ist die
Abwesenheit von buddhistisch gefärbten Gedichten. Die meisten der
Gedichte lassen keine Rückschlüsse auf die individuelle Gefühlswelt der Dichter

zu. Es sind Werke, die für die öffentliche Rezitation innerhalb einer
Gruppe von adligen Liebhabern geschaffen wurden, um gesellschaftlichen
Anlässen — oft jahreszeitliche Feste nach chinesischem Vorbild — einen
prächtigen Anstrich zu geben.

Im Folgenden sollen einige Gedichte übersetzt und kommentiert werden.

Die ersten Beispiele stammen aus dem Kreis im Kaiserpalast. Bei diesen

Werken wie auch bei den späteren kann man deutlich unterscheiden
zwischen eher privaten Gedichten, die allein oder unter etwa gleichrangigen

Adligen verfasst wurden, und solchen, die bei offiziellen Anlässen
entstanden und an den Kaiser gerichtet sind. Die letzteren sind äusserst steif
und floskelhaft; sie tragen Titel wie „dem Kaiser beim Bankett
dargereicht", „dem kaiserlichen Wagen nachfolgend" oder „auf kaiserlichen
Befehl" — alles Titel, die auch in der Literatur der südlichen Kaiserhöfe Chinas

dokumentiert sind.
Kaifûsô 14 von Ki no Maro (ca. 760-705) ist ein Bankettgedicht aus

dem offiziellen Bereich, das die typischen Elemente Beschreibung der
Natur, Beschreibung des Banketts und Lob des Kaisers enthält66.

Kaifûsô 14: Frühlingstag (auf kaiserlichen Befehl)
Milde Luft erfüllt alle vier Himmelsrichtungen
Heller Glanz — Frühling im ganzen Garten
Das Bankett bringt näher an/en und chih
Elegante Vergnügungen spornen die Dichter an
Auf dem K'unlun-Berg häufen sich Perlen und Jade
Im Jadeteich breiten sich blühende Wasserpflanzen aus
Pflaumenblüten bei der Treppe wetteifern mit weissen Schmetterlingen
Die Weiden am Ufer lassen duftenden Staub abstreifen
Des Kaisers Tugend ist zehnmal die des Yao und Shun
Seine Huld erquickt wie Tau die zehntausend Völker

Anmerkungen:
Zeile 2: „Heller Glanz": Ausdruck aus dem Erh Ya.

Zeile 3: Jen und chih": Diese zwei konfuzianischen Tugenden, die
„Mitmenschlichkeit" und die „Weisheit", die im Kaifûsô sehr oft vorkommen,

66 Hatooka Asahi, a.a.O., S. 18.



16 CHRISTOPH LANGEMANN

könnten sich hier auf den Kaiser oder implizit durch Bezug auf Lunyü
6.23 auf Berge und Wasser beziehen. Dazu s. unten Kaifûsô 19, Anm. zu
Zeile 3.
Zeile 4: „Elegante Vergnügungen": Ausdruck aus dem Shih ching.
Zeilen 5 und 6: Mit diesen Bildern soll die Pracht des Anlasses beschrieben
werden. Der K'unlun-Berg ist ein mythischer Aufenthalt Unsterblicher im
extremen Westen Chinas. Die Jade wird als weisser Stein dem Westen
zugeordnet. „Perlen und Jade" sollen hier für die Adligen (vornehm wertvoll)
stehen. Der „Jadeteich" ist ein Gewässer, das man sich auf dem K'unlun-
Berg dachte. Dieser Ausdruck erscheint im Kaifûsô ausser in diesem
Gedicht noch fünfmal, und zwar immer in Frühlingsgedichten aus der
früheren, vor-Nagaya-Phase, die den Kaiser anreden. Die Wasserpflanzen
(tsao; s. Anm. 1 dieses Artikels) stehen hier für die prächtigen Gedichte,
die im kaiserlichen Garten verfasst werden. Der etwas kokettierende
Vergleich des Kaiserhofes mit einem Aufenthalt Unsterblicher ist typisch für
die A.ûi'/w5Ô-Dichtung.
Zeile 8: Das Zeichen für „duftend", chin, fang, ist immer mit dem Frühling

assoziiert67.

Zeile 9: Der Vergleich des Kaisers mit den idealisierten chinesischen Urkai-
sern Yao und Shun ist im Kaifûsô häufig.

Ein ähnlich typisches Bankettgedicht ist das folgende von Kose no
Tayasu (663-710):

Kaifûsô 19: Auf kaiserlichen Befehl
Jadepfeifen blasen den Yang-Geist in die Welt
Frühlingsfarben machen sich im verbotenen Garten bemerkbar
Beim Betrachten der Berge verbreitet sich die ctoTi-Stimmung
Beim Schauen aufs Wasser wachsen jen-Geiühle dichter
Der Wind in den Kiefern spornt die elegante Musik an
Das Zwitschern des Oriols fügt sich zu den Plaudereien und Diskussionen
Heute gilt es, sich an der Tugend zu berauschen
Wer kann die Huld des klaren Taus in Worten ausdrücken?

Anmerkungen:
Zeile 1 : „Jadepfeifen" bezieht sich auf eine rituelle Frühlingsmusik; das

Yang wird im Frühling stärker.
Zeile 2: „im verbotenen Garten": Gemeint ist der Garten des Kaiserpalastes.

67 A. Hoffmann, Die Lieder des Li Yü, S. 240.



DAS KAIFUSO 17

Zeilen 3 und 4: Jen" und „chih": Dies ist eine Anspielung auf Lunyü
6.23, wo es heisst: „Der Weise freut sich am Wasser; der Mitmenschliche
an den Bergen". Interessanterweise werden in diesem Gedicht die Bezüge
gewechselt. Im Kaifûsô wird äusserst oft auf diese Lunyü-SitWe. angespielt:
Elf deutliche Bezüge wurden gezählt. Dies scheint nach dem Autor Tamura

Kenji ein Gegensatz zur chinesischen Dichtung darzustellen, da dort
dieser Vergleich kaum vorkommt68. Es erscheint bemerkenswert, dass

ausgerechnet diese Stelle, die eine deutliche Verbindung zwischen der
konfuzianischen Ethik und der Natur herstellt, in Japan solche Popularität
erlangte.

Zeilen 5 und 6: Dieses Zusammenstellen von Geräuschen aus der Natur
und aus der Menschenwelt ist nach dem Autor Hatooka Asahi für die

Naturbeschreibung in den Bankettgedichten typisch69.
Zeilen 7 und 8: Beide enthalten eine Anspielung auf Stellen im Shih ching.
Die zweitletzte Zeile bedeutet, dass sowohl die Tugend des Kaisers als

auch der Wein die Gäste trunken macht. In der letzten Zeile wird des Kaisers

Gnade ähnlich wie im vorherigen Gedicht in floskelhafter Weise mit
Tau verglichen.

Als Beispiel eines Werkes mit eher privatem Kontext möge Nr. 10 von
Prinz Kadono (669-705) dienen:

Kaifûsô 10: Frühlingstag - Mich am Oriol in den Pflaumenblüten ergötzend
Ein wenig profitierend vom Umstand, dass ein freier Tag ist
Trete ich in den Garten, betrachte das frische Grün
Reinweisse Pflaumenblüten öffnen reinweisse Wangengrübchen
Reizender Oriol zwitschert mit reizender Stimme
Diesem gegenüber öffne ich meine innersten Gefühle
Die Entspannung genügt, meine traurige Stimmung aufzuhellen
Ich habe vergessen, dass das Alter mich erreichen wird
Dafür mache ich es mir zur Aufgabe, den Frühlingswein auszuschenken

Anmerkungen:
Zeile 1: Mit „frisches Grün" wurde der Ausdruck ch'ing yang („grünes
Yang") übersetzt, da dieser im Erh ya mit dem Frühling in Verbindung
gebracht wird.
Zeilen 5-7: diese Zeilen gehen im Ausdruck aufstellen im Lan-t'ing chi
hsü des Wang Hsi-chih (307-365) zurück.

68 Tamura Kenji, Kaifûsô no hyôgen-gikô ni tsuite : 2 10.

69 Hatooka Asahi, a.a.O., S. 24.



18 CHRISTOPH LANGEMANN

Zeile 7: Hier wird auf Lunyü 7.18 angespielt, wo es heisst: „Er ist ein
Mensch, der so begeistert bei der Sache ist, dass er zu essen vergisst, so

froh, dass er die Trauer vergisst, und er ist sich nicht bewusst, dass das Alter

einmal kommen wird". Dieselbe Lunyü-Stelle wird im Lan-t'ing chi hsü

zitiert.
Das zweite erhaltene Gedicht von Prinz Kadono bringt erstmals das

Yoshino-Gebiet mit Unsterblichenlegenden in Verbindung:

Kaifûsô 11: Ausflug zum „Drachentorberg"
Ich befehle einen Wagen herbei und erhole mich mich bei Bergen und Wasser

Lange Zeit vergesse ich die Sorgen meines Amtes
Wie kann ich wohl wie Wang Ch'iao werden
Und auf einem Kranich nach P'eng-lai und Ying-chou reiten?

Anmerkungen:
Titel: „Drachentorberg": Berg in der Yoshino-Gegend, der seinen Namen
von mehreren ähnlich genannten Gegenden in China erhalten hat.
Zeile 1 : „Berge und Wasser" als Zusammenfassung der ganzen Landschaft
erscheinen in den meisten der Yoshino-Gedichte mit oder ohne Anspielung

auf Lunyü 6\23.
Zeile 3 : Wang Ch'iao war ein mythischer Unsterblicher, von dem man
erzählt, er sei auf einem Kranich reitend geflogen. Er erscheint in vielen
chinesischen Uterarischen Texten, (s. B. Watson, Chinese Lyricism, pp. 19

and 30).
Zeile 4: P'eng-lai und Ying-chou sind zusammen mit dem hier nicht
genannten Fang-chang mythische Inseln im Osten Chinas, auf denen
Unsterbliche leben.

Im nächsten hier übersetzten Gedicht kommt die nur im Kaifûsô
fragmentarisch erhaltene Legende des Fischers Umashime vor70. Nach den
wenigen Bruchstücken handelt es sich darum, dass dieser ein Stück Treibholz
in seiner Reuse fängt, welches sich in ein hübsches Mädchen verwandelt.
Mit dieser tauscht er dann Wechselgesänge aus.

Kaifûsô 72: Ausflug zum Yoshino-Fluss11 Ki no Obito (682-738)
Zehntausend Fuss hoch ragen Felsen steil empor
Eintausend Armspannen tief winden sich weisse Wogen

70 Zu dieser Legende im genaueren s. Kojima N., Jôdai Nihon bungaku to Chûgoku
bungaku II, Kap. 8.1., Ushinawareta shashi-den.

71 Diesem Gedicht ist die Nr. 100 sehr ähnlich (gleiche Reimwörter; gleiche Motive).
Sie wird bei H.C. McCullough, a.a.O., S. 92 übersetzt.



DAS KAIFUSO 19

Wir wollen den Chung-Teich und den Yüeh-Tümpel aufsuchen
Bleiben stehen am Gestade, wo Umashime das Treibholz antraf

Anmerkung:
Zeile 3: „Chung-Teich" und „Yüeh-tümpel": Nach Kojimas Anmerkung
sind dies Tümpel im Chung-Fluss in Wu und im Yüeh-Fluss, die hier mit
dem Yoshino-Fluss gleichgesetzt werden (s. NKBT 69, p. 462, Anm.).

Das nächste Gedicht behandelt die Tanabata-Thematik, also die
Geschichte um den Stern der Weberin und den des Kuhirten, die sich
alljährlich nur am siebten Tag des siebten Monats treffen dürfen. Die Sitte,
diesen Tag zu feiern, wurde recht früh von China nach Japan eingeführt72.
Die Tanabata-Gedichte, von denen es im Kaifûsô fünf weitere gibt, sind
Vorbildern im Yü-t'ai hsin yung und im I-wen lei-chü nachgebildet, sind
also im Gegensatz zu den Yoshino-Gedichten stark chinesisch gefärbt.

Kaifûsô 76: Tanabata Kudara no Yamatomaro (Daten unbekannt)
Die göttliche Zeit bricht an im Webstübchen
Der Feenwagen folgt dem Ufer der Milchstrasse
Ihr lächelndes Gesicht leuchtet wie eine im Wind treibende Blüte
Ihr schwermütiges Herz brennt wie eine heisse Lampe
Früher bedauerte sie, dass der Strom schwierig zu überqueren
Heute bricht ihr Herz, weil es zu leicht ist, zurückzukehren
Wer könnte denn beim kostbaren Webstuhl
Ohne Groll auf das nächste Jahr warten?

Anmerkungen:
Zeile 2: „Feenwagen": Gemeint ist der Wagen, der die Weberin zu ihrem
Geliebten bringen soll. Interessant ist, dass es in diesen Gedichten wie in
China immer die Frau ist, die zum Manne geht, und nicht umgekehrt, wie
damals in der uxorilokalen Ehe der Japaner wohl üblich war.
Zeilen 3 und 4: Sie freut sich, ihren Geüebten zu sehen, ist aber traurig,
dass dies nur für kurze Zeit möglich ist.
Zeilen 7 und 8: Diese floskelhafte Wendung besagt, dass es für die Frau
unmöglich ist, ein ganzes Jahr geduldig und ohne Groll bei ihrer Weberei

zu warten.
Zum Abschluss seien noch zwei Beispiele von Gedichten aus dem Kreis

um Prinz Nagaya übersetzt:

72 Kojima, N., Jôdai Nihon bungaku to Chûgoku bungaku, S. 933 und Kap. 9,
Tanabata wo meguru shi to uta.



20 CHRISTOPH LANGEMANN

Kaifûsô 71: Bankett an einem Herbsttag mit Gästen aus Siila im Hause des

Prinzen Nagaya Abe no Hironiwa (659-732)
Bergfenster überschauen tief-geheimnisvolle Täler
Kiefernhaine stehen am Abend-Fluss
Von ferne wurden die Gesandten zum Gelage gebeten
Beim Abschiedsfest veranstalten wir elegante Dichtspiele
Die Zikaden verstummen im kühlen Abendwind
Wildgänse fliegen im Schein des Herbstmondes
Wir trinken Wein, in dem Chrysanthemenblüten schwimmen
Und hoffen, den Schmerz der Entwurzelten zu trösten

Anmerkungen:
Zeile 5: „verstummen": Das Zeichen hsi kann man nach Morohashi, Dai
kanwa jiten als „atmen, seufzen" oder als „aufhören, ruhen, anhalten"
verstehen. Es wurde hier „verstummen" übersetzt aufgrund der Zeilen 7-8
des Gedichtes von T'ao Yüan-ming „Am neunten Tag des neunten Monats
des Jahres chi-yu", die den Zeilen 5 und 6 des hier vorliegenden Gedichtes
ähneln.
Zeile 8: Mit „Entwurzelte" wurde ein Ausdruck übersetzt, mit dem eigentlich

umhergetriebene, trockene Teile der Pflanzenart Erigeron acer
gemeint sind. Dies bezieht sich auf die Trostlosigkeit der Reise, die die
Gesandten unternehmen müssen.

Kaifûsô 86: Bankett an einem Herbsttag mit Gästen aus Siila im Hause des

Prinzen Nagaya Fujiwara no Fusasaki (681-737)
Ihren Tribut haben die Gesandte über Berge und Meer gebracht
Jetzt kehren sie heim ins Reich der drei Han
Leicht ist es, am Trennweg Gefühle zu teilen
Schwierig, bei Musik und Wein fröhlich zusammenzusitzen
In den Bergen verstummt das Kreischen der Affen
Zwischen den Blättern tönt kalt der Zikaden Zirpen
Beim Abschied finden wir keine Worte
Wann nur vergeht unsere grenzenlose Trauer?

Anmerkungen:
Zeile 2: „Drei Han" bezieht sich auf die drei alten koreanischen Stammesgebiete

Mahan, Chinhan und Pyönhan, auf deren früheren Boden etwa sich
das damalige Siila ausdehnte.
Zeilen 3 und 4: Gemeint ist, dass es leicht sei, beim Abschied traurig zu
sein, aber schwierig, angesichts der bevorstehenden Trennung miteinander
fröhüch zu sein. Diese zwei Zeilen, sowie Titel und Reimwörter des
vorliegenden Werkes sind einem Gedicht von Lo P'in-wang nachempfunden73.

73 Kojima N., Manyôshû, Kaifûsô yori Keikokushû e, S. 4.



DAS KAIFUSO 21

Die wenigen hier übersetzten Gedichte vermögen vielleicht einen
Einblick in die Welt der Aaz'/ûsô-Lyrik zu vermitteln. Diese Werke sind zwar
literarisch nicht besonders wertvoll, sie sind aber als Äusserung der damaligen

japanischen Kultur doch ernstzunehmen. Damit sei hier die
Forschungsarbeit mit dem Text des Kaifûsô gerechtfertigt.

(Der hier vorgelegte Artikel geht auf eine Lizentiatsarbeit zurück, die
der Verfasser im Jahre 1988 bei Herrn Prof. Dr. C. Ouwehand, Universität
Zürich, eingereicht hat. Aus Platzgründen musste auf gründliche Kommentare

zu den Gedichten verzichtet werden.)

ZITIERTE LITERATUR

Anmerkung zur Forschungslage in Japan: Es gibt unzählige Studien zum Thema
Kaifûsô. Sie behandeln meist Formelles und sind nicht immer gleich systematisch.
Über inhaltliche Aspekte und gesellschaftliche Funktion der Gedichte gibt es weniger
Material. Eine Studie über den taoistischen Gehalt der Gedichte fehlt noch. Es soll hier
vor allem auf die detaillierten Arbeiten von Kojima Noriyuki hingewiesen werden, die
die Übersetzungsarbeit erleichtert haben.

Aoki Kazuo, Nagaya-ö to Fujiwara-shi, in: Nihon no rekishi III: Nara no miyako,
Tokyo.

Gernet, Jaques, Die chinesische Welt, übers. Regine Kappeier, Frankfurt 1979.
Hatooka Asahi, Kaifûsô no shianshi ni tsuite, in: Kokugakuin zasshi V. 79 Nr. 4.

Hoffmann, Alfred, Die Lieder des Li Yü, Köln 1950.
Indiana Companion to Chinese Literature, ed. W.H. Nienhauser Jr., Bloomington

(Indiana) 1986.
Inoguchi Atsushi, Nihon Kambungaku-shi, Tokyo 1984.
Kojima Noriyuki, Jôdai Nihon bungaku to Chûgoku bungaku, Tôkyô 1962-65, 3

Bände.
Ders., ed., Kaifûsô, Bunkashûreishû, Honchômonzui. Nihon koten bungaku taikei 69

(ed. Takagi et al), Tôkyô 1964.
Ders., Manyöshü, Kaifûsô kara Keikokushû e, in: kokubungaku kaishaku to kanshö V.

30 Nr. 6.

Konishi Jin'ichi, A History of Japanese Literature, Volume One: the Archaic and
Ancient Ages, übers. A. Gatten/N. Teele, ed. E. Miner, Princeton 1984.

Lewin, Bruno, Isonokami no Otomaro und seine chinesische Dichtung, in: China: Kul¬

tur, Politik und Wirtschaft, 1976.
Liu ch'en chu Wen-hsüan, Faksimile eines Sung-Textes, 2 Bände, Peking 1965.
Maeno Naoaki ed., Tôshi kanshö jiten, Tokyo 1970.
McCullough, Helen Craigh, Brocade by Night; „Kokin Wakashû" and the Court Style

in Classical Japanese Poetry, Stanford 1985.
Miller, Roy Andrew, The Lost Poetic Sequence of the Priest Manzei, in: Monumenta

Nipponica, V. 36 (1981).



22 CHRISTOPH LANGEMANN

Miyaji Takakuni, Kaifûsô no shisakusha to Nara bunka, in: Kokugakuin zasshi V. 60,
Nr. 6.

Mori Katsumi, Kentö-shi, Nihon rekishi shinsho 11, Tokyo 1957.
Nakanishi Susumu, Hakukan no bunyu ni asobu; Kaifûsô no imi, in: Kokugakuin

zasshi V. 44, Nr. 2.

Ogata Koreyoshi, Kaifûsô to Manyöshü no kanren ni tsuite, in: Bunka kagaku kiyô 2.

Ders., Kaifûsô, Manyôshû kôtsû sakusha ni okeru Chûgoku bungaku no eikyô, in:
Bunka kagaku kiyô 8.

Okada Masayuki, Nihon kambungaku shi, Tôkyô 1954.
Owen, Stephen, The Poetry ofthe Early T'ang, New Haven and London 1977.
Pollack, David, The Fracture of Meaning; Japan's Synthesis of China from the Eighth

through the Eighteenth Centuries, Princeton 1986.
Shoku Nihongi, in: Kokushi Taikei Bd. 2.

Tamura Kenji, Kaifûsô no hyôgen gikô ni tsuite, in: Kokubungaku kaishaku to kanshö
V. 13 Nr. 6.

Ders., Kaifûsô no shi to rikuchöshi no kankei, in: Kokugo to koku bungaku, V. 27
Nr. 9.

Tsuda Kiyoshi, Kaifûsô no hyôsoku ni tsuite, in: Kokugakuin zasshi V. 82 Nr. 1.

Wang Li, Ku-tai Han-yü, 3 Bände, Peking 1962.
Watson, Burton, Chinese Literature in Japan, 2 Bände, New York und London 1971.

Yamagishi Tokuhei, Nihon kambungaku kenkyü, in: Yamagishi Tokuhei chosaku shû,
Bd. 1, Tôkyô 1972.

Yoshida Kôichi, Kaifûsô no denrai shi ko, in: Kokugakuin zasshi V. 39 Nr. 3.

Ders., Kaifûsô no ôin ni tsuite, 2 Teile, in: Kokugakuin zasshi, V. 43 Nr. 12 und V. 44
Nr. 1.

Ders., Kaifûsô no shûji ni kansuru ikkôsatsu, in: Kokugakuin zasshi, V. 40 Nr. 2.

Ders., Kaifûsô to Monzen, in: Kokugao to kokubungaku V. 9 Nr. 12.
Yü-t'ai hsin-yung, ed. Uchida Sennosuke, Shinshaku kambun taikei 60-61, Tôkyô

1974-75.



DAS KAIFUSO

Glossar

chih B

Ch'u hsüeh chi «D*IB

Erhya mm

gogonshi S 3 3Ï

hsien K

hsü (jo) *
I-wen lei chü mzmm

jen c
Kaifûsô «»vi
kan m

kanshi m»

kikajin HUtA

Lei-shu mm

lien m

Lo P'in-wang mm.ï
Nagaya mm

nan-pei chao mit®

p'ing-ts'e (hyôsoku) WR

San dai choku sen shû ^.±®iäm

shen (ü

shichigonshi tSR
shih r
wa i-ü

Wang Po lü
Wen Hsüan xm

yô n
Yu hsien k'u (Yûsenkutsu) mim
Yü-t'ai hsin yung ïaUrf*

23



24 CHRISTOPH LANGEMANN

Abschrift der zitierten Gedichte in der Reihenfolge ihrer Erwähnung
(Numerierung nach Kojima Noriyuki)

îÇ*fêCB,

SlljSïfi,

^ fë t fl#,

Kaifûsô 14

Ig zK ie vi P$ o

ì$«P»7?JÌc

IIJäK»

j»f^gjl Kaifûsô 72

m B „ aJS Kaifûsô 19

ïfcttlSft. ifegil.

g n ,_jl&ü,

* rs m x s o

Kaifûsô 10

IIj£ # US »,

njttia**a. «subi*.

ittllllill Kaifûsô 1

ÄS5iSlJj*o fi£S&tS.
KfS'EÄü. «BAI».

££. Kaifûsô 76

gttftfttt. 8'0»*]R.

Itffi£tt±. S?5f#BJ¥o

MR#mM. »um*.

aRM'fiT^fìhl^ Kaifûsô 86

mnmm&o «éaah«.

Uj + fflOÇH, :R<


	Das Kaifûsô : eine Sammlung chinesischsprachiger Gedichte aus dem alten Japan

