
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Muhammad Hosayni BEHISHTI u. Javad BAHONAR, Philosophy of Islam. Salt Lake

City: Islamic Publications, s.d. 580 s.

Die islamische revolution im Iran ist nickt allein in ihrer historischen und politischen
dimension und ebensowenig allein im Iran ein ereignis von grösster tragweite. Ihre in
dem Schlagwort "weder östlich noch westlich" angedeutete radikale absage an die
beiden grossen machtblöcke und die ideologien, die ihre existenz rechtfertigen, sowie ihr
ansprach, mit hilfe der islamischen religion als vollständigem und vollkommenem plan
hier und jetzt die ideale gesellschaft, den islamischen Staat, errichten zu können, hat
den prozess der umorientierung innerhalb der ganzen islamischen weit zwar nicht erst
in gang gesetzt, ihm aber mit wesentlich grösserer dynamik eine neue richtung
verliehen.

Wer immer sich heute mit dem Verhältnis von islam und politik, religiösem recht
und gesellschaftlicher praxis beschäftigt, kommt, ob muslim oder nicht, um eine aus-

einandersetzung mit der revolutionären interpretation des islam durch die gefolgsleute
des ayatollah Khomeiny (Humainî) nicht mehr herum.

Das hier vorzustellende buch ist die englische Übersetzung einer Publikation, die
unter dem titel Sinäht-i islam von einem gremium schiitischer gelehrter in persischer
spräche verfasst wurde. Die zwei namentlich genannten mitglieder dieses gremiums,
äyatulläh dr. Muhammad-i Bihistî (Muhammad Hosayni Behishti) und huggat ul-isläm
dr. Gawäd-i Bähunar (Javad Bahonar), gehörten bis zu ihrem gewaltsamen tod 1981

zu denen, die an entscheidender stelle die revolutionäre vision Khomeinys in praktische

politik umzusetzen versuchten.
Das buch, das uns vorliegt, erhebt den ansprach, knapp und umfassend in die

islamische sichtweise der wichtigsten fragen einzuführen; die behandelten themen
reichen - getreu dem grandsatz, dass der islam keinen bereich unserer existenz
ausspart — von der kosmogonie über fragen der evolution und der Stellung des menschen
im kosmos, die persönliche Sittlichkeit, das famüienleben, die Wirtschaft und das recht
bis hin zum problem des heiligen krieges. Instruktiv ist diese bis zu einem gewissen grad
als offiziell anzusehende darstellung der weltanschaulichen fundamente der Islamischen

Republik Iran gewiss, zeigt sie doch, nach welchem raster die Wirklichkeit ins
bewusstsein revolutionärer schiitischer gelehrter aufgenommen und dort verarbeitet wird.

Zu einer ernsthaften auseinandersetzung mit dem vorgetragenen lädt diese schrift
aber nicht ein, denn sie geht von der prämisse aus, im besitz der einzigen, unabänderlichen

Wahrheit zu sein, und setzt jeden, der einwände vorzubringen hätte, von vorneherein

ins unrecht. Was im kapitel über die beziehungen der muslimischen gemeinde
zum rest der menschheit gesagt wird, dass nämkch der Charakter der beziehungen zu
aussenstehenden wesentlich davon abhänge, inwieweit jene in Übereinstimmung mit
der islamischen ideologie dächten, gilt in gleicher weise für das Verhältnis dieses texts
zu seinem leser: erwartet wkd nicht die eigene dienstleistung des lesers in der
auseinandersetzung mit dem, was der text behauptet, sondern die bereitschaft, "falsche"
und "verzerrte" sichtweisen aufzugeben und sich dem Wahrheitsanspruch des texts
zu unterwerfen.

Wer zur Unterwerfung nicht bereit ist, kann sich nur in die distanz des
wissenschaftlichen beobachters zurückziehen und dieses buch als ideologiegeschichtliches
Studienobjekt betrachten.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 207

Aus solcher distanz gesehen ist interessant, wie sich die autoren bemühen, konzep-
te, die historisch nicht aus ihrer sphäre stammen, aus der modernen weit aber nicht
mehr wegzudenken sind, in ihr system aufzunehmen und damit dessen geschlossenheit
zu demonstrieren. So diskutieren sie recht ausführlich über die frage der biologischen
evolution und anerkennen sie als ein gültiges konzept, imden sie die natur und ihre
gesetze als manifestation des göttlichen willens, die dinge gerade so und nicht anders

geschehen zu lassen, auffassen. Wie die meisten modernen apologeten des islam vermeiden

die autoren den fehler ihrer christlich-fundamentakstischen kokegen, ihre religiöse
lehre im widersprach zu naturwissenschaftlichen erkenntnissen zu formulieren und so

an glaubwürdigkeit bei rational denkenden menschen zu verlieren.
Selbst in einem so heiklen punkt wie der frage der beziehungen zwischen mann

und frau ist ihr bemühen spürbar, die vorderorientalisch-islamiscke tradition in zeitge-
nössiscke denkkategorien zu fassen. Die im islamischen recht verankerte polygynie
mögen allerdings auch sie nicht für erstrebenswert erklären, ganz im gegensatz zu der
nur bei den schkten erlaubten eke auf zeit (mut 'a), für die sie zwar durchaus vernünftige
argumente vortragen, dabei aber doch geflissentlich übersehen, dass in der geseUschaft-
lichen wkklichkeit die vorteüe einer ehe auf zeit allein dem mann zufaUen.

Der unerschütterliche glaube daran, dass "der islam" — schon dies eine höchst
fragwürdige abstraktion - alles zum besten regeln musste, würde man sich nur endlich
ihrem idealisierten Verständnis der dinge anschliessen, verstellt den autoren die sickt
auf eine realität, in der auch nach dem sieg der islamischen revolutionäre und der er-

richtung eines islamischen Staates Ungerechtigkeit, engstirnigkeit, hass, rachsucht,
machtgier und Unmenschlichkeit keineswegs ausgerottet sind.

Michael Glünz

ANNE CHAYET, Les temples de Jehol et leurs modèles tibétains. Paris: Editions
Recherches sur les civilisations, 1985. 206 p. + 18ff. n.ch., planches («Synthèse»,
No 19.)

Hors les murs du palais impérial de Jehol (ou Chengde), leur capitale d'été, les empereurs

Kangxi et Qianlong firent construke douze «temples extérieurs», tous
bouddhiques, dont deux sont dus à Kangxi et dix à Qianlong. Il en subsistait encore huit
jusqu'en 1964, et on les appelait souvent wai ba miao, «les huit temples extérieurs»
(p. 26); mais depuis 1964 les huit ont été réduits à sept à cause d'un coup de foudre.
Vok notamment le tableau synoptique de la page 212.

Mme Ckayet décrit ces douze temples (chapitre I). EUe expose les raisons pok-
tiques de leur construction (chapitre II). Tout en rehaussant le prestige de la dynastie
mandchoue, jamais entièrement acceptée par les Chinois, il semble que Qianlong ait
voulu impressioner les Mongols et s'assurer de leur loyaksme : «l'Empereur, protecteur
de la «Doctrine jaune», vénérée par l'ensemble de tribus mongoles, construisait des

temples à Jekol afin que ses vassaux, venus lui rendre kommage en ce keu privilégié,
pussent pratiquer leur culte» (p. 53). Les temples extérieurs se réfèrent principalement

au bouddkisme tibétain, puisque le bouddhisme dGe lugs pa avait gagné la
Mongoke dès le XVIe-XVIIe siècle. C'est ainsi que les trois plus importants se veulent
des répkques du temple de bSam yas, du Potala de Lkasa et du bKra s'is lhun po.



208 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Les ckapitres III et IV traitent des teckniques architecturales et picturales mises

en œuvre. Au bas de la page 80, l'auteur définit le rapport entre les originaux tibétains
et leurs répkques mandckoues. Le ckapitre III contient des informations du plus
grand intérêt sur la tradition architecturale tibétaine (p. 84-85), les techniques et les

problèmes de la perspective (p. 91-97).
L'ouvrage constitue une monographie d'exceUente quakté, tant dans sa partie

kistorique que dans sa partie tecknique.
Jacques May

Millicent Anne GATES and E. Bruce GEELHOED, The Dragon and the Snake: An
American Account of the Turmoü in China, 1976-1977. Philadelphia, Pennsylvania,
USA: University of Pennsylvania Press. 1986. pp. xxk, 213 (222).

The years 1976-1977, The Years of the Dragon and the Snake, respectively, brought
potent changes to China: Mao Zedong died, a tragic earthquake rocked North China,
the Gang of Four was arrested, and Deng Xiaoping returned to power. During these

years, Thomas S. Gates served as chief of the United States Liaison Office in Peking.
This book describes those years from Gates' perspective and as such plays a fundamental

role in the study of US-PRC relations in the mid-1970's. Gates' collaboration with
Professor Geelhoed on the volume was interrupted by the diplomat's death in 1983.
Geelhoed and Gates' widow, Millicent Anne Gates, completed tke project.

Besides providing a detailed, eyewitness account of larger events, tkis work offers
an interpretation of tkose episodes. The authors reject the premise that Sino-American
relations stagnated between 1973 and 1977, contending, rather, that "everything
seemed to happen in 1976 and 1977", things which, in their estimation, facilitated the
normalization of US-PRC relations in 1978 and 1979. Gates' professional and personal
observations inform this thesis.

The book suffers an ambivalence of purpose in the first several chapters, straggling
between serving as a memorial to an undoubtedly distinguished public servant or
functioning as a scholarly account of the period and of Mr. Gates as a source for it.
It ultimately moves toward the latter alternative. Although sufficiently documented
in most aspects, it is at times difficult to discern whose observation or opinion is being
cited: Mr. Gates', Mrs. Gates', or Professor Geelhoed's. The work loses some of its
impact and usefulness because of this lack of discernible accountability. Nevertheless,
it incorporates considerable detail about the period and is unique in reflecting Gates'
point-of-view.

Margaret B. Denning

Hrsg. LOPEZ, Donald jr.: Buddhist Hermeneutics. Studies in East Asian Buddhism 6,
Kuroda Institute, University of Hawaii Press, Honolulu, 1988; S. 290 + Index.

Hermeneutik wkd im Buddhismus als wissenschaftliche Methode zur Erklärung von
Texten zugleich aber auch als Methode des Verstehens des Ichsund der Phänomene
gepflegt. Im Westen dagegen wetteifern und bekämpfen sich die beiden methodologi-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 209

sehen Verfahren seit langem. Die Hermeneutik von WUhelm Düthey präzisierte nur
diese Spannung: Die Naturwissenschaften versuchen, die Natur mittels universeUer
Gesetze zu erklären, die Geisteswissenschaften jedoch sind darauf bedacht, die Motive
und Wirkungen der menseklichen Ideen und Handlungen allein zu verstehen.

In der buddhistischen Hermeneutik legt man je nach Schulrichtung mehr Wert auf
die erklärende oder verstehende Methode und zieht dafür die einen Schriften des

Kanons den andern vor. Diese hermeneutische Vielfalt spiegelt sich in den elf Beiträgen
verschiedener Autoren, die Donald S. Lopez, jr. im Buch Buddhist Hermeneutics als

Ergebnisse der Konferenz am Kuroda Institut von 1984 über buddhistische Hermeneutik

zusammengestellt hat. Die Beiträge bilden drei Gruppen. Eine äussert sich allgemein
zum Thema Hermeneutik, die zweite wendet sich dem Tibetischen Buddhismus zu,
und in der dritten wkd schliesslich die Mahayana-Hermeneutik Chinas, Koreas und
Japans anhand von vornehmkek vier (Jingtu, Chan, Huayan und Zhenyan) der acht
Schulen behandelt.

Die Frage, ob Buddha seine Idee überhaupt in Worte, und wenn ja in welche,
gefasst hat, wkd lediglich am Rande tangiert (Donald Lopez, S. 47-70). Viel mehr
interessiert die Tatsache, dass im buddhistischen Kanon grundsätzkeh verschiedene
Theorien vereint sind, was nur möglich war, weil die ursprüngliche Idee Buddhas zur
transzendenten Idee reduziert wurde. Ob man sie plötzkeh verstand oder gradueU
beim Lesen erklärender Schriften erfasste, hing einerseits von der Eigenschaft und
Fähigkeit des Schülers ab (George Bond, S. 31-45), andererseits vom Schwierigkeitsgrad

des Textes. Wenn es darum geht, dem Text eine vom Autor unabhängige
Selbständigkeit und Eigendynamik zuzusprechen, so färbt das Umfeld, das den Leser von
heute gefangenhält, die Auslegung entscheidend mit. Dazu scheinen buddhistische
hermeneutische Texte besonders geeignet zu sein. Sie provozieren geradezu eine
Auseinandersetzung mit dem Leser und dessen Um-welt. Im allgemeinen und die tibetischen

tantra-Verse im speziellen sind so konzipiert, dass sie dem Kontext, d.h. dem
Schüler und seiner Situation angepasst werden können. (Michael Broido stellt dies an
einem übersetzten Beispiel aus dem Vimalaprabhä unter Beweis S. 71-119). Einige
Schulen, darunter speziell die Huayan taten sich durch hockst differenzierte
Auslegungen hervor. Dabei steUt sich unter anderem die Frage, wozu die intellektuellen
Erklärungen dienen, wenn sie sich nicht in jeder Geste des Alltags niederschlagen
und so den Prozess zur Erleuchtung beschleunigen? Entsprechend kritisierte der
Koreaner Sôsan Hyujông (1520-1604) bereits die Huayan-Schule, sie dresche nur
"tote Worte", die Chan-Schule dagegen tradiere die buddhistische Idee mit "lebendigen

Worten" (Robert E. Buswell, S. 247). Im lebendigen Dialog zwischen Lehrer und
Schüler zeigt sich erst das Verständnis der Idee. Daher ist das fundamentale hermeneutische

Prinzip der Chan-Schule auch eine Aufforderung zur Tradition: Der Inhalt der
Texte kann nur von erleuchteten Meistern den Schülern adäquat weitergegeben werden.

Dabei beharrte die Chan-Schule nicht ausschliesslick auf orthodoxen Texten,
sondern unterrichtete auch "ausserhalb der Schriften", denn der Bereich der absoluten
Wahrheit ist der Sprache nicht zugänglick. Im verstärkten Masse schien auch der
Jingtu-Schule das Unterfangen, sich der absoluten Wahrheit mit sprachlicken Mitteln
zu näkern, zum Sckeitern verurteilt. Sie begnügte sich deshalb mit dem blossen Rezitieren

der hermeneutischen Texte und sah auch im Dialog "Lehrer-Schüler" eine
begrenzte Form (David W. ChapeU, S. 175-205). Ein Beispiel für diese Auffassung liefert
der zweitletzte Beitrag des Buches. Für Kûkai, Schüler der Jingtu-Schule, waren
mantra und dkarani Ausdruck der Erleucktung und zugleich Mittel dazu (Thomas P.



210 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Kasulis, S. 257-272). Jedoch auch diese Form erfordert einen hermeneutischen Schlüssel,

um richtig verstanden oder erklärt zu werden. Damit ein hermeneutischer
Kreis entsteht, sind vier Personen erforderlich: der ursprüngliche Autor/die ursprüngliche

Hörerschaft // der aktuelle Lehrer/die aktueUe Hörerschaft. Sie alle sind an dem
allumfassenden Prozess des Erklärens und Verstehens beteüigt (A.F. Thurmann,
S. 119-148). Nur die Leere ist absolut, und alles andere benötigt eine Erklärung und
ein Verständnis.

Claudia Fritz

The Shahnameh (Book of Kings),ed. by Djala KHALEGHI-MOTLAGH, Vol. 1. Albany:
State University of New York Press, 1988; xi, 34, 374 s. ISBN 0-88706-0 $ 88.50

Nach langen jähren der Vorbereitung legt Djalal Khaleghi-Motlagh nun den ersten band
seiner auf 6 bände text und 2 bände anmerkungen ausgelegten edition des Sähnäma

vor. Der aufwand, der mit einem solchen unterfangen verbunden ist, ist enorm und
man muss sich fragen, ob der ertrag die mühe überhaupt lohnt.

Ausser frage steht, dass wk es beim Sähnäma mit einem werk zu tun haben, das

nicht nur über hervorragende literarische qualitäten verfügt, sondern auch ein wichtiges

zeugnis für die kulturelle tradition des vorislamischen Iran und für die frühe
neupersische Schriftsprache darstellt. Dass das Sähnäma bis in die jüngste Vergangenheit
seinen platz in der ideologischen rechtfertigung monarchischer herrschaft hatte und
die sähnämaforschung gelegentlich in den dienst der propaganda gestellt wurde, darf
heute nicht dazu verführen, das Sähnäma aus ideologischen gründen zum alten eisen

zu werfen. Im gegenteil, die sähnämaforschung ist und bleibt ein grosses und lohnendes

teügebiet der kanistik.
Zu fragen bleibt also, ob die editoriscke leistung des herausgebers das bisher

erreichte übertrifft und die neue ausgäbe des Sähnäma die früheren, vor allem die ab

1963 erschienene der sowjetischen Akademie der Wissenschaften in Moskau, zu
ersetzen vermag.

Dazu ist als erstes festzustehen, dass sich Khaleghi-Motlagh nicht allein auf eine

grössere zahl von handschriften stützt als die sowjetischen herausgeber, sondern auch
auf eine, die erst 1977 bekannt geworden ist. Es handelt sich dabei um die in Florenz
aufbewahrte handschrift von 614/1217, die nicht nur älter, sondern auch zuverlässiger
ist als die übrigen; sie umfasst aüerdings nur die erste hälfte des texts.

Das vorhandene material hat der herausgeber eingehenden Studien unterzogen, was
im lauf seiner Vorbereitung der edition zu einer anzahl von aufsätzen geführt hat, und
nach der evaluation der einzelnen handschriften 15 von ihnen als grundlage für seine

neuausgabe ausgewählt. Er hat auch, wie schon die moskauer herausgeber, die arabische

Übersetzung des Bundäri aus dem 7./13. jh. berücksichtigt.
Der text selbst folgt — so weit diese reicht - der florentiner handschrift ; die ent-

scheidung für eine bestimmte lesart lässt sich anhand des positiven apparates nachvollziehen.

In seiner einleitung legt der herausgeber die kriterien dar, die ihn veranlasst
haben, ggf. vom Wortlaut der textgrandlage abzuweichen. Dass dazu nicht der persönliche

geschmack des herausgebers gehören darf, musste an sich nicht erwähnt werden,
wäre nicht im Iran das literariscke feingefükl als editionsprinzip von einer grossen zahl

von gelehrten anerkannt worden.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 211

Besonders erfreukck ist neben aüen Vorzügen dieser neuausgabe auck, dass der
editorischen Sorgfalt des herausgebers ein sauberes, gefälliges drackbild auf papier von
guter quaktät gegenüberstekt und so ein text zustande gekommen ist, der sich - auch
ohne den Schnickschnack der iranischen Prachtausgabe von 1971 — sehen lassen kann.

Viele stellen sind vokalisiert und die ortkograpkie spiegelt das bemühen des

herausgebers um sprachgeschichtlicke treue zum original wider; einzig beim postvokali-
schen d, das immer als d wiedergegeben ist und bei der kennzeichnung der idäfa mit
einem yä anstelle des traditioneken hamza hat er Zugeständnisse an die moderne
Schreibweise gemacht.

Die jetzt vorliegende ausgäbe des Sähnäma ist, wie uns der herausgeber mitteüt,
die Vorstufe zu einer weiteren, auf 4 bände text und 1 band anmerkungen reduzierten
und bis auf weiteres endgültigen fassung des texts.

Man kann nur hoffen, dass die weitere arbeit an diesem grossen unternehmen
günstig verläuft und wk bald den ganzen text zur Verfügung haben.

Michael Glünz

ASKO PARPOLA: The Sky-Garment. A study of the Harappan religion and its relation

to the Mesopotamian and later Indian religions. Studia Orientalia, edited by the
Finnish Oriental Society, no. 57. Helsinki 1985. 216 + 25 pp.

This book takes as its point of departure the garment of the so-called 'priest-king', one
of the best-known pieces of Harappan art. The trefoUs which cover this garment are
studied in connection with the same motiv on other pieces of Harappan art, and in
Mesopotamia. This starts an amazing sequence of associsations, which connect Harappan

religion not only witk Mesopotamian, but also with Vedic and post-Vedic Indian
religions. Muck of this is based on a number of more or less probable assumptions,
such as the Dravidian languange of Harappan culture, and the two waves of invading
Aryans, fkst the Däsas and much later the Rgvedic Aryans. But also the continuity of
Harappan rekgion with Mesopotamian and later Indian rekgions, supposedly demonstrated

in tkis book, is to some extent already included among tke initial assumptions.
Perkaps some amount of circularity is unavoidable in tke field of protohistorical
reconstruction. Future research wkl kave to decide whether the "complex web" of
solutions offered in this book "fit[s] together too weU for thek coherence to be the
result only of coincidence" (p. 155) or otherwise. Initial reactions (e.g., K.R. Norman,
AO 48, 1987, 194-198; H. Falk, ZDMG 138, 1988, 160-163) have been moderately
critical.

The book contains a summary of 13 pages, many ülustrations (at the end), a long
bibkograpky, and a very detaked analytic index whose length is not properly described
by saying that it covers 23 pages: its print is very much smaller than that of the
remainder of the book.

Johannes Bronkhorst



212 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

MARK R. PEATTIE, Nan'yô. The Rise and Fall ofthe Japanes in Micronesia, 1885-
1945. Honolulu: University of Hawak Press, 1988. 382 S.

Gegenstand der vorliegenden Studie von Mark R. Peattie ist die japaniscke Koloniali-
sierang der weit verstreuten pazifischen Inseln von den Marianen im Westen über die
westlichen und östlichen Karoknen bis hin zu den Marshall Inseln im Osten (nan'yô)
zwischen 1885 und 1945.

Das Buch führt den Leser von der Geschichte der ersten japanischen Auswanderer
über die schrittweise Inbesitznahme der Inseln ab 1914 zur Zeit des Völkerbundsmandates

ab 1921. Dargestellt werden die Lokalverwaltung der Japaner, die japanische
Politik gegenüber der ursprünglicken Bevölkerung der Inseln und die wirtschaftlicke
Entwicklung der Inseln. Ein Kapitel scküdert die zaklenmässig bedeutende Auswanderung

von Japanern in die neuen Kolonialgebiete der Südsee (von einigen Hundert
im Jahre 1914 auf 62.000 im Jahre 1937). Es folgen weitere Kapitel zum täglichen
Leben in den Kolonien, zur Militarisierung der Inseln kurz vor Ausbrack des pazi-
fiscken Krieges und sckliesslich zur Rückeroberung durch die Alliierten und zum
Abzug der gescklagenen japanischen Trappen. Unter den zahkeicken Illustrationen
sind besonders die detaükerten Karten der einzelnen Inseln bemerkenswert. Eine aus-
führliche Bibliographie der Sekundärkteratur in japaniscker und englischer Sprache
zur Geschichte der Pazifikinseln unter japanischer Kolonialherrschaft beschkessen dieses

äusserst informative Werk.
Mit nur gerade 1 % der wktsckaftlicken Gesamtproduktion des Reiches im Jahre

1935 besassen die Pazifik-Inseln (Gesamtfläche: 860 Quadratmeüen) zahlenmässig
keine grosse ökonomische Bedeutung. Im Vorfeld des Pazifischen Krieges unterstützten

sie jedoch mit ihrer Produktion von Zuckerrohr, Phosphat (für Dünger und Sprengstoff),

Kopra und Fisch die wachsenden Autarkiebestrebungen der japanischen
Wirtschaft. Die eigentliche Bedeutung dieser Inseln war eine strategische, indem sie die
Grenzen Japans in Richtung Süden ausweitete (nanshin) und neue Horizonte für Handel

und Auswanderung eröffnete. Die ursprünglichen Einwohner Mikronesiens wurden
von den zahlreichen Einwanderern als Arbeiter, Produzenten und als Konsumenten
beinahe vollständig verdrängt — der einzige, aber deshalb nicht weniger schwerwiegende

Brach der Bedingungen des Völkerbundsmandates, den man Japan vorwerfen kann.
Wahrscheinlich ist es neben dem äusserst gut ausgebauten Polizeiapparat auch der

Friedfertigkeit der Mikronesier zuzuschreiben, dass die Geschichte dieses Teils des

japanischen Kolonialreiches keine blutig niedergeschlagenen Aufstände zu verzeichnen
hat.

Wie im Epilog ausgeführt wkd, ist Japan heute wieder - und dies gilt besonders
für die Tourismusindustrie — die führende Wktschaftsmacht im Südpazifik. Heute
flankiert Japan seine wktsckaftlicken Aktivitäten jedock nickt mehr mit
Waffenpräsenz, sondern mit wktschaftlicher und technischer Hilfe sowie mit Kulturaustauschprogrammen.

Diese nachträgliche Verwkklickung des "Vorstosses nach Süden" relativiert

in der Retrospektive die Bedeutung des Jahres 1945 als geschichtlicke Zäsur. Damit

lässt sich auch für die Zukunft erahnen, dass in Bezug auf die militärische Präsenz

Japans im Pazifik wohl noch nicht das letzte Wort gesprochen ist.
Dr. Heinrich Reinfried



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 213

POPULATION CENSUS OFFICE OF THE STATE COUNCIL OF THE PEOPLE'S
REPUBLIC OF CHINA and THE INSTITUTE OF GEOGRAPHY OF THE CHINESE
ACADEMY OF SCIENCES, comps. and eds., The Population Atlas of China. Hong
Kong, Oxford, New York and Tokyo: Oxford University Press, 1987. 217pp.

Obwohl China über eine lange Tradition von Volkszählungen verfügt, sind
Bevölkerungszahl und Bevölkerungsstruktur doch immer umstritten geblieben. Auch die
veröffentlichten Ergebnisse der zwei ersten in der Volksrepublik durchgeführten Volkszählungen,

1953 und 1964, unterscheiden sich in ihrer Dürftigkeit nur wenig von den

Zählungen früherer Jahrhunderte. Der letzte und bis anhin umfassendste Zensus fand
1982 statt und hat nun zur Veröffentlickung des vorliegenden Atlasses geführt. Ziel
des Kartenwerks ist es gemäss Vorwort, "to summarize and present comprehensively
and systematically the results of China's Thkd Population Census in the form of maps
depicting the demographic, social and economic characteristics, as well as regional
distribution and variation, of the entire population of China."

Der Atlas enthält 137 farbige Karten, die in acht Abschnitte unterteilt sind:

- Hintergrund-Karten (administrative Einteüung, Bewässerung, Niederschlagsmenge,
Landnutzung, Transportsystem, Bruttosozialprodukt);

- Bevölkerungsdichte ;

- ethnische Minderheiten (regionale Verteüung, Grösse, Bildungsstand und erwerbs¬
statistische Angaben);

- Geschlecht und Alter (Geschlechterverhältnis, Anzahl Frauen im gebärfähigen
Alter, Altersstruktur, Abhängigkeitsverhältnisse [dependency ratios]);

- Bevölkerungsbewegung (Geburten-, Sterblickkeits- und Wachstumsraten [mit Ver¬

gleichen zu 1964], Lebenserwartung sowie historische Karten zur Bevölkerungsdichte

seit der Han-Dynastie);

- Büdungsstand (mit Vergleichen zu 1964);

- erwerbsstatistische Angaben (Verhältnis zwischen beschäftigter und nicht-beschäf¬

tigter Bevölkerung, Zusammensetzung der arbeitssuchenden Bevölkerung in den
Städten nach Alter und Geschlecht, Zusammensetzung und Anteü der Arbeitskräfte

in den verschiedenen Wirtschaftszweigen sowie deren Aufschlüsselung nach
Geschlecht, Büdung und Alter);

- Famüie, Heirat und Fruchtbarkeit (Haushaltstypen und Haushaltsgrösse, Zivil¬
stand nach Geschlecht und Alter, Geburtenhäufigkeit und Fruchtbarkeitsrate
nach Bildungsstand und Beruf).

Der grösste Teil der demographischen Karten basiert auf dem Kreis als Erhebungseinheit.

Im Anhang findet sich denn auch eine Tabelle mit detaillierten Angaben zu
allen Kreisen (xian) und Städten (shi); ein unerlässkches Hilfsmittel für Lokalstudien.
Auf Karten über die Bevölkerungsdichte von 6 Grossräumen (Shanghai, Zhujiang-
Delta, Beijing-Tianjin, Sicnuan-Ebene, Jianghan-Ebene und der Gegend von Shenyang)
sind sogar erstmals Daten unterhalb der Kreisebene dargestellt worden.

Die Einleitung zu den Karten ist leicht verständlich, jedoch sicher nicht ganz frei
von ideologischen Voreingenommenheiten. Der Atlas, — d.h. seine chinesische Version

— richtet sich denn auch nicht zuletzt an die Kader Chinas, denn "particular
emphasis has been placed on the selection of topics relevant to the formulation of
population policies and plans for socio-economic development". Das Material ist
dennoch vielfältig und richtet sich nicht nur an Bevölkerungswissenschaftler. Auch



214 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Historiker, Ökonomen, Ethnologen usw. finden wertvolle Karten in diesem Atlas. Die
Visualisierung von komplexen demographischen Daten ist gelungen, und es kann nur
jedem Interessierten empfohlen werden, einmal durch diese demographiscke Kartenwelt

zu wandern.
M. Hitz

FLORIAN C. REITER, Grundelemente und Tendenzen des religiösen Taoismus.
Wiesbaden/Stuttgart: Steiner Verlag, 1988 (Münckner Ostasiatiscke Studien, Band 48).
173 S.

F.C. Reiter eröffnet mit seiner Studie zum rehgiösen Taoismus der Ckin-, Yüan- und
Ming-Zeit ein sekr wichtiges neues Forschungsgebiet, das bis anhin noch wenig bis gar
nicht berücksichtigt wurde. In diese Zeit fielen wichtige neue Schulgründungen innerhalb

des religiösen Taoismus, und nach aussen musste er sich mit dem Buddhismus und
dem Neo-Konfuzianismus auseinandersetzen. In diese Periode fäkt auch die Verbindung

intellektueüer Strömungen für die generell das Motto "Die Drei Lehren gehören
zusammen" (San-chiao wei i) galt. Aus dieser Perspektive betrachtet, ist Reiters Studie
um so bedeutender, als sie versucht aufzuzeigen wie innerhalb des rekgiösen Taoismus
eine Weiterentwicklung der praktischen, theoretischen und liturgischen Mittel der
Taoisten stattgefunden hat. Im Mittelpunkt stehen dabei Entwicklungen, die von
Meistern des Tao (tao-shih) im betrachteten Zeitraum initiiert und getragen wurden.

In fünf Abschnitten, die je einen Aspekt des Wirkens jener Tao-skik besprechen,
wird ankand sorgfältig ausgewäklter Texte ein lebendiges Büd über die Profession dieser

Meister gezeichnet.
Den Ausgangspunkt der Studie büdet eine Geschichtsvision des 43. Cheng-yi

Patriarchen Chang Yü-ch'u, der auf Geheiss des Kaisers Ming T'ai-tsu im Jahre 1406
die Aufgabe übernommen hatte, eine umfassende Revision des taoistischen Kanons
einzuleiten. Dieser Beginn, der zeitlich betrachtet den letzten Teü der besprochenen
Entwicklung büdet, umreisst den Rahmen und die Diskussionsgrundlage für die gesamten

Abschnitte.
Reiter gelingt es überzeugend zu zeigen, wie Ckang Yü-ck'u die Gunst der Gelegenheit

benutzt, sein Amt und seine Tradition vor der Öffentkckkeit zu legitimieren.
Ckang begründet die verschiedenen im betrachteten Zeitraum gewachsenen literarischen

und liturgischen Traditionen in ihrem historischen Zusammenhalt und versucht
eine verantwortliche Präsentation des Taoismus gegenüber Staat und GeseUschaft zu
liefern.

Die Studie fäkrt mit einer Untersuckung zweier versckiedener Gruppen (Ch'ing-
wei und Ck'üan- cken) fort, die als wicktige Elemente des rekgiösen Taoismus bis in die
Neuzeit Einfluss ausübten.

Daraufhin werden im dritten Abscknitt exemplarisck die synkretistiscken Tendenzen

der Zeit am Beispiel des Meisters Ck'en Ckih-hsü beleuchtet, der in der ersten Hälfte
des 14. Jh. am kaiserlichen Hof hoch angesehen, gelebt und gewkkt katte.

Der vierte Abscknitt ist einem Lokalkult aus der Provinz Ckiang-hsi gewidmet, in
dem die Entfaltung religiöser Tätigkeiten von Tao-shih vor dem Hintergrund lokaler
und populärer Traditionen gezeigt wkd.

Im letzten Teü besprickt Reiter dann die Beziehung zwischen Taoismus und



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 215

Buddkismus und deren Integration in das Gefüge der staatkcken Ordnung und des

administrativen Interesses. Eine Integration, die mittels Restriktionen und Massgaben
zur Lebens- und Amtsfükrang von Mönchen und Taoisten angestrebt wurde.

Die gesamte Studie ist von der Präsentation der Texte, ihrer sorgfältigen Übersetzung

und dem Aufbau her wohl durchdacht. Zugleich liefert Reiter eine nakezu
lückenlose Bibüographie zur gesamten Sekundärliteratur in ckinesischer und japanischer

Sprache sowie sämtlichen europäischen Sprachen, die er auch extensiv zitiert.
Da die Fussnoten allein deskalb auck eine unerschöpfliche QueUe an Informationen
büden, ist noch ein Grund mehr gegeben, dieses Buch allen interessierten Lesern zu
empfehlen.

Kunz André

TAKAMICHI TAKAHATAKE, Young Man Shinran. A Reappraisal of Shinran's Life.
Waterloo. Ont.: WUfried Laurier University Press, 1987. XV, 228 pp.

Skinran (1173-1262), der Grander der japanischen Schule des Reinen Landes des

Amida-Buddkismus, jap. Jôdo Shinshû, ist zweifeüos eine der originellsten und
faszinierendsten Gestalten der japaniscken Geschichte, wenn nicht gar der Menschheitsgeschichte.

T. Takahatake versucht nun, wie das bereits im Untertitel zum Ausdruck kommt,
eine "Neubeurteüung" Shinrans, vor allem durch das Studium verschiedenster Quellen
und Texte zum jungen Shinran, das heisst, bis zu dessen 42. Altersjahr, als Shinran
1214 2 Jahre nach dem Auslaufen seines Exils mit seiner Ehefrau und drei Kindern
von Echigo nach Ostjapan zog.

Leider wkd Takahatake diesem im Titel gestellten Ansprack nickt gerecht. Die
Anspielung an Erik Eriksons Buch über Martin Luther im Titel weckt die Vorstellung,
dass eben eine solcke psyckologiscke Studie über Skinran folge, doch ist dies einmal
wegen der Spärkchkeit des Materials über den jungen Skinran wokl unmöglick, zum
anderen zieht Takahatake keinerlei oder zu wenig belegte Scklüsse aus dem dargebotenen

Material, lässt den Leser also mit dessen Fragen allein.
Dazu kommen noch Inkonsequenzen wie zum Beispiel Shinrans Novizenname,

der einmal mit Hannen (korrekt), sonst mit Hanen wiedergegeben wkd, oder Un-
genauigkeiten, wie etwa - unter anderem - der Name Ha(n)nen ersckeint auf den
Seiten 3 und 14, nickt wie im Index angegeben 8 und 14.

AU diese Bemerkungen mindern leider den Wert des Buckes, das jedock vor allem
im Teil, der mit "Glossary, Bibliography, Appendix and Index" überschrieben ist,
manches wieder gut macht. Diese ZusammensteUung ist - sieht man von den Unge-
nauigkeiten ab und mit der gebotenen Vorsicht verwendet — durchaus äusserst
hilfreich.

D. Schwaller


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

