Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 43 (1989)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Muhammad Hosayni BEHISHTI u. Javad BAHONAR, Philosophy of Islam. Salt Lake
City: Islamic Publications, s.d. 580 s.

Die islamische revolution im Iran ist nicht allein in ihrer historischen und politischen
dimension und ebensowenig allein im Iran ein ereignis von grosster tragweite. Ihre in
dem schlagwort “weder Ostlich noch westlich” angedeutete radikale absage an die bei-
den grossen machtblécke und die ideologien, die ihre existenz rechtfertigen, sowie ihr
anspruch, mit hilfe der islamischen religion als vollstindigem und vollkommenem plan
hier und jetzt die ideale gesellschaft, den islamischen staat, errichten zu kdnnen, hat
den prozess der umorientierung innerhalb der ganzen islamischen welt zwar nicht erst
in gang gesetzt, ihm aber mit wesentlich grosserer dynamik eine neue richtung ver-
liehen.

Wer immer sich heute mit dem verhiltnis von islam und politik, religiodsem recht
und gesellschaftlicher praxis beschiftigt, kommt, ob muslim oder nicht, um eine aus-
einandersetzung mit der revolutiondren interpretation des islam durch die gefolgsleute
des ayatollah Khomeiny (Humaini) nicht mehr herum.

Das hier vorzustellende buch ist die englische iibersetzung einer publikation, die
unter dem titel S’inEl;t-i islam von einem gremium schiitischer gelehrter in persischer
sprache verfasst wurde. Die zwei namentlich genannten mitglieder dieses gremiums,
ayatullah dr. Muhammad-i BihiSti (Muhammad Hosayni Behishti) und huggat ul-islam
dr. Gawad-i Bahunar (Javad Bahonar), gehorten bis zu ihrem gewaltsamen tod 1981
zu denen, die an entscheidender stelle die revolutionire vision Khomeinys in prakti-
sche politik umzusetzen versuchten.

Das buch, das uns vorliegt, erhebt den anspruch, knapp und umfassend in die
islamische sichtweise der wichtigsten fragen einzufiihren; die behandelten themen
reichen — getreu dem grundsatz, dass der islam keinen bereich unserer existenz aus-
spart — von der kosmogonie iiber fragen der evolution und der stellung des menschen
im kosmos, die personliche sittlichkeit, das familienleben, die wirtschaft und das recht
bis hin zum problem des heiligen krieges. Instruktiv ist diese bis zu einem gewissen grad
als offiziell anzusehende darstellung der weltanschaulichen fundamente der Islami-
schen Republik Iran gewiss, zeigt sie doch, nach welchem raster die wirklichkeit ins be-
wusstsein revolutionirer schiitischer gelehrter aufgenommen und dort verarbeitet wird.

Zu einer ernsthaften auseinandersetzung mit dem vorgetragenen lidt diese schrift
aber nicht ein, denn sie geht von der primisse aus, im besitz der einzigen, unabinder-
lichen wahrheit zu sein, und setzt jeden, der einwinde vorzubringen hédtte, von vorne-
herein ins unrecht. Was im kapitel iiber die beziehungen der muslimischen gemeinde
zum rest der menschheit gesagt wird, dass nimlich der charakter der beziehungen zu
aussenstehenden wesentlich davon abhidnge, inwieweit jene in {ibereinstimmung mit
der islamischen ideologie didchten, gilt in gleicher weise fiir das verhiltnis dieses texts
zu seinem leser: erwartet wird nicht die eigene dienstleistung des lesers in der ausein-
andersetzung mit dem, was der text behauptet, sondern die bereitschaft, “‘falsche”
und ‘‘verzerrte” sichtweisen aufzugeben und sich dem wahrheitsanspruch des texts
zu unterwerfen.

Wer zur unterwerfung nicht bereit ist, kann sich nur in die distanz des wissen-
schaftlichen beobachters zuriickziehen und dieses buch als ideologiegeschichtliches
studienobjekt betrachten.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 207

Aus solcher distanz gesehen ist interessant, wie sich die autoren bemiihen, konzep-
te, die historisch nicht aus ihrer sphire stammen, aus der modernen welt aber nicht
mehr wegzudenken sind, in ihr system aufzunehmen und damit dessen geschlossenheit
zu demonstrieren. So diskutieren sie recht ausfiihrlich iiber die frage der biologischen
evolution und anerkennen sie als ein giiltiges konzept, imden sie die natur und ihre
gesetze als manifestation des gottlichen willens, die dinge gerade so und nicht anders
geschehen zu lassen, auffassen. Wie die meisten modernen apologeten des islam vermei-
den die autoren den fehler ihrer christlich-fundamentalistischen kollegen, ihre religidse
lehre im widerspruch zu naturwissenschaftlichen erkenntnissen zu formulieren und so
an glaubwiirdigkeit bei rational denkenden menschen zu verlieren.

Selbst in einem so heiklen punkt wie der frage der beziehungen zwischen mann
und frau ist ihr bemiihen spiirbar, die vorderorientalisch-islamische tradition in zeitge-
nossische denkkategorien zu fassen. Die im islamischen recht verankerte polygynie
mogen allerdings auch sie nicht fiir erstrebenswert erkldren, ganz im gegensatz zu der
nur bei den schiiten erlaubten ehe auf zeit (mut @), fiir die sie zwar durchaus verniinftige
argumente vortragen, dabei aber doch geflissentlich iibersehen, dass in der gesellschaft-
lichen wirklichkeit die vorteile einer ehe auf zeit allein dem mann zufallen.

Der unerschiitterliche glaube daran, dass ‘“‘der islam™ — schon dies eine hd&chst
fragwiirdige abstraktion — alles zum besten regeln miisste, wiirde man sich nur endlich
ihrem idealisierten verstindnis der dinge anschliessen, verstellt den autoren die sicht
auf eine realitdt, in der auch nach dem sieg der islamischen revolutionidre und der er-
richtung eines islamischen staates ungerechtigkeit, engstirnigkeit, hass, rachsucht,
machtgier und unmenschlichkeit keineswegs ausgerottet sind.

Michael Gliinz

ANNE CHAYET, Les temples de Jehol et leurs modéles tibétains. Paris: Editions
Recherches sur les civilisations, 1985. 206 p. + 18ff. n.ch., planches («Synthése»,
No 19.) '

Hors les murs du palais impérial de Jehol (ou Chengde), leur capitale d’été, les empe-
reurs Kangxi et Qianlong firent construire douze «temples extérieurs», tous boud-
dhiques, dont deux sont dus 4 Kangxi et dix 4 Qianlong. Il en subsistait encore huit
jusqu’en 1964, et on les appelait souvent wai ba miao, «les huit temples extérieursy
(p. 26); mais depuis 1964 les huit ont été réduits a sept 4 cause d’un coup de foudre.
Voir notamment le tableau synoptique de la page 212.

Mme Chayet décrit ces douze temples (chapitre I). Elle expose les raisons poli-
tiques de leur construction (chapitre II). Tout en rehaussant le prestige de la dynastie
mandchoue, jamais entiérement acceptée par les Chinois, il semble que Qianlong ait
voulu impressioner les Mongols et s’assurer de leur loyalisme: «I’Empereur, protecteur
de la «Doctrine jaune», vénérée par ’ensemble de tribus mongoles, construisait des
temples a Jehol afin que ses vassaux, venus lui rendre hommage en ce lieu privilégié,
pussent pratiquer leur culte» (p. 53). Les temples extérieurs se référent principale-
ment au bouddhisme tibétain, puisque le bouddhisme dGe lugs pa avait gagné la
Mongolie dés le XVI®-XVII® siécle. C’est ainsi que les trois plus importants se veulent
des répliques du temple de bSam yas, du Potala de Lhasa et du bKra Sis lhun po.



208 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Les chapitres III et IV traitent des techniques architecturales et picturales mises
en ceuvre. Au bas de la page 80, I’auteur définit le rapport entre les originaux tibétains
et leurs répliques mandchoues. Le chapitre III contient des informations du plus
grand intérét sur la tradition architecturale tibétaine (p. 84-85), les techniques et les
problémes de la perspective (p. 91-97).

L’ouvrage constitue une monographie d’excellente qualité, tant dans sa partie
historique que dans sa partie technique.

Jacques May

Millicent Anne GATES and E. Bruce GEELHOED, The Dragon and the Snake: An
American Account of the Turmoil in China, 1976-1977. Philadelphia, Pennsylvania,
USA: University of Pennsylvania Press. 1986. pp. xxii, 213 (222).

The years 1976-1977, The Years of the Dragon and the Snake, respectively, brought
potent changes to China: Mao Zedong died, a tragic earthquake rocked North China,
the Gang of Four was arrested, and Deng Xiaoping returned to power. During these
years, Thomas S. Gates served as chief of the United States Liaison Office in Peking.
This book describes those years from Gates’ perspective and as such plays a fundamen-
tal role in the study of US-PRC relations in the mid-1970’s. Gates’ collaboration with
Professor Geelhoed on the volume was interrupted by the diplomat’s death in 1983.
Geelhoed and Gates’ widow, Millicent Anne Gates, completed the project.

Besides providing a detailed, eyewitness account of larger events, this work offers
an interpretation of those episodes. The authors reject the premise that Sino-American
relations stagnated between 1973 and 1977, contending, rather, that ‘“‘everything
seemed to happen in 1976 and 1977, things which, in their estimation, facilitated the
normalization of US-PRC relations in 1978 and 1979. Gates’ professional and personal
observations inform this thesis. :

The book suffers an ambivalence of purpose in the first several chapters, struggling
between serving as a memorial to an undoubtedly distinguished public servant or
functioning as a scholarly account of the period and of Mr. Gates as a source for it.
It ultimately moves toward the latter alternative. Although sufficiently documented
in most aspects, it is at times difficult to discern whose observation or opinion is being
cited: Mr. Gates’, Mrs. Gates’, or Professor Geelhoed’s. The work loses some of its
impact and usefulness because of this lack of discernible accountability. Nevertheless,
it incorporates considerable detail about the period and is unique in reflecting Gates’
point-of-view.

Margaret B. Denning

Hrsg. LOPEZ, Donald jr.: Buddhist Hermeneutics. Studies in East Asian Buddhism 6,
Kuroda Institute, University of Hawaii Press, Honolulu, 1988; S. 290 + Index.

Hermeneutik wird im Buddhismus als wissenschaftliche Methode zur Erkldrung von
Texten zugleich aber auch als Methode des Verstehens des Ichs und der Phinomene
gepflegt. Im Westen dagegen wetteifern und bekdmpfen sich die beiden methodologi-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 209

schen Verfahren seit langem. Die Hermeneutik von Wilhelm Dilthey prizisierte nur
diese Spannung: Die Naturwissenschaften versuchen, die Natur mittels universeller Ge-
setze zu erkldren, die Geisteswissenschaften jedoch sind darauf bedacht, die Motive
und Wirkungen der menschlichen Ideen und Handlungen allein zu verstehen.

In der buddhistischen Hermeneutik legt man je nach Schulrichtung mehr Wert auf
die erklirende oder verstehende Methode und zieht dafiir die einen Schriften des
Kanons den andern vor. Diese hermeneutische Vielfalt spiegelt sich in den elf Beitridgen
verschiedener Autoren, die Donald S. Lopez, jr. im Buch Buddhist Hermeneutics als
Ergebnisse der Konferenz am Kuroda Institut von 1984 iiber buddhistische Hermeneu-
tik zusammengestellt hat. Die Beitrige bilden drei Gruppen. Eine dussert sich allgemein
zum Thema Hermeneutik, die zweite wendet sich dem Tibetischen Buddhismus zu,
und in der dritten wird schliesslich die Mahayana-Hermeneutik Chinas, Koreas und
Japans anhand von vornehmlich vier (Jingtu, Chan, Huayan und Zhenyan) der acht
Schulen behandelt.

Die Frage, ob Buddha seine Idee iiberhaupt in Worte, und wenn ja in welche,
gefasst hat, wird lediglich am Rande tangiert (Donald Lopez, S. 47-70). Viel mehr
interessiert die Tatsache, dass im buddhistischen Kanon grundsitzlich verschiedene
Theorien vereint sind, was nur méglich war, weil die urspriingliche Idee Buddhas zur
transzendenten Idee reduziert wurde. Ob man sie pldtzlich verstand oder graduell
beim Lesen erkldrender Schriften erfasste, hing einerseits von der Eigenschaft und
Fihigkeit des Schiilers ab (George Bond, S. 31-45), andererseits vom Schwierigkeits-
grad des Textes. Wenn es darum geht, dem Text eine vom Autor unabhingige Selb-
stindigkeit und Eigendynamik zuzusprechen, so firbt das Umfeld, das den Leser von
heute gefangenhilt, die Auslegung entscheidend mit. Dazu scheinen buddhistische
hermeneutische Texte besonders geeignet zu sein. Sie provozieren geradezu eine Aus-
einandersetzung mit dem Leser und dessen Um-welt. Im allgemeinen und die tibeti-
schen tantra-Verse im speziellen sind so konzipiert, dass sie dem Kontext, d.h. dem
Schiiler und seiner Situation angepasst werden konnen. (Michael Broido stellt dies an
einem iibersetzten Beispiel aus dem Vimalaprabha unter Beweis S. 71-119). Einige
Schulen, darunter speziell die Huayan taten sich durch hoéchst differenzierte Aus-
legungen hervor. Dabei stellt sich unter anderem die Frage, wozu die intellektuellen
Erklirungen dienen, wenn sie sich nicht in jeder Geste des Alltags niederschlagen
und so den Prozess zur Erleuchtung beschleunigen? Entsprechend kritisierte der
Koreaner S6san Hyujong (1520-1604) bereits die Huayan-Schule, sie dresche nur
“tote Worte”, die Chan-Schule dagegen tradiere die buddhistische Idee mit “lebendi-
gen Worten” (Robert E. Buswell, S. 247). Im lebendigen Dialog zwischen Lehrer und
Schiiler zeigt sich erst das Verstindnis der Idee. Daher ist das fundamentale hermeneu-
tische Prinzip der Chan-Schule auch eine Aufforderung zur Tradition: Der Inhalt der
Texte kann nur von erleuchteten Meistern den Schiilern addquat weitergegeben wer-
den. Dabei beharrte die Chan-Schule nicht ausschliesslich auf orthodoxen Texten,
sondern unterrichtete auch “‘ausserhalb der Schriften’, denn der Bereich der absoluten
Wahrheit ist der Sprache nicht zuginglich. Im verstirkten Masse schien auch der
Jingtu-Schule das Unterfangen, sich der absoluten Wahrheit mit sprachlichen Mitteln
zu ndhern, zum Scheitern verurteilt. Sie begniigte sich deshalb mit dem blossen Rezitie-
ren der hermeneutischen Texte und sah auch im Dialog “Lehrer-Schiiler” eine be-
grenzte Form (David W. Chapell, S. 175-205). Ein Beispiel fiir diese Auffassung liefert
der zweitletzte Beitrag des Buches. Fiir Kukai, Schiiler der Jingtu-Schule, waren
mantra und dharani Ausdruck der Erleuchtung und zugleich Mittel dazu (Thomas P.



210 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Kasulis, S. 257-272). Jedoch auch diese Form erfordert einen hermeneutischen Schliis-
sel, um richtig verstanden oder erklirt zu werden. Damit ein hermeneutischer
Kreis entsteht, sind vier Personen erforderlich: der urspriingliche Autor/die urspriing-
liche Horerschaft // der aktuelle Lehrer/die aktuelle Horerschaft. Sie alle sind an dem
allumfassenden Prozess des Erklirens und Verstehens beteiligt (A.F. Thurmann,
S. 119-148). Nur die Leere ist absolut, und alles andere bendtigt eine Erkldrung und
ein Verstindnis.

Claudia Fritz

The Shahnameh (Book of Kings),ed. by Djala KHALEGHI-MOTLAGH, Vol. 1. Albany:
State University of New York Press, 1988; xi, 34, 374 s. ISBN 0-88706-0 $ 88.50

Nach langen jahren der vorbereitung legt Djalal Khaleghi-Motlagh nun den ersten band
seiner auf 6 binde text und 2 binde anmerkungen ausgelegten edition des Sahnama
vor. Der aufwand, der mit einem solchen unterfangen verbunden ist, ist enorm und
man muss sich fragen, ob der ertrag die miihe iiberhaupt lohnt.

Ausser frage steht, dass wir es beim .§&hn5ma mit einem werk zu tun haben, das
nicht nur iiber hervorragende literarische qualitdten verfiigt, sondern auch ein wichti-
ges zeugnis fiir die kulturelle tradition des vorislamischen Iran und fiir die frithe neu-
persische schriftsprache darstellt. Dass das Sahnama bis in die jlingste vergangenheit
seinen platz in der ideologischen rechtfertigung monarchischer herrschaft hatte und
die $ahnamaforschung gelegentlich in den dienst der propaganda gestellt wurde, darf
heute nicht dazu verfithren, das Sahnama aus ideologischen griinden zum alten eisen
zu werfen. Im gegenteil, die Sahnamaforschung ist und bleibt ein grosses und lohnen-
des teilgebiet der iranistik.

Zu fragen bleibt also, ob die editorische leistung des herausgebers das bisher er-
reichte ibertrifft und die neue ausgabe des Sahnama die fritheren, vor allem die ab
1963 erschienene der sowjetischen Akademie der Wissenschaften in Moskau, zu er-
setzen vermag.

Dazu ist als erstes festzustellen, dass sich Khaleghi-Motlagh nicht allein auf eine
grossere zahl von handschriften stiitzt als die sowjetischen herausgeber, sondern auch
auf eine, die erst 1977 bekannt geworden ist. Es handelt sich dabei um die in Florenz
aufbewahrte handschrift von 614/1217, die nicht nur ilter, sondern auch zuverlédssiger
ist als die {ibrigen; sie umfasst allerdings nur die erste hilfte des texts.

Das vorhandene material hat der herausgeber eingehenden studien unterzogen, was
im lauf seiner vorbereitung der edition zu einer anzahl von aufsitzen gefiihrt hat, und
nach der evaluation der einzelnen handschriften 15 von ihnen als grundlage fiir seine
neuausgabe ausgewihlt. Er hat auch, wie schon die moskauer herausgeber, die arabi-
sche iibersetzung des Bundari aus dem 7./13. jh. beriicksichtigt.

Der text selbst folgt — so weit diese reicht — der florentiner handschrift; die ent-
scheidung fiir eine bestimmte lesart ldsst sich anhand des positiven apparates nachvoll-
ziehen. In seiner einleitung legt der herausgeber die kriterien dar, die ihn veranlasst
haben, ggf. vom wortlaut der textgrundlage abzuweichen. Dass dazu nicht der persdn-
liche geschmack des herausgebers gehoren darf, miisste an sich nicht erwdhnt werden,
wire nicht im Iran das literarische feingefiihl als editionsprinzip von einer grossen zahl
von gelehrten anerkannt worden.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 211

Besonders erfreulich ist neben allen vorziigen dieser neuausgabe auch, dass der
editorischen sorgfalt des herausgebers ein sauberes, gefilliges druckbild auf papier von
guter qualitdt gegeniibersteht und so ein text zustande gekommen ist, der sich — auch
ohne den schnickschnack der iranischen prachtausgabe von 1971 — sehen lassen kann.

Viele stellen sind vokalisiert und die orthographie spiegelt das bemiihen des
herausgebers um sprachgeschichtliche treue zum original wider; einzig beim postvokali-
schen d, das immer als d wiedergegeben ist und bei der kennzeichnung der idafa mit
einem ya anstelle des traditionellen hamza hat er zugestindnisse an die moderne
schreibweise gemacht.

Die jetzt vorliegende ausgabe des Sahnama ist, wie uns der herausgeber mitteilt,
die vorstufe zu einer weiteren, auf 4 binde text und 1 band anmerkungen reduzierten
und bis auf weiteres endgiiltigen fassung des texts.

Man kann nur hoffen, dass die weitere arbeit an diesem grossen unternehmen

giinstig verlduft und wir bald den ganzen text zur verfiigung haben.
Michael Gliinz

ASKO PARPOLA: The Sky-Garment. A study of the Harappan religion and its rela-
tion to the Mesopotamian and later Indian religions. Studia Orientalia, edited by the
Finnish Oriental Society, no. 57. Helsinki 1985. 216 + 25 pp.

This book takes as its point of departure the garment of the so-called ‘priest-king’, one
of the best-known pieces of Harappan art. The trefoils which cover this garment are
studied in connection with the same motiv on other pieces of Harappan art, and in
Mesopotamia. This starts an amazing sequence of associsations, which connect Harap-
pan religion not only with Mesopotamian, but also with Vedic and post-Vedic Indian
religions. Much of this is based on a number of more or less probable assumptions,
such as the Dravidian languange of Harappan culture, and the two waves of invading
Aryans, first the Dasas and much later the Rgvedic Aryans. But also the continuity of
Harappan religion with Mesopotamian and later Indian religions, supposedly demon-
strated in this book, is to some extent already included among the initial assumptions.
Perhaps some amount of circularity is unavoidable in the field of protohistorical
reconstruction. Future research will have to decide whether the ‘“complex web” of
solutions offered in this book “fit[s] together too well for their coherence to be the
result only of coincidence’ (p. 155) or otherwise. Initial reactions (e.g., K.R. Norman,
AO 48, 1987, 194-198; H. Falk, ZDMG 138, 1988, 160-163) have been moderately
critical.

The book contains a summary of 13 pages, many illustrations (at the end), a long
bibliography, and a very detailed analytic index whose length is not properly described
by saying that it covers 23 pages: its print is very much smaller than that of the
remainder of the book.

Johannes Bronkhorst



212 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

MARK R. PEATTIE, Nan’yo. The Rise and Fall of the Japanes in Micronesia, 1885-
1945. Honolulu: University of Hawaii Press, 1988. 382 S.

Gegenstand der vorliegenden Studie von Mark R. Peattie ist die japanische Koloniali-
sierung der weit verstreuten pazifischen Inseln von den Marianen im Westen iiber die
westlichen und 8stlichen Karolinen bis hin zu den Marshall Inseln im Osten (nan’yo)
zwischen 1885 und 1945.

Das Buch fiihrt den Leser von der Geschichte der ersten japanischen Auswanderer
iiber die schrittweise Inbesitznahme der Inseln ab 1914 zur Zeit des Vélkerbundsman-
dates ab 1921. Dargestellt werden die Lokalverwaltung der Japaner, die japanische
Politik gegeniiber der urspriinglichen Bevolkerung der Inseln und die wirtschaftliche
Entwicklung der Inseln. Ein Kapitel schildert die zahlenmissig bedeutende Auswan-
derung von Japanern in die neuen Kolonialgebiete der Siidsee (von einigen Hundert
im Jahre 1914 auf 62.000 im Jahre 1937). Es folgen weitere Kapitel zum tédglichen
Leben in den Kolonien, zur Militarisierung der Inseln kurz vor Ausbruch des pazi-
fischen Krieges und schliesslich zur Riickeroberung durch die Alliierten und zum
Abzug der geschlagenen japanischen Truppen. Unter den zahlreichen Illustrationen
sind besonders die detaillierten Karten der einzelnen Inseln bemerkenswert. Eine aus-
filhrliche Bibliographie der Sekundirliteratur in japanischer und englischer Sprache
zur Geschichte der Pazifikinseln unter japanischer Kolonialherrschaft beschliessen die-
ses dusserst informative Werk.

Mit nur gerade 1% der wirtschaftlichen Gesamtproduktion des Reiches im Jahre
1935 besassen die Pazifik-Inseln (Gesamtfliche: 860 Quadratmeilen) zahlenmissig
keine grosse dkonomische Bedeutung. Im Vorfeld des Pazifischen Krieges unterstiitz-
ten sie jedoch mit ihrer Produktion von Zuckerrohr, Phosphat (fiir Diinger und Spreng-
stoff), Kopra und Fisch die wachsenden Autarkiebestrebungen der japanischen Wirt-
schaft. Die eigentliche Bedeutung dieser Inseln war eine strategische, indem sie die
Grenzen Japans in Richtung Siiden ausweitete (nanshin) und neue Horizonte fiir Han-
del und Auswanderung eréffnete. Die urspriinglichen Einwohner Mikronesiens wurden
von den zahlreichen Einwanderern als Arbeiter, Produzenten und als Konsumenten
beinahe vollstindig verdringt — der einzige, aber deshalb nicht weniger schwerwiegen-
de Bruch der Bedingungen des Volkerbundsmandates, den man Japan vorwerfen kann.
Wahrscheinlich ist es neben dem dusserst gut ausgebauten Polizeiapparat auch der
Friedfertigkeit der Mikronesier zuzuschreiben, dass die Geschichte dieses Teils des
japanischen Kolonialreiches keine blutig niedergeschlagenen Aufstinde zu verzeichnen
hat.

Wie im Epilog ausgefiihrt wird, ist Japan heute wieder — und dies gilt besonders
fir die Tourismusindustrie — die fiilhrende Wirtschaftsmacht im Siidpazifik. Heute
flankiert Japan seine wirtschaftlichen Aktivititen jedoch nicht mehr mit Waffen-
prisenz, sondern mit wirtschaftlicher und technischer Hilfe sowie mit Kulturaustausch-
programmen. Diese nachtrigliche Verwirklichung des ‘“Vorstosses nach Siiden” relati-
viert in der Retrospektive die Bedeutung des Jahres 1945 als geschichtliche Zisur. Da-
mit ldsst sich auch fiir die Zukunft erahnen, dass in Bezug auf die militdrische Prisenz
Japans im Pazifik wohl noch nicht das letzte Wort gesprochen ist.

Dr. Heinrich Reinfried



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 213

POPULATION CENSUS OFFICE OF THE STATE COUNCIL OF THE PEOPLE’S
REPUBLIC OF CHINA and THE INSTITUTE OF GEOGRAPHY OF THE CHINESE
ACADEMY OF SCIENCES, comps. and eds., The Population Atlas of China. Hong
Kong, Oxford, New York and Tokyo: Oxford University Press, 1987. 217pp.

Obwohl China iiber eine lange Tradition von Volkszdhlungen verfiigt, sind Bevdlke-
rungszahl und Bevdlkerungsstruktur doch immer umstritten geblieben. Auch die verdf-
fentlichten Ergebnisse der zwei ersten in der Volksrepublik durchgefithrten Volkszdh-
lungen, 1953 und 1964, unterscheiden sich in ihrer Diirftigkeit nur wenig von den

Zihlungen fritherer Jahrhunderte. Der letzte und bis anhin umfassendste Zensus fand

1982 statt und hat nun zur Verdffentlichung des vorliegenden Atlasses gefiihrt. Ziel

des Kartenwerks ist es gemiss Vorwort, ““to summarize and present comprehensively

and systematically the results of China’s Third Population Census in the form of maps
depicting the demographic, social and economic characteristics, as well as regional
distribution and variation, of the entire population of China.”

Der Atlas enthilt 137 farbige Karten, die in acht Abschnitte unterteilt sind:

— Hintergrund-Karten (administrative Einteilung, Bewisserung, Niederschlagsmenge,
Landnutzung, Transportsystem, Bruttosozialprodukt);

— Bevolkerungsdichte;

— ethnische Minderheiten (regionale Verteilung, Grosse, Bildungsstand und erwerbs-
statistische Angaben);

— Geschlecht und Alter (Geschlechterverhiltnis, Anzahl Frauen im gebirfihigen
Alter, Altersstruktur, Abhéingigkeitsverhiltnisse [dependency ratios]);

—  Bevdlkerungsbewegung (Geburten-, Sterblichkeits- und Wachstumsraten [mit Ver-
gleichen zu 1964], Lebenserwartung sowie historische Karten zur Bevolkerungs-
dichte seit der Han-Dynastie);

— Bildungsstand (mit Vergleichen zu 1964);

— erwerbsstatistische Angaben (Verhiltnis zwischen beschiftigter und nicht-beschif-
tigter Bevolkerung, Zusammensetzung der arbeitssuchenden Bevolkerung in den
Stidten nach Alter und Geschlecht, Zusammensetzung und Anteil der Arbeits-
krifte in den verschiedenen Wirtschaftszweigen sowie deren Aufschliisselung nach
Geschlecht, Bildung und Alter);

— Familie, Heirat und Fruchtbarkeit (Haushaltstypen und Haushaltsgrosse, Zivil-
stand nach Geschlecht und Alter, Geburtenhdufigkeit und Fruchtbarkeitsrate
nach Bildungsstand und Beruf).

Der grosste Teil der demographischen Karten basiert auf dem Kreis als Erhebungs-
einheit. Im Anhang findet sich denn auch eine Tabelle mit detaillierten Angaben zu
allen Kreisen (xian) und Stiddten (shi); ein unerlissliches Hilfsmittel fiir Lokalstudien.
Auf Karten iiber die Bevdlkerungsdichte von 6 Grossriumen (Shanghai, Zhujiang-
Delta, Beijing-Tianjin, Sichuan-Ebene, Jianghan-Ebene und der Gegend von Shenyang)
sind sogar erstmals Daten unterhalb der Kreisebene dargestellt worden.

Die Einleitung zu den Karten ist leicht verstdndlich, jedoch sicher nicht ganz frei
von ideologischen Voreingenommenheiten. Der Atlas, — d.h. seine chinesische Ver-
sion — richtet sich denn auch nicht zuletzt an die Kader Chinas, denn “particular
emphasis has been placed on the selection of topics relevant to the formulation of
population policies and plans for socio-economic development”. Das Material ist
dennoch vielfdltig und richtet sich nicht nur an Bevilkerungswissenschaftler. Auch



214 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Historiker, Okonomen, Ethnologen usw. finden wertvolle Karten in diesem Atlas. Die
Visualisierung von komplexen demographischen Daten ist gelungen, und es kann nur
jedem Interessierten empfohlen werden, einmal durch diese demographische Karten-
welt zu wandern.

M. Hitz

FLORIAN C. REITER, Grundelemente und Tendenzen des religiosen Taoismus. Wies-
baden/Stuttgart: Steiner Verlag, 1988 (Miinchner Ostasiatische Studien, Band 48).
173 S.

F.C. Reiter eréffnet mit seiner Studie zum religiosen Taoismus der Chin-, Yiian- und
Ming-Zeit ein sehr wichtiges neues Forschungsgebiet, das bis anhin noch wenig bis gar
nicht beriicksichtigt wurde. In diese Zeit fielen wichtige neue Schulgriindungen inner-
halb des religidsen Taoismus, und nach aussen musste er sich mit dem Buddhismus und
dem Neo-Konfuzianismus auseinandersetzen. In diese Periode fillt auch die Verbin-
dung intellektueller Stromungen fiir die generell das Motto “Die Drei Lehren gehoren
zusammen” (San-chiao wei i) galt. Aus dieser Perspektive betrachtet, ist Reiters Studie
um so bedeutender, als sie versucht aufzuzeigen wie innerhalb des religidsen Taoismus
eine " Weiterentwicklung der praktischen, theoretischen und liturgischen Mittel der
Taoisten stattgefunden hat. Im Mittelpunkt stehen dabei Entwicklungen, die von
Meistern des Tao (tao-shih) im betrachteten Zeitraum initiiert und getragen wurden.

In fiinf Abschnitten, die je einen Aspekt des Wirkens jener Tao-shih besprechen,
wird anhand sorgfiltig ausgewdhlter Texte ein lebendiges Bild iiber die Profession die-
ser Meister gezeichnet.

Den Ausgangspunkt der Studie bildet eine Geschichtsvision des 43. Cheng-yi
Patriarchen Chang Yii-ch’u, der auf Geheiss des Kaisers Ming T’ai-tsu im Jahre 1406
die Aufgabe iibernommen hatte, eine umfassende Revision des taoistischen Kanons
einzuleiten. Dieser Beginn, der zeitlich betrachtet den letzten Teil der besprochenen
Entwicklung bildet, umreisst den Rahmen und die Diskussionsgrundlage fiir die gesam-
ten Abschnitte.

Reiter gelingt es iiberzeugend zu zeigen, wie Chang Yii-ch’u die Gunst der Gelegen-
heit benutzt, sein Amt und seine Tradition vor der Offentlichkeit zu legitimieren.
Chang begriindet die verschiedenen im betrachteten Zeitraum gewachsenen literari-
schen und liturgischen Traditionen in ihrem historischen Zusammenhalt und versucht
eine verantwortliche Priasentation des Taoismus gegeniiber Staat und Gesellschaft zu
liefern.

Die Studie fihrt mit einer Untersuchung zweier verschiedener Gruppen (Ch’ing-
wei und Ch’iian- chen) fort, die als wichtige Elemente des religidsen Taoismus bis in die
Neuzeit Einfluss ausiibten.

Daraufhin werden im dritten Abschnitt exemplarisch die synkretistischen Tenden-
zen der Zeit am Beispiel des Meisters Ch’en Chih-hsii beleuchtet, der in der ersten Hilf-
te des 14. Jh. am kaiserlichen Hof hoch angesehen, gelebt und gewirkt hatte.

Der vierte Abschnitt ist einem Lokalkult aus der Provinz Chiang-hsi gewidmet, in
dem die Entfaltung religiéser Titigkeiten von Tao-shih vor dem Hintergrund lokaler
und populidrer Traditionen gezeigt wird.

Im letzten Teil bespricht Reiter dann die Beziehung zwischen Taoismus und



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 215

Buddhismus und deren Integration in das Gefiige der staatlichen Ordnung und des
administrativen Interesses. Eine Integration, die mittels Restriktionen und Massgaben
zur Lebens- und Amtsfithrung von Ménchen und Taoisten angestrebt wurde.

Die gesamte Studie ist von der Prisentation der Texte, ihrer sorgfiltigen Uberset-
zung und dem Aufbau her wohl durchdacht. Zugleich liefert Reiter eine nahezu
lickenlose Bibliographie zur gesamten Sekundirliteratur in chinesischer und japani-
scher Sprache sowie simtlichen europiischen Sprachen, die er auch extensiv zitiert.
Da die Fussnoten allein deshalb auch eine unerschopfliche Quelle an Informationen
bilden, ist noch ein Grund mehr gegeben, dieses Buch allen interessierten Lesern zu
empfehlen.

Kunz André

TAKAMICHI TAKAHATAKE, Young Man Shinran. A Reappraisal of Shinran’s Life.
Waterloo. Ont.: Wilfried Laurier University Press, 1987. XV, 228 pp.

Shinran (1173-1262), der Griinder der japanischen Schule des Reinen Landes des
Amida-Buddhismus, jap. Jodo Shinshu, ist zweifellos eine der originellsten und faszi-
nierendsten Gestalten der japanischen Geschichte, wenn nicht gar der Menschheits-
geschichte.

T. Takahatake versucht nun, wie das bereits im Untertitel zum Ausdruck kommt,
eine ““Neubeurteilung” Shinrans, vor allem durch das Studium verschiedenster Quellen
und Texte zum jungen Shinran, das heisst, bis zu dessen 42. Altersjahr, als Shinran
1214 2 Jahre nach dem Auslaufen seines Exils mit seiner Ehefrau und drei Kindern
von Echigo nach Ostjapan zog.

Leider wird Takahatake diesem im Titel gestellten Anspruch nicht gerecht. Die
Anspielung an Erik Eriksons Buch iiber Martin Luther im Titel weckt die Vorstellung,
dass eben eine solche psychologische Studie iiber Shinran folge, doch ist dies einmal
wegen der Spirlichkeit des Materials iiber den jungen Shinran wohl unmaéglich, zum
anderen zieht Takahatake keinerlei oder zu wenig belegte Schliisse aus dem dargebote-
nen Material, lisst den Leser also mit dessen Fragen allein.

Dazu kommen noch Inkonsequenzen wie zum Beispiel Shinrans Novizenname,
der einmal mit Hannen (korrekt), sonst mit Hanen wiedergegeben wird, oder Un-
genauigkeiten, wie etwa — unter anderem — der Name Ha(n)nen erscheint auf den
Seiten 3 und 14, nicht wie im Index angegeben 8 und 14.

All diese Bemerkungen mindern leider den Wert des Buches, das jedoch vor allem
im Teil, der mit “Glossary, Bibliography, Appendix and Index” iiberschrieben ist,
manches wieder gut macht. Diese Zusammenstellung ist — sieht man von den Unge-
nauigkeiten ab und mit der gebotenen Vorsicht verwendet — durchaus dusserst hilf-
reich.

D. Schwaller



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

