Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 2

Artikel: Sehnsucht nach Fakten - Lust auf Phantasie : Nab Mahfz und die
agyptische Literaturszene

Autor: Walther, Wiebke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE.
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

Wiebke Walther

Die Verleihung des Literaturnobelpreises an den Agypter Nagib Mahfiz
(Nagib Machfus) im vergangenen Jahr, an einen Schriftsteller, der dem
deutschsprachigen Lesepublikum westlich der Elbe trotz der lobenswerten
Bemiihungen einiger Verlage bis dato kaum bekannt war, hat damals teil-
weise zu sarkastischen Urteilen iiber die schwedische Preiskommission und
ihre Verleihungspraktiken gefilhrt!. Tatsache ist allerdings, dafy Mahfuz’
Werke zu dieser Zeit in englischer, franzdsischer und russischer Uberset-
zung bereits stirker prisent waren als in deutscher.

Hierzulande ist von der modernen arabischen Literatur bisher so wenig
bekannt geworden, dafd das Bild der arabischen Literatur generell bis zum
vorigen November beim Durchschnittsleser wohl immer noch vorwiegend
von ‘“Tausendundeiner Nacht” bestimmt war, jenen sinnenfreudigen, fur
uns so exotischen Mirchen und Geschichten, die in der arabischen Welt
selbst von der Bildungselite bis in dieses Jahrhundert nicht fiir ernst zu
nehmende Literatur gehalten wurden. Handelt es sich doch hier um Volks-
erzihlungen, nicht auf dem sprachlichen Niveau, das gebildeten Arabern
fur Literatur meist bis heute unerlidflich ist. Die Ubersetzungen, auch die
heute im Deutschen, jedenfalls in Fachkreisen, als nahezu kanonisch gel-
tende von Enno Littmann, haben hier angehoben. Handelt es sich zum
zweiten um Geschichten mit rein unterhaltendem, nicht bildendem, be-
lehrendem, dem Avancement bei Hof forderlichen Charakter?. Das “prod-
esse et delectare’ der Horazschen Poetik war auch fiir gebildete Araber
ein Kriterium fiir gute Literatur (selbstverstindlich mit autochthonen
Begriffen).

Da vollendete Sprachbeherrschung, ausgefeilt zur Sprachkunst, nahe-
zu an der Spitze des arabischen Bildungsideals stand, galt Poesie, die sich
schon im vorislamischen Arabien zu hoher Vollendung entwickelt hatte,
durch die Jahrhunderte weitaus mehr als Prosa. Eine der Anforderungen,

1 Vgl. z.B. F. Schirrmacher in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung vom 14.10.
1988.

2 Vgl. zum Stellenwert der Sammlung im Orient und in Europa Walther, W., Tau-
sendundeine Nacht. Miinchen, Ziirich 1987. (Artemis-Einfithrungen).



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE. 185
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

die man an Poesie stellte, nimlich die des Reims, wurde, wenn schon in
Variationen, nidmlich der variabler Reime, nicht eines durchgehenden
Reims, vom neunten Jahrhundert an auf kiinstlerische Prosa libertragen.
In einer Sprache, der man auf Grund ihres morphologischen Systems mit
feststehenden Wortformen und -endungen nachgesagt hat, dafy es in ihr
manchmal nahezu schwerfalle, nicht zu reimen, entwickelte sich eine
Kunstprosa in Reimen, formal orientiert am Vorbild des Korans. Als
Hohepunkt dieser Prosa gelten die Magamen des Hariri (gest. 1122).
Friedrich Riickert hat sie im Deutschen kongenial nachgestaltet®. Selbstbe-
wufdten stidtischen Biirgern wurde witzig-geistvolle Kritik an ungerechten
Machtverhiltnissen, an einer Besitzverteilung, die sich jedenfalls nicht
nach der Bildung des Individuums richtete, spielerisch in klingende Wort-
und Reimspiele gekleidet, die schon flinfzig Jahre spiter nur noch mit
Kommentierungen verstindlich waren, hochstens intellektuelles Vergnii-
gen. In spiteren Jahrhunderten verkam Sprachkunst zur Kiinstelei, liber-
wucherte die Form den Inhalt. Die Anfinge dieser Entwicklung sind bei
Hariri erkennbar. Doch wurde daneben die schon in der alteren arabischen
Literatur hochgeschidtzte und pointiert erzihlte Anekdote, wurden auch
lingere, novellenartige Erzdhlungen in immer wieder neuen Anthologien
weitertradiert. Beides fand, oft “zerzdhlt, auch in die erst um 1780
entstandene 4gyptische Rezension von ‘“Tausendundeiner Nacht” Auf-
nahme.

Die Begegnung mit dem zivilisatorisch so iiberlegenen Europa, wie sie
sich seit der Napoleonischen Expedition nach Agypten 1798-1801 ver-
stiarkt vollzog, fiihrte zur Kenntnis anderer Lebens- und Denkformen. Sie
hatte nicht nur, rein machtpolitisch bedingt, die Einfihrung europdischer
Technik und Administrationsstrukturen zur Folge, sondern auch das
Uberdenken traditioneller Wertvorstellungen, iiberlieferter Auferungsfor-
men geistiger Aktivititen. Ubersetzungen oder zunichst eher Adaptionen
machten mit Literaturgattungen bekannt, die es bis dahin in dieser Form
im Arabischen nicht gegeben hatte, dem biirgerlichen Roman, der biirger-
lichen Novelle, der Kurzgeschichte, dem Drama®. Der Buchdruck, seit

3 Die Verwandlungen des Abu Seid von Serug oder die Makamen des Hariri, in freier
Nachbildung von Friedrich Riickert. Zweite, vervollst. Auflage, Bd. 1, 2. Stuttgart,
Tiibingen 1837.

4 Vgl. zu den Ubersetzungen aus europiischen Sprachen ins Arabische Peled, M.,
Creative Translation, in: Journal of Arabic Literature 10/1978, 128-50; Dolinia,
A.A., Oderki istorii arabskoj literatury novogo vremeni: Egipet i Sirija. Prosve-
titel’skij roman 1870-1914 gg. Moskva 1973, 25ff.



186 WIEBKE WALTHER

1822 in Agypten eingefiihrt, war die Voraussetzung dafir, dafd zum ersten
Mal Werke der ilteren arabischen Literatur, die bis dahin nur in Hand-
schriften zirkuliert waren, einem grofieren interessierten Publikum zuging-
lich gemacht werden konnten. Er schuf auch eine Grundbedingung fiir das
sich seit den siebziger Jahren verstirkt entwickelnde Zeitungswesen. Die
Zeitungen und Zeitschriften boten Publikationsméglichkeiten fiir Uberset-
zungen aus europdischen Literaturen, zuniachst vorwiegend aus dem Fran-
zOsischen, spiater auch dem Englischen, Russischen, Italienischen, Deut-
schen, aber ebenfalls fiir die ersten eigenen Versuche arabischer Schrift-
steller in den fir sie neuen Gattungen. Sie machten auch eine Modernisie-
rung der arabischen Schriftsprache notig. Die Lexik mufte der wirtschaft-
lichen, technischen, politischen, kulturellen, sozialen Entwicklung Rech-
nung tragen. Zudem entsprach es dem verdnderten Zeitgefiihl nicht mehr,
im Stil der nachklassischen arabischen Literatur dieselbe inhaltliche Aus-
sage in immer wieder anderen, sprachlich kunstvollen, aber kaum noch
verstindlichen Variationen darzubieten. Gedanken, Handlungen sollten
klar formuliert werden, rezipierbar, ohne kunstvolle Wortakrobatik. Dies
betraf zunichst vor allem die sich nun ebenfalls entwickelnde politische
und kulturpolitische Essayistik.

Die frilhesten Werke der modernen arabischen Prosaliteratur — die
Poesie wahrte die konventionellen Formen linger, fiillte sie allerdings
mit neuen, zeitbezogenen Inhalten — nahmen den Anspruch der dlteren
arabischen Literatur, bilden, belehren zu wollen, auf. Die historischen
Romane des nach Agypten emigrierten syrischen Christen Girgi Zaidan
(1861-1914)3 etwa sollten Geschichtskenntnisse in unterhaltsamer Form
vermitteln, dem sich formierenden arabischen Biirgertum die historische
Grofde der arabischen Kultur vor Augen fiihren, sollten angesichts einer
drohenden kulturellen Uberfremdung Nationalbewufitsein schaffen.
Salim al-Bustanis (1848-1884) Familienromane sollten ihre Leser mora-
lisch erziehen. Ihr Autor wollte aus dem Gedanken heraus, dafd die Familie
die Keimzelle des Staates sei und eine Reformierung der Gesellschaft nur
moglich, wenn man in der kleinsten Gemeinschaft menschlichen Zusam-
menlebens anfange, auf die sich unter dem Einfluf3 der Konfrontation
mit Europa verindernden sozialen Beziehungen einwirken. Die philosophi-
schen Romane des aus dem Libanon stammenden Christen Farah Antin
(1874-1922), der zuerst in die USA und spiter nach Agypten emigrierte,

5 Vgl zu éiréi Zaidan vor allem Philipp, Th., Jirji Zaidan — his Life and Thought.
Beirut 1979, und Dolinina, O8erki (wie Anm. 4), Index.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE. 187
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

stellten, beeinfluBt von J.J. Rousseau, Chateaubriand, J. Simon, F. Nietz-
sche, K. Marx und S. Freud, Formen menschlichen Zusammenlebens in
der sich seit der beginnenden Industrialisierung verindernden arabischen
Gesellschaft zur Debatte®. Es war insgesamt eine Literatur, deren Autoren
Ideen darstellen wollten, dhnlich der der franzdsischen Aufklirung, deren
Einfluf} hier unverkennbar ist.

Wichtig auf diesem Weg literarischer Selbstfindung waren Versuche
einiger arabischer Schriftsteller, auch hier rangierte Agypten an der
Spitze, die aus der dlteren arabischen Literatur bekannte Gattung der
Magame im Zuge der Bewuftmachung autochthoner Traditionen in einer
schlichteren Sprache und mit zeitgemidfiem Inhalt wiederzubeleben. Der
Agypter Muhammad al-Muwailihi (1858-1930) veroffentlichte zuerst 1898
in einer Zeitschrift seinen Hadit Tsa Ibn Hi$am au fatra min az-zaman,
mit dessen Titelgestalt er bewufit an die Magamen des Vorgingers von
Hariri, des Hamadani (969-1008), ankniipft. Er 1ift einen 1850 gestorbe-
nen Kriegsminister aus dem Grab auferstehen und konfrontiert ihn mit
dem Agypten der Jahrhundertwende, um ein ironisches Bild der Zeitver-
hiltnisse zu zeichnen, die immer noch vom Feudalismus geprigt sind, der
Europahorigkeit vieler Vertreter der agyptischen Oberschicht etwa, der
Korruption in manchen staatlichen Behorden.

Auch der erste Gesellschaftsroman der modernen arabischen Literatur
stammt von einem Agypter. Muhammad Husain Haikal (1888-1958)
schrieb seinen Roman Zainab wihrend seines Studiums in Paris. Bei sei-
nem Erscheinen 1913 war er insofern ein Novum fiir die arabische Litera-
tur, als hier zum ersten Mal der Bauernstand literaturfihig geworden war,
in idealisierter Form. Daf} eine Frau im Mittelpunkt der Handlung steht,
wurde wegweisend flir viele Werke dieser Literatur, die sich aus gutem
Grund gerade der Frauenfrage intensiv annimmt. Auch Haikal 1if3t seine
Gestalten Ideen verkdrpern oder doch typische Gestalten der damaligen
dgyptischen Gesellschaft aus seiner Sicht als grof3biirgerlicher Liberaler
und Abkommling einer dgyptisch-tiirkischen Grof3grundbesitzerfamilie’.
Populdr wurde der Roman erst seit seiner Verfilmung im Jahre 1929. Bis
heute machen in Agypten wie in anderen arabischen Lindern Literatur-
verfilmungen auch die analphabetischen oder doch nicht biicherlesenden
Kreise der Bevolkerung mit Namen von Schriftstellern und mit deren Wer-

6 Vgl. zu Salim al-Bustani und Farah Antin Dolinina (Anm. 4), Index.
7 Vgl. dazu vor allem Johansen, B., Muhammad Husain Haikal — Europa und der
Orient im Weltbild eines dgyptischen Liberalen. Beirut 1967.



188 WIEBKE WALTHER

ken bekannt, freilich oft nicht sehr werkgetreu. Das gilt auch fiir Romane
von Nagib Mahfiz.

In den dreifBiger/vierziger Jahren versuchten mehrere damals bedeuten-
de Vertreter des dgyptischen kulturellen Lebens, — Mahfiiz hat einige von
ihnen anldflich seiner Preisverleihung dankbar als seine Vorginger ge-
nannt — den Roman in Agypten anzusiedeln. Taufiq al-Hakim (1898 oder
1902-1988) stellte in seinem Roman ‘Audat ar-rih (“Die Riickkehr des
Geistes™, 1933), das Leben eines jungen Mannes vom Lande bei seinen Ver-
wandten in Kairo, auch seine erste Liebe, bis zur Revolution von 1919
dar. Der Titel meint den Geist der Pharaonenzeit als der, wie damals einige
agyptische Intellektuelle meinten, wichtigsten und fiir die Gegenwart
richtungweisenden Epoche der dgyptischen Geschichte®. Ein realistisches
Bild vom Leben der Fellachen aus der Sicht eines Intellektuellen bietet sein
auch ins Deutsche iibersetzter Roman ‘“‘Als Staatsanwalt unter Fellachen”
(arab. Yaumiyyat na’ib fi l-aryaf, 1937)°. In anderen Romanen aus dieser
Zeit stellt al-Hakim, der heute in Agypten vor allem wegen seines umfang-
reichen und vielseitigen Dramenwerks geschitzt wird, das Leben eines
jungen Intellektuellen in Paris, sein Verhiltnis zur franzoésischen Kultur,
auch zu franzésischen Frauen dar'®.

Taha Husain (1889-1973) setzte in seinem Roman ‘“Der Ruf des
Regenpfeifers” (Du‘a’ al-karawan, 1934) der im Orient seit Jahrhunderten
verwurzelten Vorstellung, ein Madchen, das von einem Mann verfiihrt wor-
den ist, miisse vom nidchsten mannlichen Verwandten getotet werden, ein
humaneres Denken entgegen, die Uberwindung unmenschlicher sozialer
Zwinge durch Liebe nidmlich. Ein weiterer Roman Taha Husains, “Der
Baum des Elends” (Sagarat al-bu’s, 1944) kann durchaus als Vorldufer zu
Mahfiz’ beriihmter Trilogie gelten. Taha Husain zeichnet hier, freilich
nicht mit der kiinstlerischen Meisterschaft, die Mahfiiz nur ein Jahrzehnt
spiter bewies, den Wandel sozialer Strukturen und Denkweisen in einer
dgyptischen Kaufmannsfamilie aus der Provinz {iber drei Generationen in
der Zeit vor und nach der Jahrhundertwende.

8 Eine Strémung im Agypten der dreifiger Jahre, die den Namen Fir‘auniyya
“Pharaonismus’ erhielt, vgl. Walther, W., Der Pharaonismus in der modernen
dgyptischen Literatur, in: Gericke, H. (Hgb.), Die Rezeption des Altertums in
modernen literarischen Werken. Halle 1980, 85-92.

9 Deutsch von H.L. Teweleit, Berlin (Ost), 1961.

10 Vgl. dazu Wielandt, R., Das Bild der Européer in der modernen arabischen Erzihl-
und Theaterliteratur. Beirut/Wiesbaden 1980, 314ff.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE. 189
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

Andere Autoren versuchten sich in romanhaften, meist verklarten Dar-
stellungen der Pharaonengeschichte. Realistischer Schilderungen des dgyp-
tischen Alltagslebens in Prosaskizzen, beziehungsweise oft recht gelunge-
nen Kurzgeschichten hatten sich die Briider Muhammad und Mahmud
Taimir (1892-1921; 1894-1973)!! angenommen. Der formale Einfluf}
Maupassants und Tschechows ist nicht zu iibersehen, wird von Mahmud
Taimur auch zugegeben. Doch gelingt es ihm, typisch dgyptisches Leben
einzufangen, humorvoll zuweilen, 6fter aber eher quilend!?.

Nagib Mahfiiz!3, geboren 1911 in der Familie eines kleinen Regie-
rungsbeamten, der nach seiner Pensionierung Kaufmann wurde, in al-Ga-
maliyya, einem der dltesten Stadtviertel Kairos, besuchte in Kairo eine
Grundschule, danach eine hohere Schule. Er wuchs zwar in dieses auf-
blihende dgyptische Geistesleben hinein, doch hat er Interviewern gegen-
tber ofter gesagt, daf® die Atmosphire in seinem Elternhaus absolut un-
kiinstlerisch, dafiir aber stark religios und auch nationalistisch geprégt
war. Wenn er sich in vielen seiner Werke dem Stadtviertel al-Gamaliyya
und der sozialen Schicht zuwendet, der er selbst entstammt, wenn immer
wieder der Name Sa‘d Zagllls und die Wafd-Partei besonders in ihren fri-
hen, integeren Bestrebungen zur nationalen Befreiung des Landes, erschei-
nen, dann sind hier deutlich die persdnliche Betroffenheit und das Engage-
ment des Autors zu spiiren. Wiahrend etwa Muhammad Husain Haikal und

11 Zu Mahmud Taimurs Stellung in der arabischen Literatur dieser Zeit, die er auch
seiner sozialen Herkunft und seinen guten Beziehungen zu europiischen Orienta-
listen verdankt, vgl. dies., Das erzihlerische Friilhwerk Mahmud Taimurs. Beirut,
Wiesbaden 1983.

12 In deutscher Ubersetzung von H.L. Teweleit, allerdings nach dem Franzésischen,
liegt u.a. der Erzdhlband Der gute Scheich, Berlin (Ost) 1961, vor.

13 Vgl. zum Folgenden auch mein Nachwort zu Machfus, N., Die Moschee in der
Gasse. Erzdhlungen. Ausgewidhlt u.a. d. Arabischen iibersetzt von W.W. Leipzig
1978, 197-221, (Nachauflage ohne Nachwort Zirich 1988, 1989); ferner meine
Artikel Das Bild der dgyptischen Gesellschaft in einigen Romanen von N.M. aus
den sechziger Jahren, in: Asien in Vergangenheit und Gegenwart. Berlin (Ost),
1974, 239-58; Mittel der Darstellungskunst und des Stils in einigen Romanen
von N.M. aus den sechziger Jahren, in: Problemy literatur orientalnych. Warschau
1974, 199-213; Zur Kurzprosa von N.M., in: Wissenschaftliche Zeitschrift der
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg 25/1976 G, H. 6, 61-73; Schicksals-
gebundenheit und Realitdtsdarstellung in den Romanen von Nagib Mahfuz, in:
Biirgel, J.C., Fihndrich, H. (Hgb.), Die Vorstellung vom Schicksal und die Darstel-
lung der Wirklichkeit in der zeitgendssischen Literatur islamischer Linder. Bern,
Frankfurt/M., New York 1983, 183-202.



190 WIEBKE WALTHER

Taufiq al-Hakim, die beide der Oberschicht entstammen, die mittleren und
unteren Schichten des Volks oft mit einer gewissen Verkldrung darstellten,
gewinnen Mahfiz’ Gestalten aus Beamten- und Kaufmannskreisen, auch
der Schicht der kritischen Intellektuellen, ihr Leben aus der intimen
Kenntnis des Autors. Dem Viertel al-Gamaliyya, so, wie es in seiner Ju-
gend war, durchsetzt von grilnen Oasen, von Wildchen von Feigenkakteen,
Feldern und Gérten, mit niedrigen Hdusern, kleinen Caféstuben und Lid-
chen in engen, verwinkelten Gisschen, unberiihrt von Touristen, hat er in
vielen seiner Romane und Erzihlungen ein Denkmal gesetzt. Den Wandel
dieses Viertels zwischen 1915 und 1980 hat er erst kiirzlich in dem Roman
eingefangen, der wihrend der Preisverleihung in Fortsetzungen in al-
Ahram erschien, in “Qustumur”. Hier wird deutlich, wie in den dreifdiger/
vierziger/finfziger Jahren die kleinen Hiuser wie die Palais der Paschas
Hochhdusern aus Beton Platz machen mufdten, kleine Liden durch mo-
derne Boutiquen ersetzt wurden, durchaus gewinntrichtig fiir Erbauer und
Besitzer.

Schon als Halbwiichsiger fand Mahfiiz Zugang zu Werken von bedeu-
tenden Vertretern der dgyptischen literarischen Renaissance. Taha Husains
auf Betreiben konventioneller Azhar-Kreise bis heute verbotenes Buch
iiber die vorislamische Poesie (Fi §-8i‘r al-gahili, 1925)!4, das in einer Art
tibertriebenen Kritizismus die gesamte vorislamische Poesie fiir eine Fil-
schung aus islamischer Zeit erkldrte, empfand er als “intellektuelle Revolu-
tion, die der Ratio Vorrang gab vor der Tradition”. Diese und andere
Biicher Taha Husains bewegten ihn dazu, sich verstirkt der dlteren arabi-
schen Literatur zuzuwenden.

1930 begann Mahfiiz ein Philosophiestudium an der 1908 gegriindeten
Kairo-Universitit — sie hat ihm in diesem Friihjahr die Ehrendoktorwiirde
verliehen. Im Gegensatz zu seinen Vorgingern gehort er also einer Genera-
tion an, die ihre Ausbildung im Lande selbst erhalten hat, nicht in Frank-
reich oder England, die stirker durch die Vorginge in Agypten selbst ge-
prigt ist als durch das unmittelbare Erleben europiischer Kultur und
europdischen Sozialverhaltens. Der Wandel sozialer und kultureller Werte
im Gefolge europdischen Einflusses ist aber natiirlich auch Mahfiiz’ Werk
deutlich, doch hat er ihn augenscheinlich weniger aus der Position des
kulturell Gespaltenen heraus verarbeitet als manche seiner Vorginger.

14 Vgl. dazu Brockelmann, C., Geschichte der arabischen Litteratur, Suppl.bd. 3.
Leiden 1942, 289ff., und Cachia, P., Taha Husayn. His Place in the Egyptian
Literary Renaissance. London 1956, 145ff.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN —LUST AUF PHANTASIE. 191
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

Die Kairo-Universitit war damals Stitte geistiger Auseinandersetzung fur
die jungen Intellektuellen des Landes. Mahfiiz’ Verhiltnis zur konventio-
nellen Auffassung vom Islam, wie er ihn in seinem Elternhaus kennenge-
lernt hatte, geriet ins Wanken, als er anfing, sich fiir Naturwissenschaften,
vor allem die Darwinsche Abstammungslehre zu interessieren. Er gelangte
damals zu der Uberzeugung, dafy der Koran, wenn er nicht in jeder Hin-
sicht Zutreffendes aussage, nicht das sein konne, was er fir den glaubigen
Muslim ist, das geoffenbarte und fiir alle Ewigkeiten giiltige Wort Gottes.
In den funfziger Jahren sagte Mahfiiz: “Die dltesten Baudenkmiler, die
auf und in der Erde erhalten sind, sind Anbetungsstitten fiir eine Gott-
heit. Bis heute gibt es kein Land ohne sie. Wann endlich wird der Mensch
seinen Kinderschuhen entwachsen sein und sich auf sich selbst verlassen?”
Verfolgt man jedoch seine Werke bis in die Gegenwart, so zeigt sich seit
etwa dem Ende der sechziger Jahre eine Entwicklung, die er einen alten
Mann in seinem Kurzroman “Der Tag, an dem der Prisident getdtet
wurde” (Yaum qutila az-za‘im, 1985) mit den Stichworten umreifien 14f3t:
“Traditioneller Glaube, Zweifel, Abfall vom Glauben, Rationalitit, Skep-
tizismus und letztlich wieder Glaube”’!S. Daf} dies freilich ein Glaube ist,
der Toleranz und Nachdenklichkeit einbegreift, zeigt sich nicht nur in
Mahfiz’ Werken, es wurde auch aus einem Spiegel-Interview im Zusam-
menhang mit der Rushdie-Affire deutlich®.

Schon relativ friih mu® Mahfiz den Kopten Salama Miisa (1887-1958)
kennengelernt haben, der nach seinem Studium in England den fabiani-
schen Sozialismus in Agypten propagierte. Er riumte Mahfliz die Moglich-
keit ein, in seiner Zeitschrift Artikel iber philosophische Themen zu ver-
offentlichen. Bereits in seinem ersten, im Oktober 1930 publizierten
Artikel erkldarte Mahfiiz, daf’ der Sozialismus eines Tages iiber alle anderen
Weltanschauungen den Sieg erringen wiirde. Gemeint war sicher der Sozia-
lismus der Fabier. Mehr als dreifdig Jahre spiter, 15 Jahre nach dem Macht-
antritt Nassers, wird aus Mahfiiz’ Roman “Miramar” (1967) seine tiefe
Enttauschung iiber den Sozialismus deutlich. '

1934 graduierte Mahfiiz an der Kairo-Universitit. Von 1934 bis 1938
arbeitete er als Sekretir in der Universititsverwaltung, seit 1939 als Be-
amter im Ministerium fiir religiése Stiftungen. Doch fiihlte er sich immer
mehr zur Literatur hingezogen, begann, Erzdhlungen zu schreiben, von

15 iman maurut, Sakk, ilhad, ‘aqlaniyya, la-adriyya, tumma iman, a.a.O., 2. Aufl,,
Kairo 1988, 21.
16 Der Spiegel v. 27.2.1989, 168f.



192 WIEBKE WALTHER

denen einige in Zeitschriften erschienen. 1954, nach ersten literarischen
Erfolgen, wechselte er ins Kulturministerium iiber. Es war auch das Jahr
seiner Heirat und seines Auszugs aus dem Haus seiner Mutter. Von 1966
bis 1968 — er hatte inzwischen fiir seine Romantrilogie den Staatspreis
fiir Literatur erhalten — war er Direktor der Staatlichen Agyptischen
Filmgesellschaft. Bis zum Jahr seiner Pensionierung 1971 war er dann als
Berater des Ministers fiir Kultur titig. Heute noch hat Mahfuz, wie auch
andere renommierte dgyptische Schriftsteller, ein Biiro im Gebdude der
Tageszeitung al-Ahram, in dem er Besucher empfingt, sich mit jungen
Schriftstellern trifft. Sein Tagesablauf ist augenscheinlich sehr geregelt.
Jeden Morgen geht er von seiner Wohnung in Zalamek in ein Café am
Tahrir-Platz, von dessen oberen Stockwerk man einen hiibschen Blick
auf diesen Platz im Herzen Kairos hat, trinkt dort zwischen 8 und 9 Uhr
seinen Kaffee und liest Zeitungen. Jeden Freitagnachmittag zu festgelegter
Zeit begibt er sich in ein Kasino am Nilufer, um dort genau drei Stunden
im Kreis seiner Freunde und Verehrer zu verbringen, ein bescheiden ge-
bliebener Mann, an der Kommunikation gehindert durch seine starke
Schwerhorigkeit. Er hat sein Heimatland nie verlassen, hat fast staunend
auf die Ehrung reagiert, die ihm zuteil geworden ist, mit trauriger Ver-
stindnislosigkeit auf die Angriffe, die im Zusammenhang mit der Rushdie-
Affire gegen ihn und sein 1959 erschienenes Buch “Die Kinder unseres
Viertels” (Aulad haratna) erhoben wurden.

Mahfiz hat zwischen 1938 und 1988 mehr als 30 Romane und 15 Er-
zidhlbiande veroffentlicht. In den letzteren sind seit 1969 auch einige sur-
realistische Einakter enthalten. Er hat in den sechziger Jahren einmal ge-
sagt: “Diese unsere Zeit, die Zeit der Naturwissenschaften, der Industrie,
die Zeit harter Tatsachen, braucht mit Sicherheit eine neue Kunst, die der
Sehnsucht des modernen Menschen nach Fakten und seiner Lust auf Phan-
tasie gleichermafien entgegenzukommen wei. So ist die erzihlende Prosa
die Poesie der modernen Welt.” Dafd Poesie in fritheren Jahrhunderten bei
gebildeten Arabern weitaus mehr galt als Prosa wurde schon gesagt.

Wie wird Mahfiiz selbst diesem Anspruch gerecht? Seine Romane und
Erzdhlungen geben nahezu ein Panorama des Lebens und Denkens der
mittleren und unteren Schichten der Kairoer Bevolkerung vom zweiten
Jahrzehnt dieses Jahrhunderts bis in die Gegenwart. Er hat aber daneben
auch immer wieder allegorische Romane vorgelegt, und es ist heute weit-
aus schwieriger als noch Anfang oder Mitte der siebziger Jahre, sein Werk
in Schaffensperioden einzuteilen.

Deutlich heben sich allerdings seine ersten drei noch recht debiitanten-
haften historischen Romane, die zwischen 1939 und 1943 erschienen, von



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE. 193
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

spateren Werken ab. In der Pharaonenzeit angesiedelt, unterscheiden sie
sich von Romanen anderer dgyptischer Autoren iiber diese Zeit dadurch,
daf sie sie nicht idealisieren, sondern zur Folie fiir eine kritische Sicht auf
die Gegenwart nehmen, den Despotismus des dgyptischen Kodnigshauses
etwa oder die kolonialen Bestrebungen Grofibritanniens in Agypten.
Aufschlufireich ist, dafy sein 1943/4 beendeter Roman as-Sarab “Fata
Morgana” von der Akademie fiir Arabische Sprache fiir ein Preisausschrei-
ben gar nicht angenommen wurde mit der Begriindung, er handle vom ge-
wohnlichen Alltagsleben. Es ist vorrangig das Verdienst von Mahfiz, aber
natiirlich auch das anderer Autoren, wenn sich eine solche Einstellung
wandelte. Auch dieser Roman fillt aus dem Rahmen der iibrigen, die
Mahfiiz in dieser Zeit schrieb. Es ist der Ich-Bericht eines Mannes, der auf
Grund einer zu starken Mutterbindung zum introvertierten Neurotiker
wird, dessen Ehe scheitert. Er erschien erst 1948, zu einer Zeit als Mahfuz’
erste sozialkritische Romane schon auf dem Markt waren: ‘“Das neue
Kairo” (al-Qahira al-gadida, 1945), Han al-Halili 1946, “Die Midaqq-
Gasse” (Zuqaq al-midaqq, 1947)'7. Im erstgenannten diirfte Mahfiz Erfah-
rungen aus seiner Studentenzeit eingefangen haben. Im Mittelpunkt stehen
vier junge Manner aus unterschiedlichen sozialen Verhiltnissen, die zu Be-
ginn der dreifdiger Jahre in Kairo studieren, ihre Hoffnungen und Erwar-
tungen, ihre Enttduschungen in einer Gesellschaft, in der man ohne Pro-
tektion nichts ist, angewiesen auf Korruption wie Mahgib ‘Abd ad-Da’im,
Sohn armer Eltern, der sich berufliches Avancement durch die Ehe mit der
Geliebten eines einflufireichen Mannes erkauft. Als der wahre Charakter
dieser Ehe schliefflich aufgedeckt wird, kommt es zum Skandal. ‘Ali Taha,
der ideal gesinnte Sozialist, sicht die Schuld in der Gesellschaft, die an-
sporne zum Verbrechen, die iiber die Schwachen herfalle, aber die Schicht
der starken Verbrecher schiitze. Im umfangreichen Roman “Anfang und
Ende” (Bidaya wa-nihaya, 1949) geht es um das Schicksal der Familie
eines kleinen Beamten, die nach dessen Tod der Meinung ist, ihre Armut
lenke sie von allen Gedanken an das Vaterland und an Politik ab. Ein Ge-
danke, der auch in spdteren Romanen von Mahfiiz noch wichtig ist, taucht
bei den halbwiichsigen S6hnen Hasan und Husain auf: ‘“Wenn wir nicht
alle gleichermafden reich oder arm sein kdnnen, dann wollen wir revoltie-

17 Deutsch v. D. Erpenbeck. 1. Aufl. Zirich 1987, Sasson Somekh, The Changing
Rhythm. A Study in the Novels of Nagib Mahfuz. Leiden 1973, 198f. weist auf

unterschiedliche Angaben iiber die Erscheinungsdaten der frilhen Romane von
M. hin.



194 WIEBKE WALTHER

ren, toten und stehlen!”'. Anarchie also als Rache fiir soziale Benachteili-
gung. Husain, der dlteste Sohn, muf} auf seine weitere Ausbildung und
dann auch eine Ehe verzichten, weil er fiir den Unterhalt seiner Mutter
und jingeren Geschwister verantwortlich ist. Nafisa, die einzige Tochter,
23jahrig und, da weder hiibsch noch wohlhabend, ohne Heiratschancen,
mufd als Hausschneiderin zum Unterhalt der Familie beitragen. Die Bewe-
gungsfreiheit, die sie dadurch gewinnt, gilt aber fiir eine Beamtentochter
als degradierend. Sie ergibt sich dem Werben eines jungen Mannes, der ihr
die Ehe verspricht, obwohl sie sich dem Sohn eines kleinen Kaufmanns
sozial iiberlegen fiihlt. Als er sie dann um eines wohlhabenderen Méddchens
willen verlafdt, wird sie, getrieben von sexuellem Verlangen und dem
Wunsch nach Geld, zur Prostituierten. Ihr Bruder Hasanain, der selbst bis
dahin vorwiegend dem #dufleren Schein gelebt hat, zwingt sie, nachdem ihr
Treiben entdeckt wird, sich in den Nil zu stiirzen. Angesichts ihres Todes
wird ihm seine eigene Heuchelei bewufit. Aus Reue gibt er sich denselben
Tod.

Es folgten einige Jahre des Schweigens, in denen Mahfiiz an seinem,
vom Umfang her grofditen, Romanwerk arbeitete, der Trilogie. Ihre Biande
tragen, wie schon einige andere Romane von ihm, die Namen Altkairoer
Strafenziige: Qasr a$-Sauq, Baina 1-Qasrain und as-Sukkariyya, “Der Palast
der Sehnsucht”, “Zwischen den beiden Palidsten” und “Das Zuckergif3-
chen”. Sie waren am Vorabend der dgyptischen Revolution von 1952 ab-
geschlossen, erschienen aber erst 1956/7 und machten ihren Autor mit
einem Schlag in der gesamten arabischen Welt bekannt. Der Leser erlebt
die Schicksale dreier Generationen einer Kairoer Kaufmannsfamilie zwi-
schen 1917 und 1944. Dem alten ‘Abd al-Gawad mit seinem Doppelleben,
der die Familie mit der Launenhaftigkeit und dem Egoismus eines alt-
orientalischen Despoten beherrscht, der der Ansicht ist, nur er habe seiner
Familie die Grenzen zu setzen, nicht die Revolution, die Zeit oder andere
Menschen, stehen am Ende zwei seiner Enkel gegeniiber, von denen der
eine sich zu den Muslimbriidern, der andere zum Kommunismus hingezo-
gen fuhlt, eine Polarisierung, die Mahfliz immer wieder gereizt hat. Der
Amina, einer typischen traditionellen Muttergestalt, die sich stets dem
Willen ihres Mannes unterwirft, die Welt auf3erhalb des Hauses nur aus den
Erzahlungen ihrer Sohne kennt, wird als Vertreterin einer neuen Frauen-
generation die junge Journalistin Sausan Hammad kontrastiert, die die
Frau ihres Enkels wird, Maxim Gorki liest und sich fiir den Sozialismus

18 Bidaya wa-nihaya. Beirut 1971, 122f.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE 195
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

einsetzt. Der soziale und der Wertewandel, der sich in Agypten in den
dreidig Jahren vom Ende des ersten bis zum Vorabend des zweiten Welt-
kriegs vollzogen hat, wird in der Trilogie auf hervorragende Weise deutlich.

Zu seiner Situation nach der Revolution von 1952 hat Mahfiz spiter
einmal gesagt: ‘““Als die alte Gesellschaft nicht mehr da war, schwand mit
ihr auch mein Wunsch, sie zu Kritisieren. Ich hatte das Gefiihl, ich sei lite-
rarisch tot ... So schrieb ich von 1952 bis 1957 kein einziges Wort.”” Es
war eine Zeit, in der andere Schriftsteller seiner Generation sich durchaus
noch mit der jingeren Vergangenheit literarisch auseinandersetzten.
‘Abd ar-Rahman a$-Sarqawi (geb. 1918) etwa verdffentlichte 1954 seinen
Roman al-Ard?®, der ein realistisches Bild von den Kémpfen von Fellachen
gegen einen alten Gutsbesitzer um das fiir Felder und Menschen wichtige
Wasser auf einem adgyptischen Dorf wihrend der dreifdiger Jahre zeichnet,
ein geradezu naturalistischer Roman im Vergleich etwa zu Haikals Zainab.

Zwischen dem 21.9. und dem 25.12.19592° veroffentlichte Mahfiz in
Fortsetzungen in der Tageszeitung al-Ahram — in der die meisten seiner
Romane im Vorabdruck erschienen, — seinen 1957 abgeschlossenen alle-
gorischen Roman, “Die Kinder unseres Viertels’” (Aulad Haratna). Er durf-
te bis heute in Agypten in Buchform nicht erscheinen, denn konservative
Kreise der islamischen Hochschule al-Azhar sahen in ihm einen Angriff
auf die Stifter der drei monotheistischen Weltreligionen, auf deren Leben
er tatsichlich in gewisser Weise bezug nimmt. Hauptproblem des Romans
sind jedoch nicht Unterschiede in religidsen Doktrinen oder Offenbarun-
gen. Im Mittelpunkt steht der Kampf gegen immer wieder ungerechte
Machtausiibung. Trotzdem sollte damals schon der Vorabdruck abgebro-
chen werden. Dann einigte man sich jedoch darauf, diesen zu Ende zu fiih-
ren, aber keine Buchpublikation vorzunehmen. Fir die sorgte spiter
der libanesische Schriftsteller Suhail Idris in Beirut. Allerdings hat Mahfiz
auf Grund des Protests, der sich erhob, schon wihrend des Abdrucks in
der Ahram zensiert?!. Er iiberlieRt sein vollstindiges Manuskript aber dem
englischen Arabisten Ph. Stewart, der seine Dissertation dariiber schrieb
und es ins Englische iibersetzte?2. Vergleicht man die beiden Fassungen
miteinander, dann fallen Unterschiede vor allem beim Haschischgenuf

19 Deutsch v. H. Goeseke u. d. Titel Der bunte Gilhab, Berlin (Ost) 1961.

20 Nach F. Steppat, Gott, die Futuwwat und die Wissenschaft. Zu Nagib Mahfuz:
Aulad Haratna, in: Melanges d’Islamologie, dédiés a4 la memoire de A. Abel..,
Vol. 2‘,'Bru3(elles 1975, 375ff.

21 Nach Gali Sukri in: Al-Watan al-‘arabiv. 17.3.1989, 22.

22 Unter dem Titel Children of Gebelawi. London 1981.



196 WIEBKE WALTHER

auf: In der englischen Fassung spielt er, besonders bei der Gestalt des
Qasim, dessen Vita Ahnlichkeiten mit der des Propheten Muhammad
aufweist, eine grofdere Rolle als in der arabischen.

Als Mahflz nach lingerer Pause seit 1961 wieder realistische Romane
vorlegte, standen nicht mehr Familien oder die Einwohner eines Géss-
chens im Mittelpunkt, sondern jeweils eine Einzelgestalt, die sich, und das
ist aufschlufireich fir Mahfuz’ Entwicklung, jede auf ihre Weise in einer
Lebenskrise befindet. Sa‘id Mahran, der Held aus “Der Dieb und die
Hunde” (al-Liss wa-l-kilab, 1961)%3, ist ein arabischer Robin Hood, der
sich fiir ihm angetane Unbill an dem Angehorigen der Oberschicht richen
will, von dem sie ausging. Doch seine Kugeln treffen Unschuldige, und er
fallt seinen Verfolgern, den “Hunden”, in die Hinde. ‘Isa Ibrahim ad-
Dabbag aus “Die Wachtel und der Herbst” (as-Summan wa-l-harif, 1962),
ein kleiner Beamter, der nach der Julirevolution seinen Posten verliert,
sucht nach etwas, das die Leere in seinem Leben ausfiillen kann, will sich
mit dem neuen Regime anfreunden, jedoch ohne Erfolg. Sabir Sayyid ar-
Rahimi in “Der Weg” (at-Tarig, 1964) begibt sich nach dem Tod seiner
Mutter, einer Bordellbesitzerin, auf die Suche nach seinem Vater, den er
nie kennengelernt hat, der aber sichtlich Symbol ist fiir den tieferen Sinn
seines Lebens. Er begeht zwei Morde, einen vorsdtzlich, den anderen im
Affekt, wird verhaftet, verurteilt und ergibt sich in sein Schicksal, das in
seiner sozialen Herkunft ebenso begriindet liegt wie in seiner emotionalen
Unbeherrschtheit. Der Rechtsanwalt ‘Umar al-Hamzawi aus ‘“Der Bettler”
(a§-§ahhﬁc_1, 1965) begibt sich, nachdem er von einem Klienten an den Tod
erinnert wird, auf eine panikartige Suche nach dem Sinn des Lebens. Er
findet ihn weder in seinem Beruf, noch in seinem gliicklichen Familien-
leben, noch auch in den erotischen Abenteuern, in die er sich stiirzt. Nach
eineinhalbjdhriger Selbstisolierung, in der ihn wirre, symbolhafte Triume
und Visionen heimsuchen, kehrt er aus dufierer Veranlassung wieder in
sein altes Leben zuriick. Wie es weiterverlaufen wird, bleibt offen.

Eine deutlich kritische Sicht auf die neue, die nachrevolutionire, Ge-
sellschaft, verbunden mit psychologischer Innenschau und der Abkehr von
der mehr traditionellen Romanstruktur, der Mahfuz bisher folgte, bringen
die Romane “Geschwiitz auf dem Nil” (Tartara fauga n-Nil, 1966)** und
“Miramar” (1967)%%. Im ersteren versucht ein kleiner Kreis von Kiinstlern

23 Deutsch von D. Erpenbeck. Berlin (Ost) 1986, auch Miinchen 1986 und ofter.
24 Deutsch von N. Nagib u. d. Titel Das Hausboot am Nil. Berlin 1983 u.5.
25 Deutsch von W. Walther. Ziirich 1989.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE 197
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

und Intellektuellen jeden Abend, seine Enttduschung iiber das Leben im
Agypten der Zeit bei Gesprichen, Alkohol- und Haschischgenufs und mit
Prostituierten zu betduben. Als sie schlieBlich bei einer ndchtlichen Auto-
fahrt mit iberhohter Geschwindigkeit einen Menschen iiberfahren, wird
die Frage nach der Verantwortlichkeit des Menschen fiir sein Tun akut.
Die Antwort fillt unterschiedlich, bei der Mehrheit negativ aus. “Miramar”
ist der einzige Roman von Mahfiiz, der nicht in Kairo, sondern in Alexan-
dria spielt, dessen verfallende Gebidude, dessen im Winter heftige Regen-
gisse und Gewitter die ideale Kulisse fiir die Resignation iiber den real
existierenden Nasserismus darstellen. Aus der Sicht von vier Médnnern,
einem sehr alten ehemaligen Wafdisten und drei jungen, die alle Bewohner
der (fiktiven) Pension “Miramar” sind, werden identische Ereignisse und
Personen dargestellt. Wie in “Der Dieb und die Hunde” erinnern erzihle-
rische Dichte und Handlungsreichtum an einen Kriminalroman, doch ist
die psychologische Vertiefung stirker. Reflexionen der jeweils berichten-
den Romangestalt, ihre Erinnerungen an Vergangenes werden assoziativ
eingeflochten, dienen der Untermalung und Erklirung gegenwirtiger
Handlungen und Reaktionen. Der alte Journalist ‘Amir Wagdi rezitiert in
Krisensituationen Koranverse, die wie eine kommentierende Vertiefung
der Handlung wirken.

In “Liebe im Regen” (al-Hubb taht al-matar, 1973) und im Kurz-
roman “Al-Karnak” (1974) iibt Mahfiiz wiederum scharfe Kritik an sozialen
und innenpolitischen Verhiltnissen in Agypten, im ersteren, der in Kiinst-
ler- und Studentenkreisen spielt, an psychologischen, sozialen und morali-
schen Auswirkungen der Niederlage im Junikrieg 1967. Eine egoistische
und verantwortungslose Oberschicht iiberlif3t die Auseinandersetzung mit
Israel dem einfachen Volk, denen, die sich staatlichem Druck nicht ent-
zichen konnen, um selbst ihren oft moralisch korrupten Vergniigungen
nachzugehen. In “Al-Karnak” geht es um den innenpolitischen Druck, die
willkiirlichen Verhaftungen in den letzten Regierungsjahren Nassers nach
der Niederlage gegen Israel am 5. Juni 1967. Agyptische, auch syrische
Literaturkritiker setzten gern in der Zeit nach 1967 eine neue Periode
ihrer Literatur an. Tatsichlich ist gerade bei Vertretern der jiingeren und
der mittleren Generation von Schriftstellern von da an eine neue Art des
Schreibens zu beobachten. Das Gefiihl gebrochenen nationalen Stolzes,
des nationalen Selbstverlustes, der Absurditit suchte und fand neue litera-
rische Ausdrucksformen, deutlich etwa in dem Erzihlband von Gamal al-
Gitani (geb. 1945) Aurdq $abb ‘G%a mundu alf ‘Gm (“Das Tagebuch eines
jungen Mannes, der vor tausend Jahren lebte”, 1969).



198 WIEBKE WALTHER

Bei Mahfliz zeigte sich die Reaktion auf dieses Ereignis — wie im iibri-
gen schon nach der Revolution von 1952 — weit mehr in seinen Erzihlun-
gen, als in seinen Romanen. In seinen Erzidhlbinden, von der ‘“Taverne
zum Schwarzen Kater” (Hammarat al-gitt al-aswad, 1969) iiber “Unter
dem Schutzdach” (Taht al-mizalla, 1969) bis zu “Flitterwochen™ (Sahr al-
‘asal, 1971) wie in den Einaktern, die in diesen Binden enthalten sind, ver-
sucht er mit Mitteln des Surrealismus, des Symbolismus, des Absurden
das zu verdeutlichen, was viele Agypter damals empfanden. Das typisch
Agyptische allerdings scheint diesen Geschichten zu fehlen.

Kurz danach begann Mahfiiz mit einer Literatur, der er sich auch spi-
ter noch 6fter zugewandt hat: einer Art biographischer Dokumentation.
Sein vom Verlag als “Roman” (riwaya) bezeichnetes umfangreiches Buch
“Spiegelbilder” (al-Maraya, 1972) enthilt, wie auch die spiteren Binde
“Geschichten aus unserem Viertel” (Hikayat haratna, 1975) und “Morgen-
und Abendgespriche” (Hadit as-sabah wa-l-masa’, 1987) Sammlungen von
Viten von Agyptern und Agypterinnen aus diesem Jahrhundert, mitein-
ander verkniipft dadurch, dafd sich die Gestalten gelegentlich begegnen.
Der Charakter des Fiktiven scheint hier vollig zu fehlen. Man fragt sich, ob
sich hier die eine oder andere Kairoer Personlichkeit wiederzuerkennen
vermag, fragt sich auch, wieweit diese Gestalten Rohmaterial fiir Romane
oder Erzihlungen hétten darstellen konnen.

Die Romane ‘“Werter Herr” (Hadrat al-muhtaram, 1975) und ‘“Das
Herz der Nacht” (Qalb al-lail, 1975) sind, wie die Romane von Mahfiz
aus den friihen sechziger Jahren, Figurenromane, jedoch ohne konkretere
Zeitbeziige. In beiden verkorpert der Held eine bestimmte Idee, bezie-
hungsweise einen Typus. “Werter Herr” wirkt wie eine dgyptische Rezep-
tion des “Untertan” von Heinrich Mann. Der ‘“Held” ist ein Mann aus Klei-
nen Verhiltnissen, der seinen ganzen Lebenssinn in seiner Karriere sieht,
darin, vom kleinen Beamten der untersten Stufe zum Generaldirektor auf-
zusteigen, denn “ein kostbares Juwel wie die Position des Generaldirektors
ist nur eine geheiligte Stitte auf dem endlosen Weg zu Gott.” Als er
schlieBlich sein Ziel erreicht, ist er ein kranker, gebrochener Mann. Er ist
mit seiner Ansicht, der Staat sei die Anbetungsstitte Gottes auf Erden,
und so, wie wir uns in ihm anstrengen, wiirden wir im Diesseits und Jen-
seits entschadigt, gescheitert. In “Das Herz der Nacht’ wird ein Mann, der
stets den Verstand fiir heilig erkldrt hat, als Opfer seiner Emotionen zum
Moérder. Es geht also wiederum um Macht des Irrationalen.

Hier zeichnet sich schon Mahfiiz’ gewandelte Weltsicht, sein verinder-
tes Menschenbild ab. Er, der in seinen friihen Romanen, auch in Erzihl-
ydnden, immer wieder die Herrschaft der Vernunft, den letztlichen Sieg



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE 199
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

der Naturwissenschaften als Endziel menschheitlicher Entwicklung darge-
stellt hat, 1df3t, vermutlich auf Grund seiner eigenen historischen Erfah-
rung, Irrationales als den Menschen stark bestimmenden Faktor gelten.

Aus den allegorischen Romanen der letzten zwolf Jahre wird deutlich,
daf er nach wie vor der Kimpfer fiir soziale Gerechtigkeit, fiir moralische
Integritdt, gegen ungerechte Machtausiibung ist. Mehr und mehr aber fiihlt
er sich offenbar, enttiduscht von den Gesellschaftssystemen, die er kennen-
gelernt hat, zu progressiven Elementen der islamischen Mystik wie zu sol-
chen des franzosischen utopischen Sozialismus hingezogen.

In den “Kindern unseres Viertels”” aus dem Jahr 1959, jenem Roman,
der ihm in den letzten Monaten Morddrohungen eingetragen hat dhnlich
wie Rushdie, wozu allerdings die Titelwahl der zweiten Auflage der engli-
schen Ubersetzung “The Death of God”?¢ stark beigetragen hat, sieht er
die Rettung der Menschheit noch bei den Wissenschaftlern. In literarischer
Verfremdung, aber doch wiedererkennbar, werden hier die Geschichten
von Adam und Eva, Kain und Abel, Moses, Jesus und Muhammad erzihlt,
verteilt iiber 114 Kapitel, entsprechend der Zahl der Suren im Koran. Von
der religiosen Botschaft der drei Propheten ist nicht die Rede, eher schon
von gewissen Grundhaltungen. Rifa‘a-Jesus etwa ist von einer Sanftheit,
einem Erbarmen, die nicht von dieser Welt scheinen. Qasim-Muhammad
dagegen zeichnet sich durch politisches Geschick und Weltklugheit aus.
Gabal, Rifa‘a und Qasim, hinter denen man Moses, Jesus und Muhammad
sehen kann, sind jeder auf seine Art Kimpfer gegen die Willkiir, die Unter-
drickungspraxis der Futuwwat, der Schligertruppen, zu denen die mittel-
alterlichen arabischen Jungméinnerbiinde der Futuwwa verkamen und die
sichtlich die staatliche Macht generell symbolisieren. Aller Urvater, der
alte Gutsbesitzer Gabalawi, hat sich, seitdem er seinen Sohn Adham mit
dessen Frau Umaima aus seinem paradiesischen Garten vertrieben hat,
weil sie gegen sein Gebot verstiefen, ganz in sein Palais inmitten dieses
Gartens zuriickgezogen und die Verwaltung der Macht den Anfithrern des
jeweiligen Futuwwa-Bundes und dem Nazir, dem Kurator, iiberlassen.
Doch glauben Gabal, Rifa‘a und Qasim, dafd er durch seinen Boten zu
ihnen gesprochen habe, und ihre Anhinger sehen darin deren Legitimie-
rung. Dann erscheint nach Qasims Tod der Zauberer ‘Arafa “Wissen”, der
sich als Nachfolger der drei im Kampf um die Erlosung der Menschen
fiihlt. Er dringt, um festzustellen, ob Gabalawi tiberhaupt noch am Leben
ist, und auf der Suche nach dem geheimen Buch, das das Schicksal der

26 Vgl. den Artikel von Anwar al-Gundi in der fundamentalistischen Zeitschrift
al-I‘tisam, Febr. 1989, 19ff.



200 WIEBKE WALTHER

Menschheit enthalten soll und nach dem schon Adham entgegen dem
Befehl Gabalawis suchte, iiber einen unterirdischen Gang in das Palais
ein. Unabsichtlich totet er einen Diener. Am nidchsten Morgen wird der
Tod Gabalawis bekannt gegeben. Auch die Anfithrer der drei Futuwwat-
Biinde kommen ums Leben. Nutzniefler ist der Kurator, der, nun Allein-
herrscher, ‘Arafa in seine Dienste nimmt, denn er hat eine Wunderwaffe
erfunden, die er ihm zur Sicherung seiner Machtposition weiter produzie-
ren soll. ‘Arafa lebt als Gefangener des Kurators, wenn schon in grofitem
Luxus in einem Palais auf dem Gelinde, in dem Gabalawi wohnte, und
baut, gemeinsam mit seinem Bruder Hana$ ‘‘Schlange” die Wunderwaffe.
Als er schlieflich, um seiner Korrumpierung durch die Macht ein Ende
zu bereiten, fliechen und dabei seine Frau mitnehmen will, die ihn schon
vor lingerem verlassen hat, wird er entdeckt und getdtet. Nur seinem
Bruder gelingt die Flucht. Er kehrt nach Jahren zuriick, um nach dem
Buch zu suchen, in dem °‘Arafa seine geheimen Formeln niedergelegt
und das er, schon verfolgt, in einen Lichtschacht geworfen hatte. Ob
Hana$, nach dem der Kurator dann ebenfalls fahnden 143t, das Buch ge-
funden hat, bleibt offen. Aber das Volk setzt all seine Hoffnungen auf
ihn. Es glaubt ihn, der erneut verschwunden ist, im Besitz des Buches und
damit der Zauberkrifte ‘Arafas, die allein imstande seien, die Unrechts-
herrschaft des Kurators aus der Welt zu schaffen. ‘Arafa iibrigens meinte
vor seinem Fluchtversuch, die alte Dienerin Gabalawis getroffen zu haben.
Sie habe ihm gesagt, Gabalawi sei nach dem Schreck iiber den Tod seines
Dieners in ihren Armen gestorben und habe ihr kurz vor seinem Tode auf-
getragen, ‘Arafa auszurichten, er sei mit ihm zufrieden. Das hief3e also die
Legitimierung der Wissenschaft durch den sterbenden Gottvater, dessen
Tod sie zu Recht bewirkt hat. Hana$ freilich tut das als eine Haschisch-
phantasie seines Bruders ab. Der Kurator, dem die Hoffnungen der Men-
schen auf die Zauberkrifte ‘Arafas und seines Bruders zugetragen wer-
den, beauftragt die Geschichtenerzihler in den Caféstuben, die friiher die
Legenden von Adham und Umaima, von Gabal, Rifa‘a und Qasim weiter-
tradierten, den Menschen von Gabalawi und seinem von ‘Arafa verursach-
ten Tod zu erzdhlen und davon, wie er, der Kurator, den ‘Arafa aus Rache
fir Gabalawi hatte toten miissen. Doch die Menschen spotten dariiber und
sagen, wenn sie die Wahl hitten zwischen Gabalawi und ‘Arafas Zauber, so
wirden sie sich fiir den letzeren entscheiden. Je mehr die Furcht des
Kurators wichst, desto hirter wird sein Terror. Aber die Menschen glau-
ben daran, dad das Unrecht eines Tages ein Ende haben wird, so wie der
Tag auf die Nacht folgt?’.

27 Aulad haratna, Bairut 1986, 551f.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE. 201
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

Der Roman, in einer klaren, verstindlichen Sprache geschrieben, ist
zweifellos einer der bedeutendsten der modernen arabischen Literatur
iiberhaupt?®. Es sei hier nur darauf verwiesen, daf® er unterschiedlich inter-
pretiert worden ist, von der “Geschichte der Menschheit als Heilsgeschich-
te”?® iiber Wiirdigung und kritische Hinterfragung von “Religionsgeschich-
te ... vor allem als Sozialgeschichte”° bis zur ‘“‘parable of authority and
power in the Arab world” and “the most salutary attempt to laugh us out
of our mediavalism, our empty pride and our petty autocratic selves”
eines arabischen Literaturkritikers®!. Wihrend der letztere vor wenigen
Jahren noch empfahl, das Buch sollte in allen arabischen hoheren Schulen
und Militdrakademien gelesen werden, diirfte die Debatte iiber seine Publi-
kation in Agypten®? im Anschluff an die Nobelpreisverleihung nach den
erneuten Protesten von fundamentalistischer Seite in den letzten Wochen
zundchst beendet sein.

Tatsdchlich kommt in diesem Roman Mahfiz’ Glaube an die prinzi-
piell die Menschheit rettende Kraft der Wissenschaft trotz der Korrumpier-
barkeit ihrer Vertreter noch deutlich zum Ausdruck. Aber man muf}
wohl seinen 1977 erschienenen Roman “Die Schlacht der armen Leute”
(Malhamat al-harafis) als eine Fortsetzung und Korrektur dieser Allegorie
aus spiterer Sicht zur Interpretation hinzuziehen. Hier spielt die Wissen-
schaft keine Rolle mehr. Es gibt auch keine religionshistorischen Beziige.
Aber es geht ebenfalls um die Futuwwa-Biinde und ihre Rolle in der Hara
als Symbol staatlicher Macht gegeniiber dem Volk, geht letztlich um das
Problem der Verbindung von Macht mit Gerechtigkeit, um die Ausein-
andersetzung zwischen Gut und Bose. Der moralisch integer Gebliebene,
der denselben Namen trigt wie der erste, der fiir alle Zeiten vorbildliche
Vertreter der Futuwwa, der sich zum Schluff mit der Masse der Armsten
der Armen verbindet, fegt das Bose, Ungerechte, verkorpert in denen, die
die Macht und den Reichtum besitzen, hinweg. Fiir ihn ist Gerechtigkeit
wichtiger als der Gegensatz zwischen Arm und Reich. Er verpflichtet die
Harafi§, die armen Leute dazu, ihre Kinder nach den moralischen Idealen

28 Vgl. aber die negative Beurteilung von S. Somekh in seinem Buch The Changing
Rhythm (wie Anm. 17), 137ff.

29 Steppat a.a.0. (wie Anm. 20), 376.

30 J.C. Biirgel in: Ende, W., Steinbach, U.: Der Islam in der Gegenwart. 2. Aufl.
Miinchen 1989, 607.

31 J. Abu-Haydar, Awlad Haratna by Najib Mahfuz: an Event in the Arab World,
in: Journal of Arabic Literature 16/1985, 119, 131.

32 Nach G. Sukri (wie Anm. 21).



202 WIEBKE WALTHER

der Futuwwa zu erziehen, damit nicht wieder eines Tages ein Schurke
oder ein Abenteurer sich die Herrschaft iiber sie aneigne, und dazu, dafy
jeder von ihnen ein Handwerk oder jedenfalls einen Beruf ausiibe, damit
er unabhingig leben konne. Gesidnge aus einem Sufikloster, vor dem die
Helden sich in ausweglos erscheinenden Situationen Kraft holen — es sind
Verse des Persers Hafiz — geben der Handlung eine reizvolle Vertiefung.

Zum Schluf} wird demjenigen, der das Reich der Gerechtigkeit errich-
ten will, angekiindigt, dafd sich am nichsten Morgen zum ersten Mal die
Tiir des Klosters 6ffnen und der Scheich die Hara mit seinem Licht erfiil-
len wiirde. Er wiirde jedem jungen Mann eine Weidenrute und eine Maul-
beerfrucht iiberreichen. Ein Hafiz-Vers beschliefst den Roman — Mahfuz
hat schon vor Jahren gesagt, er zihle zu seinen Lieblingsdichtern. Es
scheint, als habe Mahfliz hier Ideen des franzosischen utopischen Sozialis-
mus mit der islamischen Mahdi-Erwartung verkniipft. Nicht nur die Hafiz-
Verse im Gegensatz zu den Volksliedfragmenten in den “Kindern unseres
Viertels”, der gesamte sprachliche Stil lassen diesen Roman poetischer
erscheinen als Mahfiiz’ erste Romanallegorie.

Zwei weitere allegorische Romane aus den letzten Jahren bestitigen
Mahfiiz’ gewandelte Konzeption. In den “Nichten der tausend Nichte”
(Layali alf laila, 1982) kniipft er an “Tausendundeine Nacht” an, die
agyptische Schriftsteller seit den dreifSiger Jahren immer wieder inspirier-
te, aber auch von Schriftstellern anderer arabischer Linder bis in die
Gegenwart aktiv rezipiert wird. Geschichten um Gestalten aus der be-
rihmten Sammlung wie Sahriyar und den Wesir Dandan, Sindbad den
Seefahrer, Anis al-Galis und Ma‘riif den Schuhflicker sollen hier die Ver-
fihrbarkeit des Menschen durch Macht und weibliche Schonheit verdeut-
lichen. Sahriyar ist der Suchende, der er schon in Taufiq al-Hakims Drama
“Sahrazad” aus dem Jahr 1934 war. Er findet zum Schlu, nachdem er
ein zauberhaftes Jungbad genommen hat, Eingang in das Reich der Liebe
und der Schonheit, das nur von Frauen bewohnt wird, heiratet die Koni-
gin des Landes. Da er jedoch eine tabuisierte Tiir 6ffnet, das Gebot der
Liebe miachtet, verliert er alles, was er gewonnen zu haben glaubte, und
fallt als gebeugter alter Mann in die schmutzige, frevelhafte Stadt zuriick,
der er fiir immer entkommen zu sein meinte. Er gehdrt nun zur Schar der
“Weiner”, ein Terminus aus der islamischen Mystik, derer, die es vor ihm
nicht anders machten. Kluge Worte des Scheichs ‘Abdallah al-‘Aqil iiber
die ewige Suche des Menschen nach der Wahrheit (al-haqq, auch als Bei-
name Gottes), die unzuginglich sei, der man aber nicht entrinnen, die man
auch nicht umgehen kénne, beschliefien den Roman.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE 203
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

Auch Mahftiz’ Kurzroman “Die Reise des Ibn Fattima’ (Rihlat Ibn
Fattima, 1983) zeigt, daf’ er inzwischen zur islamischen Mystik, die ihn
schon widhrend seines Studiums interessierte, zuriickgefunden hat. Hier
geht es, ankniipfend an mittelalterliche arabische Reisebeschreibungen,
ebenso wie an philosophische Romane der franzosischen Aufklirung, um
die allegorische Reise des Qandil Muhammad al-‘Inabi, nach seiner Mutter
Ibn Fattima genannt, in vier Reiche, die unterschiedliche Staatsauffassun-
gen und Gesellschaftsordnungen symbolisieren. Die Dar al-amana “Das
Haus der Sicherheit™, ein Polizeistaat, in dem trotz aller Anspriiche der
Machthaber, endgiiltige Gerechtigkeit verwirklicht zu haben, eine selbst-
gerechte Herrenschicht, die alle Vorteile in den Hinden hailt, der Masse
des benachteiligten und stindig gemafiregelten und kontrollierten Volks
gegeniiber steht, zeigt Mahftz’ heutige Sicht auf den Sozialismus/Kommu-
nismus. Doch auch die Dar al-halaba “Das Reich der Kampfbahn”, symbo-
lisch fir den Kapitalismus, das sich der absoluten Freiheit riithmt, Raum
hat fiir alle Exzentrizititen, vor allem aber fiir den Kampf des Starken
gegen den Schwachen, enttiuscht den Ibn Fattiima. Dieser wiederum
koénnte als Symbol stehen fiir den Muslim schlechthin, denn Fattuma ist
Koseform zu Fatima, dem Namen der Tochter Muhammads. Er geht
weiter auf die Suche, gelangt mit der Karawane, der er sich angeschlossen
hat, nachdem es zum Krieg zwischen der Dar al-amana und der Dar al-
halaba gekommen ist, in die Dar al-gurib, “Das Reich des Sonnenunter-
gangs”. In ihm haben sich Menschen zu einem Leben ohne Begierden zu-
sammengefunden, wollen in gemeinsamer Meditation bei Gesingen und
Gebeten die in ihnen verborgenen Krifte entdecken. Das ist die Vorberei-
tung auf das “Reich des Bergs”, die Dar al-gabal — die an den Namen des
Gabalawi in den “Kindern unseres Viertels” erinnert. Als Ibn Fattiima mit
anderen, die die notige Reife erlangt zu haben glauben, aufbricht, riickt es
ihnen immer ferner, je ndher sie ihm zu kommen scheinen. Ob sie es je er-
reichen, bleibt offen, denn die Tagebuchaufzeichnungen brechen hier ab.

Dafy Mahfuz sich nach allegorischen Romanen dieser Art, neben ihnen,
durchaus auch dem zeitkritischen Roman, der realistischen Erzdhlung
widmet, zeigt sein Kurzroman “Der Tag, an dem der Prisident getotet
wurde”’, beweist auch sein jiingster Roman “‘Qustumur”. Hier finden sich
vier Minner, Jahrgang 1910, immer wieder im Café Qustumur in al-Gama-
liyya zusammen. Wiederum fast dokumentarisch wird so das Leben der
Generation von Mahfiiz, wenn auch umrifShaft, an vier Beispielen deutlich.
Dieser letzte Roman soll seinem Autor wihrend des Vorabdrucks hunder-
te von Drohbriefen eingetragen haben. Selbst ein Islamkundler vermag
kaum zu erkennen, warum.



204 WIEBKE WALTHER

Man hat Mahfiiz mit Recht den literarischen Chronisten Agyptens in
diesem Jahrhundert genannt. Seine Art zu schreiben hat sich in den fiinf-
zig Jahren seiner schriftstellerischen Tatigkeit gewandelt, vom kritischen
Realismus, den man durchaus dem eines Balzac oder Dickens vergleichen
konnte, auch wenn er ganz im stidtischen Alltag Kairos verwurzelt ist,
zu einem stirker psychologisierenden Stil, zum Aufbrechen der traditio-
nellen Romanstruktur. Die Suche nach sozialer Gerechtigkeit, nach mora-
lischer Integritit, nach einer Allianz zwischen Macht und Recht, nach dem
eigentlichen Sinn des menschlichen Lebens, die in seinen realistischen
Romanen immer wieder eine Rolle spielt, wird in seinen allegorischen
Romanen symbolhaft verdichtet, philosophierend erweitert und vertieft.

Die &dgyptische Literaturszene besteht natiirlich heute nicht nur aus
Nagib Mahfiiz. Vertreter einer mittleren und einer jiingeren Schriftsteller-
generation haben sich einen Namen gemacht. Edward al-Harrat (geb. 1922)
etwa oder Yusuf Idris (geb. 1927) haben ausgezeichnete, psychologisch
packende Erzihlungen vorgelegt, der letzere auch Romane. Idris wie
‘Abd ar-Rahman a$-Sarqawi haben immer wieder das Leben auf dem Land
in Agypten mit seinen sozialen Widerspriichen eingefangen. Als Vertreter
einer heute mittleren Generation tut das heute Yusuf al-Qa‘id (geb. 1944)
mit einer nahezu quilenden Sensitivitit. Gamal al-Gitani, Autodidakt,
wendet sich, wie wohl kein zweiter arabischer Schriftsteller der Gegenwart
nationalen Traditionen zu, schopft aus den Historikern der Mamlukenzeit,
hat in “Zaini Barakat”3® eine ganz neue Qualitit des historischen Romans
vorgelegt, einen Roman iiber einen perfekten Spitzelstaat, transponiert in
die Mamlukenzeit. Im Roman Waqa‘i’ Harat az-Za‘farani (“Die Ereignisse
im Za‘farani-Viertel”, 1976) zeigt er die zerstérenden Auswirkungen
autoritiar verordneten Konformismus, autoritir verordneter Einschrinkung
der Freiheit auf die menschliche Psyche, das menschliche Zusammenleben.
In der Person des schon legendiren Scheichs, der hinter diesen Anordnun-
gen steht, hat er auf fast geniale Weise Chomeini vorweggenommen. Der
Kopte Sabri Miisa (geb. 1937) hat in Fasad al-amkina (*“‘Stdtten des Ver-
derbens”, 1982), an den lateinamerikanischen magischen Realismus er-
innernd, einen handlungsstarken symbolischen Roman iiber die Zersto-
rung der Natur durch den Menschen vorgelegt. Muhammad al-Mahzangi
(geb. 1950) fingt in ganz kurzen Geschichten3* psychologisch hervor-

33 Deutsch v. H. Fihndrich, Ziirich 1988.
34 Vgl. den Band Die blaue Fliege, deutsch v. H. Fihndrich. Basel 1987.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN — LUST AUF PHANTASIE 205
NAGIB MAHFUZ UND DIE AGYPTISCHE LITERATURSZENE

ragend — er ist Nervenarzt — oft quilende Situationen aus dem Alltags-
leben ein. Schriftstellerinnen wie Alifa Rif‘at3® (geb. 1931) und Nawal
as-Sa‘dawi®® (geb. 1930) widmen sich in Erzdihlungen und/oder Romanen
den psychischen und sozialen Problemen von Frauen in einer patriarchali-
schen Gesellschaft. Die dgyptische Literaturszene der Gegenwart ist also
bunt und vielfiltig. Sie hat es verdient, auch aufierhalb der arabischen Welt
starker zur Kenntnis genommen zu werden.

35 Vgl. den Band Die Zeit der Jasminbliite, deutsch v. N. Nagib. Ziirich 1988.

36 Etwa in ihren Biichern Ich spucke auf euch. Bericht einer Frau am Punkt Null.
Miinchen 1984; Gott stirbt am Nil. Miinchen 1986; Ein moderner Liebesbrief.
Reinbek b. Hamburg 1987. Es handelt sich bei allen Binden um Ubersetzungen
aus dem Englischen. Der Name der Autorin lautet hier in populdrwissenschaft-
licher Wiedergabe Nawal El Saadawi.



	Sehnsucht nach Fakten - Lust auf Phantasie : Nağīb Mahfūz und die ägyptische Literaturszene

