
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 2

Artikel: Sehnsucht nach Fakten - Lust auf Phantasie : Nab Mahfz und die
ägyptische Literaturszene

Autor: Walther, Wiebke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE.
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

Wiebke Walther

Die Verleihung des Literaturnobelpreises an den Ägypter Nagib Mahfüz
(Nagib Machfus) im vergangenen Jahr, an einen Schriftsteller, der dem

deutschsprachigen Lesepublikum westlich der Elbe trotz der lobenswerten
Bemühungen einiger Verlage bis dato kaum bekannt war, hat damals
teilweise zu sarkastischen Urteilen über die schwedische Preiskommission und
ihre Verleihungspraktiken geführt1. Tatsache ist allerdings, daß Mahfüz'
Werke zu dieser Zeit in englischer, französischer und russischer Übersetzung

bereits stärker präsent waren als in deutscher.
Hierzulande ist von der modernen arabischen Literatur bisher so wenig

bekannt geworden, daß das Bild der arabischen Literatur generell bis zum
vorigen November beim Durchschnittsleser wohl immer noch vorwiegend
von "Tausendundeiner Nacht" bestimmt war, jenen sinnenfreudigen, für
uns so exotischen Märchen und Geschichten, die in der arabischen Welt
selbst von der Bildungselite bis in dieses Jahrhundert nicht für ernst zu
nehmende Literatur gehalten wurden. Handelt es sich doch hier um
Volkserzählungen, nicht auf dem sprachlichen Niveau, das gebildeten Arabern
für Literatur meist bis heute unerläßlich ist. Die Übersetzungen, auch die
heute im Deutschen, jedenfalls in Fachkreisen, als nahezu kanonisch
geltende von Enno Littmann, haben hier angehoben. Handelt es sich zum
zweiten um Geschichten mit rein unterhaltendem, nicht bildendem,
belehrendem, dem Avancement bei Hof förderlichen Charakter2. Das "prodesse

et delectare" der Horazschen Poetik war auch für gebildete Araber
ein Kriterium für gute Literatur (selbstverständlich mit autochthonen
Begriffen).

Da vollendete Sprachbeherrschung, ausgefeilt zur Sprachkunst, nahezu

an der Spitze des arabischen Bildungsideals stand, galt Poesie, die sich
schon im vorislamischen Arabien zu hoher Vollendung entwickelt hatte,
durch die Jahrhunderte weitaus mehr als Prosa. Eine der Anforderungen,

1 Vgl. z.B. F. Schirrmacher in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung vom 14.10.
1988.

2 Vgl. zum Stellenwert der Sammlung im Orient und in Europa Walther, W.,
Tausendundeine Nacht. München, Zürich 1987. (Artemis-Einführungen).



SEHNSUCHTNACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE. 185
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

die man an Poesie stellte, nämlich die des Reims, wurde, wenn schon in
Variationen, nämlich der variabler Reime, nicht eines durchgehenden
Reims, vom neunten Jahrhundert an auf künstlerische Prosa übertragen.
In einer Sprache, der man auf Grund ihres morphologischen Systems mit
feststehenden Wortformen und -endungen nachgesagt hat, daß es in ihr
manchmal nahezu schwerfalle, nicht zu reimen, entwickelte sich eine

Kunstprosa in Reimen, formal orientiert am Vorbild des Korans. Als
Höhepunkt dieser Prosa gelten die Maqämen des Hariri (gest. 1122).
Friedrich Rückert hat sie im Deutschen kongenial nachgestaltet3. Selbstbewußten

städtischen Bürgern wurde witzig-geistvolle Kritik an ungerechten
Machtverhältnissen, an einer Besitzverteilung, die sich jedenfalls nicht
nach der Bildung des Individuums richtete, spielerisch in klingende Wort-
und Reimspiele gekleidet, die schon fünfzig Jahre später nur noch mit
Kommentierungen verständlich waren, höchstens intellektuelles Vergnügen.

In späteren Jahrhunderten verkam Sprachkunst zur Künstelei,
überwucherte die Form den Inhalt. Die Anfänge dieser Entwicklung sind bei
Hariri erkennbar. Doch wurde daneben die schon in der älteren arabischen
Literatur hochgeschätzte und pointiert erzählte Anekdote, wurden auch
längere, novellenartige Erzählungen in immer wieder neuen Anthologien
weitertradiert. Beides fand, oft "zerzählt", auch in die erst um 1780
entstandene ägyptische Rezension von "Tausendundeiner Nacht"
Aufnahme.

Die Begegnung mit dem zivilisatorisch so überlegenen Europa, wie sie

sich seit der Napoleonischen Expedition nach Ägypten 1798-1801
verstärkt vollzog, führte zur Kenntnis anderer Lebens- und Denkformen. Sie

hatte nicht nur, rein machtpolitisch bedingt, die Einführung europäischer
Technik und Administrationsstrukturen zur Folge, sondern auch das

Überdenken traditioneller Wertvorstellungen, überlieferter Äußerungsformen

geistiger Aktivitäten. Übersetzungen oder zunächst eher Adaptionen
machten mit Literaturgattungen bekannt, die es bis dahin in dieser Form
im Arabischen nicht gegeben hatte, dem bürgerlichen Roman, der bürgerlichen

Novelle, der Kurzgeschichte, dem Drama4. Der Buchdruck, seit

Die Verwandlungen des Abu Seid von Serag oder die Makamen des Hariri, in freier
Nachbüdung von Friedrich Rückert. Zweite, vervokst. Auflage, Bd. 1,2. Stuttgart,
Tübingen 1837.
Vgl. zu den Übersetzungen aus europäischen Sprachen ins Arabische Peled, M.,
Creative Translation, in: Journal of Arabic Literature 10/1978, 128-50; Dolinia,
A.A., Ocerki istorii arabskoj literatury novogo vremeni: Ègipet i Skija. Prosve-
titel'skij roman 1870-1914 gg. Moskva 1973, 25ff.



186 WIEBKE WALTHER

1822 in Ägypten eingeführt, war die Voraussetzung dafür, daß zum ersten
Mal Werke der älteren arabischen Literatur, die bis dahin nur in
Handschriften zirkuliert waren, einem größeren interessierten Publikum zugänglich

gemacht werden konnten. Er schuf auch eine Grundbedingung für das

sich seit den siebziger Jahren verstärkt entwickelnde Zeitungswesen. Die
Zeitungen und Zeitschriften boten Publikationsmöglichkeiten für Übersetzungen

aus europäischen Literaturen, zunächst vorwiegend aus dem
Französischen, später auch dem Englischen, Russischen, Italienischen,
Deutschen, aber ebenfalls für die ersten eigenen Versuche arabischer Schriftsteller

in den für sie neuen Gattungen. Sie machten auch eine Modernisierung

der arabischen Schriftsprache nötig. Die Lexik mußte der wirtschaftlichen,

technischen, politischen, kulturellen, sozialen Entwicklung Rechnung

tragen. Zudem entsprach es dem veränderten Zeitgefühl nicht mehr,
im Stil der nachklassischen arabischen Literatur dieselbe inhaltliche Aussage

in immer wieder anderen, sprachlich kunstvollen, aber kaum noch
verständlichen Variationen darzubieten. Gedanken, Handlungen sollten
klar formuliert werden, rezipierbar, ohne kunstvolle Wortakrobatik. Dies
betraf zunächst vor allem die sich nun ebenfalls entwickelnde politische
und kulturpolitische Essayistik.

Die frühesten Werke der modernen arabischen Prosaliteratur — die
Poesie wahrte die konventionellen Formen länger, füllte sie allerdings
mit neuen, zeitbezogenen Inhalten — nahmen den Anspruch der älteren
arabischen Literatur, bilden, belehren zu wollen, auf. Die historischen
Romane des nach Ägypten emigrierten syrischen Christen ôirgï Zaidan
(1861-1914)5 etwa sollten Geschichtskenntnisse in unterhaltsamer Form
vermitteln, dem sich formierenden arabischen Bürgertum die historische
Größe der arabischen Kultur vor Augen führen, sollten angesichts einer
drohenden kulturellen Überfremdung Nationalbewußtsein schaffen.
Salim al-Bustänis (1848-1884) Familienromane sollten ihre Leser moralisch

erziehen. Ihr Autor wollte aus dem Gedanken heraus, daß die Familie
die Keimzelle des Staates sei und eine Reformierung der Gesellschaft nur
möglich, wenn man in der kleinsten Gemeinschaft menschlichen
Zusammenlebens anfange, auf die sich unter dem Einfluß der Konfrontation
mit Europa verändernden sozialen Beziehungen einwirken. Die philosophischen

Romane des aus dem Libanon stammenden Christen Farah Antun
(1874-1922), der zuerst in die USA und später nach Ägypten emigrierte,

5 Vgl. zu Gkgî Zaidan vor allem Phikpp, Th., Jirji Zaidan - his Life and Thought.
Beirat 1979, und Doknina, Ocerki (wie Anm. 4), Index.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE. 187
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

stellten, beeinflußt von JJ. Rousseau, Chateaubriand, J. Simon, F. Nietzsche,

K. Marx und S. Freud, Formen menschlichen Zusammenlebens in
der sich seit der beginnenden Industrialisierung verändernden arabischen
Gesellschaft zur Debatte6. Es war insgesamt eine Literatur, deren Autoren
Ideen darstellen wollten, ähnlich der der französischen Aufklärung, deren
Einfluß hier unverkennbar ist.

Wichtig auf diesem Weg literarischer Selbstfindung waren Versuche
einiger arabischer Schriftsteller, auch hier rangierte Ägypten an der
Spitze, die aus der älteren arabischen Literatur bekannte Gattung der
Maqäme im Zuge der Bewußtmachung autochthoner Traditionen in einer
schlichteren Sprache und mit zeitgemäßem Inhalt wiederzubeleben. Der
Ägypter Muhammad al-Muwailihî (1858-1930) veröffentlichte zuerst 1898
in einer Zeitschrift seinen Hadït Tsä Ibn Hisäm au fatra min az-zaman,
mit dessen Titelgestalt er bewußt an die Maqämen des Vorgängers von
Hariri, des Hamadânî (969-1008), anknüpft. Er läßt einen 1850 gestorbenen

Kriegsminister aus dem Grab auferstehen und konfrontiert ihn mit
dem Ägypten der Jahrhundertwende, um ein ironisches Bild der
Zeitverhältnisse zu zeichnen, die immer noch vom Feudalismus geprägt sind, der
Europahörigkeit vieler Vertreter der ägyptischen Oberschicht etwa, der
Korruption in manchen staatlichen Behörden.

Auch der erste Gesellschaftsroman der modernen arabischen Literatur
stammt von einem Ägypter. Muhammad Husain Haikai (1888-1958)
schrieb seinen Roman Zainab während seines Studiums in Paris. Bei
seinem Erscheinen 1913 war er insofern ein Novum für die arabische Literatur,

als hier zum ersten Mal der Bauernstand literaturfähig geworden war,
in idealisierter Form. Daß eine Frau im Mittelpunkt der Handlung steht,
wurde wegweisend für viele Werke dieser Literatur, die sich aus gutem
Grund gerade der Frauenfrage intensiv annimmt. Auch Haikai läßt seine
Gestalten Ideen verkörpern oder doch typische Gestalten der damaligen
ägyptischen Gesellschaft aus seiner Sicht als großbürgerlicher Liberaler
und Abkömmling einer ägyptisch-türkischen Großgrundbesitzerfamilie7.
Populär wurde der Roman erst seit seiner Verfilmung im Jahre 1929. Bis
heute machen in Ägypten wie in anderen arabischen Ländern
Literaturverfilmungen auch die analphabetischen oder doch nicht bücherlesenden
Kreise der Bevölkerung mit Namen von Schriftstellern und mit deren Wer-

6 Vgl. zu Salkn al-Bustânî und Farak Antun Donnina (Anm. 4), Index.
7 Vgl. dazu vor allem Johansen, B., Muhammad Husain Haikai — Europa und der

Orient im Weltbild eines ägyptischen Liberalen. Beirat 1967.



188 WIEBKE WALTHER

ken bekannt, freilich oft nicht sehr werkgetreu. Das gilt auch für Romane
von NagTb Mahfüz.

In den dreißiger/vierziger Jahren versuchten mehrere damals bedeutende

Vertreter des ägyptischen kulturellen Lebens, — Mahfüz hat einige von
ihnen anläßlich seiner Preisverleihung dankbar als seine Vorgänger
genannt — den Roman in Ägypten anzusiedeln. Taufîq al-Hakïm (1898 oder
1902-1988) stellte in seinem Roman 'Audat ar-rüh ("Die Rückkehr des

Geistes", 1933), das Leben eines jungen Mannes vom Lande bei seinen
Verwandten in Kairo, auch seine erste Liebe, bis zur Revolution von 1919
dar. Der Titel meint den Geist der Pharaonenzeit als der, wie damals einige
ägyptische Intellektuelle meinten, wichtigsten und für die Gegenwart
richtungweisenden Epoche der ägyptischen Geschichte8. Ein realistisches
Bild vom Leben der Fellachen aus der Sicht eines Intellektuellen bietet sein
auch ins Deutsche übersetzter Roman "Als Staatsanwalt unter Fellachen"
(arab. Yaumiyyät nä'ib fi 1-aryäf, 1937)9. In anderen Romanen aus dieser
Zeit stellt al-Hakîm, der heute in Ägypten vor allem wegen seines umfangreichen

und vielseitigen Dramenwerks geschätzt wird, das Leben eines

jungen Intellektuellen in Paris, sein Verhältnis zur französischen Kultur,
auch zu französischen Frauen dar10.

Tähä Husain (1889-1973) setzte in seinem Roman "Der Ruf des

Regenpfeifers" (Du'ä' al-karäwän, 1934) der im Orient seit Jahrhunderten
verwurzelten Vorstellung, ein Mädchen, das von einem Mann verführt worden

ist, müsse vom nächsten männlichen Verwandten getötet werden, ein
humaneres Denken entgegen, die Überwindung unmenschlicher sozialer
Zwänge durch Liebe nämlich. Ein weiterer Roman Tähä Husains, "Der
Baum des Elends" (äagarat al-bu's, 1944) kann durchaus als Vorläufer zu
Mahfüz' berühmter Trilogie gelten. Tähä Husain zeichnet hier, freilich
nicht mit der künstlerischen Meisterschaft, die Mahfüz nur ein Jahrzehnt
später bewies, den Wandel sozialer Strukturen und Denkweisen in einer
ägyptischen Kaufmannsfamilie aus der Provinz über drei Generationen in
der Zeit vor und nach der Jahrhundertwende.

8 Eine Strömung im Ägypten der dreißiger Jakre, die den Namen Fk'auniyya
"Pharaonismus" erkielt, vgl. Walther, W., Der Pkaraonismus in der modernen
ägyptischen Literatur, in: Gericke, H. (Hgb.), Die Rezeption des Altertums in
modernen literarischen Werken. Halle 1980, 85-92.

9 Deutsch von H.L. Teweleit, Berlin (Ost), 1961.
10 Vgl. dazu Wielandt, R., Das Bild der Europäer in der modernen arabischen Erzähl-

und Theaterliteratur. Beirut/Wiesbaden 1980, 314ff.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE. 189
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

Andere Autoren versuchten sich in romanhaften, meist verklärten
Darstellungen der Pharaonengeschichte. Realistischer Schilderungen des
ägyptischen Alltagslebens in Prosaskizzen, beziehungsweise oft recht gelungenen

Kurzgeschichten hatten sich die Brüder Muhammad und Mahmud
Taimür (1892-1921; 1894-1973)11 angenommen! Der formale Einfluß
Maupassants und Tschechows ist nicht zu übersehen, wird von Mahmud
Taimür auch zugegeben. Doch gelingt es ihm, typisch ägyptisches Leben
einzufangen, humorvoll zuweilen, öfter aber eher quälend12.

Nagib Mahfüz13, geboren 1911 in der Familie eines kleinen
Regierungsbeamten, der nach seiner Pensionierung Kaufmann wurde, in al-Ga-
maliyya, einem der ältesten Stadtviertel Kairos, besuchte in Kairo eine

Grundschule, danach eine höhere Schule. Er wuchs zwar in dieses
aufblühende ägyptische Geistesleben hinein, doch hat er Interviewern gegenüber

öfter gesagt, daß die Atmosphäre in seinem Elternhaus absolut
unkünstlerisch, dafür aber stark religiös und auch nationalistisch geprägt
war. Wenn er sich in vielen seiner Werke dem Stadtviertel al-Gamaliyya
und der sozialen Schicht zuwendet, der er selbst entstammt, wenn immer
wieder der Name Sa'd Zaglüls und die Wafd-Partei besonders in ihren
frühen, integeren Bestrebungen zur nationalen Befreiung des Landes, erscheinen,

dann sind hier deutlich die persönliche Betroffenheit und das Engagement

des Autors zu spüren. Während etwa Muhammad Husain Haikai und

11 Zu Mahmud Taimürs Stellung in der arabiscken Literatur dieser Zeit, die er auch
seiner sozialen Herkunft und seinen guten Beziehungen zu europäischen Orientalisten

verdankt, vgl. dies., Das erzählerische Frühwerk Mahmud Taimürs. Beirat,
Wiesbaden 1983.

12 In deutscher Übersetzung von H.L. Teweleit, aUerdings nach dem Französischen,
liegt u.a. der Erzählband Der gute Scheich, Berkn (Ost) 1961, vor.

13 Vgl. zum Folgenden auch mein Nackwort zu Machfus, N., Die Moschee in der
Gasse. Erzählungen. Ausgewählt u.a. d. Arabischen übersetzt von W.W. Leipzig
1978, 197-221, (Nachauflage ohne Nachwort Zürich 1988, 1989); ferner meine
Artikel Das BUd der ägyptischen Gesellschaft in einigen Romanen von N.M. aus
den sechziger Jahren, in: Asien in Vergangenkeit und Gegenwart. Berlin (Ost),
1974, 239-58; Mittel der Darstellungskunst und des Stils in einigen Romanen
von N.M. aus den sechziger Jahren, in: Problemy literatur orientalnych. Warsckau
1974, 199-213; Zur Kurzprosa von N.M., in: Wissenschaftkche Zeitschrift der
Martin-Luther-Universität HaUe-Wittenberg 25/1976 G, H. 6, 61-73; Schicksals-
gebundenkeit und Realitätsdarstellung in den Romanen von Nagîb Mahfüz, in:
Bürgel, J.C, Fähndrich, H. (Hgb.), Die Vorstellung vom Schicksal und die Darstellung

der Wkklickkeit in der zeitgenössischen Literatur islamischer Länder. Bern,
Frankfurt/M., New York 1983, 183-202.



190 WIEBKE WALTHER

Taufîq al-Hakîm, die beide der Oberschicht entstammen, die mittleren und
unteren Schichten des Volks oft mit einer gewissen Verklärung darstellten,
gewinnen Mahfüz' Gestalten aus Beamten- und Kaufmannskreisen, auch
der Schicht der kritischen Intellektuellen, ihr Leben aus der intimen
Kenntnis des Autors. Dem Viertel al-Gamaliyya, so, wie es in seiner
Jugend war, durchsetzt von grünen Oasen, von Wäldchen von Feigenkakteen,
Feldern und Gärten, mit niedrigen Häusern, kleinen Cafestuben und Läd-
chen in engen, verwinkelten Gässchen, unberührt von Touristen, hat er in
vielen seiner Romane und Erzählungen ein Denkmal gesetzt. Den Wandel
dieses Viertels zwischen 1915 und 1980 hat er erst kürzlich in dem Roman
eingefangen, der während der Preisverleihung in Fortsetzungen in al-
Ahräm erschien, in "Qustumur". Hier wird deutlich, wie in den dreißiger/
vierziger/fünfziger Jahren die kleinen Häuser wie die Palais der Paschas

Hochhäusern aus Beton Platz machen mußten, kleine Läden durch
moderne Boutiquen ersetzt wurden, durchaus gewinnträchtig für Erbauer und
Besitzer.

Schon als Halbwüchsiger fand Mahfüz Zugang zu Werken von
bedeutenden Vertretern der ägyptischen literarischen Renaissance. Tähä Husains
auf Betreiben konventioneller Azhar-Kreise bis heute verbotenes Buch
über die vorislamische Poesie (Fi s-si'r al-gähüi, 1925)14, das in einer Art
übertriebenen Kritizismus die gesamte vorislamische Poesie für eine
Fälschung aus islamischer Zeit erklärte, empfand er als "intellektuelle Revolution,

die der Ratio Vorrang gab vor der Tradition". Diese und andere
Bücher Tähä Husains bewegten ihn dazu, sich verstärkt der älteren arabischen

Literatur zuzuwenden.
1930 begann Mahfüz ein Philosophiestudium an der 1908 gegründeten

Kairo-Universität — sie hat ihm in diesem Frühjahr die Ehrendoktorwürde
verliehen. Im Gegensatz zu seinen Vorgängern gehört er also einer Generation

an, die ihre Ausbildung im Lande selbst erhalten hat, nicht in Frankreich

oder England, die stärker durch die Vorgänge in Ägypten selbst
geprägt ist als durch das unmittelbare Erleben europäischer Kultur und
europäischen Sozialverhaltens. Der Wandel sozialer und kultureller Werte
im Gefolge europäischen Einflusses ist aber natürlich auch Mahfüz' Werk
deutlich, doch hat er ihn augenscheinlich weniger aus der Position des

kulturell Gespaltenen heraus verarbeitet als manche seiner Vorgänger.

14 Vgl. dazu Brockelmann, C, Geschichte der arabischen Litteratur, Suppl.bd. 3.
Leiden 1942, 289ff., und Cachia, P., Taha Husayn. His Place in the Egyptian
Literary Renaissance. London 1956, 145ff.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN -LUST AUF PHANTASIE. 191

NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

Die Kairo-Universität war damals Stätte geistiger Auseinandersetzung für
die jungen Intellektuellen des Landes. Mahfüz' Verhältnis zur konventionellen

Auffassung vom Islam, wie er ihn in seinem Elternhaus kennengelernt

hatte, geriet ins Wanken, als er anfing, sich für Naturwissenschaften,
vor allem die Darwinsche Abstammungslehre zu interessieren. Er gelangte
damals zu der Überzeugung, daß der Koran, wenn er nicht in jeder
Hinsicht Zutreffendes aussage, nicht das sein könne, was er für den gläubigen
Muslim ist, das geoffenbarte und für alle Ewigkeiten gültige Wort Gottes.
In den fünfziger Jahren sagte Mahfüz: "Die ältesten Baudenkmäler, die
auf und in der Erde erhalten sind, sind Anbetungsstätten für eine Gottheit.

Bis heute gibt es kein Land ohne sie. Wann endlich wird der Mensch
seinen Kinderschuhen entwachsen sein und sich auf sich selbst verlassen?"
Verfolgt man jedoch seine Werke bis in die Gegenwart, so zeigt sich seit
etwa dem Ende der sechziger Jahre eine Entwicklung, die er einen alten
Mann in seinem Kurzroman "Der Tag, an dem der Präsident getötet
wurde" (Yaum qutila az-za'îm, 1985) mit den Stichworten umreißen läßt:
"Traditioneller Glaube, Zweifel, Abfall vom Glauben, Rationalität,
Skeptizismus und letztlich wieder Glaube"15. Daß dies freilich ein Glaube ist,
der Toleranz und Nachdenklichkeit einbegreift, zeigt sich nicht nur in
Mahfüz' Werken, es wurde auch aus einem Spiegel-Interview im
Zusammenhang mit der Rushdie-Affäre deutlich16.

Schon relativ früh muß Mahfüz den Kopten Saläma Müsä (1887-1958)
kennengelernt haben, der nach seinem Studium in England den fabianischen

Sozialismus in Ägypten propagierte. Er räumte Mahfüz die Möglichkeit

ein, in seiner Zeitschrift Artikel über philosophische Themen zu
veröffentlichen. Bereits in seinem ersten, im Oktober 1930 publizierten
Artikel erklärte Mahfüz, daß der Sozialismus eines Tages über alle anderen
Weltanschauungen den Sieg erringen würde. Gemeint war sicher der
Sozialismus der Fabier. Mehr als dreißig Jahre später, 15 Jahre nach dem Machtantritt

Nassers, wird aus Mahfüz' Roman "Mirämär" (1967) seine tiefe
Enttäuschung über den Sozialismus deutlich.

1934 graduierte Mahfüz an der Kairo-Universität. Von 1934 bis 1938
arbeitete er als Sekretär in der Universitätsverwaltung, seit 1939 als
Beamter im Ministerium für religiöse Stiftungen. Doch fühlte er sich immer
mehr zur Literatur hingezogen, begann, Erzählungen zu schreiben, von

15 hnän maurüt, sakk, ühäd, 'aqlaniyya, lä-adriyya, tumma îmân, a.a.O., 2. Aufl.,
Kako 1988,21.

16 Der Spiegel v. 27.2.1989, 168f.



192 WIEBKE WALTHER

denen einige in Zeitschriften erschienen. 1954, nach ersten literarischen
Erfolgen, wechselte er ins Kulturministerium über. Es war auch das Jahr
seiner Heirat und seines Auszugs aus dem Haus seiner Mutter. Von 1966
bis 1968 — er hatte inzwischen für seine Romantrilogie den Staatspreis
für Literatur erhalten - war er Direktor der Staatlichen Ägyptischen
Filmgesellschaft. Bis zum Jahr seiner Pensionierung 1971 war er dann als

Berater des Ministers für Kultur tätig. Heute noch hat Mahfüz, wie auch
andere renommierte ägyptische Schriftsteller, ein Büro im Gebäude der
Tageszeitung al-Ahräm, in dem er Besucher empfängt, sich mit jungen
Schriftstellern trifft. Sein Tagesablauf ist augenscheinlich sehr geregelt.
Jeden Morgen geht er von seiner Wohnung in Zalamek in ein Café am
Tahrir-Platz, von dessen oberen Stockwerk man einen hübschen Blick
auf diesen Platz im Herzen Kairos hat, trinkt dort zwischen 8 und 9 Uhr
seinen Kaffee und liest Zeitungen. Jeden Freitagnachmittag zu festgelegter
Zeit begibt er sich in ein Kasino am Nilufer, um dort genau drei Stunden
im Kreis seiner Freunde und Verehrer zu verbringen, ein bescheiden
gebliebener Mann, an der Kommunikation gehindert durch seine starke

Schwerhörigkeit. Er hat sein Heimatland nie verlassen, hat fast staunend
auf die Ehrung reagiert, die ihm zuteil geworden ist, mit trauriger Ver-
ständnislosigkeit auf die Angriffe, die im Zusammenhang mit der Rushdie-
Affäre gegen ihn und sein 1959 erschienenes Buch "Die Kinder unseres
Viertels" (Auläd häratna) erhoben wurden.

Mahfüz hat zwischen 1938 und 1988 mehr als 30 Romane und 15

Erzählbände veröffentlicht. In den letzteren sind seit 1969 auch einige
surrealistische Einakter enthalten. Er hat in den sechziger Jahren einmal
gesagt: "Diese unsere Zeit, die Zeit der Naturwissenschaften, der Industrie,
die Zeit harter Tatsachen, braucht mit Sicherheit eine neue Kunst, die der
Sehnsucht des modernen Menschen nach Fakten und seiner Lust auf Phantasie

gleichermaßen entgegenzukommen weiß. So ist die erzählende Prosa
die Poesie der modernen Welt." Daß Poesie in früheren Jahrhunderten bei
gebildeten Arabern weitaus mehr galt als Prosa wurde schon gesagt.

Wie wird Mahfüz selbst diesem Anspruch gerecht? Seine Romane und
Erzählungen geben nahezu ein Panorama des Lebens und Denkens der
mittleren und unteren Schichten der Kairoer Bevölkerung vom zweiten
Jahrzehnt dieses Jahrhunderts bis in die Gegenwart. Er hat aber daneben
auch immer wieder allegorische Romane vorgelegt, und es ist heute weitaus

schwieriger als noch Anfang oder Mitte der siebziger Jahre, sein Werk
in Schaffensperioden einzuteilen.

Deutlich heben sich allerdings seine ersten drei noch recht debütanten-
haften historischen Romane, die zwischen 1939 und 1943 erschienen, von



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE. 193

NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

späteren Werken ab. In der Pharaonenzeit angesiedelt, unterscheiden sie

sich von Romanen anderer ägyptischer Autoren über diese Zeit dadurch,
daß sie sie nicht idealisieren, sondern zur Folie für eine kritische Sicht auf
die Gegenwart nehmen, den Despotismus des ägyptischen Königshauses
etwa oder die kolonialen Bestrebungen Großbritanniens in Ägypten.

Aufschlußreich ist, daß sein 1943/4 beendeter Roman as-Saräb "Fata
Morgana" von der Akademie für Arabische Sprache für ein Preisausschreiben

gar nicht angenommen wurde mit der Begründung, er handle vom
gewöhnlichen Alltagsleben. Es ist vorrangig das Verdienst von Mahfüz, aber
natürlich auch das anderer Autoren, wenn sich eine solche Einstellung
wandelte. Auch dieser Roman fällt aus dem Rahmen der übrigen, die
Mahfüz in dieser Zeit schrieb. Es ist der Ich-Bericht eines Mannes, der auf
Grund einer zu starken Mutterbindung zum introvertierten Neurotiker
wird, dessen Ehe scheitert. Er erschien erst 1948, zu einer Zeit als Mahfüz'
erste sozialkritische Romane schon auf dem Markt waren: "Das neue
Kairo" (al-Qähira al-gadida, 1945), Hän al-Halffi 1946, "Die Midaqq-
Gasse" (Zuqäq al-midaqq, 1947)17. Im erstgenannten dürfte Mahfüz
Erfahrungen aus seiner Studentenzeit eingefangen haben. Im Mittelpunkt stehen
vier junge Männer aus unterschiedlichen sozialen Verhältnissen, die zu
Beginn der dreißiger Jahre in Kairo studieren, ihre Hoffnungen und
Erwartungen, ihre Enttäuschungen in einer Gesellschaft, in der man ohne
Protektion nichts ist, angewiesen auf Korruption wie Mahgüb 'Abd ad-Dä'im,
Sohn armer Eltern, der sich berufliches Avancement durch die Ehe mit der
Geliebten eines einflußreichen Mannes erkauft. Als der wahre Charakter
dieser Ehe schließlich aufgedeckt wird, kommt es zum Skandal. 'Ali Tähä,
der ideal gesinnte Sozialist, sieht die Schuld in der Gesellschaft, die

ansporne zum Verbrechen, die über die Schwachen herfalle, aber die Schicht
der starken Verbrecher schütze. Im umfangreichen Roman "Anfang und
Ende" (Bidäya wa-nihäya, 1949) geht es um das Schicksal der Familie
eines kleinen Beamten, die nach dessen Tod der Meinung ist, ihre Armut
lenke sie von allen Gedanken an das Vaterland und an Politik ab. Ein
Gedanke, der auch in späteren Romanen von Mahfüz noch wichtig ist, taucht
bei den halbwüchsigen Söhnen Hasan und Husain auf: "Wenn wir nicht
alle gleichermaßen reich oder arm sein können, dann wollen wir revoltie-

17 Deutsch v. D. Erpenbeck. 1. Aufl. Zürich 1987. Sasson Somekh, The Changing
Rhythm. A Study in the Novels of Nagîb Mahfüz. Leiden 1973, 198f. weist auf
unterschiedlicke Angaben über die Erscheinungsdaten der frühen Romane von
M. hin.



194 WIEBKE WALTHER

ren, töten und stehlen!"18. Anarchie also als Rache für soziale Benachteiligung.

Husain, der älteste Sohn, muß auf seine weitere Ausbildung und
dann auch eine Ehe verzichten, weil er für den Unterhalt seiner Mutter
und jüngeren Geschwister verantwortlich ist. Nafisa, die einzige Tochter,
23jährig und, da weder hübsch noch wohlhabend, ohne Heiratschancen,
muß als Hausschneiderin zum Unterhalt der Familie beitragen. Die
Bewegungsfreiheit, die sie dadurch gewinnt, gilt aber für eine Beamtentochter
als degradierend. Sie ergibt sich dem Werben eines jungen Mannes, der ihr
die Ehe verspricht, obwohl sie sich dem Sohn eines kleinen Kaufmanns
sozial überlegen fühlt. Als er sie dann um eines wohlhabenderen Mädchens
willen verläßt, wird sie, getrieben von sexuellem Verlangen und dem
Wunsch nach Geld, zur Prostituierten. Ihr Bruder Hasanain, der selbst bis
dahin vorwiegend dem äußeren Schein gelebt hat, zwingt sie, nachdem ihr
Treiben entdeckt wird, sich in den Nil zu stürzen. Angesichts ihres Todes
wird ihm seine eigene Heuchelei bewußt. Aus Reue gibt er sich denselben
Tod.

Es folgten einige Jahre des Schweigens, in denen Mahfüz an seinem,
vom Umfang her größten, Romanwerk arbeitete, der Trilogie. Ihre Bände
tragen, wie schon einige andere Romane von ihm, die Namen Altkairoer
Straßenzüge: Qasr as-äauq, Baina 1-Qasrain und as-Sukkariyya, "Der Palast
der Sehnsucht", "Zwischen den beiden Palästen" und "Das Zuckergäß-
chen". Sie waren am Vorabend der ägyptischen Revolution von 1952
abgeschlossen, erschienen aber erst 1956/7 und machten ihren Autor mit
einem Schlag in der gesamten arabischen Welt bekannt. Der Leser erlebt
die Schicksale dreier Generationen einer Kairoer Kaufmannsfamilie
zwischen 1917 und 1944. Dem alten 'Abd al-Gawäd mit seinem Doppelleben,
der die Familie mit der Launenhaftigkeit und dem Egoismus eines
altorientalischen Despoten beherrscht, der der Ansicht ist, nur er habe seiner
Familie die Grenzen zu setzen, nicht die Revolution, die Zeit oder andere
Menschen, stehen am Ende zwei seiner Enkel gegenüber, von denen der
eine sich zu den Muslimbrüdern, der andere zum Kommunismus hingezogen

fühlt, eine Polarisierung, die Mahfüz immer wieder gereizt hat. Der
Amïna, einer typischen traditionellen Muttergestalt, die sich stets dem
Willen ihres Mannes unterwirft, die Welt außerhalb des Hauses nur aus den
Erzählungen ihrer Söhne kennt, wird als Vertreterin einer neuen
Frauengeneration die junge Journalistin Sausan Hammäd kontrastiert, die die
Frau ihres Enkels wird, Maxim Gorki liest und sich für den Sozialismus

18 Bidäya wa-nihäya. Beirut 1971, 122f.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE 195
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

einsetzt. Der soziale und der Wertewandel, der sich in Ägypten in den
dreißig Jahren vom Ende des ersten bis zum Vorabend des zweiten
Weltkriegs vollzogen hat, wird in der Trilogie auf hervorragende Weise deutlich.

Zu seiner Situation nach der Revolution von 1952 hat Mahfüz später
einmal gesagt: "Als die alte Gesellschaft nicht mehr da war, schwand mit
ihr auch mein Wunsch, sie zu kritisieren. Ich hatte das Gefühl, ich sei
literarisch tot So schrieb ich von 1952 bis 1957 kein einziges Wort." Es

war eine Zeit, in der andere Schriftsteller seiner Generation sich durchaus
noch mit der jüngeren Vergangenheit literarisch auseinandersetzten.
'Abd ar-Rahmän as-Sarqäwi (geb. 1918) etwa veröffentlichte 1954 seinen
Roman al-Ard19, der ein realistisches Bild von den Kämpfen von Fellachen

gegen einen alten Gutsbesitzer um das für Felder und Menschen wichtige
Wasser auf einem ägyptischen Dorf während der dreißiger Jahre zeichnet,
ein geradezu naturalistischer Roman im Vergleich etwa zu Haikais Zainab.

Zwischen dem 21.9. und dem 25.12.195920 veröffentlichte Mahfüz in
Fortsetzungen in der Tageszeitung al-Ahräm — in der die meisten seiner
Romane im Vorabdruck erschienen, — seinen 1957 abgeschlossenen
allegorischen Roman, "Die Kinder unseres Viertels" (Auläd Häratna). Er durfte

bis heute in Ägypten in Buchform nicht erscheinen, denn konservative
Kreise der islamischen Hochschule al-Azhar sahen in ihm einen Angriff
auf die Stifter der drei monotheistischen Weltreligionen, auf deren Leben
er tatsächlich in gewisser Weise bezug nimmt. Hauptproblem des Romans
sind jedoch nicht Unterschiede in religiösen Doktrinen oder Offenbarungen.

Im Mittelpunkt steht der Kampf gegen immer wieder ungerechte
Machtausübung. Trotzdem sollte damals schon der Vorabdruck abgebrochen

werden. Dann einigte man sich jedoch darauf, diesen zu Ende zu führen,

aber keine Buchpublikation vorzunehmen. Für die sorgte später
der libanesische Schriftsteller Suhail Idris in Beirut. Allerdings hat Mahfüz
auf Grund des Protests, der sich erhob, schon während des Abdrucks in
der Ahräm zensiert21. Er überließ sein vollständiges Manuskript aber dem
englischen Arabisten Ph. Stewart, der seine Dissertation darüber schrieb
und es ins Englische übersetzte22. Vergleicht man die beiden Fassungen
miteinander, dann fallen Unterschiede vor allem beim Haschischgenuß

19 Deutsch v. H. Goeseke u. d. Titel Der bunte Gilhab, Berkn (Ost) 1961.
20 Nack F. Steppat, Gott, die Futuwwät und die Wissenschaft. Zu Nagib Mahfüz:

Auläd Häratna, in: Melanges d'Islamologie, dédiés à la memoire de A. Abel..,
Vol. 21 Bruxelles 1975, 375ff.

21 Nach Gâlî Sukriin: Al-Watan al-'arabî v. 17.3.1989, 22.
22 Unter dem Titel Cküdren of Gebelawi. London 1981.



196 WIEBKE WALTHER

auf: In der englischen Fassung spielt er, besonders bei der Gestalt des

Qäsim, dessen Vita Ähnlichkeiten mit der des Propheten Muhammad
aufweist, eine größere Rolle als in der arabischen.

Als Mahfüz nach längerer Pause seit 1961 wieder realistische Romane
vorlegte, standen nicht mehr Familien oder die Einwohner eines Gäss-

chens im Mittelpunkt, sondern jeweüs eine Einzelgestalt, die sich, und das

ist aufschlußreich für Mahfüz' Entwicklung, jede auf ihre Weise in einer
Lebenskrise befindet. Sa'ïd Mahrän, der Held aus "Der Dieb und die
Hunde" (al-Liss wa-1-kiläb, 1961)23, ist ein arabischer Robin Hood, der
sich für ihm angetane Unbill an dem Angehörigen der Oberschicht rächen

will, von dem sie ausging. Doch seine Kugeln treffen Unschuldige, und er
fällt seinen Verfolgern, den "Hunden", in die Hände. 'ïsâ Ibrahim ad-

Dabbäg aus "Die Wachtel und der Herbst" (as-Summän wa-1-harîf, 1962),
ein kleiner Beamter, der nach der Julirevolution seinen Posten verliert,
sucht nach etwas, das die Leere in seinem Leben ausfüllen kann, will sich
mit dem neuen Regime anfreunden, jedoch ohne Erfolg. Säbir Sayyid ar-
Rahïmï in "Der Weg" (at-Tariq, 1964) begibt sich nach dem Tod seiner

Mutter, einer Bordellbesitzerin, auf die Suche nach seinem Vater, den er
nie kennengelernt hat, der aber sichtlich Symbol ist für den tieferen Sinn
seines Lebens. Er begeht zwei Morde, einen vorsätzlich, den anderen im
Affekt, wird verhaftet, verurteilt und ergibt sich in sein Schicksal, das in
seiner sozialen Herkunft ebenso begründet liegt wie in seiner emotionalen
Unbeherrschtheit. Der Rechtsanwalt 'Umar al-Hamzäwi aus "Der Bettler"
(as-äahhäd, 1965) begibt sich, nachdem er von einem Klienten an den Tod
erinnert wird, auf eine panikartige Suche nach dem Sinn des Lebens. Er
findet ihn weder in seinem Beruf, noch in seinem glücklichen Familienleben,

noch auch in den erotischen Abenteuern, in die er sich stürzt. Nach
eineinhalbjähriger Selbstisolierung, in der ihn wirre, symbolhafte Träume
und Visionen heimsuchen, kehrt er aus äußerer Veranlassung wieder in
sein altes Leben zurück. Wie es weiterverlaufen wird, bleibt offen.

Eine deutlich kritische Sicht auf die neue, die nachrevolutionäre,
Gesellschaft, verbunden mit psychologischer Innenschau und der Abkehr von
der mehr traditionellen Romanstruktur, der Mahfüz bisher folgte, bringen
die Romane "Geschwätz auf dem Nil" (Tartara fauqa n-Nïl, 1966)24 und
"Mïrâmar" (1967)25. Im ersteren versucht ein kleiner Kreis von Künstlern

23 Deutsch von D. Erpenbeck. Berlin (Ost) 1986, auch München 1986 und öfter.
24 Deutsch von N. Nagib u. d. Titel Das Hausboot am Nü. Berlin 1983 u.ö.
25 Deutsck von W. Walther. Zürich 1989.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE 197
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

und Intellektuellen jeden Abend, seine Enttäuschung über das Leben im
Ägypten der Zeit bei Gesprächen, Alkohol- und Haschischgenuß und mit
Prostituierten zu betäuben. Als sie schließlich bei einer nächtlichen Autofahrt

mit überhöhter Geschwindigkeit einen Menschen überfahren, wird
die Frage nach der Verantwortlichkeit des Menschen für sein Tun akut.
Die Antwort fällt unterschiedlich, bei der Mehrheit negativ aus. "Mirämär"
ist der einzige Roman von Mahfüz, der nicht in Kairo, sondern in Alexandria

spielt, dessen verfallende Gebäude, dessen im Winter heftige Regengüsse

und Gewitter die ideale Kulisse für die Resignation über den real
existierenden Nasserismus darstellen. Aus der Sicht von vier Männern,
einem sehr alten ehemaligen Wafdisten und drei jungen, die alle Bewohner
der (fiktiven) Pension "Mirämär" sind, werden identische Ereignisse und
Personen dargestellt. Wie in "Der Dieb und die Hunde" erinnern erzählerische

Dichte und Handlungsreichtum an einen Kriminalroman, doch ist
die psychologische Vertiefung stärker. Reflexionen der jeweils berichtenden

Romangestalt, ihre Erinnerungen an Vergangenes werden assoziativ
eingeflochten, dienen der Untermalung und Erklärung gegenwärtiger
Handlungen und Reaktionen. Der alte Journalist 'Ämir Wagdî rezitiert in
Krisensituationen Koranverse, die wie eine kommentierende Vertiefung
der Handlung wirken.

In "Liebe im Regen" (al-Hubb taht al-matar, 1973) und im
Kurzroman "Al-Karnak" (1974) übt Mahfüz wiederum scharfe Kritik an sozialen
und innenpolitischen Verhältnissen in Ägypten, im ersteren, der in Künstler-

und Studentenkreisen spielt, an psychologischen, sozialen und moralischen

Auswirkungen der Niederlage im Junikrieg 1967. Eine egoistische
und verantwortungslose Oberschicht überläßt die Auseinandersetzung mit
Israel dem einfachen Volk, denen, die sich staatlichem Druck nicht
entziehen können, um selbst ihren oft moralisch korrupten Vergnügungen
nachzugehen. In "Al-Karnak" geht es um den innenpolitischen Druck, die
willkürlichen Verhaftungen in den letzten Regierungsjahren Nassers nach
der Niederlage gegen Israel am 5. Juni 1967. Ägyptische, auch syrische
Literaturkritiker setzten gern in der Zeit nach 1967 eine neue Periode
ihrer Literatur an. Tatsächlich ist gerade bei Vertretern der jüngeren und
der mittleren Generation von Schriftstellern von da an eine neue Art des
Schreibens zu beobachten. Das Gefühl gebrochenen nationalen Stolzes,
des nationalen Selbstverlustes, der Absurdität suchte und fand neue literarische

Ausdrucksformen, deutlich etwa in dem Erzählband von Gamäl al-
Gïtânï (geb. 1945) Auräq Säbb 'äSa mundu alf 'am ("Das Tagebuch eines
jungen Mannes, der vor tausend Jahren lebte", 1969).



198 WIEBKE WALTHER

Bei Mahfüz zeigte sich die Reaktion auf dieses Ereignis — wie im übrigen

schon nach der Revolution von 1952 — weit mehr in seinen Erzählungen,

als in seinen Romanen. In seinen Erzählbänden, von der 'Taverne
zum Schwarzen Kater" (Hammärat al-qitt al-aswad, 1969) über "Unter
dem Schutzdach" (Taht al-mizalla, 1969) bis zu "Flitterwochen" (§ahr al-

'asal, 1971) wie in den Einaktern, die in diesen Bänden enthalten sind,
versucht er mit Mitteln des Surrealismus, des Symbolismus, des Absurden
das zu verdeutlichen, was viele Ägypter damals empfanden. Das typisch
Ägyptische allerdings scheint diesen Geschichten zu fehlen.

Kurz danach begann Mahfüz mit einer Literatur, der er sich auch später

noch öfter zugewandt hat: einer Art biographischer Dokumentation.
Sein vom Verlag als "Roman" (riwäya) bezeichnetes umfangreiches Buch
"Spiegelbilder" (al-Maräyä, 1972) enthält, wie auch die späteren Bände
"Geschichten aus unserem Viertel" (Hikäyät häratna, 1975) und "Morgen-
und Abendgespräche" (Hadït as-sabäh wa-1-masä', 1987) Sammlungen von
Viten von Ägyptern und Ägypterinnen aus diesem Jahrhundert, miteinander

verknüpft dadurch, daß sich die Gestalten gelegentlich begegnen.
Der Charakter des Fiktiven scheint hier völlig zu fehlen. Man fragt sich, ob
sich hier die eine oder andere Kairoer Persönlichkeit wiederzuerkennen
vermag, fragt sich auch, wieweit diese Gestalten Rohmaterial für Romane
oder Erzählungen hätten darstellen können.

Die Romane "Werter Herr" (Hadrat al-muhtaram, 1975) und "Das
Herz der Nacht" (Qalb al-lail, 1975) sind, wie die Romane von Mahfüz
aus den frühen sechziger Jahren, Figurenromane, jedoch ohne konkretere
Zeitbezüge. In beiden verkörpert der Held eine bestimmte Idee,
beziehungsweise einen Typus. "Werter Herr" wirkt wie eine ägyptische Rezeption

des "Untertan" von Heinrich Mann. Der "Held" ist ein Mann aus kleinen

Verhältnissen, der seinen ganzen Lebenssinn in seiner Karriere sieht,
darin, vom kleinen Beamten der untersten Stufe zum Generaldirektor
aufzusteigen, denn "ein kostbares Juwel wie die Position des Generaldirektors
ist nur eine geheiligte Stätte auf dem endlosen Weg zu Gott." Als er
schließlich sein Ziel erreicht, ist er ein kranker, gebrochener Mann. Er ist
mit seiner Ansicht, der Staat sei die Anbetungsstätte Gottes auf Erden,
und so, wie wir uns in ihm anstrengen, würden wir im Diesseits und
Jenseits entschädigt, gescheitert. In "Das Herz der Nacht" wird ein Mann, der
stets den Verstand für heilig erklärt hat, als Opfer seiner Emotionen zum
Mörder. Es geht also wiederum um Macht des Irrationalen.

Hier zeichnet sich schon Mahfüz' gewandelte Weltsicht, sein verändertes

Menschenbild ab. Er, der in seinen frühen Romanen, auch in
Erzählenden, immer wieder die Herrschaft der Vernunft, den letztlichen Sieg



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE 199
NAGÎB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

der Naturwissenschaften als Endziel menschheitlicher Entwicklung dargestellt

hat, läßt, vermutlich auf Grund seiner eigenen historischen Erfahrung,

Irrationales als den Menschen stark bestimmenden Faktor gelten.
Aus den allegorischen Romanen der letzten zwölf Jahre wird deutlich,

daß er nach wie vor der Kämpfer für soziale Gerechtigkeit, für moralische
Integrität, gegen ungerechte Machtausübung ist. Mehr und mehr aber fühlt
er sich offenbar, enttäuscht von den Gesellschaftssystemen, die er kennengelernt

hat, zu progressiven Elementen der islamischen Mystik wie zu
solchen des französischen utopischen Sozialismus hingezogen.

In den "Kindern unseres Viertels" aus dem Jahr 1959, jenem Roman,
der ihm in den letzten Monaten Morddrohungen eingetragen hat ähnlich
wie Rushdie, wozu allerdings die Titelwahl der zweiten Auflage der
englischen Übersetzung "The Death of God"26 stark beigetragen hat, sieht er
die Rettung der Menschheit noch bei den Wissenschaftlern. In literarischer
Verfremdung, aber doch wiedererkennbar, werden hier die Geschichten
von Adam und Eva, Kain und Abel, Moses, Jesus und Muhammad erzählt,
verteilt über 114 Kapitel, entsprechend der Zahl der Suren im Koran. Von
der religiösen Botschaft der drei Propheten ist nicht die Rede, eher schon
von gewissen Grundhaltungen. Rifä'a-Jesus etwa ist von einer Sanftheit,
einem Erbarmen, die nicht von dieser Welt scheinen. Qäsim-Muhammad
dagegen zeichnet sich durch politisches Geschick und Weltklugheit aus.
Gabal, Rifä'a und Qäsim, hinter denen man Moses, Jesus und Muhammad
sehen kann, sind jeder auf seine Art Kämpfer gegen die Willkür, die
Unterdrückungspraxis der Futuwwät, der Schlägertruppen, zu denen die
mittelalterlichen arabischen Jungmännerbünde der Futuwwa verkamen und die
sichtlich die staatliche Macht generell symbolisieren. Aller Urvater, der
alte Gutsbesitzer Gabalâwî, hat sich, seitdem er seinen Sohn Adham mit
dessen Frau Umaima aus seinem paradiesischen Garten vertrieben hat,
weil sie gegen sein Gebot verstießen, ganz in sein Palais inmitten dieses
Gartens zurückgezogen und die Verwaltung der Macht den Anführern des

jeweiligen Futuwwa-Bundes und dem Näzir, dem Kurator, überlassen.
Doch glauben Gabal, Rifä'a und Qäsim, daß er durch seinen Boten zu
ihnen gesprochen habe, und ihre Anhänger sehen darin deren Legitimierung.

Dann erscheint nach Qäsims Tod der Zauberer 'Arafa "Wissen", der
sich als Nachfolger der drei im Kampf um die Erlösung der Menschen
fühlt. Er dringt, um festzustellen, ob Gabalâwî überhaupt noch am Leben
ist, und auf der Suche nach dem geheimen Buch, das das Schicksal der

26 Vgl. den Artikel von Anwar al-Gundî in der fundamentalistischen Zeitschrift
al-I'tisäm, Febr. 1989, 19ff.



200 WIEBKE WALTHER

Menschheit enthalten soll und nach dem schon Adham entgegen dem
Befehl Gabaläwis suchte, über einen unterirdischen Gang in das Palais

ein. Unabsichtlich tötet er einen Diener. Am nächsten Morgen wird der
Tod Gabaläwis bekannt gegeben. Auch die Anführer der drei Futuwwät-
Bünde kommen ums Leben. Nutznießer ist der Kurator, der, nun
Alleinherrscher, 'Arafa in seine Dienste nimmt, denn er hat eine Wunderwaffe
erfunden, die er ihm zur Sicherung seiner Machtposition weiter produzieren

soll. 'Arafa lebt als Gefangener des Kurators, wenn schon in größtem
Luxus in einem Palais auf dem Gelände, in dem Gabalâwî wohnte, und
baut, gemeinsam mit seinem Bruder Hanas "Schlange" die Wunderwaffe.
Als er schließlich, um seiner Korrumpierung durch die Macht ein Ende
zu bereiten, fliehen und dabei seine Frau mitnehmen will, die ihn schon

vor längerem verlassen hat, wird er entdeckt und getötet. Nur seinem
Bruder gelingt die Flucht. Er kehrt nach Jahren zurück, um nach dem
Buch zu suchen, in dem 'Arafa seine geheimen Formeln niedergelegt
und das er, schon verfolgt, in einen Lichtschacht geworfen hatte. Ob
Hanas, nach dem der Kurator dann ebenfalls fahnden läßt, das Buch
gefunden hat, bleibt offen. Aber das Volk setzt all seine Hoffnungen auf
ihn. Es glaubt ihn, der erneut verschwunden ist, im Besitz des Buches und
damit der Zauberkräfte 'Arafas, die allein imstande seien, die
Unrechtsherrschaft des Kurators aus der Welt zu schaffen. 'Arafa übrigens meinte
vor seinem Fluchtversuch, die alte Dienerin Gabaläwis getroffen zu haben.
Sie habe ihm gesagt, Gabalâwî sei nach dem Schreck über den Tod seines
Dieners in ihren Armen gestorben und habe ihr kurz vor seinem Tode
aufgetragen, 'Arafa auszurichten, er sei mit ihm zufrieden. Das hieße also die

Legitimierung der Wissenschaft durch den sterbenden Gottvater, dessen

Tod sie zu Recht bewirkt hat. Hanas freilich tut das als eine Haschischphantasie

seines Bruders ab. Der Kurator, dem die Hoffnungen der
Menschen auf die Zauberkräfte 'Arafas und seines Bruders zugetragen werden,

beauftragt die Geschichtenerzähler in den Cafestuben, die früher die
Legenden von Adham und Umaima, von Gabal, Rifä'a und Qäsim
weitertradierten, den Menschen von Gabalâwî und seinem von 'Arafa verursachten

Tod zu erzählen und davon, wie er, der Kurator, den 'Arafa aus Rache
für Gabalâwî hatte töten müssen. Doch die Menschen spotten darüber und
sagen, wenn sie die Wahl hätten zwischen Gabalâwî und 'Arafas Zauber, so
würden sie sich für den letzeren entscheiden. Je mehr die Furcht des
Kurators wächst, desto härter wird sein Terror. Aber die Menschen glauben

daran, daß das Unrecht eines Tages ein Ende haben wird, so wie der
Tag auf die Nacht folgt27.

27 Auläd häratna, Bairüt 1986, 55 lf.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE. 201
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

Der Roman, in einer klaren, verständlichen Sprache geschrieben, ist
zweifellos einer der bedeutendsten der modernen arabischen Literatur
überhaupt28. Es sei hier nur darauf verwiesen, daß er unterschiedlich
interpretiert worden ist, von der "Geschichte der Menschheit als Heilsgeschichte"29

über Würdigung und kritische Hinterfragung von "Religionsgeschichte
vor allem als Sozialgeschichte"30 bis zur "parable of authority and

power in the Arab world" and "the most salutary attempt to laugh us out
of our mediavalism, our empty pride and our petty autocratic selves"
eines arabischen Literaturkritikers31. Während der letztere vor wenigen
Jahren noch empfahl, das Buch sollte in allen arabischen höheren Schulen
und Militärakademien gelesen werden, dürfte die Debatte über seine
Publikation in Ägypten32 im Anschluß an die Nobelpreisverleihung nach den
erneuten Protesten von fundamentalistischer Seite in den letzten Wochen
zunächst beendet sein.

Tatsächlich kommt in diesem Roman Mahfüz' Glaube an die prinzipiell

die Menschheit rettende Kraft der Wissenschaft trotz der Korrumpier-
barkeit ihrer Vertreter noch deutlich zum Ausdruck. Aber man muß
wohl seinen 1977 erschienenen Roman "Die Schlacht der armen Leute"
(Malhamat al-haräfis) als eine Fortsetzung und Korrektur dieser Allegorie
aus späterer Sicht zur Interpretation hinzuziehen. Hier spielt die Wissenschaft

keine Rolle mehr. Es gibt auch keine religionshistorischen Bezüge.
Aber es geht ebenfalls um die Futuwwa-Bünde und ihre Rolle in der Hâra
als Symbol staatlicher Macht gegenüber dem Volk, geht letztlich um das

Problem der Verbindung von Macht mit Gerechtigkeit, um die
Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse. Der moralisch integer Gebliebene,
der denselben Namen trägt wie der erste, der für alle Zeiten vorbildliche
Vertreter der Futuwwa, der sich zum Schluß mit der Masse der Ärmsten
der Armen verbindet, fegt das Böse, Ungerechte, verkörpert in denen, die
die Macht und den Reichtum besitzen, hinweg. Für ihn ist Gerechtigkeit
wichtiger als der Gegensatz zwischen Arm und Reich. Er verpflichtet die
Haräfis, die armen Leute dazu, ihre Kinder nach den moralischen Idealen

28 Vgl. aber die negative Beurteüung von S. Somekh in seinem Buck The Changing
Rhythm (wie Anm. 17), 137ff.

29 Steppat a.a.O. (wie Anm. 20), 376.
30 J.C. Bürgel in: Ende, W., Steinbach, U.: Der Islam in der Gegenwart. 2. Aufl.

München 1989,607.
31 J. Abu-Haydar, Awläd Häratna by Najib Mahfüz: an Event in the Arab World,

in: Journal of Arabic Literature 16/1985, 119, 131.
32 Nach G. Sukrî(wie Anm. 21).



202 WIEBKE WALTHER

der Futuwwa zu erziehen, damit nicht wieder eines Tages ein Schurke
oder ein Abenteurer sich die Herrschaft über sie aneigne, und dazu, daß

jeder von ihnen ein Handwerk oder jedenfalls einen Beruf ausübe, damit
er unabhängig leben könne. Gesänge aus einem Sufikloster, vor dem die
Helden sich in ausweglos erscheinenden Situationen Kraft holen — es sind
Verse des Persers Häfiz — geben der Handlung eine reizvolle Vertiefung.

Zum Schluß wird demjenigen, der das Reich der Gerechtigkeit errichten

will, angekündigt, daß sich am nächsten Morgen zum ersten Mal die
Tür des Klosters öffnen und der Scheich die Hâra mit seinem Licht erfüllen

würde. Er würde jedem jungen Mann eine Weidenrute und eine
Maulbeerfrucht überreichen. Ein Häfiz-Vers beschließt den Roman — Mahfüz
hat schon vor Jahren gesagt, er zähle zu seinen Lieblingsdichtern. Es

scheint, als habe Mahfüz hier Ideen des französischen utopischen Sozialismus

mit der islamischen Mahdi-Erwartung verknüpft. Nicht nur die Häfiz-
Verse im Gegensatz zu den Volksliedfragmenten in den "Kindern unseres
Viertels", der gesamte sprachliche Stil lassen diesen Roman poetischer
erscheinen als Mahfüz' erste Romanallegorie.

Zwei weitere allegorische Romane aus den letzten Jahren bestätigen
Mahfüz' gewandelte Konzeption. In den "Nächten der tausend Nächte"
(Layâlï alf laila, 1982) knüpft er an "Tausendundeine Nacht" an, die

ägyptische Schriftsteller seit den dreißiger Jahren immer wieder inspirierte,
aber auch von Schriftstellern anderer arabischer Länder bis in die

Gegenwart aktiv rezipiert wird. Geschichten um Gestalten aus der
berühmten Sammlung wie aahriyär und den Wesir Dandän, Sindbäd den

Seefahrer, Anis al-Galïs und Ma'ruf den Schuhflicker sollen hier die Ver-
führbarkeit des Menschen durch Macht und weibliche Schönheit verdeutlichen,

âahriyâr ist der Suchende, der er schon in Taufîq al-Hakïms Drama
"Sahrazäd" aus dem Jahr 1934 war. Er findet zum Schluß, nachdem er
ein zauberhaftes Jungbad genommen hat, Eingang in das Reich der Liebe
und der Schönheit, das nur von Frauen bewohnt wird, heiratet die Königin

des Landes. Da er jedoch eine tabuisierte Tür öffnet, das Gebot der
Liebe mißachtet, verliert er alles, was er gewonnen zu haben glaubte, und
fällt als gebeugter alter Mann in die schmutzige, frevelhafte Stadt zurück,
der er für immer entkommen zu sein meinte. Er gehört nun zur Schar der
"Weiner", ein Terminus aus der islamischen Mystik, derer, die es vor ihm
nicht anders machten. Kluge Worte des Scheichs 'Abdallah al-'Aqil über
die ewige Suche des Menschen nach der Wahrheit (al-haqq, auch als

Beiname Gottes), die unzugänglich sei, der man aber nicht entrinnen, die man
auch nicht umgehen könne, beschließen den Roman.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE 203
NAGÎB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

Auch Mahfüz' Kurzroman "Die Reise des Ibn Fattüma" (Rihlat Ibn
Fattüma, 1983) zeigt, daß er inzwischen zur islamischen Mystik, die ihn
schon während seines Studiums interessierte, zurückgefunden hat. Hier
geht es, anknüpfend an mittelalterliche arabische Reisebeschreibungen,
ebenso wie an philosophische Romane der französischen Aufklärung, um
die allegorische Reise des Qandil Muhammad al-'Inâbï, nach seiner Mutter
Ibn Fattüma genannt, in vier Reiche, die unterschiedliche Staatsauffassungen

und Gesellschaftsordnungen symbolisieren. Die Dar al-amäna "Das
Haus der Sicherheit", ein Polizeistaat, in dem trotz aller Ansprüche der
Machthaber, endgültige Gerechtigkeit verwirklicht zu haben, eine
selbstgerechte Herrenschicht, die alle Vorteile in den Händen hält, der Masse

des benachteiligten und ständig gemaßregelten und kontrollierten Volks
gegenüber steht, zeigt Mahfüz' heutige Sicht auf den Sozialismus/Kommunismus.

Doch auch die Dar al-halaba "Das Reich der Kampfbahn", symbolisch

für den Kapitalismus, das sich der absoluten Freiheit rühmt, Raum
hat für alle Exzentrizitäten, vor allem aber für den Kampf des Starken

gegen den Schwachen, enttäuscht den Ibn Fattüma. Dieser wiederum
könnte als Symbol stehen für den Muslim schlechthin, denn Fattüma ist
Koseform zu Fatima, dem Namen der Tochter Muhammads. Er geht
weiter auf die Suche, gelangt mit der Karawane, der er sich angeschlossen
hat, nachdem es zum Krieg zwischen der Dar al-amäna und der Dar al-
halaba gekommen ist, in die Dar al-gurüb, "Das Reich des Sonnenuntergangs".

In ihm haben sich Menschen zu einem Leben ohne Begierden
zusammengefunden, wollen in gemeinsamer Meditation bei Gesängen und
Gebeten die in ihnen verborgenen Kräfte entdecken. Das ist die Vorbereitung

auf das "Reich des Bergs", die Dar al-gabal - die an den Namen des

Gabalâwî in den "Kindern unseres Viertels" erinnert. Als Ibn Fattüma mit
anderen, die die nötige Reife erlangt zu haben glauben, aufbricht, rückt es

ihnen immer ferner, je näher sie ihm zu kommen scheinen. Ob sie es je
erreichen, bleibt offen, denn die Tagebuchaufzeichnungen brechen hier ab.

Daß Mahfüz sich nach allegorischen Romanen dieser Art, neben ihnen,
durchaus auch dem zeitkritischen Roman, der realistischen Erzählung
widmet, zeigt sein Kurzroman "Der Tag, an dem der Präsident getötet
wurde", beweist auch sein jüngster Roman "Qustumur". Hier finden sich
vier Männer, Jahrgang 1910, immer wieder im Café Qustumur in al-Gama-
liyya zusammen. Wiederum fast dokumentarisch wird so das Leben der
Generation von Mahfüz, wenn auch umrißhaft, an vier Beispielen deutlich.
Dieser letzte Roman soll seinem Autor während des Vorabdrucks hunderte

von Drohbriefen eingetragen haben. Selbst ein Islamkundler vermag
kaum zu erkennen, warum.



204 WIEBKE WALTHER

Man hat Mahfüz mit Recht den literarischen Chronisten Ägyptens in
diesem Jahrhundert genannt. Seine Art zu schreiben hat sich in den fünfzig

Jahren seiner schriftstellerischen Tätigkeit gewandelt, vom kritischen
Realismus, den man durchaus dem eines Balzac oder Dickens vergleichen
könnte, auch wenn er ganz im städtischen Alltag Kairos verwurzelt ist,
zu einem stärker psychologisierenden Stil, zum Aufbrechen der traditionellen

Romanstruktur. Die Suche nach sozialer Gerechtigkeit, nach
moralischer Integrität, nach einer Allianz zwischen Macht und Recht, nach dem

eigentlichen Sinn des menschlichen Lebens, die in seinen realistischen
Romanen immer wieder eine Rolle spielt, wird in seinen allegorischen
Romanen symbolhaft verdichtet, philosophierend erweitert und vertieft.

Die ägyptische Literaturszene besteht natürlich heute nicht nur aus

Nagib Mahfüz. Vertreter einer mittleren und einer jüngeren Schriftstellergeneration

haben sich einen Namen gemacht. Edward al-Harrät(geb. 1922)
etwa oder Yüsuf Idris (geb. 1927) haben ausgezeichnete, psychologisch
packende Erzählungen vorgelegt, der letzere auch Romane. Idris wie
'Abd ar-Rahmän as-Sarqäwi haben immer wieder das Leben auf dem Land
in Ägypten mit seinen sozialen Widersprüchen eingefangen. Als Vertreter
einer heute mittleren Generation tut das heute Yüsuf al-Qa'îd (geb. 1944)
mit einer nahezu quälenden Sensitivität. Gamäl al-Gîtânï, Autodidakt,
wendet sich, wie wohl kein zweiter arabischer Schriftsteller der Gegenwart
nationalen Traditionen zu, schöpft aus den Historikern der Mamlukenzeit,
hat in "Zainï Barakät"33 eine ganz neue Qualität des historischen Romans
vorgelegt, einen Roman über einen perfekten Spitzelstaat, transponiert in
die Mamlukenzeit. Im Roman Waqä'i' Harät az-Za'farânï ("Die Ereignisse
im Za'faräni-Viertel", 1976) zeigt er die zerstörenden Auswirkungen
autoritär verordneten Konformismus, autoritär verordneter Einschränkung
der Freiheit auf die menschliche Psyche, das menschliche Zusammenleben.
In der Person des schon legendären Scheichs, der hinter diesen Anordnungen

steht, hat er auf fast geniale Weise Chomeini vorweggenommen. Der
Kopte Sabri Müsä (geb. 1937) hat in Fasäd al-amkina ("Stätten des

Verderbens", 1982), an den lateinamerikanischen magischen Realismus
erinnernd, einen handlungsstarken symbolischen Roman über die Zerstörung

der Natur durch den Menschen vorgelegt. Muhammad al-Mahzangi
(geb. 1950) fängt in ganz kurzen Geschichten34 psychologisch hervor-

33 Deutsch v. H. Fähndrich, Zürich 1988.
34 Vgl. den Band Die blaue Fliege, deutsch v. H. Fähndrich. Basel 1987.



SEHNSUCHT NACH FAKTEN - LUST AUF PHANTASIE 205
NAGÏB MAHFÜZ UND DIE ÄGYPTISCHE LITERATURSZENE

ragend — er ist Nervenarzt — oft quälende Situationen aus dem Alltagsleben

ein. Schriftstellerinnen wie Alïfa Rif'at35 (geb. 1931) und Nawäl
as-Sa'däwi36 (geb. 1930) widmen sich in Erzählungen und/oder Romanen
den psychischen und sozialen Problemen von Frauen in einer patriarchalischen

Gesellschaft. Die ägyptische Literaturszene der Gegenwart ist also

bunt und vielfältig. Sie hat es verdient, auch außerhalb der arabischen Welt
stärker zur Kenntnis genommen zu werden.

35 Vgl. den Band Die Zeit der Jasminblüte, deutsch v. N. Nagib. Zürich 1988.
36 Etwa in ikren Bückern Ich spucke auf euch. Bericht einer Frau am Punkt Null.

München 1984; Gott stkbt am Nü. München 1986; Ein moderner Liebesbrief.
Reinbek b. Hamburg 1987. Es handelt sich bei allen Bänden um Übersetzungen
aus dem Englischen. Der Name der Autorin lautet hier in populärwissenschaft-
licker Wiedergabe Nawal El Saadawi.


	Sehnsucht nach Fakten - Lust auf Phantasie : Nağīb Mahfūz und die ägyptische Literaturszene

